
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 22 (1962)

Artikel: Le fondement d'intelligibilité de la logique

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le fondement d'intelligibilité de la logique

par André de Murait

Etude critique sur la situation de la logique formelle mathématique

par rapport à la psychologie génétique et à la philosophie dans la
pensée de J.-B. Grize envisagée comparativement aux conceptions

aristotélicienne et modernes de la logique.

La présente étude critique se propose d'exposer la pensée de

J.-B. Grize, d'après les travaux qu'il a récemment publiés et la
conférence1 qu'il a prononcée à l'occasion de l'assemblée annuelle de la
Société romande de philosophie au Château de Rolle (Suisse) le
3 juin 19622. Professeur aux Universités de Genève et de Neuchâtel,
J.-B. Grize enseigne la logique mathématique, et, comme collaborateur

de Jean Piaget au Centre international d'épistémologie
génétique, il s'attache depuis plusieurs années à découvrir expérimentalement

le fondement de la logique formelle. Empruntant sa méthode
à la psychologie génétique de Jean Piaget, il montre dans la structure
spécifique de l'épistémologie génétique la discipline capable d'assurer
à la logique formelle mathématique son intelligibilité totale. Mais
il ne renonce pas à prolonger la pensée de Jean Piaget, et c'est ainsi

1 Travaux utilisés ici: Un nouveau calcul de déduction naturelle dû à F.-B.Fitch
(cité F), Revue philosophique de Louvain, tome 53, pp. 328 à 367, août 1955,

Louvain; Théorie et explication (cité TE), Studia philosophica, tome 21, pp. 51

à 67, 1961, Bâle; les textes et expressions cités sans références entre guillemets
sont tirés du travail, présenté au congrès de Rolle, à paraître prochainement
sous le titre Logique et psychologie de Vintelligence, Réflexions sur l'épistémologie
génétique de Jean Piaget, à la Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne.

2 Cette assemblée, présidée par M. F.-L. Mueller, secrétaire des Rencontres
Internationales de Genève, auteur d'une histoire de la psychologie
philosophique, réunissait entre autres MM. les professeurs D. Christoff, Université
de Lausanne, auteur d'ouvrages sur la philosophie des valeurs et la recherche
de la liberté; M. Gex, Université de Lausanne, auteur d'ouvrages de logique
formelle et de méthodologie des sciences, P. Müller, Université de Neuchâtel,
directeur de l'Institut de Psychologie et de Psychologie appliquée de Neuchâtel ;

R. Schaerer, Université de Genève, auteur de travaux sur la pensée grecque et
la physionomie de l'homme antique.

83



que, s'aidant des quelques idées maîtresses du dernier ouvrage de

J.-P. Sartre, il présente l'épistémologie génétique, science
expérimentale du sujet connaissant, comme une authentique critique
philosophique.

Pour apprécier à sa juste valeur la tentative de J.-B. Grize, il
convient de la situer, dans une courte topique, par rapport aux grandes
positions logiques et critiques de la pensée philosophique. Aussi bien
cette étude se distribue-t-elle en trois parties: la première présente
brièvement le contexte de l'entreprise de J.-B. Grize; la seconde

expose la position même de l'auteur, et la troisième esquisse les

ressemblances qui rapprochent l'épistémologie de J.-B. Grize de la
conception aristotélicienne et scolastique de la logique.

I. De la logique-organon à la mathématique universelle

Toute science, en recherchant la connaissance de son objet propre,
vise également à acquérir la parfaite intelligibilité d'elle-même, soit

en se rattachant par subalternation à une science supérieure plus
compréhensive, soit en mettant en lumière l'immédiate évidence du

principe qui lui assure de prime abord son autonomie.
A première vue, le problème critique de l'intelligibilité ne semble

guère se distinguer du problème logique proprement dit. Toute
science en effet s'appuie sur la logique pour assurer la correction de

sa démarche, et il semble que le recours à la logique équivaut pour
elle à la recherche de son intelligibilité. De fait beaucoup l'ont pensé,

et cette tentation, que l'on pourrait appeler la tentation transcen-
dantale, est paradoxalement un héritage de la scolastique aristotélicienne.

Aristote a fondé, comme chacun le sait, une logique conçue comme

pur organon, c'est-à-dire comme pur instrument de pensée. Par là,
il refusait d'attribuer à cette discipline la valeur d'une science proprement

dite, réservant précisément à la métaphysique la fonction
critique de la philosophie: ainsi de définir l'unité du savoir, de
défendre les premiers principes, comme le principe de non-contradiction,

etc. Il laissait entendre que la logique ne peut être donc qu'une
logique de la philosophie de l'être, fondée non sur l'être immédiatement,

ce qui aurait été équiparer la logique à la philosophie, mais

sur l'être en tant qu'il est connu par l'intelligence. Les formes logiques,
telles qu'elles peuvent être dégagées de l'exercice concret du connaître

84



humain, les formes du prédicament (selon les Catégories), du prédi-
cable (selon les Topiques ou l'Isagogé), de l'énontiation (selon le Péri

hermeneias), du syllogisme (selon les Analytiques), ne prétendent donc

en aucune manière à l'autonomie quant à leur intelligibilité
fondamentale, même si elles possèdent une autonomie propre de par la
cohérence interne de leurs relations mutuelles.

Il faut donc en bonne doctrine aristotélicienne considérer les formes

logiques d'un triple point de vue: en elles-mêmes, en tant qu'elles
sont le système organique, cohérent, des conditions formelles de la
pensée; dans leur fondement, qui est l'être même en tant que connu

par l'intelligence humaine; dans leur genèse, en tant qu'elles résultent

de l'activité cognitive de la raison. Aristote n'a pas poussé cette

analyse aussi loin, même s'il en a donné les rudiments: c'est la tradition

aristotélicienne qui a explicité ce qu'il avait génialement inauguré.

Selon cette perspective, il convient de distinguer la logique,

organon formel de la pensée, la critique métaphysique définissant le statut
de la forme logique par rapport à l'être réel, la critique épistérnologique

révélant la genèse de la logique dans l'exercice du savoir humain.
Cette délicate analyse ne correspond certes pas à l'image caricaturale

qui n'a pas tardé à s'imposer de la logique aristotélicienne et

scolastique, mais il suffit de réfléchir au sens exact des notions d'intentions

secondes et d'art logique, explicitées par des scolastiques
aristotéliciens tels Saint Thomas d'Aquin ou Jean de Saint Thomas

(1589-1644), pour s'interdire toute réduction simpliste de la logique
aristotélicienne à un pur système de lois normatives. Les logiciens
scolastiques eux-mêmes ont cependant contribué à une telle
déformation.

Un système de règles formelles en effet peut être facilement considéré

comme une propédeutique à tout exercice de la pensée : l'avantage
est évident à apprendre les règles du jeu avant que de jouer. Mais
aussi bien l'épistémologie explicitant l'origine de la normation logique
que la critique fondant l'intelligibilité propre des entités logiques ne

peuvent être que des disciplines secondes, postérieures à l'exercice
concret de la connaissance rationnelle. Pourtant, dans les exposés

scolastiques de la logique figurent aussi bien la présentation du
système formel qu'est la logique en elle-même que des considérations
relevant de la critique et de l'épistémologie proprement dites de la
logique. Ainsi a prévalu l'usage de présenter propédeutiquement
sous l'unique titre d'Ars logica tout ce qui touche au domaine logique.

85



Le mal n'était pas bien grand, tant que l'on se contentait de tenir la

logique pour propédeutique, mais toute la substance de la logique
aristotélicienne s'évanouit le jour où certains logiciens définirent la

logique comme une science essentiellement a priori.
Si en effet, comme Fonseca, on conçoit la logique comme une

science essentiellement pratique, c'est-à-dire, dans le cas particulier,
essentiellement normative, la conséquence ne tarde pas à suivre: la

logique peut être accidentellement normative en tant que propédeutique,

tout en restant essentiellement produite par l'activité cognitive
du sujet; la forme instrumentale logique peut être accidentellement

a priori sans cesser d'être pour autant produite par l'acte même

qu'elle formalise. Mais une logique essentiellement normative
n'exige plus d'être rattachée à son origine constituante, ni d'être

justifiée par réduction au fondement de son intelligibilité : elle se donne

comme un système purement et simplement a priori, qui détermine
absolument tout l'exercice de l'intelligence rationnelle. De même, la
forme logique, conçue comme essentiellement normative, cesse d'être
tenue pour un principe formel instrumental et se voit érigée en principe

formel proprement dit, c'est-à-dire, en l'occurrence, en principe
exemplaire a priori. C'est le criticisme kantien avant la lettre, puisque
le principe formel de la connaissance n'est plus l'objet, mais la forme

logique: la révolution copernicienne est l'œuvre des logiciens
espagnols, auteurs des manuels utilisés par les maîtres jésuites du Collège
de La Flèche3.

3 Pierre Fonseca (1548-1599), professeur à Coïmbra, est l'auteur d'un des

manuels de logique utilisés par les Collèges jésuites européens dès la fin du
16e siècle. Bien que la Constitution de la Société de Jésus recommande de
suivre la doctrine d'Aristote et que la Ratio Studiorum de 1586 demande que
le texte même d'Aristote soit expliqué (cf. E. Gilson, Commentaire du Discours
de la Méthode, p. 118, Vrin, 1947, Paris), la plus grande liberté règne de fait
à cette époque, surtout en des matières où Aristote ne s'est pas explicitement
prononcé. C'est pourquoi l'autorité du Stagirite couvre souvent une pensée
foncièrement opposée à la sienne. - Les collègues de Pierre Fonseca, les

fameux Conimbricenses, partagent l'opinion de celui-ci, en la nuançant cependant,
puisque la logique selon eux n'est qu'une régulation pratique utile, mais non
nécessaire, à la connaissance (conception proche de la position dialectique
phénoménologique pour qui les intermédiaires formels se résorbent téléolo-
giquement dans la vision évidente de l'objet). Gabriel Vasquez (env. 1551 à

1604), l'un des plus grands théologiens de ce temps avec Jean de Saint Thomas
et François Suarez (1548-1617), tente de concilier la tendance
aristotélicienne-thomiste et la tendance de Fonseca, en définissant la logique comme

86



Aussi bien la réaction de Descartes est-elle paradoxalement une
réaction aristotélicienne. Selon l'auteur des Règles pour la direction de

l'esprit, l'exercice de la pensée ne relève que du dynamisme interne
de la raison, sans dépendre nullement d'une quelconque normation
a priori, ce qui se rapproche de la position aristotélicienne qui affirme

que l'intelligence est l'agent de la connaissance tout aussi bien que
de l'instrument logique qui formalise celle-ci. Pourtant, deuxième

paradoxe de 1'«homme au masque», la tendance de Descartes à

définir la pensée comme le produit exclusivement déterminé par la
raison nue favorise l'apriorisme logique esquissé déjà par la scolastique
finissante: car la raison cartésienne est une raison mathématique,
procédant par connexion de relations formelles, non par affirmation
fondée inductivement sur l'exercice concret de l'être, pouvant par
conséquent prétendre reconstruire tout l'édifice du savoir d'une
manière purement a priori, déductive, ou, selon la terminologie de la
logistique, axiomatique.

Les deux affirmations cartésiennes rappelées ici inaugurent en effet
chacune un mouvement différent de la pensée philosophique
ultérieure. D'une part, la conception de la pensée comme exercice pur de la

raison alogique se continue dans le transcendantalisme et dans le

psychologisme, tendances philosophiques qui consistent à réduire
progressivement toute l'activité philosophique - et même logique -
à l'étude des conditions subjectives du savoir, soit sous la forme pure
d'une logique transcendantale a priori, telles celles de Kant ou de

Husserl, qui l'une et l'autre quoique différemment sont des logiques
formelles subjectives s'identifiant à la philosophie elle-même; soit

sous la forme empirique d'une psychologie réduisant toute activité
normative à une opération psychique, tel le psychologisme logique
contre lequel luttèrent si vivement au début du siècle les Logische

Untersuchungen de Husserl. Sous une forme ou sous une autre, le lecteur
reconnaît ici la tendance idéaliste qui tient la critique de la connaissance

pour la partie principale sinon unique de la philosophie.
D'autre part, la conception cartésienne d'une raison mathématique,

capable de déduire à partir de quelques principes considérés comme

une science à la fois spéculative et pratique, ce qui est une curieuse réminiscence

théologique. - La simple énumération de ces auteurs et de leurs
positions logiques laisse entrevoir l'influence capitale - peu connue - qu'exerça
l'école espagnole des 16e et 17e siècles sur l'évolution de la philosophie
moderne.

87



immédiatement évidents tout le savoir humain possible, s'explicite
dans les nombreuses mathématiques universelles qui ont vu le jour par la
suite. Ces mathématiques universelles peuvent se présenter sous
plusieurs formes : soit comme la déduction a priori de toutes les connaissances

effectives, l'exemple le plus typique en est le dogmatisme
mathématico-théologique de Spinoza; soit comme système axio-

matique des conditions formelles de tout savoir possible, tel le système

logico-mathématique de la logistique, qui prétend régler normative-
ment toutes les connaissances humaines et leur conférer le caractère

logique d'une science achevée, objective dans ses conclusions,
universelle quant à l'assentiment qu'elle suscite. L'histoire des idées

montre clairement que la deuxième conception de la mathématique
universelle tend à prévaloir: au lieu d'aboutir à une sagesse
monolithique et totale, la mathématique universelle semble évoluer vers

une forme de «grande logique», normative de toute connaissance

possible. - En ce sens, la phénoménologie eidétique elle-même est

une grande logique, puisqu'elle prétend prescrire a priori les structures

formelles subjectives de toute connaissance possible. - Pourtant
la secrète ambition de la mathématique universelle n'est pas morte

pour autant: les mathématiques sont certes considérées comme
l'instrument du savoir scientifique ; mais il est difficile sinon impossible de

distinguer dans la science contemporaine la formulation, c'est-à-dire
l'instrument mathématique, du savoir proprement dit, car la formule
mathématique est la connaissance même. Aussi la «grande logique»
qu'est la logistique se veut-elle un système «ouvert» qui permettrait
de «déduire une part toujours plus grande de nos connaissances»,
et qui de droit sinon en fait subsumerait l'univers entier du savoir.
Son idéal, situé évidemment au-delà de la logique, de la critique et
de la métaphysique, ou plutôt au point que déterminerait l'identité
de ces trois disciplines, serait une déduction universelle à partir du

principe, logique et métaphysique à la fois, de non-contradiction.
Cet idéal, qui reste sans doute un idéal, a séduit nombre d'esprits
parmi les plus grands sinon les plus véridiques, tels Platon dans sa

dialectique des cinq genres, ou Hegel dans sa dialectique antithétique.
Il apparaît donc que la deuxième ligne d'inspiration cartésienne

aboutit à un idéal hypothético-dèductif de la connaissance, conception
«positiviste et analytique» (TE) qui considère en particulier la

logique formelle, ou du moins la logique mathématique, comme la

partie principale du savoir humain en général.

88



Or cette tendance s'oppose radicalement à la première. Griticisme
et psychologisme en effet refusent d'attribuer une réalité objective
absolue aux résultats théoriques et réduisent de fait ceux-ci à leur
constitution par l'ego transcendantal ou à l'opération psychologique
du moi empirique. A défaut d'une doctrine déterminée du sujet au
sens kantien ou à la rigueur husserlien, le subjectivisme peut même

en arriver à fonder sa relative objectivité, sa contestable universalité,
sur une enquête sociologique et statistique (TE, 65). Dans la deuxième
tendance, les différentes mathématiques universelles, et en particulier
la logique mathématique, se donnent comme des constructions purement

théoriques (cet adjectif est pris sans aucune connotation péjorative,

TE, 54), subsistant par elles-mêmes, de par leur propre
cohérence interne et leur «consistance» non contradictoire, indépendantes
de toute subjectivité, «valables absolument dans tous les mondes

possibles».
Ces deux tendances contraires conviennent cependant par leur

égale prétention à l'absolu. Subjectivisme et mathématique
universelle s'excluent mutuellement ou, du moins, selon l'interprétation
la plus favorable, le premier refuse à la deuxième tout droit à

l'autonomie, et la deuxième ignore purement et simplement le premier.
En effet, l'un et l'autre prétendent à l'intelligibilité monolithique et
unitaire d'une discipline unique, capable d'épuiser tout le savoir

possible; l'un et l'autre représentent une forme de la «pensée positiviste

et analytique», dont l'effort de compréhension consiste uniquement,

selon J.-P. Sartre, à «éclairer les faits neufs en les ramenant aux
faits anciens», en réduisant «le changement à l'identité» (cf. TE, 51).
Aussi l'un et l'autre tombent-ils sous les coups de la critique de

J.-B. Grize. Car, bien que celui-ci s'oppose immédiatement à l'idéal
hypothético-déductif de la science, il combat par le fait même la

conception contraire, le subjectivisme sous toutes ses formes, en raison
de la relation logique spéciale qui lie deux propositions contraires:
deux propositions contraires pouvant en effet à certaines conditions
convenir par leur fausseté malgré leur contrariété4.

4 C'est une loi du carré logique, aujourd'hui encore enseignée dans toutes
les écoles. Si elle était comprise profondément et utilisée non comme un
exercice d'écolier, mais comme une loi formelle de l'intelligence, elle entraînerait

une belle hécatombe de systèmes philosophiques. On mesure à cet exemple
trivial à quel point la logique est devenue un vain exercice prétendûment
pédagogique. L'essor extraordinaire de la logique mathématique force le

89



II. La position épistémologique de J.-B. Grize

La conception positiviste et analytique du savoir ne peut selon

l'auteur que remonter à l'infini, selon un schème linéaire, chaque fait
nouveau étant réduit à un plus ancien, lequel à son tour peut être
rattaché à un fait antérieur. Une pensée positiviste et analytique peut
certes prétendre à une axiomatisation déductive, et donc se présenter
en quelque sorte comme une mathématique universelle, mais la
systématisation totale reste un idéal, une idée directrice de la raison,
car elle reste nécessairement «ouverte», soit «vers le bas», vers de

nouveaux «éléments considérés jusqu'ici comme irréductibles», soit

«vers le haut», par sa tentative de rattacher toutes ses conclusions
à un ou plusieurs principes absolument premiers et universellement
compréhensifs : de fait, jamais la pensée positiviste et analytique ne

pourra par elle-même s'assurer le fondement réel de son intelligibilité.
Or, selon J.-B. Grize, la logique mathématique est une forme de

pensée positiviste et analytique, et comme la pensée positiviste et

analytique en général, comme l'idéal de la mathématique universelle,

comme la conception criticiste et subjectiviste, quoique différemment,

elle ne jouit que d'une intelligibilité partielle et, malgré ses

prétentions, n'a pas de valeur philosophique. En effet, de même que
Jean Piaget estime que la théorie gestaltiste de la forme aboutit à un
échec, parce qu'elle se borne à «rechercher des caractères de totalité,

par opposition aux lois de construction et de composition» (cf.

TE, 52), de même que J.-P. Sartre juge que la pensée positiviste
et analytique en général est incapable de s'élever à l'intelligibilité
totale, parce qu'elle néglige de « dépasser l'étude des totalités actuelles

et achevées pour saisir la totalisation dans son devenir même» (ibid.),
de même J.-B. Grize pense que la logique mathématique, considérée

comme un système formel isolé en lui-même, reste «absolument
contingente, inexplicable, inexpliquée», parce qu'elle ne peut pas par
elle-même «transporter son attention du formalisme à la formalisation».

Aussi bien juge-t-il partielle et insuffisante l'intelligibilité propre
à la logique formelle prise en elle-même, et pour la fonder pleinement
se voit-il obligé de la dépasser.

monde philosophique contemporain à reprendre conscience de l'importance
du problème logique, car il est manifeste que la phénoménologie actuelle n'a
gardé de l'enseignement de Husserl que l'aspect empirique, et non l'aspiration
logique.

90



L'intelligibilité «totale» de la logique, n'étant pas immanente à la

logique même, dépend donc de sa «référence» (F, 330) à une autre
discipline fondatrice, à une métalogique, la psychologie. Elle est le

résultat d'une souple et vivante hiérarchisation des disciplines
considérées. L'originalité de la position de J.-B. Grize, qui continue ici
celle de Jean Piaget, se mesure aisément lorsqu'on se souvient de la
violente polémique soutenue par Husserl dans les Logische

Untersuchungen au début de ce siècle. Il s'agissait à ce moment d'assurer à la

logique son statut d'autonomie en dégageant son «idée» de tout
conditionnement psychologique. Dégageant la logique dans toute sa

pureté, Husserl rompait ses attaches à la psychologie et parvenait,
grâce à l'introduction nouvelle de sa notion d'intentionnalité, à
définir l'entité logique comme une «objectivité idéale» irréductible à

toute opération psychique empirique. Il s'agit maintenant pour J.-B.
Grize, non de réduire la logique à la psychologie, ce qui serait encore
une opération de type positiviste et analytique, mais de fonder la

logique sur la psychologie, et de définir l'activité psychologique du

sujet connaissant comme l'origine constitutive de tout «fait normatif».
La «référence» à la psychologie préserve donc l'autonomie propre de

la logique en lui assurant une intelligibilité totale par la mise au jour
de sa genèse psychologique.

Mais ce n'est pas encore le plus nouveau, car on pourrait toujours
objecter ici que Husserl ne faisait pas autre chose. Une telle objection
reste cependant superficielle, car si Husserl remonte à la constitution
transcendantale de toute objectivité dans la subjectivité, il perd
manifestement le bénéfice réel de sa «réduction» en définissant la
constitution elle-même, ce qu'il appelle l'évidence, comme un
processus infini, thématisé exemplairement sous la forme d'une idée de

la raison5. Ainsi, prétendant fonder la logique sur la phénoménologie,

5 Cette interprétation suit, il est vrai, la dimension phénoménologique-
descriptive de la pensée husserlienne, selon Formale und transzendentale Logik en
particulier; cf. mon ouvrage L'idée de la phénoménologie, Vexemplarisme husserlien,
Presses Universitaires de France, Paris 1958. La dimension phénoménolo-
gique-transcendantale de l'intentionnalité, celle par exemple de Erfahrung und

Urteil, aboutit cependant à une généalogie de la logique qui réduit simplement
les formes logiques à des entités immédiatement expérimentables ; cf. mon
article Adéquation et intentions secondes, Studia philosophica, Bâle 1960. Husserl
semble ne pouvoir échapper ni à l'idéalisme eidétique ni à l'empirisme sub-

jectiviste. Il serait intéressant de connaître la position de l'épistémologie
génétique par rapport à la phénoménologie authentiquement husserlienne,

91



«réduire» transcendantalement la logique formelle objective à la

logique formelle subjective, logique transcendantale ou phénoménologie

eidétique, il s'engage dans un mouvement infini qui fait de la

logique même un moment intentionnel d'une clarification sans fin et
la laisse de fait purement et simplement infondée. Rechercher

l'intelligibilité de la logique consistera donc selon J.-B. Grize à
découvrir expérimentalement son fondement premier et réel, fondement ni
anticipé exemplairement ni idéal. Car il ne saurait y avoir réellement

de régression à l'infini d'une part, et d'autre part seul le réel

peut être pleinement et immédiatement intelligible. Si donc la logique
ne trouve pas son intelligibilité plénière en elle-même, il faut la
chercher dans une autre discipline. Pour garder le bénéfice de cette
recherche du fondement, cette autre discipline ne doit pas à son tour
renvoyer à une nouvelle discipline.3 Avayxrj ozrjvai', il faut s'arrêter
à une discipline première, qui ne renvoie qu'à elle-même, étant
«autoréférentielle» (F, 330). Pourtant, «il faut s'arrêter» n'est pas qu'une
exigence de l'esprit humain, selon J.-B. Grize; c'est un fait
expérimental. Car l'expérience même de la vie réelle du psychisme humain
montre dans l'activité concrète du sujet connaissant l'origine
constituante des formes logiques de la pensée. La recherche du fondement

entreprise par J.-B. Grize se termine donc à la psychologie, plus
précisément à l'épistémologie génétique6, comme à une science

première et expérimentale, puisque «une méta-épistémologie est

inconcevable par définition» et que seule l'expérience garantit
l'intelligibilité de la connaissance logique en la fondant immédiatement
sur la réalité.

Ces deux premiers pas cependant ne satisfont pas encore à

l'exigence d'intelligibilité totale. Rechercher l'intelligibilité de la logique
consiste bien à définir l'activité du sujet connaissant comme le fondement

de toute norme logique. Mais il faut aussi déterminer de plus
près le sujet impliqué dans cette activité. J.-B. Grize en effet se tient
à égale distance du logicisme pur qui fait «l'économie du sujet», du
criticisme et du psychologisme subjectivistes. La nécessité du sujet
s'impose certes, mais il ne saurait être une structure a priori admise

puisque celle-ci tente également d'échapper à l'alternative issue de la pensée
cartésienne.

6 J.-B. Grize précise que la psychologie génétique est la méthode de
l'épistémologie génétique.

92



telle quelle une fois pour toutes, ni se dissoudre dans la multiplicité
des subjectivités empiriques: il doit posséder une certaine consistance

objective. Il ne suffit pas davantage de le définir comme une moyenne
statistique (tel l'Américain moyen de TE). Il faut le concevoir comme
un sujet universel, constitué par ce qui est «commun à tous» les

sujets individuels, un sujet épistémique, dit Jean Piaget, un sujet trans-

cendantal, précise J.-B. Grize (TE, 65). Ce qualificatif de transcen-
dantal ne suppose aucunement une interprétation kantienne - l'esprit
même de la psychologie génétique interdit une telle assimilation, et
TE le souligne expressément - il exprime le caractère universel et

objectif que revêt cette notion originale de sujet. Les travaux de

J.-B. Grize compléteront sans doute la définition du sujet transcen-
dantal de son épistémologie. Il n'en reste pas moins que dès maintenant

l'auteur y voit le fondement ultime de la logique, la source radicale du

«développement de la connaissance logique». C'est dans ce sujet que l'épis-
témologie peut trouver «le principe lui permettant de rendre compte
de tout changement, y compris ceux aujourd'hui complètement
imprévisibles». Ni a priori, ni immédiatement expérimentable, le sujet
transcendantal de J.-B. Grize ne peut être qu'un sujet abstrait des

subjectivités individuelles, manifesté par l'expérience concrète et

dégagé inductivement par la réflexion. Il a la valeur universelle d'un
principe absolu et assure à l'épistémologie le titre de science

autoréférentielle, c'est-à-dire de philosophie, souvent réclamé par l'auteur.
On ne saurait trop souligner l'importance de cette conclusion:

cherchant à fonder l'intelligibilité d'une discipline positive, la logique
mathématique, J.-B. Grize découvre le fondement cherché dans

l'épistémologie, science de l'activité cognitive du sujet, métalogique
définie comme discipline première, absolue, philosophique. Il se

libère de la séduction exercée par les brillants succès de la science

positiviste et analytique7 et rejette l'idéal exclusif d'une intelligibilité

7 Selon J.-B. Grize, la psychologie génétique est en effet une science qui
ne se réduit aucunement à l'idéal hypothético-déductif de la science analytique.

Même si elle se sert «souvent du langage des mathématiques, parfois
même de celui de la logique mathématique», elle dépasse ces disciplines «en
en conservant les avantages». C'est en effet de la mathématique, de la logique
mathématique, d'une manière générale de la logique formelle, que la psychologie

génétique tient son caractère de science achevée. Il semble donc que
Grize voie dans la logique Vorganon de la science, bien qu'en certains endroits
de ses travaux il lui confère apparemment le titre de science au sens propre.

93



unitaire, au profit d'un type de connaissance capable à la fois de

préserver l'autonomie des diverses disciplines et de les articuler vitale-
ment les unes par rapport aux autres.

C'est pourquoi J.-B. Grize peut continuer à distinguer deux aspects
du problème qu'il étudie. Il s'agit d'une part d'assurer à la logique
une cohérence interne parfaite, problème où seule prévaut la compétence

des logiciens, problème de ce que les logisticiens appellent la
consistance d'un système formel. Le seul critère ici est celui de la
non-contradiction, et sans référence expresse à l'être réel, par rapport
auquel se mesure le vrai et le faux, il n'est pas impossible de construire
a priori une pluralité de systèmes formels également valides. Même
si la consistance de tel système ne peut trouver de démonstration
appropriée et contraignante, c'est là un problème strictement logique,
et l'inconsistance d'un système logique ne peut être qu'une question
de fait ne touchant en rien à sa valeur (cf. F, 329) : en principe, il y a

toujours une possibilité de reconstruire le système, d'«idéer» quelque
proposition première plus compréhensive qui fonde logiquement la
cohérence interne exigée. De ce fondement au sens restreint, il faut
d'autre part distinguer le fondement de l'intelligibilité logique
proprement dite. C'est le problème philosophique - non plus scientifique

positif - qui est rapporté ici. Alors que la consistance d'un
système formel n'est que l'expression axiomatique de son intelligibilité
idéale, la «référence» de la logique à l'épistémologie établit et constitue

son intelligibilité réelle. J.-B. Grize va même jusqu'à dire que
seule la «référence» critique explicite à l'épistémologie vaut à un
système formel son caractère logique, la logique mathématique
comme système formel consistant n'étant donc qu'improprement
dénommée logique. Car la logique comme science positive se contente d'une

intelligibilité interne selon un système de pures connexions formelles non

contradictoires; l'essence de l'activité logique exige d'être fondée philosophiquement

afin d'atteindre à l'intelligibilité pleine et entière de sa valeur d'être.

Il est vrai que tout ce qui est dit ici du sujet transcendantal mérite
d'être élucidé davantage, car J.-B. Grize dans les travaux recensés

En aucun cas pourtant, la normation logique de la psychologie n'implique
une subordination de cette discipline par rapport à la logique, selon le mode
hypothético-déductif de la science analytique. De même, un Jean de Saint
Thomas refuse à la logique le caractère de science subalternante par rapport aux
sciences particulières. Cf. les très intéressants développements de cet auteur
dans Ars logica, 2a p., q. 26, a. 2.

94



dans cette étude critique n'a fait que conclure à la nécessité de cette
notion. Si pourtant la définition du sujet transcendantal comme fondement

radical de la normation logique demande des précisions
supplémentaires, la nature et le rôle du fondement prochain de cette même
normation sont nettement explicités par l'auteur. La nature du fondement

prochain a été indiquée plus haut: c'est l'activité cognitive du
sujet. Il convient donc de préciser encore son rôle dans la constitution
de la structure formelle de la science.

Toute activité cognitive se structure selon une double intentionna-
lité: elle porte évidemment sur son objet propre, qui peut être tel

perçu, telle sensation, telle proposition à affirmer ou à démontrer.
Mais elle porte également sur elle-même. Par là, J.-B. Grize ne fait
pas allusion, semble-t-il, à la seule réflexivité, qui comme telle ne

peut appartenir qu'à la sphère de la connaissance intellectuelle - la
réflexivité se distingue en effet de la conscience -, mais à la propriété
du sujet connaissant de coordonner ses opérations en un système où
elles se précisent et se déterminent mutuellement. Cette puissance de

coordination est fondamentalement un pouvoir que l'on pourrait
appeler d'auto-actualisation ; elle se manifeste le plus nettement, c'est-
à-dire le plus consciemment, au niveau de la pensée discursive et
démonstrative, bien qu'elle soit la condition même de toute connaissance

en général. Car même dans le cas du «réalisme naïf et le plus
immédiat», selon lequel l'objet est donné immédiatement dans sa

constitution intégrale, il faut encore que la pensée se détermine à

connaître et donc actualise en quelque manière la puissance de

savoir qu'elle recèle. Or cette actualisation sujective n'est pas la seule

condition de la connaissance selon J.-B. Grize - sous peine d'un retour
pur et simple à une forme de subjectivisme -, et il faut la distinguer
de l'actualisation objective provenant de la réalité à connaître. Si

donc selon J.-B. Grize le fondement prochain de la normation logique
est l'activité connaissante du sujet, il ne peut s'agir de l'activité du
sujet engagé dans la connaissance de son objet, mais de l'activité
du sujet engagé dans la coordination de ses connaissances de celui-
ci. La normation logique est fondée sur le pouvoir d'auto-actualisation que

possède le sujet connaissant. Elle naît dans et de l'acte d'auto-actualisation

de la connaissance. C'est pourquoi la logique ne saurait
contenir «son propre moteur», selon la forte expression de J.-B. Grize,
mais elle dépend de l'activité cognitive du sujet et son pouvoir régu-
latif émane de l'acte même de connaissance qu'elle formalise. Ainsi

95



il faut dire que l 'activité cognitive du sujet suscite sa propreforme logique ou

que la forme logique règle l'acte même qui la produit.

J.-B. Grize caractérise cette situation en parlant de complémentarité

ou de circularité dialectique: «un système formel se révèle être à la fois

le produit de la totalisation en cours et le régulateur de cette
totalisation». C'est là le signe distinctif de la méthode expérimentale de

l'épistémologie génétique, par opposition à toute forme de pensée

hypothético-déductive qui opère de manière exclusivement «analytique»

et «linéaire». La logique formelle en elle-même «relève de la
raison analytique et procède par une démarche linéaire», mais elle

trouve son «complément» d'intelligibilité, son intelligibilité «totale»,
dans un recours «circulaire», «dialectique», à l'épistémologie qui la
fonde en mettant au jour sa constitution dans l'activité subjective,
et qui, quasi réciproquement, reçoit d'elle sa norme formelle. Ainsi
le sujet épistémique, capable naturellement de connaître l'objet, se

donne à lui-même les formes logiques qui régleront normativement sa

propre connaissance, et donneront à celle-ci son caractère de science

achevée dans sa formulation. L'intentionnalité première de la pensée
à l'objet se double d'une «intentionnalité seconde», instrumentale,
de la pensée à la norme logique qu'elle produit et qui la règle. Cette
«intentionnalité seconde» n'est pas réflexive, car elle est liée de plein
droit à l'acte de connaissance et lui est simultanée: il n'y a pas de

connaissance sans normation logique, pas plus qu'il n'y a de
conscience de la connaissance proprement dite, distincte de la conscience

que pourrait prendre le sujet de la normation logique de son acte

cognitif.
De nombreuses questions surgissent ici. Si la logique est fondée

immédiatement sur l'activité coordinatrice du sujet connaissant, peut-
elle prétendre à être immédiatement une science au sens propre ou
se réduit-elle à un organon? à quel titre est-elle normative? est-il
philosophiquement possible de concevoir une pluralité de systèmes formels

différents, également valides? y a-t-il une logique pour toute activité
cognitive, puisque manifestement le sujet coordonne pour percevoir,
juger, raisonner? ou n'y a-t-il qu'une logique de la connaissance

intellectuelle abstraite? S'il y a deux logiques, l'une de l'expérience
et l'autre de l'intelligence, quel est leur rapport? De plus, quelle est

la valeur d'être, le statut métaphysique, des formes logiques
considérées abstraitement en elles-mêmes, par rapport à la réalité existentielle

des divers objets étudiés par les sciences que norme la logique?

96



Par conséquent, est-il suffisant de distinguer deux sciences, la logique
comme système formel de normation, et l'épistémologie comme fondement

de la première? Est-il possible de considérer l'épistémologie
comme la seule discipline autoréférentielle, la seule qui puisse se

comprendre dans son objet? Ne faut-il pas, si l'on admet que
l'épistémologie est une philosophie, introduire une troisième discipline, la

métaphysique? Il faudrait certes dépasser le niveau de l'expérience

proprement scientifique, mais non pas abandonner toute expérience,
car il est possible de concevoir des expériences métaphysiques: la

première perception de l'enfant n'implique-t-elle pas un premier
jugement d'existence, qui enveloppe, au moins confusément, le principe

métaphysique de non-contradiction
Sans répondre aussitôt à toutes ces questions, il suffit de constater ici

que l'épistémologie de J.-B. Grize les soulève et s'ouvre ainsi, semble-

t-il, à un nouveau dépassement des positions acquises. Le présent
exposé critique permet pour l'instant de distinguer la pensée de l'auteur
des deux conceptions contraires nées de la philosophie cartésienne.

J.-B. Grize tient la voie moyenne, la voie d'éminence entre ces deux

conceptions et, en établissant leur contradictoire, il les dépasse et
délimite critiquement en elles leur part d'intelligibilité, sans renoncer
ni à l'autonomie ni à la dépendance «dialectique» de ce qu'il estime

valable en chacune d'elles. Ainsi, il sauvegarde l'intelligibilité spécifique

du système formel de la logique, et assure son intelligibilité
philosophique en la fondant critiquement. Par là il rejoint d'une certaine
manière la conception aristotélicienne de la logique. Cette paradoxale
continuité n'est pas la conclusion la moins étonnante que nous

propose l'examen critique de l'épistémologie génétique.

III. Coïncidences: aristotélisme et psychologie génétique

La tradition aristotélicienne en effet n'a jamais prétendu que la

logique fut a priori. Cela aurait été admettre une division absolue
dans l'univers d'un savoir inductif, et, par voie de conséquence
nécessaire, introduire au sein de la pensée aristotélicienne un idéal

axiomatique, hypothético-déductif, foncièrement contraire au génie
du Stagirite. Celui-ci admet une pluralité de sciences autonomes,
spécifiées chacune par leur objet propre, articulées à leur tour de

plusieurs manières. D'une part, la philosophie de la nature est assumée

par la métaphysique; la philosophie du vivant (psychologie) est

7 Studia Philosophica XXII 97



assumée par l'éthique. D'autre part, la métaphysique est également
assumée par l'éthique, et particulièrement dans la métaphysique, la
«théologie». La première hiérarchie est essentielle, déterminée par
l'ordre mutuel des objets considérés par les diverses disciplines; la
seconde est existentielle et regarde l'exercice parfait - heureux — de la
vie humaine. De plus, chacune des sciences particulières est réglée par
une logique matérielle propre, renvoyant à son tour à une logique
formelle, laquelle enfin résoud son intelligibilité dans la métaphysique.
Loin d'être le modèle des systèmes monolithiques et dogmatiques,
l'aristotélisme authentique se présente donc comme une vivante
coordination de disciplines différentes, dont l'unité formelle ne peut
être que relative et proportionnelle (analogique) selon l'unité et la
diversité de leurs objets propres, et dont l'unité existentielle ne peut
être que celle même de l'homme philosophant. Il n'a donc rien de

commun avec l'idéal univoque ni du logicisme ni du subjectivisme.
Au contraire, il s'oppose à ces deux courants comme leur
contradictoire, de même par exemple qu'il s'oppose contradictoirement au
platonisme et au nominalisme, et il présente par conséquent avec

l'épistémologie de J.-B. Grize une étonnante parenté.
Avant de montrer la coïncidence la plus nette, il convient de signaler

quelques points, non pas secondaires en eux-mêmes, mais moins
accentués dans la pensée de J.-B. Grize.

L'aristotélisme ne saurait être une pensée intuitionniste - l'organisation

aristotélicienne du savoir le prouve bien -, c'est pourquoi il
admet une logique distincte de la philosophie même. De même, la
connaissance, telle qu'elle est explicitée par l'épistémologie, est le

résultat d'une coordination interne, et non le fait brut d'une vision
immédiate et «naïve». Or c'est sur cette capacité de coordination
qu'est fondée la logique selon J.-B. Grize. Il est vrai qu'en aristotélisme
la logique suppose l'exercice abstrait de la connaissance intellectuelle.
Ce point n'est guère touché par l'auteur, bien qu'en admettant un
sujet transcendantal, constitué par ce qui est «commun à tous» les

sujets individuels, il admette également une certaine abstraction - ce

qui ne signifie évidemment pas encore que la logique pour J.-B. Grize
n'est logique que de la pensée abstraite. Pourtant cette première
coïncidence mentionnée ici montre bien pourquoi aristotélisme et

épistémologie génétique peuvent échapper à l'alternative issue du
cartésianisme.

Le refus aristotélicien de l'intuition intellectuelle immédiate n'abou-

98



tit pas à définir la connaissance de manière héraclitéenne comme un
processus infini, se déroulant selon la structure de Yetc. husserlien.

''Avâyzr] orrjvac. Il faut s'arrêter et trouver un premier. Il est

remarquable que le principe aristotélicien de non-régression à l'infini,
combattu surtout par le nominalisme qui refuse les preuves philosophiques
de l'existence de Dieu, soit réintroduit explicitement par J.-B. Grize.
Une philosophie sans absolu est non-sens8, et, comme l'héraclitéisme,
permet de dire le vrai et le faux. Aristotélisme et psychologie génétique

admettent pleinement la notion de fondement, et refusent d'y
voir simplement une exigence de l'esprit, une anticipation idéale.

Cependant, ce fondement, il faut le découvrir. Le discours procède
donc de l'évidence sensible à un terme ou principe intelligible, et là

s'accomplit en connaissance9. Aristotélisme et psychologie génétique
admettent donc l'un et l'autre une pensée qui expérimente le réel et
induit le principe. Par là, ils sont science et philosophie à la fois.

Il en va ainsi par exemple en ce qui concerne le problème de la

nature du sujet connaissant. Car J.-B. Grize aboutit à un sujet trans-
cendantal, ni a priori ni intersubjectif, à un sujet «très différent du
sujet psychologique et néanmoins essentiellement actif», sujet abstrait
des sujets individuels, donc induit à partir d'une expérience immédiate

qui le manifeste. N'est-il pas permis de voir ici la raison, le vovç
aristotélicien, partie de la nature humaine elle-même? L'aspiration de la
phénoménologie à être une «philosophie des essences» semble ici
trouver un début de réalisation.

L'analogie enfin est la plus manifeste entre les doctrines aristotélicienne

et génétique des rapports de la logique et de la connaissance.

Pour la philosophie aristotélicienne, la logique en effet est un instrument

de pensée que le sujet intelligent se donne à lui-même de par son
activité cognitive. La logique est donc si loin d'être a priori qu'elle
est au contraire un effet produit par l'acte cognitif qui est réglé par

8 Pour exorciser le mot absolu, il suffit de ne pas succomber au vertige
verbal qu'il suscite trop souvent. Le mot absolu ne signifie pas exclusivement
Dieu - même en doctrine aristotélicienne, la «théologie» ne donne pas
l'ultime intelligibilité proprement philosophique -, mais il signifie premièrement
tout ce qui est non relatif. Par conséquent, seul un principe peut être absolu
au sens strict, et il est impossible de penser sans impliquer au moins un principe,

fût-ce le principe de non-contradiction.
9 Non en intuition, ce qui est le propre d'une philosophie dialectique telle

celle de Husserl.

99



elle10. Ce que J.-B. Grize appelle circularité dialectique, un aristotélicien

peut à bon droit le nommer instrumentalité intentionnelle.
L'intelligence par elle-même est puissance de connaître le vrai; mais

comme ce vrai est atteint de diverses manières, auxquelles l'intelligence
est comme indifférente, celle-ci se donne les instruments qui lui
permettent de saisir correctement le vrai dans l'appréhension, le jugement

et le raisonnement. Ces instruments, spirituels intentionnels,
sont les formes logiques qui informent l'objet selon son être connu,
c'est-à-dire en intention seconde (l'intention première portant sur
l'objet dans son être même) : ce sont ces formes qui, en tant que
relations de pure raison, assurent la coordination formelle des connaissances

entre elles; ce sont elles qui, considérées dans leurs relations
abstraites, constituent le «système formel» de la logique. Certes,

l'intelligence, étant le moteur principal de la connaissance, peut
produire immédiatement les formes logiques. Ainsi, l'intelligence est par
elle-même naturellement logique; mais l'exercice répété de l'activité
cognitive suscite dans le sujet une certaine habileté à procéder
correctement et parfaitement à l'égard du vrai, de même que l'exercice

répété du forgeron donne à celui-ci son art propre. Aussi bien la
logique est-elle un art spéculatif, que l'intelligence acquiert en exerçant
sa puissance rationnelle de connaître. Elle est le moteur instrumental
(virtus) de la connaissance correcte du vrai, qui, acquis par l'exercice
de la connaissance, réside désormais dans le sujet comme sa possession

stable (s|tç, habitus) et assure à cette même connaissance sa perfection
(àQEzrj). Définir la logique comme un art équivaut donc à montrer sa genèse

èpistémologique. Comme cet art de plus formalise l'acte qui le produit,
il y a bien une certaine circularité dans une réciprocité de non-
équivalence, ce qu'exprime le terme de dialectique. Sur ce point, la

coïncidence est parfaite.
Pourtant, de ce que la genèse constitutive de la logique est présentée

de manière identique par l'aristotélisme et l'épistémologie génétique,
il ne suit pas que la logique aristotélicienne et la logique formelle

mathématique coïncident quant à leur nature. La logistique considère

en effet que la logique aristotélicienne est un cas particulier d'un
système formel plus vaste ; un aristotélicien estimerait que la logistique

10 Cf. mon article Prudence, art, logique, Situation de la logique par rapport aux
diverses activités humaines en perspective aristotélicienne, Studia philosophica, 1961,

Bâle.

100



est une construction légitime - aussi bien que les diverses géométries

par exemple -, mais qu'elle relève d'un ordre mathématique qui ne
sert de rien à la philosophie de l'être11, et qu'enfin, si la logique est

fondée sur l'activité cognitive naturelle du sujet, il n'est pas possible
de concevoir une pluralité de systèmes formels également valides d'un
point de vue philosophique.

Apprécier à leur juste valeur philosophique ces deux positions

apparemment contraires revient à répondre à deux questions. La
première, que la métalogique de J.-B. Grize semble impliquer
nécessairement, car elle prolonge son enquête épistémologique, peut se

formuler ainsi: quelle est la nature de la forme logique? Pour la tradition
aristotélicienne, la forme logique est non un être réel, mais une relation

de raison, qui est fondée sur l'être en tant que connu, et dont
l'esse est le percipi. C'est pourquoi la scolastique aristotélicienne

distingue de la critique épistémologique qui manifeste la genèse de

l'activité logique, une critique métaphysique qui explicite le fondement

d'être des formes logiques. Seule la définition de la forme

logique comme relation de raison permet à un aristotélicien d'échapper

à la séduction de l'idéal hypothético-déductif de la pensée

analytique, puisqu'elle rend impossible toute subalternation de l'univers
du savoir à quelque système a priori. Récusant elle aussi l'idéal de la
pensée analytique, la métalogique génétique se doit donc, semble-t-il,
de donner une réponse à la première question posée ici. De la solution

adoptée dépendra la solution à donner au problème de la pluralité
des logiques formelles.

Mais aussitôt une nouvelle question se pose: si, pour éviter l'idéal
analytique, l'aristotélisme considère que le fondement de la forme
logique est l'être en tant que connu, c'est qu'il admet la portée
métaphysique de l'intelligence humaine. La métalogique génétique
continuera-t-elle sur cette voie? et qu'est-ce que cette question signifie

pour elle, sinon la nécessité de montrer que tout acte de connaissance

11 I. Bochenski affirme pourtant, dans son Précis de logique mathématique,

Kroonder, Bussum, que la logique mathématique peut être appliquée avec
profit à la métaphysique, et qu'elle permet de dévoiler le «vrai sens de
nombreux textes d'Aristote, de presque toute la logique stoïcienne, d'à peu près
toute celle des scolastiques» (p. 8). Il va même jusqu'à dire que la logistique
est seule capable de donner une formulation définitivement valide de la
preuve de l'existence de Dieu. - Cf. les articles du même auteur dans l'ouvrage
collectif Logico-philosophical Studies, Reidel, Dordrecht-Stuttgart 1962.

101



enveloppe et suppose le principe de non-contradiction? Or, comme
manifestement la logistique admet ce principe, la deuxième question
qui se pose ici, et que l'épistémologie de J.-B. Grize ne soulève pas
explicitement, porte sur la nature du principe de non-contradiction: est-il
avant tout un principe logique ou un principe d'être? Dans le
premier cas, il ne peut être qu'une relation, et plus précisément une
relation de raison: en effet, l'opposition de contradiction n'est pas
une relation réelle, elle n'est une relation que pour la raison qui la

pense, puisque le non-être n'est pas. Dans le deuxième cas, le principe

de non-contradiction exprime l'appréhension extrêmement

pauvre que l'intelligence humaine, dès son premier éveil, peut
acquérir de cet absolu irréductible qu'est pour chaque étant d'être.
Considéré comme principe métaphysique, le principe de non-contra-
diction est donc absolu, fondé non sur l'être en tant que connu, mais

sur ce qui est en tant qu'étant, et sa formulation logique, négative et
relative, n'est que la rançon de la potentialité d'une intelligence
humaine qui, manifestement privée de 1'«intuition de l'être», ne

peut immédiatement pénétrer ce qui est, mais doit se contenter en un
premier moment de le saisir obscurément en l'opposant à ce qui
n'est pas. Le caractère absolu de ce qui est en tant qu'étant fonde
donc absolument la relation logique de l'opposition de contradiction.
La métaphysique de ce qui est en tant qu'étant est donc, après la

critique épistémologique, l'ultime fondement de la logique12.
Or cette conception aristotélicienne ne semble pas opposée à

l'esprit de la métalogique génétique qui vise à découvrir un premier
absolu. Le principe de non-contradiction considéré comme pure
relation logique ne peut en effet se prétendre absolu, et ne suffit pas
en conséquence à assurer l'intelligibilité «totale» de la logique; la
consistance d'un pur système logique formel ne peut être, du point
de vue philosophique, que tautologique, et l'intelligibilité d'un tel
système ne peut résulter par suite que d'une pétition de principe.

12 II s'agit bien ici du principe de non-contradiction, non du principe
d'identité, que toutes les philosophies intuitionnistes, d'inspiration ontolo-
giste, confondent avec lui. De même, la logistique qui comprend le principe
de non-contradiction comme une pure relation logique, le réduit à une
relation d'équivalence tautologique, p p, caricature du principe métaphysique

d'identité, lequel n'est pas un jugement analytique, encore moins un
jugement tautologique, mais bien un jugement synthétique, par opposition
au principe de non-contradiction.

102



Une logique purement formelle représente donc un type achevé de

pensée analytique; par elle-même pure «mathématique» a priori,
elle ne devient intelligible que fondée ultimement sur une
métaphysique.

Le lecteur, qui retrouve ici, prolongée sur le plan métaphysique,
la problématique de J.-B. Grize, reconnaîtra sans doute que, même
si ces dernières réflexions en dépassent les conclusions explicites,
elles n'en contredisent pas l'inspiration philosophique. Il semble

donc bien que la pensée de J.-B. Grize, après avoir distingué entre la
logique comme système clos de relations purement formelles et la
métalogique ou épistémologie génétique de l'activité logique, s'ouvre
à des questions d'ordre proprement critique et métaphysique. Gomme
la phénoménologie husserlienne, elle reprend et renouvelle des

thèmes familiers à l'authentique tradition aristotélicienne, en mettant
à nouveau en honneur un mode de penser proprement expérimental
qui, mesurant son ambition spéculative à sa puissance d'induction,
ne s'interdit pas tout dépassement philosophique. L'exemple le

moins remarquable n'en est certes pas cette étonnante coïncidence
de l'aristotélisme et de l'épistémologie génétique sur le point de la
genèse de l'art logique.

103


	Le fondement d'intelligibilité de la logique

