Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 22 (1962)

Artikel: Le fondement d'intelligibilité de la logique
Autor: Muralt, André de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le fondement d’intelligibilité de la logique
par André de Murali

Etude critique sur la situation de la logique formelle mathématique

par rapport a la psychologie génétique et a la philosophie dans la

pensée de J.-B. Grize envisagée comparativement aux conceptions
aristotélicienne et modernes de la logique.

La présente étude critique se propose d’exposer la pensée de
J.-B. Grize, d’apres les travaux qu’il a récemment publiés et la con-
férence! qu’il a prononcée a l'occasion de I’assemblée annuelle de la
Société romande de philosophie au Chateau de Rolle (Suisse) le
3 juin 19622. Professeur aux Universités de Geneve et de Neuchitel,
J--B. Grize enseigne la logique mathématique, et, comme collabora-
teur de Jean Piaget au Centre international d’épistémologie géné-
tique, il s’attache depuis plusieurs années a découvrir expérimentale-
ment le fondement de la logique formelle. Empruntant sa méthode
a la psychologie génétique de Jean Piaget, il montre dans la structure
spécifique de I’épistémologie génétique la discipline capable d’assurer
a la logique formelle mathématique son intelligibilité totale. Mais
il ne renonce pas a prolonger la pensée de Jean Piaget, et c’est ainsi

1 Travaux utilisés ici: Un nouveau calcul de déduction naturelle dii & F.-B. Fitch
(cité F), Revue philosophique de Louvain, tome 53, pp. 328 a 367, aoGt 1955,
Louvain; Théorie et explication (cité TE), Studia philosophica, tome 21, pp. 51
a 67, 1961, Bale; les textes et expressions cités sans références entre guillemets
sont tirés du travail, présenté au congres de Rolle, a paraitre prochainement
sous le titre Logique et psychologie de [’intelligence, Réflexions sur 1’épistémologie
génétique de Jean Piaget, 2 1a Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne.

2 Cette assemblée, présidée par M. F.-L. Mueller, secrétaire des Rencontres
Internationales de Genéve, auteur d’une histoire de la psychologie philo-
sophique, réunissait entre autres MM. les professeurs D. Christoff, Université
de Lausanne, auteur d’ouvrages sur la philosophie des valeurs et la recherche
de la liberté; M. Gex, Université de Lausanne, auteur d’ouvrages de logique
formelle et de méthodologie des sciences, P. Miiller, Université de Neuchétel,
directeur de I’'Institut de Psychologie et de Psychologie appliquée de Neuchétel ;
R. Schaerer, Université de Genéve, auteur de travaux sur la pensée grecque et
la physionomie de ’homme antique.

83



que, s’aidant des quelques idées maitresses du dernier ouvrage de
J.-P. Sartre, il présente I’épistémologie génétique, science expéri-
mentale du sujet connaissant, comme une authentique critique philo-
sophique.

Pour apprécier a sa juste valeur la tentative de J.-B. Grize, il con-
vient de la situer, dans une courte topique, par rapport aux grandes
positions logiques et critiques de la pensée philosophique. Aussi bien
cette étude se distribue-t-elle en trois parties: la premiere présente
brievement le contexte de l'entreprise de J.-B. Grize; la seconde
expose la position méme de lauteur, et la troisiéme esquisse les
ressemblances qui rapprochent I’épistémologie de J.-B. Grize de la
conception aristotélicienne et scolastique de la logique.

1. De la logique-organon a la mathématique universelle

Toute science, en recherchant la connaissance de son objet propre,
vise également a acquérir la parfaite intelligibilité d’elle-méme, soit
en se rattachant par subalternation a une science supérieure plus
compréhensive, soit en mettant en lumiére 'immédiate évidence du
principe qui lui assure de prime abord son autonomie.

A premitre vue, le probléme critique de Pintelligibilité ne semble
gueére se distinguer du probléme logique proprement dit. Toute
science en effet s’appuie sur la logique pour assurer la correction de
sa démarche, et il semble que le recours a la logique équivaut pour
elle 2 la recherche de son intelligibilité. De fait beaucoup l'ont pensé,
et cette tentation, que l’on pourrait appeler la tentation transcen-
dantale, est paradoxalement un héritage de la scolastique aristotéli-
cienne.

Aristote a fondé, comme chacun le sait, une logique congue comme
pur organon, c’est-a-dire comme pur instrument de pensée. Par la,
il refusait d’attribuer a cette discipline la valeur d’une science propre-
ment dite, réservant précisément a la métaphysique la fonction
critique de la philosophie: ainsi de définir I'unité du savoir, de dé-
fendre les premiers principes, comme le principe de non-contradic-
tion, etc. Il laissait entendre que la logique ne peut étre donc qu’une
logique de la philosophie de I’étre, fondée non sur I’étre immédiate-
ment, ce qui aurait été équiparer la logique a la philosophie, mais
sur I’étre en tant qu'’il est connu par l'intelligence. Les formes logiques,
telles qu’elles peuvent étre dégagées de I’exercice concret du connaitre

84



humain, les formes du prédicament (selon les Catégories), du prédi-
cable (selon les Topiques ou I'Isagogé), de 1’énontiation (selon le Per:
hermeneias), du syllogisme (selon les Analytiques), ne prétendent donc
en aucune maniére a ’autonomie quant a leur intelligibilité fonda-
mentale, méme si elles posstdent une autonomie propre de par la
cohérence interne de leurs relations mutuelles.

I1 faut donc en bonne doctrine aristotélicienne considérer les formes
logiques d’un triple point de vue: en elles-mémes, en tant qu’elles
sont le systétme organique, cohérent, des conditions formelles de la
pensée; dans leur fondement, qui est ’étre méme en tant que connu
par lintelligence humaine; dans leur genese, en tant qu’elles résul-
tent de I’activité cognitive de la raison. Aristote n’a pas poussé cette
analyse aussi loin, méme s’il en a donné les rudiments: c’est la tradi-
tion aristotélicienne qui a explicité ce qu’il avait génialement inau-
guré. Selon cette perspective, il convient de distinguer la logique,
organon formel de la pensée, la critique métaphysique définissant le statut
de la forme logique par rapport a I’étre réel, la critique épistémologique
révélant la genese de la logique dans I’exercice du savoir humain.

Cette délicate analyse ne correspond certes pas a 'image carica-
turale qui n’a pas tardé a s’imposer de la logique aristotélicienne et
scolastique, mais il suffit de réfléchir au sens exact des notions d’inten-
tions secondes et d’art logique, explicitées par des scolastiques aristo-
téliciens tels Saint Thomas d’Aquin ou Jean de Saint Thomas
(1589-1644), pour s’interdire toute réduction simpliste de la logique
aristotélicienne a un pur systtme de lois normatives. Les logiciens
scolastiques eux-mémes ont cependant contribué a une telle défor-
mation.

Un systeme de régles formelles en effet peut étre facilement consi-
déré comme une propédeutique a tout exercice de la pensée: I’avantage
est évident a apprendre les reégles du jeu avant que de jouer. Mais
aussl bien I’épistémologie explicitant I’origine de la normation logique
que la critique fondant I’intelligibilité propre des entités logiques ne
peuvent étre que des disciplines secondes, postérieures a I’exercice
concret de la connaissance rationnelle. Pourtant, dans les exposés
scolastiques de la logique figurent aussi bien la présentation du
systtme formel qu’est la logique en elle-méme que des considérations
relevant de la critique et de I’épistémologie proprement dites de la
logique. Ainsi a prévalu l'usage de présenter propédeutiquement
sous I'unique titre d’Ars logica tout ce qui touche au domaine logique.

85



Le mal n’était pas bien grand, tant que ’on se contentait de tenir la
logique pour propédeutique, mais toute la substance de la logique
aristotélicienne s’évanouit le jour ot certains logiciens définirent la
logique comme une science essentiellement a prior:.

Si en effet, comme Fonseca, on congoit la logique comme une
science essentiellement pratique, c’est-a-dire, dans le cas particulier,
essentiellement normative, la conséquence ne tarde pas a suivre: la
logique peut étre accidentellement normative en tant que propédeu-
tique, tout en restant essentiellement produite par I’activité cognitive
du sujet; la forme instrumentale logique peut étre accidentellement
a priori sans cesser d’étre pour autant produite par I’acte méme
qu’'elle formalise. Mais une logique essentiellement normative
n’exige plus d’étre rattachée a son origine constituante, ni d’étre
justifiée par réduction au fondement de son intelligibilité: elle se donne
comme un systéme purement et simplement a priori, qui détermine
absolument tout I’exercice de 'intelligence rationnelle. De méme, la
forme logique, congue comme essentiellement normative, cesse d’étre
tenue pour un principe formel instrumental et se voit érigée en prin-
cipe formel proprement dit, c’est-a-dire, en I’occurrence, en principe
exemplaire a priori. C’est le criticisme kantien avant la lettre, puisque
le principe formel de la connaissance n’est plus I’objet, mais la forme
logique: la révolution copernicienne est ’ceuvre des logiciens espa-

gnols, auteurs des manuels utilisés par les maitres jésuites du College
de La Fleéche?.

% Pierre Fonseca (1548-1599), professeur a Coimbra, est 'auteur d’un des
manuels de logique utilisés par les Colléges jésuites européens dés la fin du
16¢ siecle. Bien que la Constitution de la Société de Jésus recommande de
suivre la doctrine d’Aristote et que la Ratio Studiorum de 1586 demande que
le texte méme d’Aristote soit expliqué (cf. E. Gilson, Commentaire du Discours
de la Méthode, p. 118, Vrin, 1947, Paris), la plus grande liberté régne de fait
a cette époque, surtout en des matiéres ou Aristote ne s’est pas explicitement
prononcé. C’est pourquoi I'autorité du Stagirite couvre souvent une pensée
fonciérement opposée a la sienne. — Les collégues de Pierre Fonseca, les fa-
meux Conimbricenses, partagent I’opinion de celui-ci, en la nuangant cependant,
puisque la logique selon eux n’est qu’une régulation pratique utile, mais non
nécessaire, a la connaissance (conception proche de la position dialectique
phénoménologique pour qui les intermédiaires formels se résorbent téléolo-
giquement dans la vision évidente de I’objet). Gabriel Vasquez (env. 1551 a
1604), I'un des plus grands théologiens de ce temps avec Jean de Saint Thomas
et Francgois Suarez (1548-1617), tente de concilier la tendance aristotéli-
cienne-thomiste et la tendance de Fonseca, en définissant la logique comme

86



Aussi bien la réaction de Descartes est-elle paradoxalement une
réaction aristotélicienne. Selon 'auteur des Régles pour la direction de
Uesprit, P'exercice de la pensée ne reléve que du dynamisme interne
de la raison, sans dépendre nullement d’une quelconque normation
a priori, ce qui se rapproche de la position aristotélicienne qui affirme
que l'intelligence est I’agent de la connaissance tout aussi bien que
de l'instrument logique qui formalise celle-ci. Pourtant, deuxi¢me
paradoxe de ’«chomme au masque», la tendance de Descartes a
définir la pensée comme le produit exclusivement déterminé par la
raison nue favorise ’apriorisme logique esquissé déja par la scolastique
finissante: car la raison cartésienne est une raison mathématique,
procédant par connexion de relations formelles, non par affirmation
fondée inductivement sur 1’exercice concret de 1’étre, pouvant par
conséquent prétendre reconstruire tout 1’édifice du savoir d’une
maniére purement a priori, déductive, ou, selon la terminologie de la
logistique, axiomatique.

Les deux affirmations cartésiennes rappelées ici inaugurent en effet
chacune un mouvement différent de la pensée philosophique ulté-
rieure. D’une part, la conception de la pensée comme exercice pur de la
raison alogique se continue dans le transcendantalisme et dans le
psychologisme, tendances philosophiques qui consistent a réduire
progressivement toute ’activité philosophique — et méme logique —
a I’étude des conditions subjectives du savoir, soit sous la forme pure
d’une logique transcendantale a priori, telles celles de Kant ou de
Husserl, qui I'une et I'autre quoique différemment sont des logiques
formelles subjectives s’identifiant a la philosophie elle-méme; soit
sous la forme empirique d’une psychologie réduisant toute activité
normative a une opération psychique, tel le psychologisme logique
contre lequel lutterent si vivement au début du siecle les Logische
Untersuchungen de Husserl. Sous une forme ou sous une autre, le lecteur
reconnait ici la tendance idéaliste qui tient la critique de la connaissance
pour la partie principale sinon unique de la philosophie.

D’autre part, la conception cartésienne d’une raison mathématique,
capable de déduire a partir de quelques principes considérés comme

une science a la fois spéculative et pratique, ce qui est une curieuse réminis-
cence théologique. — La simple énumération de ces auteurs et de leurs posi-
tions logiques laisse entrevoir I’'influence capitale — peu connue — qu’exerga
I’école espagnole des 16¢ et 17¢ siécles sur ’évolution de la philosophie
moderne.

87



immédiatement évidents tout le savoir humain possible, s’explicite
dans les nombreuses mathématiques universelles qui ont vu le jour par la
suite. Ces mathématiques universelles peuvent se présenter sous plu-
sieurs formes: soit comme la déduction a priori de toutes les connais-
sances effectives, I’exemple le plus typique en est le dogmatisme
mathématico-théologique de Spinoza; soit comme systéme axio-
matique des conditions formelles de tout savoir possible, tel le systeme
logico-mathématique de la logistique, qui prétend régler normative-
ment toutes les connaissances humaines et leur conférer le caractére
logique d’une science achevée, objective dans ses conclusions, uni-
verselle quant a I’assentiment qu’elle suscite. L’histoire des idées
montre clairement que la deuxi¢éme conception de la mathématique
universelle tend a prévaloir: au lieu d’aboutir 4 une sagesse mono-
lithique et totale, la mathématique universelle semble évoluer vers
une forme de «grande logique», normative de toute connaissance
possible. — En ce sens, la phénoménologie eidétique elle-méme est
une grande logique, puisqu’elle prétend prescrire a priori les struc-
tures formelles subjectives de toute connaissance possible. — Pourtant
la secréte ambition de la mathématique universelle n’est pas morte
pour autant: les mathématiques sont certes considérées comme ’ins-
trument du savoir scientifique; mais il est difficile sinon impossible de
distinguer dans la science contemporaine la formulation, c’est-a-dire
I'instrument mathématique, du savoir proprement dit, car la formule
mathématique est la connaissance méme. Aussi la «grande logique»
qu’est la logistique se veut-elle un systéme «ouvert» qui permettrait
de «déduire une part toujours plus grande de nos connaissances»,
et qui de droit sinon en fait subsumerait I'univers entier du savoir.
Son idéal, situé évidemment au-dela de la logique, de la critique et
de la métaphysique, ou plutét au point que déterminerait I’identité
de ces trois disciplines, serait une déduction universelle a partir du
principe, logique et métaphysique a la fois, de non-contradiction.
Cet idéal, qui reste sans doute un idéal, a séduit nombre d’esprits
parmi les plus grands sinon les plus véridiques, tels Platon dans sa
dialectique des cinq genres, ou Hegel dans sa dialectique antithétique.

Il apparait donc que la deuxiéme ligne d’inspiration cartésienne
aboutit a un idéal hypothético-déductif de la connaissance, conception
«positiviste et analytique» (TE) qui considére en particulier la
logique formelle, ou du moins la logique mathématique, comme la
partie principale du savoir humain en général.

88



Or cette tendance s’oppose radicalement 4 la premiére. Criticisme
et psychologisme en effet refusent d’attribuer une réalité objective
absolue aux résultats théoriques et réduisent de fait ceux-ci a leur
constitution par I’¢go transcendantal ou a l'opération psychologique
du moi empirique. A défaut d’une doctrine déterminée du sujet au
sens kantien ou a la rigueur husserlien, le subjectivisme peut méme
en arriver a fonder sa relative objectivité, sa contestable universalité,
sur une enquéte sociologique et statistique (TE, 65). Dans la deuxié¢me
tendance, les différentes mathématiques universelles, et en particulier
la logique mathématique, se donnent comme des constructions pure-
ment théoriques (cet adjectif est pris sans aucune connotation péjora-
tive, TE, 54), subsistant par elless-mémes, de par leur propre cohé-
rence interne et leur « consistance» non contradictoire, indépendantes
de toute subjectivité, «valables absolument dans tous les mondes
possibles».

Ces deux tendances contraires conviennent cependant par leur
égale prétention a 1’absolu. Subjectivisme et mathématique uni-
verselle s’excluent mutuellement ou, du moins, selon ’'interprétation
la plus favorable, le premier refuse a la deuxiéme tout droit a 'auto-
nomie, et la deuxi¢me ignore purement et simplement le premier.
En effet, 'un et 'autre prétendent a P'intelligibilité monolithique et
unitaire d’une discipline unique, capable d’épuiser tout le savoir
possible; I'un et ’autre représentent une forme de la «pensée positi-
viste et analytique», dont I’effort de compréhension consiste unique-
ment, selon J.-P. Sartre, & «éclairer les faits neufs en les ramenant aux
faits anciens», en réduisant «le changement a I’identité» (cf. TE, 51).
Aussi 'un et l'autre tombent-ils sous les coups de la critique de
J.-B. Grize. Car, bien que celui-ci s’oppose immédiatement & I’idéal
hypothético-déductif de la science, il combat par le fait méme la
conception contraire, le subjectivisme sous toutes ses formes, en raison
de la relation logique spéciale qui lie deux propositions contraires:
deux propositions contraires pouvant en effet a certaines conditions
convenir par leur fausseté malgré leur contrariété?.

¢ C’est une loi du carré logique, aujourd’hui encore enseignée dans toutes
les écoles. Si elle était comprise profondément et utilisée non comme un
exercice d’écolier, mais comme une loi formelle de I'intelligence, elle entraine-
rait une belle hécatombe de systémes philosophiques. On mesure 4 cet exemple
trivial a quel point la logique est devenue un vain exercice prétendiiment
pédagogique. L’essor extraordinaire de la logique mathématique force le

89



I1. La position épistémologique de F.-B. Grize

La conception positiviste et analytique du savoir ne peut selon
I’auteur que remonter a 'infini, selon un schéme linéaire, chaque fait
nouveau étant réduit a un plus ancien, lequel & son tour peut étre
rattaché & un fait antérieur. Une pensée positiviste et analytique peut
certes prétendre & une axiomatisation déductive, et donc se présenter
en quelque sorte comme une mathématique universelle, mais la
systématisation totale reste un idéal, une idée directrice de la raison,
car elle reste nécessairement «ouverte», soit «vers le bas», vers de
nouveaux «éléments considérés jusqu’ici comme irréductibles», soit
«vers le haut», par sa tentative de rattacher toutes ses conclusions
a un ou plusieurs principes absolument premiers et universellement
compréhensifs: de fait, jamais la pensée positiviste et analytique ne
pourra par elle-méme s’assurer le fondement réel de son intelligibilité.
Or, selon J.-B. Grize, la logique mathématique est une forme de
pensée positiviste et analytique, et comme la pensée positiviste et
analytique en général, comme l'idéal de la mathématique univer-
selle, comme la conception criticiste et subjectiviste, quoique différem-
ment, elle ne jouit que d’une intelligibilité partielle et, malgré ses
prétentions, n’a pas de valeur philosophique. En effet, de méme que
Jean Piaget estime que la théorie gestaltiste de la forme aboutit 2 un
échec, parce qu’elle se borne a «rechercher des caractéres de totalité,
par opposition aux lois de construction et de composition» (cf.
TE, 52), de méme que J.-P. Sartre juge que la pensée positiviste
et analytique en général est incapable de s’élever a l'intelligibilité
totale, parce qu’elle néglige de «dépasser I’étude des totalités actuelles
et achevées pour saisir la totalisation dans son devenir méme» (ibid.),
de méme J.-B. Grize pense que la logique mathématique, considérée
comme un systéme formel isolé en lui-méme, reste «absolument con-
tingente, inexplicable, inexpliquée», parce qu’elle ne peut pas par
elle-méme «transporter son attention du formalisme 4 la formalisa-
tion». Aussi bien juge-t-il partielle et insuffisante I’intelligibilité propre
a la logique formelle prise en elle-méme, et pour la fonder pleinement
se voit-il obligé de la dépasser.

monde philosophique contemporain a reprendre conscience de I'importance
du probléme logique, car il est manifeste que la phénoménologie actuelle n’a
gardé de ’enseignement de Husserl que I’aspect empirique, et non I’aspiration
logique.

90



L’intelligibilité «totale» de la logique, n’étant pas immanente a la
logique méme, dépend donc de sa «référence» (F, 330) a une autre
discipline fondatrice, a une métalogique, la psychologie. Elle est le
résultat d’une souple et vivante hiérarchisation des disciplines con-
sidérées. L’originalité de la position de J.-B. Grize, qui continue ici
celle de Jean Piaget, se mesure aisément lorsqu’on se souvient de la
violente polémique soutenue par Husserl dans les Logische Unter-
suchungen au début de ce siecle. Il s’agissait & ce moment d’assurer a la
logique son statut d’autonomie en dégageant son «idée» de tout
conditionnement psychologique. Dégageant la logique dans toute sa
pureté, Husserl rompait ses attaches a la psychologie et parvenait,
grace a 'introduction nouvelle de sa notion d’intentionnalité, a dé-
finir Pentité logique comme une «objectivité idéale» irréductible a
toute opération psychique empirique. Il s’agit maintenant pour J.-B.
Grize, non de réduire la logique a la psychologie, ce qui serait encore
une opération de type positiviste et analytique, mais de fonder la
logique sur la psychologie, et de définir ’activité psychologique du
sujet connaissant comme ’origine constitutive de tout «fait normatif».
La «référence» a la psychologie préserve donc I’autonomie propre de
la logique en lui assurant une intelligibilité totale par la mise au jour
de sa genése psychologique.

Mais ce n’est pas encore le plus nouveau, car on pourrait toujours
objecter ici que Husserl ne faisait pas autre chose. Une telle objection
reste cependant superficielle, car si Husserl remonte a la constitution
transcendantale de toute objectivité dans la subjectivité, il perd
manifestement le bénéfice réel de sa «réduction» en définissant la
constitution elle-méme, ce qu’il appelle I’évidence, comme un pro-
cessus infini, thématisé exemplairement sous la forme d’une idée de
la raison®. Ainsi, prétendant fonder la logique sur la phénoménologie,

5 Cette interprétation suit, il est vrai, la dimension phénoménologique-
descriptive de la pensée husserlienne, selon Formale und transzendentale Logik en
particulier; cf. mon ouvrage L’idée de la phénoménologie, I’ exemplarisme husserlien,
Presses Universitaires de France, Paris 1958. La dimension phénoménolo-
gique-transcendantale de Pintentionnalité, celle par exemple de Erfahrung und
Urteil, aboutit cependant a une généalogie de la logigue qui réduit simplement
les formes logiques a des entités immédiatement expérimentables; cf. mon
article Adéquation et intentions secondes, Studia philosophica, Bale 1960. Husserl
semble ne pouvoir échapper ni a 'idéalisme eidétique ni a ’empirisme sub-
jectiviste. Il serait intéressant de connaitre la position de I’épistémologie
génétique par rapport a la phénoménologie authentiquement husserlienne,

91



«réduire» transcendantalement la logique formelle objective a la
logique formelle subjective, logique transcendantale ou phénoméno-
logie eidétique, il s’engage dans un mouvement infini qui fait de la
logique méme un moment intentionnel d’une clarification sans fin et
la laisse de fait purement et simplement infondée. Rechercher I'in-
telligibilité de la logique consistera donc selon J.-B. Grize a
découvrir expérimentalement son fondement premuer et réel, fondement ni
anticipé exemplairement ni idéal. Car il ne saurait y avoir réelle-
ment de régression a l'infini d’une part, et d’autre part seul le réel
peut étre pleinement et immédiatement intelligible. Si donc la logique
ne trouve pas son intelligibilité pléniére en elle-méme, il faut la
chercher dans une autre discipline. Pour garder le bénéfice de cette
recherche du fondement, cette autre discipline ne doit pas a son tour
renvoyer a une nouvelle discipline.’ Avayxy otijvae; il faut s’arréter
a une discipline premiére, qui ne renvoie qu’a elle-méme, étant «auto-
référentielle» (F, 330). Pourtant, «il faut s’arréter» n’est pas qu’une
exigence de ’esprit humain, selon J.-B. Grize; c’est un fait expéri-
mental. Car expérience méme de la vie réelle du psychisme humain
montre dans P’activité concrete du sujet connaissant ’origine cons-
tituante des formes logiques de la pensée. La recherche du fondement
entreprise par J.-B. Grize se termine donc & la psychologie, plus
précisément a 1’épistémologie génétique®, comme & une science
premi¢re et expérimentale, puisque «une méta-épistémologie est
inconcevable par définition» et que seule ’expérience garantit 'in-
telligibilité de la connaissance logique en la fondant immédiatement
sur la réalité.

Ces deux premiers pas cependant ne satisfont pas encore a l'exi-
gence d’intelligibilité totale. Rechercher lintelligibilité de la logique
consiste bien a définir 'activité du sujet connaissant comme le fonde-
ment de toute norme logique. Mais il faut aussi déterminer de plus
pres le sujet impliqué dans cette activité. J.-B. Grize en effet se tient
a égale distance du logicisme pur qui fait «I’économie du sujet», du
criticisme et du psychologisme subjectivistes. La nécessité du sujet
s’impose certes, mais il ne saurait étre une structure a priori admise

puisque celle-ci tente également d’échapper a ’alternative issue de la pensée
cartésienne.

¢ J.-B. Grize précise que la psychologie génétique est la méthode de ’épis-
témologie génétique.

92



telle quelle une fois pour toutes, ni se dissoudre dans la multiplicité
des subjectivités empiriques: il doit posséder une certaine consistance
objective. Il ne suffit pas davantage de le définir comme une moyenne
statistique (tel I’ Américain moyen de TE). Il faut le concevoir comme
un sujet universel, constitué par ce qui est «commun a tous» les
sujets individuels, un sujet épistémique, dit Jean Piaget, un sujet trans-
cendantal, précise J.-B. Grize (TE, 65). Ce qualificatif de transcen-
dantal ne suppose aucunement une interprétation kantienne — ’esprit
méme de la psychologie génétique interdit une telle assimilation, et
TE le souligne expressément — il exprime le caractére universel et
objectif que revét cette notion originale de sujet. Les travaux de
J.-B. Grize compléteront sans doute la définition du sujet transcen-
dantal de son épistémologie. Il n’en reste pas moins que dés mainte-
nant auteur y voit le fondement ultime de la logique, la source radicale du
«développement de la connaissance logique». C’est dans ce sujet que 1’épis-
témologie peut trouver «le principe lui permettant de rendre compte
de tout changement, y compris ceux aujourd’hui complétement im-
prévisibles». Ni a priori, ni immédiatement expérimentable, le sujet
transcendantal de J.-B. Grize ne peut étre qu’un sujet abstrait des
subjectivités individuelles, manifesté par ’expérience concréte et
dégagé inductivement par la réflexion. Il a la valeur universelle d’un
principe absolu et assure a I’épistémologie le titre de science auto-
référentielle, c’est-a-dire de philosophie, souvent réclamé par I’auteur.

On ne saurait trop souligner I'importance de cette conclusion:
cherchant a fonder I'intelligibilité d’une discipline positive, la logique
mathématique, J.-B. Grize découvre le fondement cherché dans
I’épistémologie, science de ’activité cognitive du sujet, métalogique
définie comme discipline premiere, absolue, philosophique. Il se
libeére de la séduction exercée par les brillants succeés de la science
positiviste et analytique? et rejette I’idéal exclusif d’une intelligibilité

7 Selon J.-B. Grize, la psychologie génétique est en effet une science qui
ne se réduit aucunement a 1’'idéal hypothético-déductif de la science analy-
tique. Méme si elle se sert «souvent du langage des mathématiques, parfois
méme de celui de la logique mathématique, elle dépasse ces disciplines «en
en conservant les avantages». C’est en effet de la mathématique, de la logique
mathématique, d’une maniére générale de la logique formelle, que la psycho-
logie génétique tient son caractére de science achevée. Il semble donc que
Grize voie dans la logique Porganon de la science, bien qu’en certains endroits
de ses travaux il lui confére apparemment le titre de science au sens propre.

93



unitaire, au profit d’'un type de connaissance capable a la fois de
préserver 'autonomie des diverses disciplines et de les articuler vitale-
ment les unes par rapport aux autres.

(C’est pourquoti J.-B. Grize peut continuer a distinguer deux aspects
du probléme qu’il étudie. Il s’agit d’une part d’assurer a la logique
une cohérence interne parfaite, probléme ou seule prévaut la compé-
tence des logiciens, probléeme de ce que les logisticiens appellent la
consistance d’un systéme formel. Le seul critére ici est celui de la
non-contradiction, et sans référence expresse a I’étre réel, par rapport
auquel se mesure le vrai et le faux, il n’est pas impossible de construire
a priori une pluralité de systémes formels également valides. Méme
si la consistance de tel systtme ne peut trouver de démonstration
appropriée et contraignante, c’est la un probléme strictement logique,
et 'inconsistance d’un systeme logique ne peut étre qu’une question
de fait ne touchant en rien a sa valeur (cf. F, 329): en principe, il y a
toujours une possibilité de reconstruire le systéme, d’«idéer» quelque
proposition premi¢re plus compréhensive qui fonde logiquement la
cohérence interne exigée. De ce fondement au sens restreint, il faut
d’autre part distinguer le fondement de [Dintelligibilité logique
proprement dite. C’est le probléme philosophique — non plus scienti-
fique positif — qui est rapporté ici. Alors que la consistance d’un
systeme formel n’est que I’expression axiomatique de son intelligibilité
idéale, la «référence» de la logique a I’épistémologie établit et cons-
titue son intelligibilité réelle. J.-B. Grize va méme jusqu’a dire que
seule la «référence» critique explicite a 1’épistémologie vaut a un
systeme formel son caractéere logique, la logique mathématique
comme systeme formel consistant n’étant donc qu’improprement
dénommée logique. Car la logique comme science positive se contente d’une
intelligibilite interne selon un systéme de pures connexions formelles non contra-
dictoires; U’essence de ’activité logique exige d’élre fondée philosophiquement
afin d’atteindre a intelligibilité pleine et entiére de sa valeur d’étre.

I1 est vrai que tout ce qui est dit ici du sujet transcendantal mérite
d’étre élucidé davantage, car J.-B. Grize dans les travaux recensés

En aucun cas pourtant, la normation logique de la psychologie n’implique
une subordination de cette discipline par rapport a la logique, selon le mode
hypothético-déductif de la science analytique. De méme, un Jean de Saint
Thomas refuse a la logique le caractére de science subalternante par rapport aux
sciences particuliéres. Cf. les trés intéressants développements de cet auteur
dans Ars logica, 2a p., q. 26, a. 2.

94



dans cette étude critique n’a fait que conclure a la nécessité de cette
notion. Si pourtant la définition du sujet transcendantal comme fonde-
ment radical de la normation logique demande des précisions supplé-
mentaires, la nature et le réle du fondement prochain de cette méme
normation sont nettement explicités par ’auteur. La nature du fonde-
ment prochain a été indiquée plus haut: c’est ’activité cognitive du
sujet. Il convient donc de préciser encore son role dans la constitution
de la structure formelle de la science.

Toute activité cognitive se structure selon une double intentionna-
lité: elle porte évidemment sur son objet propre, qui peut étre tel
percu, telle sensation, telle proposition a affirmer ou a démontrer.
Mais elle porte également sur elle-méme. Par 13, J.-B. Grize ne fait
pas allusion, semble-t-il, a la seule réflexivité, qui comme telle ne
peut appartenir qu’a la sphére de la connaissance intellectuelle — la
réflexivité se distingue en effet de la conscience —, mais & la propriété
du sujet connaissant de coordonner ses opérations en un systéme ou
elles se précisent et se déterminent mutuellement. Cette puissance de
coordination est fondamentalement un pouvoir que Ion pourrait
appeler d’auto-actualisation ; elle se manifeste le plus nettement, c’est-
a-dire le plus consciemment, au niveau de la pensée discursive et
démonstrative, bien qu’elle soit la condition méme de toute connais-
sance en général. Car méme dans le cas du «réalisme naif et le plus
immédiat», selon lequel I’objet est donné immédiatement dans sa
constitution intégrale, il faut encore que la pensée se détermine a
connaitre et donc actualise en quelque maniére la puissance de
savoir qu’elle recele. Or cette actualisation sujective n’est pas la seule
condition de la connaissance selon J.-B. Grize — sous peine d’un retour
pur et simple & une forme de subjectivisme —, et il faut la distinguer
de P’actualisation objective provenant de la réalité a connaitre. Si
donc selon J.-B. Grize le fondement prochain de la normation logique
est I’activité connaissante du sujet, il ne peut s’agir de ’activité du
sujet engagé dans la connaissance de son objet, mais de l’activité
du sujet engagé dans la coordination de ses connaissances de celui-
ci. La normation logique est fondée sur le pouvoir d’auto-actualisation que
posséde le sujet comnaissant. Elle nait dans et de I’acte d’auto-actua-
lisation de la connaissance. C’est pourquoi la logique ne saurait
contenir «son propre moteur», selon la forte expression de J.-B. Grize,
mais elle dépend de I’activité cognitive du sujet et son pouvoir régu-
latif émane de I’acte méme de connaissance qu’elle formalise. Ainsi

95



il faut dire que [’ activité cognitive du sujet suscite sa propre forme logique ou
que la _forme logique régle [’ acte méme qui la produit.

J.-B. Grize caractérise cette situation en parlant de complémeniarité
ou de circularité dialectique: «un systeme formel se révele étre a la fois
le produit de la totalisation en cours et le régulateur de cette totali-
sation». C’est la le signe distinctif de la méthode expérimentale de
I’épistémologie génétique, par opposition a toute forme de pensée
hypothético-déductive qui opére de manieére exclusivement «analy-
tique» et «linéaire». La logique formelle en elle-méme «releve de la
raison analytique et procéde par une démarche linéaire», mais elle
trouve son «complément» d’intelligibilité, son intelligibilité «totale»,
dans un recours «circulaire», «dialectique», a 1’épistémologie qui la
fonde en mettant au jour sa constitution dans l’activité subjective,
et qui, quasi réciproquement, regoit d’elle sa norme formelle. Ainsi
le sujet épistémique, capable naturellement de connaitre ’objet, se
donne a lui-méme les formes logiques qui régleront normativement sa
propre connaissance, et donneront a celle-ci son caractére de science
achevée dans sa formulation. L’intentionnalité premiére de la pensée
a l'objet se double d’une «intentionnalité seconde», instrumentale,
de la pensée a la norme logique qu’elle produit et qui la régle. Cette
«intentionnalité seconde» n’est pas réflexive, car elle est liée de plein
droit a4 I’acte de connaissance et lui est simultanée: il n’y a pas de
connaissance sans normation logique, pas plus qu’il n’y a de cons-
cience de la connaissance proprement dite, distincte de la conscience
que pourrait prendre le sujet de la normation logique de son acte
cognitif.

De nombreuses questions surgissent ici. Si la logique est fondée
immédiatement sur ’activité coordinatrice du sujet connaissant, peut-
elle prétendre a étre immédiatement une science au sens propre ou
se réduit-elle a un organon ? a quel titre est-elle normative? est-il philo-
sophiquement possible de concevoir une pluralité de systemes formels
différents, également valides? y a-t-il une logique pour toute activité
cognitive, puisque manifestement le sujet coordonne pour percevoir,
juger, raisonner? ou n’y a-t-il qu’une logique de la connaissance
intellectuelle abstraite? S’il y a deux logiques, 'une de ’expérience
et 'autre de lintelligence, quel est leur rapport? De plus, quelle est
la valeur d’étre, le statut métaphysique, des formes logiques consi-
dérées abstraitement en elles-mémes, par rapport a la réalité existen-
tielle des divers objets étudiés par les sciences que norme la logique?

96



Par conséquent, est-il suffisant de distinguer deux sciences, la logique
comme systeme formel de normation, et I’épistémologie comme fonde-
ment de la premiere? Est-il possible de considérer 1’épistémologie
comme la seule discipline autoréférentielle, la seule qui puisse se
comprendre dans son objet? Ne faut-il pas, si I’on admet que I’épisté-
mologie est une philosophie, introduire une troisieme discipline, la
métaphysique? Il faudrait certes dépasser le niveau de I’expérience
proprement scientifique, mais non pas abandonner toute expérience,
car il est possible de concevoir des expériences métaphysiques: la
premiere perception de l'enfant n’implique-t-elle pas un premier
jugement d’existence, qui enveloppe, au moins confusément, le prin-
cipe métaphysique de non-contradiction?

Sans répondre aussitot a toutes ces questions, il suffit de constater ici
que I’épistémologie de J.-B. Grize les souléve et s’ouvre ainsi, semble-
t-il, a2 un nouveau dépassement des positions acquises. Le présent ex-
posé critique permet pour 'instant de distinguer la pensée de ’auteur
des deux conceptions contraires nées de la philosophie cartésienne.
J.-B. Grize tient la voie moyenne, la voie d’éminence entre ces deux
conceptions et, en établissant leur contradictoire, il les dépasse et
délimite critiquement en elles leur part d’intelligibilité, sans renoncer
ni a ’autonomie ni a la dépendance «dialectique» de ce qu’il estime
valable en chacune d’elles. Ainsi, 1l sauvegarde I'intelligibilité spéci-
fique du systeme formel de la logique, et assure son intelligibilité philo-
sophique en la fondant critiquement. Par 14 il rejoint d’une certaine
maniere la conception aristotélicienne de la logique. Cette paradoxale
continuité n’est pas la conclusion la moins étonnante que nous pro-
pose I'’examen critique de I’épistémologie génétique.

II1. Coincidences: aristotélisme et psychologie génétique

La tradition aristotélicienne en effet n’a jamais prétendu que la
logique fut a priori. Cela aurait été admettre une division absolue
dans l'univers d’un savoir inductif, et, par voie de conséquence
nécessaire, introduire au sein de la pensée aristotélicienne un idéal
axiomatique, hypothético-déductif, fonciérement contraire au génie
du Stagirite. Celui-ci admet une pluralité de sciences autonomes,
spécifiées chacune par leur objet propre, articulées a leur tour de
plusieurs maniéres. D’une part, la philosophie de la nature est assumée
par la métaphysique; la philosophie du vivant (psychologie) est

7 Studia Philosophica XXII 97



assumée par I’éthique. D’autre part, la métaphysique est également
assumée par I’éthique, et particulierement dans la métaphysique, la
«théologie». La premiére hiérarchie est essentielle, déterminée par
Iordre mutuel des objets considérés par les diverses disciplines; la
seconde est existentielle et regarde I’exercice parfait — heureux — de la
vie humaine. De plus, chacune des sciences particulieres est réglée par
une logique matérielle propre, renvoyant a son tour a une logique
formelle, laquelle enfin résoud son intelligibilité dans la métaphysique.
Loin d’étre le mod¢le des systemes monolithiques et dogmatiques,
Iaristotélisme authentique se présente donc comme une vivante
coordination de disciplines différentes, dont 'unité formelle ne peut
étre que relative et proportionnelle (analogique) selon I'unité et la
diversité de leurs objets propres, et dont I'unité existentielle ne peut
étre que celle méme de ’homme philosophant. Il n’a donc rien de
commun avec I’idéal univoque ni du logicisme ni du subjectivisme.
Au contraire, il s’oppose a ces deux courants comme leur contra-
dictoire, de méme par exemple qu’il s’oppose contradictoirement au
platonisme et au nominalisme, et il présente par conséquent avec
Pépistémologie de J.-B. Grize une étonnante parenté.

Avant de montrer la coincidence la plus nette, il convient de signa-
ler quelques points, non pas secondaires en eux-mémes, mais moins
accentués dans la pensée de J.-B. Grize.

L’aristotélisme ne saurait étre une pensée intuitionniste — ’organi-
sation aristotélicienne du savoir le prouve bien —, c’est pourquoi il
admet une logique distincte de la philosophie méme. De méme, la
connaissance, telle qu’elle est explicitée par 1’épistémologie, est le
résultat d’une coordination interne, et non le fait brut d’une vision
immeédiate et «naive». Or c’est sur cette capacité de coordination
qu’est fondée la logique selon J.-B. Grize. Il est vrai qu’en aristotélisme
la logique suppose I’exercice abstrait de la connaissance intellectuelle.
Ce point n’est guére touché par ’auteur, bien qu’en admettant un
sujet transcendantal, constitué par ce qui est «commun a tous» les
sujets individuels, il admette également une certaine abstraction — ce
qui ne signifie évidemment pas encore que la logique pour J.-B. Grize
n’est logique que de la pensée abstraite. Pourtant cette premiere
coincidence mentionnée ici montre bien pourquoi aristotélisme et
épistémologie génétique peuvent échapper a I’alternative issue du
cartésianisme.

Le refus aristotélicien de I'intuition intellectuelle immédiate n’abou-

98



tit pas a définir la connaissance de maniére héraclitéenne comme un
processus infini, se déroulant selon la structure de I’efc. husserlien.
"Audyxn orjjvae. Il faut s’arréter et trouver un premier. Il est remar-
quable que le principe aristotélicien de non-régression a I’infini, com-
battu surtout par le nominalisme qui refuse les preuves philosophiques
de I’existence de Dieu, soit réintroduit explicitement par J.-B. Grize.
Une philosophie sans absolu est non-sens®, et, comme I’héraclitéisme,
permet de dire le vrai et le faux. Aristotélisme et psychologie géné-
tique admettent pleinement la notion de fondement, et refusent d’y
voir simplement une exigence de l’esprit, une anticipation idéale.
Cependant, ce fondement, il faut le découvrir. Le discours procede
donc de I’évidence sensible & un terme ou principe intelligible, et 1a
s’accomplit en connaissance®. Aristotélisme et psychologie génétique
admettent donc I'un et ’autre une pensée qui expérimente le réel et
induit le principe. Par 13, ils sont science et philosophie a la fois.

Il en va ainsi par exemple en ce qui concerne le probléme de la
nature du sujet connaissant. Car J.-B. Grize aboutit & un sujet trans-
cendantal, ni a priori ni intersubjectif, a un sujet «tres différent du
sujet psychologique et néanmoins essentiellement actif», sujet abstrait
des sujets individuels, donc induit & partir d’une expérience immédiate
qui le manifeste. N’est-il pas permis de voir ici la raison, le vovc aristo-
télicien, partie de la nature humaine elle-méme? L’aspiration de la
phénoménologie a étre une «philosophie des essences» semble ici
trouver un début de réalisation.

L’analogie enfin est la plus manifeste entre les doctrines aristotéli-
cienne et génétique des rapports de la logique et de la connaissance.
Pour la philosophie aristotélicienne, la logique en effet est un instru-
ment de pensée que le sujet intelligent se donne a lui-méme de par son
activité cognitive. La logique est donc si loin d’étre a priori qu’elle
est au contraire un effet produit par I’acte cognitif qui est réglé par

8 Pour exorciser le mot absolu, il suffit de ne pas succomber au vertige
verbal qu’il suscite trop souvent. Le mot absolu ne signifie pas exclusivement
Dieu — méme en doctrine aristotélicienne, la «théologie» ne donne pas I’ul-
time intelligibilité proprement philosophique —, mais il signifie premiérement
tout ce qui est non relatif. Par conséquent, seul un principe peut étre absolu
au sens strict, et il est impossible de penser sans impliquer au moins un prin-
cipe, fat-ce le principe de non-contradiction.

® Non en intuition, ce qui est le propre d’une philosophie dialectique telle
celle de Husserl.

99



elle . Ce que J.-B. Grize appelle circularité dialectique, un aristotéli-
cien peut a bon droit le nommer instrumentalité intentionnelle.
L’intelligence par elle-méme est puissance de connaitre le vrai; mais
comme ce vral est atteint de diverses manieres, auxquelles 'intelligence
est comme indifférente, celle-ci se donne les instruments qui lui per-
mettent de saisir correctement le vrai dans I’appréhension, le juge-
ment et le raisonnement. Ces instruments, spirituels intentionnels,
sont les formes logiques qui informent I’objet selon son étre connu,
c’est-a-dire en intention seconde (I’intention premiére portant sur
I’objet dans son étre méme) : ce sont ces formes qui, en tant que rela-
tions de pure raison, assurent la coordination formelle des connais-
sances entre elles; ce sont elles qui, considérées dans leurs relations
abstraites, constituent le «systéeme formel» de la logique. Certes,
I'intelligence, étant le moteur principal de la connaissance, peut pro-
duire immédiatement les formes logiques. Ainsi, 'intelligence est par
elle-méme naturellement logique; mais 'exercice répété de ’activité
cognitive suscite dans le sujet une certaine habileté a procéder correc-
tement et parfaitement a 1’égard du vrai, de méme que ’exercice
répété du forgeron donne a celui-ci son art propre. Aussi bien la
logique est-elle un art spéculatif, que I'intelligence acquiert en exercant
sa puissance rationnelle de connaitre. Elle est le moteur instrumental
(virtus) de la connaissance correcte du vrai, qui, acquis par I’exercice
de la connaissance, réside désormais dans le sujet comme sa possession
stable (£&ig, habitus) et assure a cette méme connaissance sa perfection
(dpety). Définir la logique comme un art équivaut donc & montrer sa genése
épistémologique. Comme cet art de plus formalise I’acte qui le produit,
il y a bien une certaine circularit¢ dans une réciprocit¢ de non-
équivalence, ce qu’exprime le terme de dialectique. Sur ce point, la
coincidence est parfaite.

Pourtant, de ce que la genése constitutive de la logique est présentée
de maniére identique par 'aristotélisme et ’épistémologie génétique,
il ne suit pas que la logique aristotélicienne et la logique formelle
mathématique coincident quant a leur nature. La logistique considére
en effet que la logique aristotélicienne est un cas particulier d’un
systéme formel plus vaste; un aristotélicien estimerait que la logistique

10 Cf. mon article Prudence, art, logique, Situation de la logique par rapport aux
diverses activités humaines en perspective aristotélicienne, Studia philosophica, 1961,
Bale.

100



est une construction légitime — aussi bien que les diverses géométries
par exemple —, mais qu’elle releve d’un ordre mathématique qui ne
sert de rien a la philosophie de I’étre!?, et qu’enfin, si la logique est
fondée sur I’activité cognitive naturelle du sujet, il n’est pas possible
de concevoir une pluralité de systémes formels également valides d’un
point de vue philosophique.

Apprécier a leur juste valeur philosophique ces deux positions
apparemment contraires revient a répondre a deux questions. La
premiere, que la métalogique de J.-B. Grize semble impliquer néces-
sairement, car elle prolonge son enquéte épistémologique, peut se
formuler ainsi: quelle est la nature de la _forme logique? Pour la tradition
aristotélicienne, la forme logique est non un étre réel, mais une rela-
tion de raison, qui est fondée sur 1’étre en tant que connu, et dont
Pesse est le percipt. C’est pourquoi la scolastique aristotélicienne
distingue de la critique épistémologique qui manifeste la genése de
Pactivité logique, une critique métaphysique qui explicite le fonde-
ment d’étre des formes logiques. Seule la définition de la forme
logique comme relation de raison permet a un aristotélicien d’échap-
per a la séduction de I'idéal hypothético-déductif de la pensée ana-
lytique, puisqu’elle rend impossible toute subalternation de I'univers
du savoir a quelque systéme a priori. Récusant elle aussi I’idéal de la
pensée analytique, la métalogique génétique se doit donc, semble-t-il,
de donner une réponse a la premiere question posée ici. De la solution
adoptée dépendra la solution & donner au probleme de la pluralité
des logiques formelles.

Mais aussitét une nouvelle question se pose: si, pour éviter 1’idéal
analytique, P’aristotélisme considere que le fondement de la forme
logique est I’étre en tant que connu, c’est qu’il admet la portée méta-
physique de 'intelligence humaine. La métalogique génétique con-
tinuera-t-elle sur cette voie? et qu’est-ce que cette question signifie
pour elle, sinon la nécessité de montrer que tout acte de connaissance

11 1. Bochenski affirme pourtant, dans son Précis de logique mathématique,
Kroonder, Bussum, que la logique mathématique peut étre appliquée avec
profit a la métaphysique, et qu’elle permet de dévoiler le «vrai sens de nom-
breux textes d’Aristote, de presque toute la logique stoicienne, d’a peu preés
toute celle des scolastiques» (p. 8). Il va méme jusqu’a dire que la logistique
est seule capable de donner une formulation définitivement valide de la
preuve de I'existence de Dieu. — Cf. les articles du méme auteur dans I’ouvrage
collectif Logico-philosophical Studies, Reidel, Dordrecht-Stuttgart 1962.

101



enveloppe et suppose le principe de non-contradiction? Or, comme
manifestement la logistique admet ce principe, la deuxi¢me question
qui se pose ici, et que I’épistémologie de J.-B. Grize ne souléve pas
explicitement, porte sur la nature du principe de non-contradiction: est-il
avant tout un principe logique ou un principe d’étre? Dans le pre-
mier cas, il ne peut étre qu’une relation, et plus précisément une
relation de raison: en effet, 'opposition de contradiction n’est pas
une relation réelle, elle n’est une relation que pour la raison qui la
pense, puisque le non-étre n’est pas. Dans le deuxiéme cas, le prin-
cipe de non-contradiction exprime l’appréhension extrémement
pauvre que lintelligence humaine, dés son premier éveil, peut
acquérir de cet absolu irréductible qu’est pour chaque étant d’étre.
Considéré comme principe métaphysique, le principe de non-contra-
diction est donc absolu, fondé non sur I’étre en tant que connu, mais
sur ce qui est en tant qu’étant, et sa formulation logique, négative et
relative, n’est que la rangon de la potentialité d’une intelligence
humaine qui, manifestement privée de I’«intuition de I’étre», ne
peut immédiatement pénétrer ce qui est, mais doit se contenter en un
premier moment de le saisir obscurément en I'opposant a ce qui
n’est pas. Le caractere absolu de ce qui est en tant qu’étant fonde
donc absolument la relation logique de I'opposition de contradiction.
La métaphysique de ce qui est en tant qu’étant est donc, apres la
critique épistémologique, I’'ultime fondement de la logique12.

Or cette conception aristotélicienne ne semble pas opposée a
Pesprit de la métalogique génétique qui vise a découvrir un premier
absolu. Le principe de non-contradiction considéré comme pure
relation logique ne peut en effet se prétendre absolu, et ne suffit pas
en conséquence a assurer l'intelligibilité «totale» de la logique; la
consistance d’un pur systtme logique formel ne peut étre, du point
de vue philosophique, que tautologique, et Iintelligibilité d’un tel
systtme ne peut résulter par suite que d’une pétition de principe.

12]] s’agit bien ici du principe de non-contradiction, non du principe
d’identité, que toutes les philosophies intuitionnistes, d’inspiration ontolo-
giste, confondent avec lui. De méme, la logistique qui comprend le principe
de non-contradiction comme une pure relation logique, le réduit 4 une re-
lation d’équivalence tautologique, p=p, caricature du principe métaphy-
sique d’identité, lequel n’est pas un jugement analytique, encore moins un
Jjugement tautologique, mais bien un jugement synthétique, par opposition
au principe de non-contradiction.

102



Une logique purement formelle représente donc un type achevé de
pensée analytique; par elle-méme pure «mathématique» a priori,
elle ne devient intelligible que fondée ultimement sur une méta-
physique.

Le lecteur, qui retrouve ici, prolongée sur le plan métaphysique,
la problématique de J.-B. Grize, reconnaitra sans doute que, méme
si ces dernieres réflexions en dépassent les conclusions explicites,
elles n’en contredisent pas l'inspiration philosophique. Il semble
donc bien que la pensée de J.-B. Grize, apres avoir distingué entre la
logique comme systéme clos de relations purement formelles et la
métalogique ou épistémologie génétique de 'activité logique, s’ouvre
a des questions d’ordre proprement critique et métaphysique. Comme
la phénoménologie husserlienne, elle reprend et renouvelle des
thémes familiers a Pauthentique tradition aristotélicienne, en mettant
a nouveau en honneur un mode de penser proprement expérimental
qui, mesurant son ambition spéculative a sa puissance d’induction,
ne s’interdit pas tout dépassement philosophique. L’exemple le
moins remarquable n’en est certes pas cette étonnante coincidence
de l'aristotélisme et de 1'épistémologie génétique sur le point de la
genese de I’art logique.

103



	Le fondement d'intelligibilité de la logique

