
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 22 (1962)

Artikel: Fünf Ursprünge von Hegels Religionsphilosophie

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fünf Ursprünge von Hegels Religionsphilosophie

von Gustav Emil Müller

Vorbemerkung

Wie ein Baum aus verschiedenen Wurzeln erwächst, die ihn
ernähren, wie er sie wiederum ernährt; wie viele Ströme in ein Meer
münden, das sie alle im Kreislauf wiederum speist; so entspringt
Hegels Begriff' der Religion aus fünf Ursprüngen, wie sie umgekehrt
aus ihm entspringen. Diesen Kreislauf konkreter Gegensätze nennt
Hegel ,Begriff'. Ich setze das Wort in einfachen Anführungszeichen,
weil Hegel sein Kernwort nicht gebraucht, wie es im Wörterbuch
steht. «Unter Begriff pflegt man gewöhnlich eine abstrakte
Bestimmtheit und Einseitigkeit des verständigen Denkens zu verstehen1.»
Sein Begriff ist nicht ein allgemeines Merkmal, dem verschiedene

weniger allgemeine Klassen untergeordnet werden ; wie zum Beispiel
der Begriff ,Tier' diejenigen Merkmale bezeichnet, welche Flöhen
und Elefanten, Fischen und Schmetterlingen gemeinsam zukommen ;

und das ausschließen, was dieselben unterscheidet. Je abstrakter und
allgemeiner die formalen Begriffe des Verstandes werden, desto

weniger Inhalt enthalten sie. Hegels Begriff dagegen ist vielmehr ein

lebendiges Spannungsgefüge von wesentlichen Gegensätzen. So ist er
«die Seele des Lebens, das Selbst eines Gegenstandes»; denn was wir
Seele und näher Ich heißen, ist der Begriff selbst in seiner freien
«Existenz»2. «Die Existenz des reinen Begriffs ist ein Individuum,
das er sich zum Gefäße seines Schmerzes erwählt3.» Ähnlich ist der
Christus des Johannes-Evangeliums der Begriff, oder Logos, der
Fleisch wird.

Der Verstand denkt in formal-logischen, abstrakten Begriffen; diese

fallen nie mit den irrationalen, individuellen Inhalten zusammen,
sondern Form und Inhalt fallen immer auseinander. Der Verstand

1 XII. 136.
2 XII. 157.
3 II. 538.

60



bemüht sich, das ihm Unklare rational zu klären; oder umgekehrt,
nur wo ein Wille zur Klarheit seinen Anspruch anmeldet, wird das

ihm Entgegenstehende als unklar erlebt. Diese Bemühung, dieser

Kampf, dieses Vorgehen ist ein lebendiges Geschehn. Als solches ist
der Verstand selbst ein Beispiel des konkreten ,Begriffs', in welchem
seine abstrakten Begriffsnetze nur die eine Seite des ganzen rationalen
und irrationalen Spannungsgefüges darstellen.

Im Unterschiede vom Verstand vernimmt die allumfassende
Vernunft die wesentlichen ,Begriffe'. In ihr entfalten sie sich, kommen zu
sich selbst, gewinnen ihr lebendiges Selbstbewußtsein der Wirklichkeit.

Vernunftbegriffe sind konkrete lebendige Einheiten, die ihre
eigenen Gegensätze sowohl in sich unterscheiden als auch verbinden.
Beispiele sind außer den anfänglich beschriebenen Kreisläufen in der

organischen und inorganischen Natur und dem soeben erwähnten

Kampf des Verstandes; die Gewißheit, daß uns nichts Gegebenes

gewiß oder gesichert ist; die Einheit von Leib und Seele, von Form
und Inhalt, von Ich und Du, und so fort durch die ganze Logik von
Hegel hindurch.

Unter diesen Vernunftbegriffen befindet sich auch der Begriff
Religion. Der religiöse Begriff spricht sich aus als Einheit solcher

Gegensätze wie Gott und Welt, Heiligkeit und Sünde, Gesetz und
Gnade. Religion ist eine besondere Begriffsform absoluten Geistes.

Ich werde «absolut» mit «unbedingt» übersetzen. Das lateinische
«absolutum» bedeutet das «Abgelöste», also wie gewöhnlich das

Gegenteil dessen, was Hegel damit sagen will. Als solche hebt er sich
ab von den andern Begriffen ' des unbedingten Geistes in Kunst und
Philosophie.

Zusammenfassend : Religion ist ein Begriff der Vernunft ; Fromm-
sein eine hohe Weise des Vernünftig-seins, in dem der Mensch eine
Umkehr vollzieht, Einkehr hält und das Zeitliche segnet.

Der logische Ursprung

Der logische Ursprung handelt von der Beziehung der Religion zur
Wahrheit.

Hier stehen wir vor einem ersten*, dem logischen Ursprung der

Religion. Logisch' heißt auf deutsch wahrheitsgemäß. Es gibt nichts,

* Die mathematischen Zahlworte sind äußerlich und nicht wesentlich;
jeder Ursprung kann ein «erster» sein.

61



gar nichts, das sich der Frage nach seiner Wahrheit entziehen könnte.
Und so ist die Logik der Philosophie selbstverständlich nicht beschränkt
auf formal-logische Regeln, die sich mit wissenschaftlich-gegenständlicher

Richtigkeit befassen; das ist nur Eine und zwar eine endliche
Weise der Wahrheit, wenn sie auch von logischen Positivisten ' als

die einzige behauptet worden ist.
Die Logik der Philosophie heißt seit Piaton Dialektik. Sie hat nichts

zu tun mit der geistlosen marxistischen Gebetsmühle von «Thesis,
Antithesis und Synthesis». Es gibt überhaupt nichts, was Marx über

Hegel gesagt hat, das nicht verzerrt wäre. Am bündigsten erläutert
Hegel das Wesen der Dialektik in den Paragraphen 13-16 der Heidelberger

Encyklopädie: Jedes wahrhaft Seiende, jedes «logisch Reale»,
jeder Begriff ist erstens das, was er ist und genau so wie er ist und
nichts anderes; in dieser seienden Identität oder identischem Sein
besteht alles in seiner ewigen Wahrheit, ist logisch in Ordnung. Der
Verstand erfaßt diese Seite des Begriffs in dem Grundsatz der Identität

: A ist A.
Aber zweitens ist jedes Seiende zugleich bestimmt von dem, was es

nicht ist: verstandesmäßig ausgedrückt: A ist nicht Non-A. So erhält
sich das Gute im Vernichten seines Nichtseins, des Bösen; «das Gute,
dieser Satz steht fest, ist stets das Böse, das man läßt». Es handelt sich

hier um kontradiktorische Gegensätze.
Drittens hängt jeder Begriff durch seine Grenzen mit andern

,Begriffen' zusammen; im Vergleich mit andern werden seine Grenzen

überschritten. Durch diesen Überschritt ist er bestimmt. Er
gewinnt sein Grenzbewußtsein. So ist eine moralische Handlung kein
Kunstwerk und umgekehrt. Nicht Kunstwerk zu sein ist der Moral
ebenso wesentlich wie nicht Moral zu sein dem Kunstwerk. Hier
handelt es sich um konträre Gegensätze.

Kraft dieser dialektischen Bewegung des Übergehens und des

gegenseitigen Sichbestimmens ergänzen sich die Begriffe '
; und werden

verhindert, sich vom Ganzen zu lösen. Wer das versucht, erfährt
das Ganze als sein Nichts.

Hegels deutscher Ausdruck für Dialektik ist das Aufheben: Jeder
lebendige Begriff ist im Ganzen gesetzt, vom Ganzen verneint, im
Ganzen bewahrt. Das Ganze als diese Selbstbewegung nennt Hegel
die unbedingte Idee, Piatons Anhypotheton. Die Formel dafür ist: A ist

nicht A - das Absolute oder Unbedingte bewahrt seine konkrete
Einheit in dem, was es nicht ist, dem Relativen oder Bedingten.

62



Hegels Logik baut sich auf in vier (nicht drei) Stufen : Das Sein stellt
sich heraus als ein Widerstreit zwischen Quantität und Qualität (um
nur diese zu nennen). Also ist sein Wesen dies, eine dialektische Einheit
von Gegensätzen zu sein. Kommt dieses Wesen des Seins zum lebendigen

Bewußtsein seiner selbst, begreift es sich selbst, wird es sein

lebendiger Begriff'. Der Begriff nimmt bewußt teil an der ewigen
Bewegung des Ganzen, in welchem er selbst geworden ist; so

teilnehmend an der «Idee» wird er zum unbedingten Geist, gespiegelt
in Kunst, Religion und Philosophie, der Pflege des unbedingten
Schönen, Guten und Wahren.

Als eine besondere Form des unbedingten Geistes ist der religiöse

Begriff für sich selbst das, was er ist, und so wie er sich selbst erkennt
und ausspricht (A ist A). Zugleich ist er wesentlich bestimmt durch
das, was er nicht: Er ist nicht das Profane, nur Weltliche, nur
Zeitliche (A ist nicht Non-A). Drittens ist die religiöse Verehrung des

Unbedingten nicht das Unbedingte selbst, sondern nur Eine Möglichkeit

des unbedingten Geistes, der sich notwendigerweise von seinen

andern ebenso wirklichen Formen unterscheidet; und derart sich
selbst durch sein Grenzbewußtsein gegen jede von ihnen bestimmt.

Auf der ersten Stufe beansprucht die Religion alle Wahrheit für
sich allein. Jede andere Wahrheit muß dann verteufelt werden. So

räsonierten die christlichen Dunkelmänner, als sie die Alexandrinische
Bücherei verbrannten : Entweder steht in der gesamten griechischen
Literatur das, was im Worte Gottes enthalten ist, und dann ist es

überflüssig; oder es steht nicht darin, und dann ist es des Teufels.

Der Glaubenseiferer, der alle Wahrheit in irgendeiner «unendlichen
subjektiven Leidenschaft» eingeschlossen wähnt, lechzt nach
Gewaltherrschaft - Hegel sagt «Despotismus».

Für diejenigen, die nur dann etwas als gelehrt ansehen, wenn es

auf lateinisch daherstelzt, könnte man jene pfäffische Frömmelei
Fideismus nennen. Der Spruch: «Ich glaube, weil es absurd ist»,
bringt den Widerspruch dieses religiösen Unverstands zur Wahrheit
ins Offene. Der Glaube soll durch nichts vermittelt sein. Das aber ist
nichts anderes als der Grundsatz des Verstandes : A ist A. Der
Irrationalismus schlägt unmittelbar in Rationalismus um. «Entweder»,
sagt er, «glaubst du, oder du denkst nur, was andere glauben» - als

ob man nicht glauben könnte und denken, was man glaubt.
Die für sich abgekapselte Religion ist eine Selbsttäuschung, die

immer wieder enttäuscht werden muß. Das Entweder/Oder gilt für

63



endliche Zwangslagen, in denen man sich entscheiden muß. Die
unendliche Wahrheit der Religion steht jedoch in einem sie vermittelnden

Zusammenhang des Ganzen.
Das zweite logische Verhältnis der Religion zur Wahrheit besteht

darin, zu teilen - als ob Wahrheit ein Kuchen wäre :

Isegrim freute sich sehr; er teilte, wie er gewohnt war,
Ohne Scham und Scheu...
Schlang begierig hinein, und reichte mir außer den Ohren
Nur die Nase noch hin und eine Hälfte der Lunge;
Alles andre behielt er für sich...

Manche Gottesgelahrte teilen so ; manche Weltleute teilen auch so.

Wohlmeinendere sprechen von einer Harmonie von Glauben und
Wissen; jedem das seine - jedem die Hälfte; Hegel nennt diese

angebliche Harmonie einer doppelten Wahrheit einen «faulen Frieden»;
also etwa das, was man heute «friedliche Koexistenz» zu nennen
beliebt.

Der Harmoniegedanke stützt sich auf den Satz des ausgeschlossenen

Widerspruchs : A ist nicht Non-A. Gottesweisheit ist nicht Weltweisheit

und umgekehrt. Indem aber der Harmoniker den Gegensatz
zwischen den beiden leugnet, ihm widerspricht, übt er selbst denselben

Widerspruch, den er leugnet. Es hat aber weder Sinn, einen Gegensatz

zu leugnen, wenn er zu Recht und in Wahrheit besteht; noch
das Ganze zu leugnen, das sich durch seine eigenen Gegensätze mit
sich selbst vermittelt.

Der Gegensatz von Wissen und Glauben gehört zum ganzen Menschsein.

Der Glauben an Erkenntnis ist ebenso wesentlich wie die Erkenntnis
des Glaubens. Den Vorrang aber hat die Wahrheit. Damit haben wir
den dritten, von Hegel vertretenen Standpunkt erreicht. Die Wahrheit

ist Eine, wie das Sein Eines ist. Es entfaltet sich als Einheit wesentlicher

Gegensätze, die im Menschen bewußt werden, zu ihrem wahren

Begriff kommen. «Das Wahre ist das Ganze4» - da gibt es nichts zu
«teilen».

Die philosophische Vernunft vernimmt dieselbe Wahrheit, die in
der Religion mythisch vorgestellt, in Bildern gefühlt und verehrt wird.
Religion ist das Unbedingte in der Form mythischer Vorstellungen. So ist das

,Wort Gottes' derjenige mythisch-verpersönlichende Ausdruck, der
das Unbedingte dem Glaubenden erschließt, seinem Gebet zugänglich
macht.

4 II. 24.

64



Als Inbegriff aller seiner eigenen Gegensätze umspannt der
unbedingte Geist sowohl philosophische Vernunft als auch religiösen
Glauben. Aber der Vorrang der Wahrheit zeigt sich darin, daß sich

nur im Glauben an Wahrheit auch die Wahrheit für sich selber
offenbar werden kann ; nicht aber umspannt die Wahrheit der Religion

auch alle andern Vernunftbegriffe. Bis zum Selbstverständnis der

Religion in der Vernunft führt ein weiter Weg. Unreifere, einseitige
Gestalten des religiösen Bewußtseins werden aufgehoben, das heißt
überschritten, bewahrt und umgriffen. Hier stehen wir vor einem
zweiten, dem phänomenologischen Ursprung von Religionsphilosophie.

Der phänomenologische Ursprung

Der phänomenologische Ursprung handelt von dem stückweisen
Offenbarwerden des Unbedingten, wie es etwa in Lessings Erziehung des

Menschengeschlechts vorgedacht worden ist.

Die Religion ist, wie jeder Vernunftbegriff, ein lebendiges geistiges
Wesen, das sich entwickelt. Jeder Begriff muß für sich werden, was er
an sich sein kann ; er muß sich selbst erarbeiten. Was die Phänomenologie

des Geistes (1806) kühn und genial umreißt, wird zwanzig Jahre
später in den Berliner Vorlesungen in geduldigster Kleinarbeit
durchgeführt.

Gegenstand der Erscheinungslehre ist in unserem Fall das religiöse
Bewußtsein, wie es an ihm selbst für sich selbst erscheint. Jede Bewußtseinsart

ist gespannt zwischen ihrem arbeitenden Tätigsein und dem, woraufhin
sich das Tun richtet.

Für den denkenden Beobachter (den « Phänomenologen ») sind die
bestimmten Religionen in einer Stufenfolge geordnet, wie die Kreise
in Dantes Göttlicher Komödie. Diese Folge braucht, wie Hegel mehrmals

ausdrücklich betont, mit einem zeitlichen Nacheinander durchaus

nicht zusammenzufallen. So haben wir im Marxismus einen Rückfall

von der Religion des unbedingten Geistes in eine Religion des

Wesens erlebt. (Ich werde darauf zurückkommen.)
Jeder bestimmten Religion ist das Unbedingte teilweise offenbar

geworden. Diese Erleuchtung geschieht entweder unabhängig und
unmittelbar; sie kann aber auch vermittelt sein durch eine

Enttäuschung eines kindlicheren Glaubens; wie etwa Aloscha Karamasow
den Verwesungsgestank seines Heiligen erlebt.

Für dasjenige religiöse Bewußtsein, das in einer bestimmten Offen-

5 Studia Philosophica XXII 65



barung verharrt, gibt es keine Stufenfolge der erscheinenden Religion ;

es bleibt seiner Vorstellung verhaftet.
Wie fruchtbar das erscheinungswissenschaftliche Verstehen ist,

mögen einige Stichproben andeuten:
Der Natur als Selbstentfremdung - sie ist nicht für sich, was sie an

sich ist - entspricht die religiöse Räuberei. In verzückter Raserei gerät
der Mensch außer sich, verliert sich an Bilder; oder sucht die in ihnen
erfahrenen unheimlichen Mächte seinen Wünschen günstig zu stimmen

(Idolatrie, Magik). Bilder bedeuten nicht ein Göttliches, sondern
sind unmittelbar eines mit ihm; die Sonne zum Beispiel bedeutet
nicht einen Sonnengott, sondern ist ihn selber.

Führt dagegen die Erfahrung vom Entstehen und Vergehen der
unmittelbaren Erscheinungen zum Gedanken der Einheit des Seins,
das in ihnen sich erhält und ewig besteht; so entspricht diesem
Gedanken der Substanz ' die religiöse Verehrung der Natur als Ganzer.

Hegel veranschaulicht in etlichen Beispielen des sogenannten
Pantheismus diese ,substanzielle' Naturreligion. Sie ist in klassischer Klarheit

vertreten und ausgeprägt in der altchinesischen Weltanschauung
und Lebensweisheit. Sowohl Taoismus als auch Konfuzianismus
entwachsen derselben Wurzel im I Ging, dem Buch der Wandlungen. Schon

Leibniz hatte es bewundert, als es von jesuitischen Missionaren um
1400 nach Europa gebracht wurde; Hegel nennt es das chinesische

«Urbuch». Naturbilder und Seelenzustände, äußere und innere
Erfahrungen werden hier in vierundsechzig Zeichen zusammengewoben
und gehen durch die wechselnde Stellung der einzelnen Striche und
ihrer Stellung ineinander über. In dem sichtbaren und fühlbaren
unendlichen Gestaltwandel der Welt, symbolisch angedeutet durch die
sechsfache Schichtung der geraden Tang(-)- und der gebrochenen
Tin )-Linien, ist die ewige Natureinheit, die große Harmonie
ungebrochen und ganz anwesend ; dem entspricht die sittliche Stellung
und Gesinnung des Menschen, der sich geduldig in die wogenden
Fugen des Ganzen eingefügt weiß.

Ganz anders im Hinduismus und Buddhismus. Hier erscheint das

absolute Sein als das Nichts, als die Vernichtung jedes Einzelnen, der
sich fälschlich für unbedingt hält. Diese Selbsttäuschung wird durchschaut

und überwunden. Das Leben wird zum Opfergang abgestufter
Einsicht, zum Pilgerzug allmählicher Ablösung und Erlösung von allen
irdischen Belangen ; Nirvana, Seligkeit und Seelenfrieden ist das schon

immer jenseits der Nichtigkeit anwesende, vollendete Ziel.

66



Aber dieses Sein als Nichts des an sich Nichtigen hebt sich selber auf!
Entweder so: ist das endliche Sein der Erscheinung letzten Endes

nichts als Täuschung, dann liegt in ihrer Überwindung kein Verdienst ;

oder so : der Wille zur Entsagung bleibt haften an dem, von welchem

er sich lösen will. Also muß auch dem Willen zur Entsagung entsagt
werden. Erst dann ist die Einheit des nichtenden Seins mit dem nich-
tenden Selbst erreicht.

Im indischen Trimurti sieht Hegel eine mythisch-träumende
Vorwegnahme oder Ahnung der dialektischen Drei-Einheit : Vischnu, der
unbedingte Eine, ist sowohl Schöpfung und Erhaltung (Brahma) als

auch Nichtung und Zerstörung (Shiva).
Wird das absolute Sein nun also in sich selbst als entgegengesetzt

erlebt, wird es als Kampf seiner eigenen Gegensätze naturalistisch
symbolisiert, erheben wir uns zu den Religionen des Wesens.

Wesen bildet in Hegels Logik den Übergang von dem unmittelbaren
Sein der Natur zum vermittelten absoluten Sein des ,Begriffs'. Das
Sein ist wesentlich die konkrete Einheit seiner eigenen Gegensätze : dies

ist es jedoch nur an sich, noch nicht für sich selber; erst wenn es auch
für sich selber die lebendige und konkrete Einheit aller Gegensätze
als sein eigenes Wesen weiß, wird es zum Begriff' oder zum
selbstbewußten Geist. Dementsprechend schwanken die Religionen des

Wesens zwischen den Religionen des unmittelbaren Seins der Natur
einerseits und der Religion des unbedingten Geistes anderseits.

Geschichtlich und geographisch betreten wir das Morgenland, ein

Erdteil, der von dem Vierklang von Wüsten, Oasen, Dattelpalmen
und Kamelen bestimmt erscheint; zur politischen Einheit zusammengeschlossen

wird es einmal im Perserreich und zum andern Mal durch
den Islam.

In der persischen Religion wird die Welt mythisch als Kampf
zwischen Gut und Böse, zwischen Ormuzd und Ahriman vorgestellt.
Licht und Finsternis, Naturerscheinungen, werden zu bedeutenden
Sinnbildern jenes Kampfes. Dieser Zwiespalt von Gut und Böse mit
Aussicht auf einen Endsieg (Mitra), vorgestellt in naturalistischen
«Klassen» (Bourgeoisie und Proletariat), der nach dem «Endsieg»,
der durch «Diktatur» den «Klassenkampf» in «klassenlose
Gesellschaft» auflöst und das verlorengegangene Paradies auf Erden wieder
herstellt, ist der marxistische Rückfall in eine neue Abart der Hegel-
schen Religion des Wesens!

Im syrischen Adonis (,der Herr') wird der erscheinende, sterbende

67



und auferstehende Erlösergott mythisch vorgestellt. Leidenschaftliche
Gefühle von Trauer und von jauchzender Dankbarkeit gehören zum
Kult, wie auch das Böse, Nichtige zum ewigen Leben der Gottheit
gehört. Das Nichtsein wird im Sein gesetzt und auch wieder aufgehoben.

Winterstarre und Wiederaufleben der Natur sind entsprechende
und begleitende natürliche Sinnbilder dieser Religion des Wesens.

Für den Verstand erscheint die Natur als ein aufzulösendes Rätsel;
als Werkmeister sucht der Verstand der Natur als seinem Andern,
seinem Objekt, abstrakte, mathematische Formen aufzuzwingen.
Die Gewalttat mißlingt, wird aber immer wieder gewagt und
vorangetrieben. So stellt Hegel die ägyptische Religion dar: das geschichtlich
erste Musterbeispiel einer abstrakten Verstandesreligion. Die Mumie
unter der geometrischen Pyramide symbolisiert eine naturalistisch
mißverstandene Unsterblichkeit; wie anderseits das menschliche

Haupt, aus dem Tierleib der Sphinx wachsend, den nie gelingenden
Versuch verbildlicht, das Naturleben zu überwinden, durch den
Verstand seiner Meister zu werden.

«Ich will, ihr sollt», heißt es in der jüdischen Religion der Erhabenheit.

Der Kampfum die Erfüllung der gottgegebenen Sollensgebote ist

zugleich der Kampfum dieErhaltung dieses einen auserwähl tenVolkes.
Dieser Naturalismus einer nationalistischen Religion oder eines

religiösen, absoluten Nationalismus wird zwar im Islam abgestreift.
Allah ist nicht der Gott eines auserwählten Volkes, sondern aller
gläubigen Menschen; dafür tritt sein abstraktes Fürsichsein jenseits
aller Wirklichkeit um so greller hervor. Schöpfer und Geschöpf sind

nur dadurch verbunden, daß sie sich gegenseitig ausschließen.

Umgekehrt wird in der griechischen Religion der Schönheit alles

Göttliche vermenschlicht und das wesentlich Menschliche vergöttlicht :

panta theia, anthropina panta (alles göttlich, menschlich alles).
Goethes Übertragung dieser griechischen Gesinnung lautet: Hier
reget sich die Menschenliebe, die Liebe Gottes regt sich nun. Viele,
gegensätzliche, göttliche Mächte durchwalten die Natur und das

Menschenleben. Miteinander und gegeneinander weben sie Wirklichkeit;

in dieser Einen Wirklichkeit sind sie eins; das offenbart die

griechische Kunst.
Dieser religiösen Seins-Schau entspricht die menschliche Gesinnung.

Der Mensch trägt göttliche Vorbilder in seiner Seele. Ihnen gibt er
sich hin. Arbeitend und kämpfend gestaltet er sie, wie der Bildhauer
die erschaute Gestalt vom Stein befreit. Und sie hinwiederum ver-

68



leihen der sterblichen Seele unsterblichen Wert. Wie ein Gewand
streift Sokrates seine sterbliche Hülle von sich ab.

Für die Religion der Schönheit ist die Kunst ihr Kult; am mächtigsten

in den Weihespielen der tragischen Muse. Künstlerisch gestalteter
Mythos und Religion sind eines. Diese Einheit genügt nicht. Die
Götterbilder werden zerschlagen. Der Mensch verliert den künstlerischästhetischen

Zusammenhang mit dem Göttlichen. Einsam und
vereinzelt entdeckt sich das Individuum als letzte Wirklichkeit. Dieser

Entdeckung, daß Individuation absolut ist, entspricht der religiöse
Kult der Kaiserverehrung in Rom, die Vergöttlichung der Dalai
Lama in Asien.

Das sind bloße Fingerzeige auf eine Riesenarbeit von schätzungsweise

zweitausend Seiten, wobei Hegel immer wieder betont, es

handle sich um bloße Anstiche, Vorarbeiten, Kostproben. Was hat
ihn dazu vermocht, den Erscheinungsweisen der Religionen
nachzuforschen? sich liebend in die fremden Geister zu versenken? «Aus
dem Kelch des ganzen Geisterreiches schäumt ihm seine Unendlichkeit»,

mit diesem ungefähr richtig angeführten Schillervers schließt
die Phänomenologie des Geistes.

Dem europäischen Raubzug über die ganze Erde folgt hier der
ebenso europäische liebende Gegenzug. Auf Hegels philosophischer
Weltreise werden die Weltreligionen nicht nur von außen als

Missionsfelder und Bekehrungsgelegenheiten wahrgenommen, sondern

wir begegnen ihnen in ihren eigenen Werten und Ansprüchen. Diese

vorbildliche Haltung entspricht der nunmehr erreichten Stufe der
absoluten Religion; nur die Religion des unbedingten Geistes

vermag jede bedingte Stufe des religiösen Bewußtseins gerecht zu würdigen;

und umgekehrt, nur wer jede Stufe des bedingten religiösen
Bewußtseins unbefangen und offen zu würdigen und schätzen weiß,
steht in der unbefangenen und unbedingten Liebe des unbedingten
religiösen Geistes.

Der enzyklopädische Ursprung

Der enzyklopädische Ursprung handelt vom ontologischen Seinsort der

Religion im Ganzen.
Das häßliche, sinnlose Fremdwort «Enzyklopädie» ist abgeleitet

von der hübschen griechischen en-kyklo-paideia, der «im-Kreis-
Bildung». Hegel denkt von diesem griechischen Grundsinn des Wortes

her - selbstverständlich ohne den Leser in das Geheimnis ein-

69



zuweihen ; vielmehr wird derselbe verblüfft durch Hegels verächtliches

Beiseiteschieben der üblichen Bedeutung von «Enzyklopädie»
als eines alphabetisch geordneten Zettelkastens alles Wissens.

Der unendliche Kreis aller wesentlichen, das heißt philosophischer
Bildung, der hier beabsichtigte ,Kyklos' aller ,Paideia', wird hier
gebraucht als ein mathematisches Sinnbild für das unendliche
Universum' aller Philosophie. Auch das lateinische Universum bedeutet
ein All, das aus seiner eigenen Vielheit zusammenwächst, in sich
einkehrt. Ontologische Metaphysik ist Einkehr alles wesentlichen Seins

und seiner Gegensätze in sein eigenes Selbstbewußtsein im Denken.

Im unendlichen ,Kreis', vielmehr im ,Kreisen' ist jeder Punkt ein
unmittelbarer Anfang als auch ein durch die ganze Bewegung
vermittelter Endpunkt. Irgendwo fange ich zufällig zu philosophieren an,
werde von einem einseitigen Standpunkt zu andern ihn ergänzenden
oder herausfordernden Standpunkten vorangetrieben, und komme

am Ende auf den Anfang als nunmehr notwendig vermittelten, in
seinem notwendigen Wesen eingesehenen zurück.

Unter den unendlich vielen Seienden kann auch eine Religion den

Menschen zum Philosophieren veranlassen; und muß auch sie im
Ganzen aufgehoben werden. Es ist grundverkehrt, zu meinen - ein

gang und gäbes, landläufiges Mißverständnis Hegels - dies

Aufgehobenwerden der Religion im Ganzen führe dazu, Religion durch
Philosophie ersetzen zu wollen. Aber allerdings hat Hegels fahrlässiger

Sprachgebrauch jenem Mißverständnis Vorschub geleistet. Einerseits

unterscheidet er klar und unmißverständlich den ,Gott' der

Religion von dem Absoluten' der Philosophie - was ihn jedoch nicht
hindert, die beiden Ausdrücke beständig zu vermengen und zu
verwechseln. Dazu kommt, daß auch das Absolute' - wie ich oben schon

sagte - höchst unglücklich gewählt ist, weil sein eigentlicher Wortsinn

- absolutum heißt das Abgelöste - genau das Gegenteil dessen

ausdrückt was Hegel meint. Sein ,Absolutes' ist kein jenseitiges,
abstraktes, abgelöstes Sein, sondern umgekehrt das unbedingte,
allumfassende Sein, das auch seine Negationen, das abstrakte, einseitige,
relative, nicht unbedingte Sein in sich selber umfaßt und in seiner

Nichtigkeit in sich aufhebt.
In der Einleitung zur großen Logik sagt Hegel : «Das absolute Wissen

ist die Wahrheit aller Weisen des Bewußtseins5.» Eine Weise des

5IV. 45.

70



Bewußtseins ist das religiöse Bewußtsein; ist dieses Bewußtsein auf
seinen Gott' bezogen, so handelt es sich «um Formen des Vorstellens

vom Absoluten oder Gott»6. Das ist die klare Unterscheidung, auf die
ich oben hinwies. Das hindert nun aber Hegel nicht, nachdem er die

Logik als das Reich der Wahrheit, wie sie im an und für sich seienden
Selbst zu ihrem Begriff kommt, bezeichnet hat, im selben Atemzug
beizufügen : « Man kann sich deswegen ausdrücken, daß dieser Inhalt
die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung
der Natur und eines endlichen Geistes ist7.» Er unterstreicht sogar diesen

Sprung in den religiösen Mythus, wodurch die scheinbar erreichte
Klarheit des Unterscheidens sogleich aufs trübste verwischt wird.

Ebenso irreführend in umgekehrter Richtung ist der Titel von
Hegels letzter Vorlesung über die Beweise vom Dasein Gottes. Sieht

man genauer hin, so erkennt man : Hegel stimmt mit Kant überein
Für das Dasein ,Gottes' lassen sich so wenig Beweise führen, als es

einen Beweis für das Dasein von Goethes Faust außerhalb der
Tragödie erstem und zweitem Teil gibt. ,Gotf existiert außerhalb des

religiösen Vollzugs mythischer Vorstellung ebensowenig wie Faust

außerhalb des Vollzugs ästhetisch symbolischer Anschauung. Was

Hegel beweist und worin er über Kant hinausgeht, ist die Unbedingt-
heit des Seins (das ,Absolute'). Die Absolutheit des Ganzen kann
allerdings dermaßen zwingend bewiesen werden, daß ohne diesen

Beweis nichts bewiesen oder zwingend eingesehen werden könnte.
Diesem ontologischen Absoluten entspricht in religiöser Andacht die
mythische Vorstellung ,Gotf. ,Gott' ist die religiöse Analogie des

Seins. (Ich werde darauf zurückkommen; in ihr gipfelt Hegels
Religionsphilosophie.)

Worauf es hier, in der Enzyklopädie ankommt, ist das ontologische
Einbegreifen der Religion in der Idee' des Ganzen. Dies Einbegreifen
ist die ontologische Aufgabe der Philosophie. Auch sie ist eine Form des

absoluten Geistes, und zwar diejenige, die allen andern Formen des

Geistes oder des bewußten Seins - hier also der Religion - gerecht
wird. Dies Vergleichen, gegeneinander Abheben und durch ihre
Gegensätze ineinander Einbeziehen ist Sache des dialektischen Denkens,

nicht der mythischen Vorstellung, der religiösen Andacht oder
des Betens.

Eine zweite Grenze der Religion ist die Kunst. Auch «das Reich
6 IV. 84.
' IV. 46.

71



der schönen Kunst ist das Reich des absoluten Geistes»8. In Wirklichkeit

sind konkrete, lebendige Gegensätze Eins ; dies zeigt die Kunst im
anschaulichen Symbol.

Weil sowohl Kunst als auch Religion Formen des absoluten Geistes

sind, echte, unableitbare Formen, so begrenzen sie sich gegenseitig.
Das Kunstwerk ruht selig in sich selbst, mag es religiöses Leben
gestalten oder weltliches. Die Religion hingegen schwankt wesensgemäß

unruhig zwischen Bilderdienst und Bildersturm. Dies ist wesensgemäß,
weil die Religion in diesseitigen Vorstellungen auf Jenseitiges
hinweist; das ist die Begriffsbestimmung des Mythos - die Saga von
Göttern und Menschen — ohne welchen die Religion keine Sprache
hätte. Die Kunst versinnbildlicht das Absolute durch die eigene
Form hiesiger Vollendung; in der Religion wird das Unvollkommene
alles hiesigen, irdischen Treibens durchschaut im Hinblick auf das

Heilige das «nicht von dieser Welt ist». In der Fachsprache
ausgedrückt: In der Kunst wird die Immanenz, in der Religion die
Transzendenz des Absoluten erfahren und betont.

Drittens wird die Religion begrenzt und bestimmt durch ihren
Gegensatz gegen das endliche Treiben des gott-losen Weltgeistes in
Wissenschaft und Politik, in denen beiden sich der ,objektive Geist'

gegen den ,absoluten Geist' kehrt und festsetzt; geschichtlich
erscheint dieser Gegensatz in den nie abbrechenden Kämpfen zwischen

Kirche und Staat.
Da diese Gegensätze in Wahrheit bestehen, so ist es ebenso

unphilosophisch, sie zu verschleiern, als sie fälschlich zu verabsolutieren, als

ob der wirkliche Mensch in einen Staatsmenschen einerseits und in
einen Kirchenmenschen anderseits auseinandergerissen werden
könnte. Wer sein Recht sucht, geht zum Anwalt, nicht zum Pfarrer;
wer ein wissenschaftliches Rätsel zu lösen sucht, wird nicht, Gott ' als

wissenschaftliche Annahme zu Hilfe rufen.
Der weltliche, objektive Geist entfaltet sich in wirtschaftlicher

Arbeit und in politischer Macht, in den Erfahrungswissenschaften und
ihren technischen Anwendungen, in Moral und Recht, in Staat und
Sittlichkeit; Hegels Sittlichkeit würde heute vorzugsweise als Leben
in beruflichen Verbänden oder Organisationen ' bezeichnet.

Der Weltgeist entfaltet sich in der menschlichen Geschichte; er ist

diese geschichtliche Selbstverwandlung des Menschen.

8 XII. 139.

72



Auch er ist doppelt begrenzt; einmal durch die natürlichen Mängel,
Hindernisse und Nöte, mit denen er kämpft, an denen er sich hervorbringt

und aufreibt; sodann durch die Formen des unbedingten
Geistes in Kunst, Religion und Philosophie, für welche er den Spielraum

schafft und durch die er selbst erst sinnvoll und gerechtfertigt
wird. Sie fordern von ihm, daß er sich beschränke und bescheide. Tut
er das nicht, so ver-endet er in der falschen Vergötzung seiner
endlichen Zwecke, die er in ontologischer Verblendung für unendlich und

unbedingt ausgibt. Das ist das Wesen jeder totalitären Zwangsherrschaft,

die ganz besonders und in erster Linie die Freiheit des

philosophischen Denkens unterdrücken muß. Es kommt ja nur noch darauf
an «die Welt zu verändern», wie Marx, oder «ein Christ zu werden»,
wie Kierkegaard sagt.

Aber nicht nur das freie Denken der Philosophie, sondern auch

Religion und Kunst können nicht da gedeihn, wo endliche Zwecke
behandelt werden, als ob sie unendlich und unbedingt wären ; das ist
die metaphysische Lüge, die jede andere Verlogenheit nach sich zieht.

Damit haben wir den vierten, den kritischen Ursprung von Hegels

Religionsphilosophie erreicht.

Der kritische Ursprung

Der kritische Ursprung handelt von der Vernunft als der unendlichen
Kritik jedes begrenzten Systems, das seine Grenzen leugnet und nicht
wahrhaben will. «In diese Sphäre fällt die Endlichkeit des theoretischen

sowohl als des praktischen Geistes, die Beschränktheit im
Erkennen und das bloße Sollen im Realisieren des Guten. Auch hier
wie in der Natur ist die Erscheinung ihrem wahrhaften Wesen

ungleich, und wir erhalten noch den verwirrenden Anblick von
Geschicklichkeiten, Leidenschaften, Zwecken, Ansichten und Talenten,
die sich suchen und fliehen, für- und gegeneinander arbeiten und sich

durchkreuzen, während sich bei ihrem Wollen und Bestreben, Meinen
und Denken die mannigfaltigsten Gestalten des Zufalls fördernd und
störend einmischen. Dies ist der Standpunkt des nur endlichen
zeitlichen, widersprechenden und dadurch vergänglichen, unbefriedigten
und unseligen Geistes. Denn die Befriedigungen, die diese Sphäre
bietet, sind in der Gestalt ihrer Endlichkeit selbst immer noch
beschränkt und verkümmert, relativ und vereinzelt. Der Blick, das

Bewußtsein, Wollen und Denken erhebt sich deshalb über sie und sucht

73



und findet seine wahre Allgemeinheit, Einheit und Befriedigung
anderswo : im Unendlichen und Wahren. Diese Einheit und Befriedigung,

zu welcher die treibende Vernünftigkeit des Geistes den Stoff
seiner Endlichkeit heraufhebt, ist dann erst die wahre Enthüllung
dessen, was die Erscheinungswelt ihrem Begriffe nach ist. Der Geist
erfaßt die Endlichkeit selber als das Negative seiner, und erringt sich

dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes

ist der absolute Geist9.»

Die Vernunft ist also die Kritik jedes endlichen ,Systems'. Ein
deutsches Wort für die griechische ,Kritik' wäre ein Gerichtsentscheid,

wo nach Klärung der Tatsachen Recht gesprochen wird.
Verwandt mit ,Kritik' ist die ebenfalls griechische ,Krise', worin
eine Belastungsprobe bestanden oder nicht bestanden wird. In Kritik
und Krise erfährt jede Bewußtseinsform ihre Grenze.

Auch das religiöse Bewußtsein muß seine endliche Seite erfahren
und bekennen. Dies ist ganz besonders notwendig im Christentum.
Gerade weil in ihm, nach Hegel, die Religion des absoluten Geistes

erscheint, müssen seine geschichtlichen, äußern Erzählungen und
seine verstandesmäßig fixierten Dogmen in ständiger Kritik und in
beständiger Krise sich selber in ihrer Unangemessenheit aufheben.
Das ist der Sinn der «Leben-Jesu-Forschung». In ihrer sonst so

verdienstvollen Zusammenfassung von Albert Schweitzer fehlt ein Hegel-
Kapitel - fehlt somit der eigentliche Scheitelpunkt.

Einerseits sammeln sich alle Strahlen der Aufklärung in Hegel wie
in einem Brennglas: was in Nikolaus von Kues und Meister Eckhart;
in Spinoza, Leibniz und Lessing; in Kant, Fichte und Schelling
kritisch begonnen war, vollendet sich in Hegel. Anderseits beginnt in
ihm eine neue Art der Kritik, indem er seine phänomenologische
Methode auf die ,Heilige Schrift' anwendet. Er schaut zu, wie sich
das christliche Bewußtsein zusammen mit seinen Mythen und Dogmen

verändert. Es gerät in einen Fluß der Selbstauflösung, wodurch
erst der Sinn der absoluten Religion deutlich werden kann.

Durch beide Methoden zusammen, der verständigen Kritik der

Aufklärung in bezug auf geschichtliche Tatsachen und der dialek-

tisch-phänomenologischen innern Selbstkritik, sind wir vom Joche
des Buchstabens, von jedem Biblizismus restlos befreit.

Als Hegel in Bern das sprachgewaltige Meisterwerk über den Zer~

9 XII. 137f.

74



fall und Untergang des Römischen Reiches von Gibbons las und teils für
sich aus dem Englischen übersetzte, bestätigte sich ihm eine Schau
des frühsten Christentums, die er schon in Tübingen aus den christlichen

Quellen des Jesusbuches für sich entdeckt und erarbeitet hatte.
In der Phänomenologie ist es ein geschichtliches Beispiel des «unglücklichen

Bewußtseins», in dem der Mensch seine Freiheit und
Selbstachtung zugleich mit der Wahrhaftigkeit seines Geistes verliert; das

Absolute ist ihm ein jenseitiges Ding, das durch keine «Mittler»
vermittelt werden kann. In seiner Geschichtsphilosophie10 ist es «die
unendliche Lüge», welche die «furchtbare Nacht des Mittelalters»
einleitet: «das Gefühl selbstloser Gebundenheit und abhängiger
Dumpfheit»11.

Aber das Fürwahrhalten oder Nichtfürwahrhalten angeblicher
Geschichten hat mit Religion und ihrer Wahrheit nichts zu tun; auch
dann nicht, wenn sie massenhaft und durch viele Jahrhunderte
hindurch als ,Heilstatsachen' gegolten haben. Sobald der religiöse Glauben

sich von dem Aberglauben an Heilstatsachen ' grundsätzlich löst,
kann ihre Kritik ihm nichts mehr anhaben.

Jede nur äußere Kritik erreicht die Religion nicht und widerspricht
sich selbst, wenn sie meint, dies zu können und damit maßgeblich zu
sein.

Wird der Religion vorgeworfen, sie und ihre Götter seien nichts als

Ausgeburten endlicher Wünsche und Ängste; Ersatz für mangelndes
Wissen; subjektiv befriedigende Wahngebilde anstelle von Wirklichkeit

- so wird jedesmal ein endliches, selbst mangelhaftes menschliches

Bewußtsein als Maßstab vorausgesetzt. Beide, sowohl das

angreifende wie auch das angegriffene Bewußtsein sind als menschlich,
endlich, fehlbar vorausgesetzt. Das angreifende Bewußtsein greift in
dem angegriffenen Bewußtsein genau das an, was es selber zu sein

so stolz ist. Sonderbar, daß so manche sogenannte Linkshegelianer,
wie Feuerbach und Marx, wähnten, Hegelianer zu sein, als sie Religion

als Wunschersatz zu ersetzen wünschten. Eine ontologische
Erblindung sondergleichen hat sie befallen.

Hegel faßt die rationale Kritik der Aufklärung wie folgt zusammen :

«Die Naturgesetze wurden als das einzig Verbindende des Äußerlichen

mit Äußerlichem anerkannt. So wurde allen Wundern

10 XI. 518.
11 XI. 516.

75



widersprochen: denn die Natur ist nun ein System bekannter und
erkannter Gesetze; der Mensch ist zuhause darin, und nur das gilt,
worin er zuhause ist; er ist frei durch Erkenntnis der Natur. Auch auf
die geistige Seite hat sich dann das Denken gerichtet : man hat Recht
und Sittlichkeit als auf dem präsenten Boden des Willens des

Menschen gegründet betrachtet, da es früher nur als Gebot Gottes, äußerlich

auferlegt, im alten und neuen Testament geschrieben oder in
Form besonderen Rechts in alten Pergamenten oder in Traktaten
vorhanden war12.»

Das sogenannte Neue Testament ist als geschichtliche Urkunde
so gut wie wertlos. Das ist das Ergebnis der geschichtlichen und
verständigen Kritik der Aufklärung. Für Flegel ist dieses Ergebnis schon

seit Tübingen selbstverständlich - aber für das Verständnis des

christlichen Glaubens auch unbedeutend.
Es handelt sich um die Wechselbeziehung desjenigen religiösen

Bewußtseins, das die «Heilige Schrift» hervorgebracht, und dem

heiligen Gegenstand: dem Christus des Dogmas. Indem Hegel seine

phänomenologische Methode auf die ,Schrift' anwendet, geht er
weit über die äußere, rationale, geschichtliche Kritik der Aufklärung
hinaus und nimmt die wesentlichen Ergebnisse der Leben-Jesu-
Forschung seiner eigenen Anhänger vorweg.

Schon in den Jugendschriften wird der Titel,Neues Testament' als

eine theologische Mache des Paulus durchschaut und als größtes Unheil

abgelehnt. Der jüdische Volksgott Jahveh ist mit dem dreieinigen
Christengott, der eine Jungfrau zu seiner eigenen Mutter macht,
schlechterdings unvereinbar; die Juden haben sich mit Recht dagegen

gewehrt, daß ihnen ihr geschichtliches Buch von den Christen aus den
Händen gerissen würde.

Die Schreiber des Jesus-Buches im späten ersten und frühen zweiten

Jahrhundert verwenden in der Hauptsache zwei Fälschungsweisen:
entweder dramatisieren sie jüdische religiöse Vorstellungen, wie die

vom leidenden Gottesknecht imDeutero Jesaia; oder sie verlegen ihre
eigenen dogmatischen Bedürfnisse zurück in den Mund ihrer Jesusfigur,

wodurch diese die unvereinbarsten Züge annimmt. Nachdem
die Reformation ihr neues Dogma, das Schriftprinzip ' erklärt hatte,
traten diese Widersprüche der Texte in Hunderten von Sekten hervor,
deren jede sich mit Recht auf ,die' Schrift berufen konnte.

12 XI. 550 f.

76



Am Anfang des Dogmas steht die Verkündigung vom unmittelbar
bevorstehenden Weltuntergang; am Ende steht die Versicherung, daß

Christus nicht gekommen sei, die Welt zu zerstören, sondern ihr
«Leben zu geben».

Bei Markus wird Jesus in Nazareth geboren; bei Matthäus und
Lukas, die beide von ihrem Meister Paulus abhängen, wird die Geburt
nach Bethlehem verlegt, «auf daß die Schrift erfüllet werde» : daß der
Messias aus Davids Stamm dort und nirgend anders geboren sein

müsse.

Der judenchristliche Matthäus umgibt seinen Jesus mit zwölf
Aposteln, weil ein jeder der zwölf jüdischen Stämme seinen Apostel
haben muß; der judenfeindliche Lukas dagegen gibt seinem Jesus

siebzig Apostel, weil siebzig Heidenvölker ihrer bedürfen.
Solche Wechselwirkung zwischen Bewußtsein und Bewußtseinsgegenstand

entscheidet nichts in bezug auf die Frage nach dem
geschichtlichen Dasein eines Jesus. Daß keine zeitgenössischen Zeugnisse

vorliegen, beweist nicht, daß kein solches Individuum gelebt habe.

Hegel hat diesen Idealismus, der das Sein vom Erkennen abhängig
denkt, nie vertreten. Arthur Drews beruft sich in seiner Christus-Mythe
mit Unrecht auf Hegel, wenn er die Geschichtlichkeit desJesus leugnet.

Hegel hat einen geschichtlichen Jesus gesehn und beschrieben -
aber er hält nichts von ihm; außer daß er den Anlaß zur Dogmenbildung

gewesen ist.

Hegel sieht den geschichtlichen Jesus als einen, der hin und her
schwankt zwischen Verfolgungssucht und Größenwahn; als einen der

meinte, sein Erscheinen bedeute das Ende der Welt und der sich mit
diesem seinem Wahn identifizierte. Nachdem dieses sein «wahrlich,
ich sage euch» unerfüllt blieb, warf er sich wütend dem jüdischen Gott
entgegen, dessen Anhänger zwingend, ihn als Lästerer umzubringen
und durch seinen Untergang doch das Weltende herbeizuzwingen —

«eine durch Greueltat bewerkstelligte Flucht ins Leere».
Im Hinblick auf das sofort und plötzlich hereinbrechende

«Himmelreich» hält dieser Jesus die Entmannung für das beste vorläufige
sittliche Verhalten.

Diejenigen, die mit ihm an das von ihm herbeizuführende Weltende

,glauben' und im kommenden ,Reich' die versprochenen
Belohnungen erwarten, richten einen Kommunismus gemeinsamen
Verzehrens ein und beten die zutod, die nicht alles an die gemeinsame
Kasse hergeben wollen. Sie sitzen auf den Hausdächern und warten

77



aufJesu Kommen auf den Wolken, mit Posaumenbegleitung, an der

Spitze einer Heerschar von Engeln.
Diese Glaubenswut einer totalitären Schreckensherrschaft, bemerkt

Hegel, eignete sich nicht dazu, allgemeine Religion eines Volkes zu
werden. «Ihr einziges Geschäft war, den Namen Jesu zu verbreiten13.»

«Zu einer solchen, durch ein göttliches Wesen zustande zu bringenden
Revolution, wobei die Menschen sich ganz passiv verhielten, machten
auch die ersten Ausbreiter der christlichen Revolution Hoffnung, und
als diese Hoffnung endlich verschwand, begnügte man sich damit,
jene Revolution des Ganzen am Ende der Welt zu erwarten14.»

Aus der wiederholten Enttäuschung des nicht eingetretenen « zweiten

Kommens» erwächst das Paulinische Dogma: das «zweite Kommen»

hat in Jesu Auferstehung von den Toten bereits stattgefunden;
in seiner magischen «Taufe» nimmt der Paulinische Gläubige am
ewigen Leben teil. Zudem verbindet Paulus den bereits zur geschichtlichen

Tatsache gewordenen jüdischen Messias mit dem erscheinenden,

leidenden und auferstandenen Gott der syrischen Religion. Diesem

Paulinischen Christus-Dogma hängt der geschichtlicheJesus noch
wie Blei an den Füßen, wie Hegel anmerkt.

Dieses «Blei» wird erst im voll entwickelten trinitarischen Dogma
des Johannesevangeliums des zweiten Jahrhunderts abgestreift und
überwunden. Hier ist die irdische, menschliche Erscheinung von
vornherein ein ewiges «Moment» einer dialektischen Entfaltung der
Gottheit in ihr Andersseins und ihrer Zurücknahme dieses Andersseins.

Für Hegel liegt die ganze religiöse Bedeutung der christlichen

Religion in diesem Dogma, dem Glaubensbekenntnis des Niceischen
Konzils (325 A.D.).

In und durch die Selbstauflösung geschichtlicher und dogmatischer
Scheingewißheiten wird der Weg zum Wahrheitsgehalt der christlichen

Religion freigelegt. Erst wenn beide Krücken abgelegt sind,
kann einer beweisen, daß er selber gehen kann.

Schleiermacher und die ihm folgende Theologie wollte nur die eine

Krücke fortwerfen, die mythisch-dogmatische, nicht aber die
geschichtliche. Man trachtete durch «Entmythologisierung» zu einem

herrlichen, tadellosen Edelmenschen Jesus vorzustoßen. Für Hegel
endete diese Fahndung bei einem Geisteskranken. Für ihn handelt
es sich darum, die religiöse Wahrheit des Christentums im voll ent-

13 Nohl 331.
» Nohl 224.

78



wickelten Dogma zu finden, in dem es als die Analogie der
dialektischen ontologischen Wahrheit begriffen wird.

Es ist die Christologie Schleiermachers, nicht seine

Begriffsbestimmung der Religion als ein «Gefühl schlechthiniger Abhängigkeit»,

worin ihre Gegnerschaft wurzelt. Hegel hatte volles Verständnis
für die Gefühlsseite der Religion, wenn er auch das «Gefühl der
Abhängigkeit» durch das dialektisch entgegengesetzte Gefühl der
Befreiung und Beseligung hätte ergänzt wissen wollen.

Ich belege nun das Gesagte noch mit einigen Stellen, die ich kürze :

«Der absolute Geist in Gestalt seiner Wahrheit wird zum wirklichen
Selbst für sich und vermittelst des Lebens in der Gemeinde. Was dieser

sich offenbarende Geist an und für sich ist, wird nicht dadurch
herausgebracht, daß sein reiches Leben in der Gemeinde gleichsam
aufgedreht und auf seinen ersten Faden zurückgeführt wird ; etwa auf die
unvollkommenen Vorstellungen der ersten Gemeinde (Beginn der

Dogmenbildung) oder gar (sie!) auf das, was der wirkliche Mensch

gesprochen hat. Durch diese Verarmung des Lebens des Geistes,
durch das Wegräumen der Vorstellung der Gemeinde und ihres Tuns

gegen ihre Vorstellung entsteht daher statt des (dialektischen)
Begriffs vielmehr die bloße Äußerlichkeit und Einzelheit, die geschichtliche

Weise der unmittelbaren (sinnlichen) Erscheinung und die

geistlose Erinnerung einer einzelnen gemeinten (nicht gewußten)
Gestalt und ihrer Vergangenheit15.»

«Die christliche Religion muß durchaus nicht bloß auf die
Aussprüche Christi (Hegel meint in diesem Zusammenhang den geschichtlichen

Jesus) zurückgeführt werden: in den Aposteln stellt sich erst die

gesetzte, entwickelte Wahrheit dar. Dieser Inhalt hat sich in der
christlichen Gemeinde entwickelt16..»

« Die Kirchenväter und Konzilien haben das Dogma festgesetzt.
sie haben die Dreieinigkeit bei Piaton gefunden17.»

«Weil aber die Dogmen in die christliche Religion durch die
Philosophie hereingekommen sind, darf man nicht behaupten, sie seien

dem Christentum fremd und gingen dasselbige nichts an. Wo etwas

hergekommen ist, das ist vollkommen gleichgültig; die Frage ist nur:
ist es wahr an und für sich18.»

15 II. 582f.
16 XI. 421.
17 XI. 424, XVIII. 258.
18 XI. 424.

79



Mit dieser Frage stehen wir vor der Hauptleistung von Hegels
Religionsphilosophie: den christlichen Mythos als seinsverwandt zu
begreifen und zu rechtfertigen.

Religion als mythische Vorstellung dialektischer Wahrheit

Die Religion ist die mythische Vorstellung des Absoluten - dieser schon

angeführte Begriff der Religion denkt sie als analogia entis; diese ihre
Seinsverwandtschaft (ontologische Analogie) oder ihr dialektisches

Gefüge aufzuzeigen — darin gipfelt Hegels Begreifen des christlichen
Glaubens, der fünfte Ursprung seiner Religionsphilosophie.

Das Wort ,Vorstellung' in dieser Definition muß in allen seinen

Bedeutungen gehört werden : als persönliche Einführung oder Ich-Du-
Begegnung ; als Schauspiel oder kultische Handlung für die Gemeinde
der Gläubigen; als sinnbildliche Vertretung, wie die Fahne das Land
und seinen Staat vertritt; und erst am Rande in dem abgeschwächten
Sinn eines allgemeinen Erinnerungsbildes.

In diesem vielfachen Sinn stellt schon der Christus in Hegels Leben

Jesu das religiöse Ideal der Vernunft' vor. Diese Berner Jugendschrift
vertieft sich in den Frankfurter Überlegungen: Christus stellt die

ontologische Tiefe der Liebe, des Lebens und des Geistes vor. Von da
ist nur noch ein Schritt, der in Jena vollzogen wird, zum Verständnis
der Dreieinigkeit, wie er im allgemeinen Glaubensbekenntnis des

Konzils von Nicea vorliegt: das vorgestellte Sinnbild von ,drei
Personen in einer ' erfaßt, glaubt und verehrt das dialektische Seinsgefüge
aller Wirklichkeit überhaupt; Welt selbst wird dem religiösen Gefühl
und der entsprechenden bildlichen Vorstellung offenbar oder
geoffenbart'. ,Gott der Vater, Gott der Sohn und Gott der Heilige Geist'
wird in die weit umfassenderen Zusammenhänge des Seins überhaupt
einbezogen. Hegel übersetzt gleichsam die religiöse Sprache der

mythischen Vorstellung in die Sprache des philosophischen ,Begriffs'.
Das ewige, einige, unbedingte, allumspannende Sein bleibt ein und

dasselbe im ganz Andern seiner selbst, in der zeitlichen, bedingten und
relativen Endlichkeit; aber indem es diese seine eigene Entfremdung,
Nichtung, Entäußerung auch wieder in sich aufhebt, bewahrt und
verklärt es sie auch in seinem ewigen Tätigsein und Leben. A ist
Non-A, das Absolute vermittelt sich mit sich durch das Andere seiner
selbst. So ist es nicht nur an-und-für-sich-, sondern auch miteinander-
und-füreinander-Sein. Es ist die ,absolute Substanz', die im Andern

80



ihrer selbst, im individuellen und allgemeinmenschlichen ,Subjekt'
ihr dialektisches Wesen verwirklicht und in sich begreift.

Dasselbe kann auch durch zwei Verneinungen gesagt werden: Das

Unbedingte und Ewige besteht nicht nur an sich, in einem abstrakten

Jenseits, abgesehen von der erscheinenden Welt, die es nicht ist, aber
ohne deren Nichtigkeit es selbst auch nichts wäre ; und umgekehrt
erscheint in der an und für sich nichtigen Erscheinung nicht nichts,
sondern Sein selbst, Welt überhaupt, Wirklichkeit schlechthin, das

sich durch ihre ,Negativität' wesentlich mit sich selbst vermittelt.
In Hegels Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes wird das

soeben Gesagte in drei Beweisgängen ausgeführt:
Der ontologische Beweis denkt das unbedingt Ganze. Dieser endliche

Verstandesgedanke des Ganzen ist jedoch nie und nimmer das Ganze
selbst. In diesem nicht hat sich das Ganze durch die Unzulänglichkeit
des Verstandes, es zulänglich zu erfassen, bewiesen, erzeigt und offenbart;

es hat sich mit sich selbst durch seine ihm eigene Negation
vermittelt und zusammengeschlossen (,spekulativer Schluß').

Der kosmologische Beweis denkt jede endliche Erscheinung in der
Welt als bedingt durch andere; keine kann von sich behaupten: ich
bin notwendig, ewig, könnte nicht auch nicht sein. Jedoch in dieser,

negativen, Einsicht sind alle endlichen Seienden schon gemessen an
der ,Idee' des notwendigen, unbedingten Seins; seine Wahrheit wird
offenbar im Zusammenbruch aller endlichen Gewißheiten, die
versuchen würden, sich selbst als absolut zu setzen und ihre notwendige
und wesentliche Begrenzung nicht eingestehen wollten.

Der teleologische Beweis des unbedingten Seins geht aus von der
schlußendlichen Nichtigkeit aller menschlichen Zwecke und den ihnen
entsprechenden Wertungen, von denen keiner nicht enttäuscht würde,
wenn der, der sie hegte, lang genug leben würde; dann müßte er
einsehen, daß auch seine höchsten Zwecke und Absichten umgebogen
und verwandelt würden im ewigen Gestaltwandel menschlicher
Wertungen und Schätzungen. «Es gibt keine absolute, nur relative Weisheit

in der Welt19.» Das Gute schlechthin wird offenbar durch unser
Leiden, durch den ,unendlichen Schmerz', durch die unbedingte
Einsicht moralischen Ungenügens, in welchem Gegebensein und
Sollen immer auseinanderfällt. Unser immer fragwürdiger und
zweideutiger Kampf ums Recht, um das, was moralisch sein soll, ist end-

19 XVI. 523.

6 Studia Philosophica XXII 81



gültig gesetzt als das, was unser Wollen in Wahrheit ist: ein Kampf
ohne unbedingte Erfüllung, ohne ,ewigen Frieden auf Erden'. Nur
in dieser ontologisch-dialektischen Einsicht der Philosophie fällt Sein

und Sollen, fällt Vernunft und Wirklichkeit zusammen. Negativ
ausgedrückt: von unserem endlichen Wollen aus muß das Absolute als

unbefriedigend, als feindliche Macht erfahren und empfunden werden,

wenn wir versuchen, ihm unser unzulängliches Wissen und Wollen

als Maßstab aufzuerlegen. So wenig wir unser Sein selbst setzen

können, so wenig können wir unser Dasein anders führen und erleben
denn als zwiespältig und vieldeutig.

In der mythischen Vorstellung der christlichen Religion wird
dieselbe ontologische Bewegtheit als lebendige Geschichte angeschaut,
gefühlt und gläubig erlebt. Christlich gesprochen: Gott als Schöpfer
ist sowohl geschieden als auch verbunden mit seiner Schöpfung.
Weder wird die Welt vergöttlicht, noch wird Gott verweltlicht; weder
ist er ein Schöpfer, abgesehen von seiner Schöpfung, noch ist die

Schöpfung etwas in sich Seiendes, abgesehen von ihrem Schöpfer.
Gott selbst nimmt die Nichtigkeit des unmittelbaren, sinnlichen-

natürlichen menschlichen Daseins auf sich, übergibt sich selbst dem
Leiden und dem Tod - ,Gott ist tot' ist ein christlicher Glaubenssatz,
der von Nietzsche nur nachgesprochen worden ist - um durch seine

Auferstehung die Vernichtung des zeitlichen Erscheinens in seine

ewige Herrlichkeit aufzuheben. Gott allein, nicht der Mensch, «sah,
daß es gut war».

«Diese Menschwerdung des göttlichen Wesens ist der einfache
Inhalt der absoluten Religion20.»

20 II. 57-,

82


	Fünf Ursprünge von Hegels Religionsphilosophie

