Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 22 (1962)

Artikel: Funf Urspringe von Hegels Religionsphilosophie
Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fiinf Urspriinge von Hegels Religionsphilosophie
von Gustav Emil Miiller

Vorbemerkung

Wie ein Baum aus verschiedenen Wurzeln erwichst, die ihn er-
nihren, wie er sie wiederum ernihrt; wie viele Stréme in ein Meer
miinden, das sie alle im Kreislauf wiederum speist; so entspringt
Hegels ,Begrift‘ der Religion aus fiinf Urspriingen, wie sie umgekehrt
aus ihm entspringen. Diesen Kreislauf konkreter Gegensitze nennt
Hegel ,Begriff. Ich setze das Wort in einfachen Anfiithrungszeichen,
weil Hegel sein Kernwort nicht gebraucht, wie es im Worterbuch
steht. « Unter Begriff pflegt man gewdhnlich (!) eine abstrakte Be-
stimmtheit und Einseitigkeit des verstandigen Denkens zu verstehen.»
Sein ,Begriff* ist nicht ein allgemeines Merkmal, dem verschiedene
weniger allgemeine Klassen untergeordnet werden; wie zum Beispiel
der Begriff ,Tier¢ diejenigen Merkmale bezeichnet, welche Flshen
und Elefanten, Fischen und Schmetterlingen gemeinsam zukommen;
und das ausschlieBen, was dieselben unterscheidet. Je abstrakter und
allgemeiner die formalen Begriffe des Verstandes werden, desto
weniger Inhalt enthalten sie. Hegels , Begriff* dagegen ist vielmehr ein
lebendiges Spannungsgefiige von wesentlichen Gegensitzen. So ist er
«die Seele des Lebens, das Selbst eines Gegenstandes»; denn was wir
Seele und niher Ich heiflen, ist der Begriff selbst in seiner freien
«Existenz» 2. «Die Existenz des reinen Begriffs ist ein Individuum,
das er sich zum GefaBe seines Schmerzes erwihlt3.» Ahnlich ist der
Christus des Johannes-Evangeliums der ,Begriff, oder Logos, der
Fleisch wird.

Der Verstand denkt in formal-logischen, abstrakten Begriffen; diese
fallen nie mit den irrationalen, individuellen Inhalten zusammen,
sondern Form und Inhalt fallen immer auseinander. Der Verstand

= XI1. 136.
2 XII. 157.
& I1. 538.

60



bemiiht sich, das ihm Unklare rational zu kliren; oder umgekehrt,
nur wo ein Wille zur Klarheit seinen Anspruch anmeldet, wird das
ithm Entgegenstehende als unklar erlebt. Diese Bemiihung, dieser
Kampf, dieses Vorgehen ist ein lebendiges Geschehn. Als solches ist
der Verstand selbst ein Beispiel des konkreten ,Begriffs®, in welchem
seine abstrakten Begriffsnetze nur die eine Seite des ganzen rationalen
und irrationalen Spannungsgefiiges darstellen.

Im Unterschiede vom Verstand vernimmt die allumfassende Ver-
nunft die wesentlichen ,Begriffe®. In ihr entfalten sie sich, kommen zu
sich selbst, gewinnen ihr lebendiges SelbstbewuBtsein der Wirklich-
keit. Vernunftbegriffe sind konkrete lebendige Einheiten, die ihre
eigenen Gegensitze sowohl in sich unterscheiden als auch verbinden.
Beispiele sind auBer den anfinglich beschriebenen Kreislaufen in der
organischen und inorganischen Natur und dem soeben erwihnten
Kampf des Verstandes; die GewiBheit, daBl uns nichts Gegebenes
gewil3 oder gesichert ist; die Einheit von Leib und Seele, von Form
und Inhalt, von Ich und Du, und so fort durch die ganze Logik von
Hegel hindurch.

Unter diesen Vernunftbegriffen befindet sich auch der ,Begriff*
Religion. Der religiose ,Begriff® spricht sich aus als Einheit solcher
Gegensiatze wie Gott und Welt, Heiligkeit und Siinde, Gesetz und
Gnade. Religion ist eine besondere Begriffsform absoluten Geistes.
Ich werde «absolut» mit «unbedingt» tibersetzen. Das lateinische
«absolutum» bedeutet das «Abgeldste», also wie gewohnlich das
Gegenteil dessen, was Hegel damit sagen will. Als solche hebt er sich
ab von den andern ,Begriffen des unbedingten Geistes in Kunst und
Philosophie.

Zusammenfassend : Religion ist ein , Begriftf* der Vernunft; Fromm-
sein eine hohe Weise des Verniinftig-seins, in dem der Mensch eine
Umkehr vollzieht, Einkehr hilt und das Zeitliche segnet.

Der logische Ursprung

Der logische Ursprung handelt von der Beziehung der Religion zur
Wahrheit.

Hier stehen wir vor einem ersten*, dem logischen Ursprung der
Religion. ,Logisch‘ heiB3t auf deutsch wahrheitsgemaB. Es gibt nichts,

* Die mathematischen Zahlworte sind AufBlerlich und nicht wesentlich;
jeder Ursprung kann ein «erster» sein.

61



gar nichts, das sich der Frage nach sezner Wahrheit entziehen konnte.
Und soist die Logik der Philosophie selbstverstandlich nicht beschrankt
auf formal-logische Regeln, die sich mit wissenschaftlich-gegenstind-
licher Richtigkeit befassen; das ist nur Eine und zwar eine endliche
Weise der Wahrheit, wenn sie auch von ,logischen Positivisten® als
die einzige behauptet worden ist.

Die Logik der Philosophie heiB3t seit Platon Dialektik. Sie hat nichts
zu tun mit der geistlosen marxistischen Gebetsmiihle von «Thesis,
Antithesis und Synthesis». Es gibt tiberhaupt nichts, was Marx tiber
Hegel gesagt hat, das nicht verzerrt wire. Am biindigsten erlautert
Hegel das Wesen der Dialektik in den Paragraphen 13-16 der Heidel-
berger Encyklopidie: Jedes wahrhaft Seiende, jedes «logisch Reale»,
jeder ,Begriff® ist erstens das, was er ist und genau so wie er ist und
nichts anderes; in dieser seienden Identitit oder identischem Sein
besteht alles in seiner ewigen Wahrheit, ist logisch in Ordnung. Der
Verstand erfaBt diese Seite des Begriffs in dem Grundsatz der Identi-
tat: A ist A.

Aber zweitens ist jedes Seiende zugleich bestimmt von dem, was es
nicht ist: verstandesmiBig ausgedriickt: A ist nicht Non-A. So erhilt
sich das Gute im Vernichten seines Nichtseins, des Bosen; «das Gute,
dieser Satz steht fest, ist stets das Bose, das man 148t». Es handelt sich
hier um kontradiktorische Gegensitze.

Drittens héngt jeder ,Begriff® durch seine Grenzen mit andern
,Begriffen‘ zusammen; im Vergleich mit andern werden seine Gren-
zen iiberschritten. Durch diesen Uberschritt ist er bestimmt. Er
gewinnt sein GrenzbewuBtsein. So ist eine moralische Handlung kein
Kunstwerk und umgekehrt. Nicht Kunstwerk zu sein ist der Moral
ebenso wesentlich wie nicht Moral zu sein dem Kunstwerk. Hier
handelt es sich um kontrire Gegensatze.

Kraft dieser dialektischen Bewegung des Ubergehens und des
gegenseitigen Sichbestimmens ergdnzen sich die ,Begriffe‘; und wer-
den verhindert, sich vom Ganzen zu losen. Wer das versucht, erfihrt
das Ganze als sein Nichts.

Hegels deutscher Ausdruck fiir Dialektik ist das Aufheben: Jeder
lebendige ,Begriff ist im Ganzen gesetzt, vom Ganzen verneint, im
Ganzen bewahrt. Das Ganze als diese Selbstbewegung nennt Hegel
die unbedingte Idee, Platons Anhypotheton. Die Formel dafiir ist: A st
nicht A — das Absolute oder Unbedingte bewahrt seine konkrete
Einheit in dem, was es nicht ist, dem Relativen oder Bedingten.

62



Hegels Logik baut sich auf in vier (nicht drei) Stufen: Das Sein stellt
sich heraus als ein Widerstreit zwischen Quantitit und Qualitit (um
nur diese zu nennen). Also ist sein Wesen dies, eine dialektische Einheit
von Gegensitzen zu sein. Kommt dieses Wesen des Seins zum leben-
digen BewuBtsein seiner selbst, begreift es sich selbst, wird es sein
lebendiger , Begriff . Der ,Begriff* nimmt bewuBt teil an der ewigen
Bewegung des Ganzen, in welchem er selbst geworden ist; so teil-
nehmend an der «Idee» wird er zum unbedingten Geist, gespiegelt
in Kunst, Religion und Philosophie, der Pflege des unbedingten
Schonen, Guten und Wahren.

Als eine besondere Form des unbedingten Geistes ist der religidse
, Begriff fiir sich selbst das, was er ist, und so wie er sich selbst erkennt
und ausspricht (A ist A). Zugleich ist er wesentlich bestimmt durch
das, was er nicht: Er ist nicht das Profane, nur Weltliche, nur Zeit-
liche (A ist nicht Non-A). Drittens ist die religiése Verehrung des
Unbedingten nicht das Unbedingte selbst, sondern nur Eine Méglich-
keit des unbedingten Geistes, der sich notwendigerweise von seinen
andern ebenso wirklichen Formen unterscheidet; und derart sich
selbst durch sein GrenzbewuBtsein gegen jede von ihnen bestimmt.

Auf der ersten Stufe beansprucht die Religion alle Wahrheit fiir
sich allein. Jede andere Wahrheit mul dann verteufelt werden. So
rasonierten die christlichen Dunkelminner, als sie die Alexandrinische
Biicherei verbrannten: Entweder steht in der gesamten griechischen
Literatur das, was im Worte Gottes enthalten ist, und dann ist es
iiberfliissig; oder es steht nicht darin, und dann ist es des Teufels.
Der Glaubenseiferer, der alle Wahrheit in irgendeiner «unendlichen
subjektiven Leidenschaft» eingeschlossen wahnt, lechzt nach Gewalt-
herrschaft — Hegel sagt «Despotismus».

Fiir diejenigen, die nur dann etwas als gelehrt ansehen, wenn es
auf lateinisch daherstelzt, konnte man jene pfaffische Frommelei
Fideismus nennen. Der Spruch: «Ich glaube, weil es absurd ist»,
bringt den Widerspruch dieses religiésen Unverstands zur Wahrheit
ins Offene. Der Glaube soll durch nichts vermittelt sein. Das aber ist
nichts anderes als der Grundsatz des Verstandes: A ist A. Der Irratio-
nalismus schldgt unmittelbar in Rationalismus um. «Entweder»,
sagt er, «glaubst du, oder du denkst nur, was andere glauben» — als
ob man nicht glauben kénnte und denken, was man glaubt.

Die fur sich abgekapselte Religion ist eine Selbsttduschung, die
immer wieder enttauscht werden mufBl. Das Entweder/Oder gilt fur

63



endliche Zwangslagen, in denen man sich entscheiden mufB3. Die un-
endliche Wahrheit der Religion steht jedoch in einem sie vermitteln-
den Zusammenhang des Ganzen.

Das zweite logische Verhiltnis der Religion zur Wahrheit besteht
darin, zu teilen — als ob Wahrheit ein Kuchen wire:

Isegrim freute sich sehr; er teilte, wie er gewohnt war,
Ohne Scham und Scheu...

Schlang begierig hinein, und reichte mir auBler den Ohren
Nur die Nase noch hin und eine Halfte der Lunge;

Alles andre behielt er fur sich...

Manche Gottesgelahrte teilen so; manche Weltleute teilen auch so.
Wohlmeinendere sprechen von einer Harmonie von Glauben und
Wissen; jedem das seine — jedem die Hilfte; Hegel nennt diese an-
gebliche Harmonie einer doppelten Wahrheit einen «faulen Frieden»;
also etwa das, was man heute «friedliche Koexistenz» zu nennen
beliebt.

Der Harmoniegedanke stiitzt sich auf den Satz des ausgeschlossenen
Widerspruchs: A ist nicht Non-A. Gottesweisheit ist nicht Weltweis-
heit und umgekehrt. Indem aber der Harmoniker den Gegensatz
zwischen den beiden leugnet, ihm widerspricht, iibt er selbst denselben
Widerspruch, den er leugnet. Es hat aber weder Sinn, einen Gegen-
satz zu leugnen, wenn er zu Recht und in Wahrheit besteht; noch
das Ganze zu leugnen, das sich durch seine eigenen Gegensitze mit
sich selbst vermittelt.

Der Gegensatz von Wissen und Glauben gehort zum ganzen Menschsein.
Der Glauben an Erkenntnis ist ebenso wesentlich wie die Erkenntnis
des Glaubens. Den Vorrang aber hat die Wahrheit. Damit haben wir
den dritten, von Hegel vertretenen Standpunkt erreicht. Die Wahr-
heit ist Eine, wie das Sein Eines ist. Es entfaltet sich als Einheit wesent-
licher Gegensitze, die im Menschen bewuf3t werden, zu ithrem wahren
Begriff kommen. «Das Wahre ist das Ganze®» — da gibt es nichts zu
«teilen».

Die philosophische Vernunft vernimmt dieselbe Wahrheit, die in
der Religion mythisch vorgestellt, in Bildern gefiihlt und verehrt wird.
Religion ist das Unbedingte in der Form mythischer Vorstellungen. So ist das
,Wort Gottes® derjenige mythisch-verpersénlichende Ausdruck, der
das Unbedingte dem Glaubenden erschliet, seinem Gebet zugénglich
macht.

% 11. 24.

64



Als Inbegriff aller seiner eigenen Gegensitze umspannt der un-
bedingte Geist sowohl philosophische Vernunft als auch religiésen
Glauben. Aber der Vorrang der Wahrheit zeigt sich darin, daf3 sich
nur im Glauben an Wahrheit auch die Wahrheit fiir sich selber
offenbar werden kann; nicht aber umspannt die Wahrheit der Reli-
gion auch alle andern Vernunftbegriffe. Bis zum Selbstverstandnis der
Religion in der Vernunft fithrt ein weiter Weg. Unreifere, einseitige
Gestalten des religiosen BewuBtseins werden aufgehoben, das heil3t
tiberschritten, bewahrt und umgriffen. Hier stehen wir vor einem
zweiten, dem phadnomenologischen Ursprung von Religionsphilo-
sophie.

Der phinomenologische Ursprung

Der phinomenologische Ursprung handelt von dem stiickweisen Offen-
barwerden des Unbedingten, wie es etwa in Lessings Erziehung des
Menschengeschlechts vorgedacht worden ist.

Die Religion ist, wie jeder Vernunftbegriff, ein lebendiges geistiges
Wesen, das sich entwickelt. Jeder Begriff muB fiir sich werden, was er
an sich sein kann; er muB sich selbst erarbeiten. Was die Phdnomeno-
logie des Geistes (1806) kithn und genial umreiBt, wird zwanzig Jahre
spater in den Berliner Vorlesungen in geduldigster Kleinarbeit
durchgefiihrt.

Gegenstand der Erscheinungslehre ist in unserem Fall das religitse
BewuBtsein, wie es an ihm selbst fiir sich selbst erscheint. Fede Bewufi-
seinsart st gespannt zwischen threm arbeitenden Tdtigsein und dem, worauf hin
sich das Tun richtet.

Fir den denkenden Beobachter (den « Phdnomenologen») sind die
bestimmten Religionen in einer Stufenfolge geordnet, wie die Kreise
in Dantes Goéttlicher Komodie. Diese Folge braucht, wie Hegel mehr-
mals ausdriicklich betont, mit einem zeitlichen Nacheinander durch-
aus nicht zusammenzufallen. So haben wir im Marxismus einen Riick-
fall von der Religion des unbedingten Geistes in eine Religion des
Wesens erlebt. (Ich werde darauf zuriickkommen.)

Jeder bestimmten Religion ist das Unbedingte teilweise offenbar
geworden. Diese Erleuchtung geschieht entweder unabhingig und
unmittelbar; sie kann aber auch vermittelt sein durch eine Ent-
tduschung eines kindlicheren Glaubens; wie etwa Aloscha Karamasow
den Verwesungsgestank seines Heiligen erlebt.

Fiir dasjenige religiose BewuBtsein, das in einer bestimmten Offen-

5 Studia Philosophica XXII 65



barung verharrt, gibt es keine Stufenfolge der erscheinenden Religion;
es bleibt seiner Vorstellung verhaftet.

Wie fruchtbar das erscheinungswissenschaftliche Verstehen ist,
mogen einige Stichproben andeuten:

Der Natur als Selbstentfremdung — sie ist nicht fiir sich, was sie an
sich ist — entspricht die religiose Jauberei. In verziickter Raserei gerit
der Mensch auB3er sich, verliert sich an Bilder; oder sucht die in ihnen
erfahrenen unheimlichen Michte seinen Wiinschen gilinstig zu stim-
men (Idolatrie, Magik). Bilder bedeuten nicht ein Géttliches, sondern
sind unmittelbar eines mit ihm; die Sonne zum Beispiel bedeutet
nicht einen Sonnengott, sondern ist ihn selber.

Fiihrt dagegen die Erfahrung vom Entstehen und Vergehen der
unmittelbaren Erscheinungen zum Gedanken der Einheit des Seins,
das in ihnen sich erhilt und ewig besteht; so entspricht diesem Ge-
danken der ,Substanz‘ die religiése Verehrung der Natur als Ganzer.
Hegel veranschaulicht in etlichen Beispielen des sogenannten Pan-
theismus diese ,substanzielle Naturreligion. Sie ist in klassischer Klar-
heit vertreten und ausgeprigt in der altchinesischen Weltanschauung
und Lebensweisheit. Sowohl Taoismus als auch Konfuzianismus ent-
wachsen derselben Wurzel im I Ging, dem Buch der Wandlungen. Schon
Leibniz hatte es bewundert, als es von jesuitischen Missionaren um
1400 nach Europa gebracht wurde; Hegel nennt es das chinesische
«Urbuch». Naturbilder und Seelenzustinde, dulere und innere Er-
fahrungen werden hier in vierundsechzig Zeichen zusammengewoben
und gehen durch die wechselnde Stellung der einzelnen Striche und
ihrer Stellung ineinander tiber. In dem sichtbaren und fithlbaren un-
endlichen Gestaltwandel der Welt, symbolisch angedeutet durch die
sechsfache Schichtung der geraden Yang(—)- und der gebrochenen
Yin(— —)-Linien, ist die ewige Natureinheit, die groBe Harmonie
ungebrochen und ganz anwesend ; dem entspricht die sittliche Stellung
und Gesinnung des Menschen, der sich geduldig in die wogenden
Fugen des Ganzen eingefiigt weil3.

Ganz anders im Hinduismus und Buddhismus. Hier erscheint das
absolute Sein als das MNichts, als die Vernichtung jedes Einzelnen, der
sich falschlich fur unbedingt halt. Diese Selbsttauschung wird durch-
schaut und tiberwunden. Das Leben wird zum Opfergang abgestufter
Einsicht, zum Pilgerzug allmzhlicher Ablésung und Erlésung von allen
irdischen Belangen ; Nirvana, Seligkeit und Seelenfrieden ist das schon
immer jenseits der Nichtigkeit anwesende, vollendete Ziel.

66



Aber dieses Sein als Nichts des an sich Nichtigen hebt sich selber auf’!
Entweder so: ist das endliche Sein der Erscheinung letzten Endes
nichts als Tduschung, dann liegt in ihrer Uberwindung kein Verdienst;
oder so: der Wille zur Entsagung bleibt haften an dem, von welchem
er sich 16sen will. Also muf3 auch dem Willen zur Entsagung entsagt
werden. Erst dann ist die Einheit des nichtenden Seins mit dem nich-
tenden Selbst erreicht.

Im indischen Trimurti sieht Hegel eine mythisch-traumende Vor-
wegnahme oder Ahnung der dialektischen Drei-Einheit: Vischnu, der
unbedingte Eine, ist sowohl Schépfung und Erhaltung (Brahma) als
auch Nichtung und Zerstérung (Shiva).

Wird das absolute Sein nun also in sich selbst als entgegengesetzt
erlebt, wird es als Kampf seiner eigenen Gegensitze naturalistisch
symbolisiert, erheben wir uns zu den Religionen des Wesens.

Wesen bildet in Hegels Logik den Ubergang von dem unmittelbaren
Sein der Natur zum vermittelten absoluten Sein des ,Begriffs‘. Das
Sein ist wesentlich die konkrete Einheit seiner eigenen Gegensitze: dies
ist es jedoch nur an sich, noch nicht fir sich selber; erst wenn es auch
fiir sich selber die lebendige und konkrete Einheit aller Gegensitze
als sein eigenes Wesen weil3, wird es zum ,Begriff* oder zum selbst-
bewulBiten Geist. Dementsprechend schwanken die Religionen des
Wesens zwischen den Religionen des unmittelbaren Seins der Natur
einerseits und der Religion des unbedingten Geistes anderseits.

Geschichtlich und geographisch betreten wir das Morgenland, ein
Erdteil, der von dem Vierklang von Wiisten, Oasen, Dattelpalmen
und Kamelen bestimmt erscheint; zur politischen Einheit zusammen-
geschlossen wird es einmal 1im Perserreich und zum andern Mal durch
den Islam.

In der persischen Religion wird die Welt mythisch als Kampf zwi-
schen Gut und Bése, zwischen Ormuzd und Ahriman vorgestellt.
Licht und Finsternis, Naturerscheinungen, werden zu bedeutenden
Sinnbildern jenes Kampfes. Dieser Zwiespalt von Gut und Bose mit
Aussicht auf einen Endsieg (Mitra), vorgestellt in naturalistischen
«Klassen» (Bourgeoisie und Proletariat), der nach dem «Endsieg»,
der durch «Diktatur» den «Klassenkampf» in «klassenlose Gesell-
schaft» auflést und das verlorengegangene Paradies auf Erden wieder
herstellt, ist der marxistische Riickfall in eine neue Abart der Hegel-
schen Religion des Wesens!

Im syrischen Adonis (,der Herr‘) wird der erscheinende, sterbende

67



und auferstehende Erlgsergott mythisch vorgestellt. Leidenschaftliche
Gefiihle von Trauer und von jauchzender Dankbarkeit gehéren zum
Kult, wie auch das Bose, Nichtige zum ewigen Leben der Gottheit
gehort. Das Nichtsein wird im Sein gesetzt und auch wieder aufgeho-
ben. Winterstarre und Wiederaufleben der Natur sind entsprechende
und begleitende natiirliche Sinnbilder dieser Religion des Wesens.

Fiir den Verstand erscheint die Natur als ein aufzulGsendes Rdtsel;
als Werkmeister sucht der Verstand der Natur als seinem Andern,
seinem Objekt, abstrakte, mathematische Formen aufzuzwingen.
Die Gewalttat miBlingt, wird aber immer wieder gewagt und voran-
getrieben. So stellt Hegel die dgyptische Religion dar: das geschichtlich
erste Musterbeispiel einer abstrakten Verstandesreligion. Die Mumie
unter der geometrischen Pyramide symbolisiert eine naturalistisch
millverstandene Unsterblichkeit; wie anderseits das menschliche
Haupt, aus dem Tierleib der Sphinx wachsend, den nie gelingenden
Versuch verbildlicht, das Naturleben zu iiberwinden, durch den
Verstand seiner Meister zu werden.

«Ich will, ihr sollt», hei3t es in der jiidischen Religion der Erhaben-
heit. Der Kampf um die Erfiillung der gottgegebenen Sollensgebote ist
zugleich der Kampfum die Erhaltung dieses einen auserwzhlten Volkes.

Dieser Naturalismus einer nationalistischen Religion oder eines
religiosen, absoluten Nationalismus wird zwar im Islam abgestreift.
Allah ist nicht der Gott eines auserwidhlten Volkes, sondern aller
glaubigen Menschen; dafiir tritt sein abstraktes Fiirsichsein jenseits
aller Wirklichkeit um so greller hervor. Schopfer und Geschopf sind
nur dadurch verbunden, daB sie sich gegenseitig ausschlieBen.

Umgekehrt wird in der griechischen Religion der Schénheit alles
Gottliche vermenschlicht und das wesentlich Menschliche vergottlicht:
panta theia, anthropina panta (alles gottlich, menschlich alles).
Goethes Ubertragung dieser griechischen Gesinnung lautet: Hier
reget sich die Menschenliebe, die Liebe Gottes regt sich nun. Viele,
gegensatzliche, gottliche Méachte durchwalten die Natur und das
Menschenleben. Miteinander und gegeneinander weben sie Wirklich-
keit; in dieser Einen Wirklichkeit sind sie eins; das offenbart die
griechische Kunst.

Dieser religiésen Seins-Schau entspricht die menschliche Gesinnung.
Der Mensch tragt géttliche Vorbilder in seiner Seele. Thnen gibt er
sich hin. Arbeitend und kdmpfend gestaltet er sie, wie der Bildhauer
die erschaute Gestalt vom Stein befreit. Und sie hinwiederum ver-

68



leihen der sterblichen Seele unsterblichen Wert. Wie ein Gewand
streift Sokrates seine sterbliche Hiille von sich ab.

Fiir die Religion der Schonheit ist die Kunst ihr Kult; am michtig-
sten in den Weihespielen der tragischen Muse. Kiinstlerisch gestalteter
Mythos und Religion sind eines. Diese Einheit geniigt nicht. Die G6t-
terbilder werden zerschlagen. Der Mensch verliert den kiinstlerisch-
asthetischen Zusammenhang mit dem Géttlichen. Einsam und ver-
einzelt entdeckt sich das Individuum als letzte Wirklichkeit. Dieser
Entdeckung, daB Individuation absolut ist, entspricht der religiose
Kult der Kaiserverehrung in Rom, die Vergottlichung der Dalai
Lama in Asien.

Das sind bloBe Fingerzeige auf eine Riesenarbeit von schitzungs-
weise zweitausend Seiten, wobei Hegel immer wieder betont, es
handle sich um bloBe Anstiche, Vorarbeiten, Kostproben. Was hat
ihn dazu vermocht, den Erscheinungsweisen der Religionen nach-
zuforschen? sich liebend in die fremden Geister zu versenken? «Aus
dem Kelch des ganzen Geisterreiches schaumt ihm seine Unendlich-
keit», mit diesem ungefihr richtig angefiihrten Schillervers schlieBt
die Phdnomenologie des Geistes.

Dem europiischen Raubzug iiber die ganze Erde folgt hier der
ebenso europiische liebende Gegenzug. Auf Hegels philosophischer
Weltreise werden die Weltreligionen nicht nur von auflen als Mis-
sionsfelder und Bekehrungsgelegenheiten wahrgenommen, sondern
wir begegnen ihnen in ihren eigenen Werten und Anspriichen. Diese
vorbildliche Haltung entspricht der nunmehr erreichten Stufe der
absoluten Religion; nur die Religion des unbedingten Geistes ver-
mag jede bedingte Stufe des religiésen BewuBtseins gerecht zu wiirdi-
gen; und umgekehrt, nur wer jede Stufe des bedingten religiGsen
BewuBtseins unbefangen und offen zu wiirdigen und schitzen weil,
steht in der unbefangenen und unbedingten Liebe des unbedingten
religiésen Geistes.

Der enzyklopddische Ursprung

Der enzyklopddische Ursprung handelt vom ontologischen Seinsort der
Religion im Ganzen.

Das haBliche, sinnlose Fremdwort «Enzyklopadie» ist abgeleitet
von der hiibschen griechischen en-kyklo-paideia, der «im-Kreis-
Bildung». Hegel denkt von diesem griechischen Grundsinn des Wor-
tes her — selbstverstandlich ohne den Leser in das Geheimnis ein-

69



zuweihen; vielmehr wird derselbe verblifft durch Hegels veracht-
liches Beiseiteschieben der iiblichen Bedeutung von «Enzyklopadie»
als eines alphabetisch geordneten Zettelkastens alles Wissens.

Der unendliche Kreis aller wesentlichen, das heil3t philosophischer
Bildung, der hier beabsichtigte ,Kyklos® aller ,Paideia‘, wird hier
gebraucht als ein mathematisches Sinnbild fiir das unendliche ,uni-
versum  aller Philosophie. Auch das lateinische Universum bedeutet
ein All, das aus seiner eigenen Vielheit zusammenwichst, in sich ein-
kehrt. Ontologische Metaphysik ist Einkehr alles wesentlichen Seins
und seiner Gegensitze in sein eigenes SelbstbewulBltsein im Denken.
Im unendlichen ,Kreis‘, vielmehr im ,Kreisen® ist jeder Punkt ein
unmittelbarer Anfang als auch ein durch die ganze Bewegung ver-
mittelter Endpunkt. Irgendwo fange ich zufillig zu philosophieren an,
werde von einem einseitigen Standpunkt zu andern ihn ergianzenden
oder herausfordernden Standpunkten vorangetrieben, und komme
am Ende auf den Anfang als nunmehr notwendig vermittelten, in
seinem notwendigen Wesen eingesehenen zurtick.

Unter den unendlich vielen Seienden kann auch eine Religion den
Menschen zum Philosophieren veranlassen; und mufB3 auch sie im
Ganzen aufgehoben werden. Es ist grundverkehrt, zu meinen — ein
gang und gibes, landlaufiges Mifverstindnis Hegels — dies Auf-
gehobenwerden der Religion im Ganzen fithre dazu, Religion durch
Philosophie ersetzen zu wollen. Aber allerdings hat Hegels fahrlassiger
Sprachgebrauch jenem MifBverstindnis Vorschub geleistet. Einer-
seits unterscheidet er klar und unmiBverstindlich den ,Gott® der
Religion von dem , Absoluten ‘ der Philosophie — was ihn jedoch nicht
hindert, die beiden Ausdriicke bestindig zu vermengen und zu ver-
wechseln. Dazu kommt, daB8 auch das , Absolute‘ — wie ich oben schon
sagte — hochst ungliicklich gewédhlt ist, weil sein eigentlicher Wort-
sinn — absolutum heiBt das Abgeloste — genau das Gegenteil dessen
ausdriickt was Hegel meint. Sein ,Absolutes® ist kein jenseitiges,
abstraktes, abgelostes Sein, sondern umgekehrt das unbedingte, all-
umfassende Sein, das auch seine Negationen, das abstrakte, einseitige,
relative, nicht unbedingte Sein in sich selber umfaBt und in seiner
Nichtigkeit in sich aufhebt.

In der Einleitung zur groBen Logik sagt Hegel: « Das absolute Wis-
sen ist die Wahrheit aller Weisen des BewuBtseins®.» Eine Weise des

51V. 45.

70



BewuBtseins ist das religiose BewufBltsein; ist dieses BewuBtsein auf
seinen ,Gott‘ bezogen, so handelt es sich «um Formen des Vorstellens
vom Absoluten oder Gott»®. Das ist die klare Unterscheidung, auf die
ich oben hinwies. Das hindert nun aber Hegel nicht, nachdem er die
Logik als das Reich der Wahrheit, wie sie im an und fiir sich seienden
Selbst zu threm , Begriff* kommt, bezeichnet hat, im selben Atemzug
beizufiigen: « Man kann sich deswegen ausdriicken, dal3 dieser Inhalt
die Darstellung Gotles ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung
der Natur und eines endlichen Geistes ist”.» Er unterstreicht sogar diesen
Sprung in den religiosen Mythus, wodurch die scheinbar erreichte
Klarheit des Unterscheidens sogleich aufs tritbste verwischt wird.

Ebenso irrefithrend in umgekehrter Richtung ist der Titel von
Hegels letzter Vorlesung iiber die Beweise vom Dasein Gottes. Sieht
man genauer hin, so erkennt man: Hegel stimmt mit Kant {iberein!
Fir das Dasein ,Gottes® lassen sich so wenig Beweise fithren, als es
einen Beweis fur das Dasein von Goethes Faust auBerhalb der Tra-
godie erstem und zweitem Teil gibt. ,Gott® existiert auBlerhalb des
religiosen Vollzugs mythischer Vorstellung ebensowenig wie Faust
auBerhalb des Vollzugs asthetisch symbolischer Anschauung. Was
Hegel beweist und worin er iiber Kant hinausgeht, ist die Unbedingt-
heit des Seins (das ,Absolute). Die Absolutheit des Ganzen kann
allerdings dermaflen zwingend bewiesen werden, daf3 ohne diesen
Beweis nichts bewiesen oder zwingend eingesehen werden kénnte.
Diesem ontologischen Absoluten entspricht in religioser Andacht die
mythische Vorstellung ,Gott. ,Gott* ist die religiose Analogie des
Seins. (Ich werde darauf zuriickkommen; in ihr gipfelt Hegels
Religionsphilosophie.)

Worauf es hier, in der Enzyklopddie ankommt, ist das ontologische
Einbegreifen der Religion in der ,Idee‘ des Ganzen. Dies Einbegreifen
ist die ontologische Aufgabe der Philosophie. Auch sie ist eine Form des
absoluten Geistes, und zwar diejenige, die allen andern Formen des
Geistes oder des bewuBten Seins — hier also der Religion — gerecht
wird. Dies Vergleichen, gegeneinander Abheben und durch ihre
Gegensitze ineinander Einbeziehen ist Sache des dialektischen Den-
kens, nicht der mythischen Vorstellung, der religiésen Andacht oder
des Betens.

Eine zweite Grenze der Religion ist die Aunst. Auch «das Reich

¢ IV. 84.
1INV, 46,

71



der schonen Kunst ist das Reich des absoluten Geistes» 8. In Wirklich-
keit sind konkrete, lebendige Gegensitze Eins; dies zeigt die Kunst im
anschaulichen Symbol.

Weil sowohl Kunst als auch Religion Formen des absoluten Geistes
sind, echte, unableitbare Formen, so begrenzen sie sich gegenseitig.
Das Kunstwerk ruht selig in sich selbst, mag es religioses Leben ge-
stalten oder weltliches. Die Religion hingegen schwankt wesensgema3
unruhig zwischen Bilderdienst und Bildersturm. Dies ist wesensgemas,
weil die Religion in diesseitigen Vorstellungen auf Jenseitiges hin-
weist; das ist die Begriffsbestimmung des Mythos — die Saga von
Goéttern und Menschen — ohne welchen die Religion keine Sprache
hitte. Die Kunst versinnbildlicht das Absolute durch die eigene
Form hiesiger Vollendung; in der Religion wird das Unvollkommene
alles hiesigen, irdischen Treibens durchschaut im Hinblick auf das
Heilige das «nicht von dieser Welt ist». In der Fachsprache aus-
gedriickt: In der Kunst wird die Immanenz, in der Religion die
Transzendenz des Absoluten erfahren und betont.

Drittens wird die Religion begrenzt und bestimmt durch ihren
Gegensatz gegen das endliche Treiben des gott-losen Weltgeistes in
Wissenschaft und Politik, in denen beiden sich der ,objektive Geist*
gegen den ,absoluten Geist’ kehrt und festsetzt; geschichtlich er-
scheint dieser Gegensatz in den nie abbrechenden Kampfen zwischen
Kirche und Staat.

Da diese Gegensitze in Wahrheit bestehen, so ist es ebenso unphilo-
sophisch, sie zu verschleiern, als sie falschlich zu verabsolutieren, als
ob der wirkliche Mensch in einen Staatsmenschen einerseits und in
einen Kirchenmenschen anderseits auseinandergerissen werden
kénnte. Wer sein Recht sucht, geht zum Anwalt, nicht zum Pfarrer;
wer ein wissenschaftliches Ritsel zu l6sen sucht, wird nicht , Gott* als
wissenschaftliche Annahme zu Hilfe rufen.

Der weltliche, objektive Geist entfaltet sich in wirtschaftlicher Ar-
beit und in politischer Macht, in den Erfahrungswissenschaften und
ihren technischen Anwendungen, in Moral und Recht, in Staat und
Sittlichkeit; Hegels Sittlichkeit wiirde heute vorzugsweise als Leben
in beruflichen Verbinden oder ,Organisationen‘ bezeichnet.

Der Weltgeist entfaltet sich in der menschlichen Geschichte; er st
diese geschichtliche Selbstverwandlung des Menschen.

8 XL 1o

72



Auch er ist doppelt begrenzt; einmal durch die natiirlichen Mingel,
Hindernisse und Néte, mit denen er kdampft, an denen er sich hervor-
bringt und aufreibt; sodann durch die Formen des unbedingten
Geistes in Kunst, Religion und Philosophie, fiir welche er den Spiel-
raum schafft und durch die er selbst erst sinnvoll und gerechtfertigt
wird. Sie fordern von ithm, daB er sich beschrianke und bescheide. Tut
er das nicht, so ver-endet er in der falschen Vergétzung seiner end-
lichen Zwecke, die er in ontologischer Verblendung fiir unendlich und
unbedingt ausgibt. Das ist das Wesen jeder totalitiren Zwangsherr-
schaft, die ganz besonders und in erster Linie die Freiheit des philo-
sophischen Denkens unterdriicken muf. Es kommt ja nur noch darauf
an «die Welt zu veriandern», wie Marx, oder «ein Christ zu werden»,
wie Kierkegaard sagt.

Aber nicht nur das freie Denken der Philosophie, sondern auch
Religion und Kunst konnen nicht da gedeihn, wo endliche Zwecke
behandelt werden, als ob sie unendlich und unbedingt wiren; das ist
die metaphysische Liige, die jede andere Verlogenheit nach sich zieht.

Damit haben wir den vierten, den kritischen Ursprung von Hegels
Religionsphilosophie erreicht.

Der kritische Ursprung

Der kritische Ursprung handelt von der Vernunft als der unendlichen
Kritik jedes begrenzten Systems, das seine Grenzen leugnet und nicht
wahrhaben will. «In diese Sphiare fallt die Endlichkeit des theoreti-
schen sowohl als des praktischen Geistes, die Beschranktheit im Er-
kennen und das bloBe Sollen im Realisieren des Guten. Auch hier
wie in der Natur ist die Erscheinung ihrem wahrhaften Wesen un-
gleich, und wir erhalten noch den verwirrenden Anblick von Ge-
schicklichkeiten, Leidenschaften, Zwecken, Ansichten und Talenten,
die sich suchen und fliehen, fiir- und gegeneinander arbeiten und sich
durchkreuzen, wahrend sich bei threm Wollen und Bestreben, Meinen
und Denken die mannigfaltigsten Gestalten des Zufalls fordernd und
storend einmischen. Dies ist der Standpunkt des nur endlichen zeit-
lichen, widersprechenden und dadurch verganglichen, unbefriedigten
und unseligen Geistes. Denn die Befriedigungen, die diese Sphire
bietet, sind in der Gestalt ihrer Endlichkeit selbst immer noch be-
schrankt und verkiimmert, relativ und vereinzelt. Der Blick, das Be-
wulltsein, Wollen und Denken erhebt sich deshalb iiber sie und sucht

73



und findet seine wahre Allgemeinheit, Einheit und Befriedigung
anderswo: im Unendlichen und Wahren. Diese Einheit und Befriedi-
gung, zu welcher die treibende Verniinftigkeit des Geistes den Stoff
seiner Endlichkeit heraufhebt, ist dann erst die wahre Enthiillung
dessen, was die Erscheinungswelt ihrem Begriffe nach ist. Der Geist
erfa3t die Endlichkeit selber als das Negative seiner, und erringt sich
dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes
ist der absolute Geist®.»

Die Vernunft ist also die Kritik jedes endlichen ,Systems‘. Ein
deutsches Wort fiir die griechische ,Kritik® wire ein Gerichtsent-
scheid, wo nach Kliarung der Tatsachen Recht gesprochen wird.
Verwandt mit ,Kritik¢ ist die ebenfalls griechische ,Krise, worin
eine Belastungsprobe bestanden oder nicht bestanden wird. In Kritik
und Krise erfihrt jede BewuBtseinsform ihre Grenze.

Auch das religiose BewufBitsein muB3 seine endliche Seite erfahren
und bekennen. Dies ist ganz besonders notwendig im Christentum.
Gerade weil in ihm, nach Hegel, die Religion des absoluten Geistes
erscheint, miissen seine geschichtlichen, duBern Erzdhlungen und
seine verstandesmiaBig fixierten Dogmen in stindiger Kritik und in
bestindiger Krise sich selber in ihrer Unangemessenheit aufheben.
Das ist der Sinn der «Leben-Jesu-Forschung». In ihrer sonst so ver-
dienstvollen Zusammenfassung von Albert Schweitzer fehlt ein Hegel-
Kapitel — fehlt somit der eigentliche Scheitelpunkt.

Einerseits sammeln sich alle Strahlen der Aufklarung in Hegel wie
in einem Brennglas: was in Nikolaus von Kues und Meister Eckhart;
in Spinoza, Leibniz und Lessing; in Kant, Fichte und Schelling kri-
tisch begonnen war, vollendet sich in Hegel. Anderseits beginnt in
ihm eine neue Art der Kritik, indem er seine phidnomenologische
Methode auf die ,Heilige Schrift® anwendet. Er schaut zu, wie sich
das christliche BewuBtsein zusammen mit seinen Mythen und Dog-
men verdndert. Es gerit in einen Fluf3 der Selbstauflésung, wodurch
erst der Sinn der absoluten Religion deutlich werden kann.

Durch beide Methoden zusammen, der verstindigen Kritik der
Aufklirung in bezug auf geschichtliche Tatsachen und der dialek-
tisch-phdnomenologischen innern Selbstkritik, sind wir vom Joche
des Buchstabens, von jedem Biblizismus restlos befreit.

Als Hegel in Bern das sprachgewaltige Meisterwerk iiber den Zer-

® XII. 137f.

74



fall und Untergang des Riomischen Reiches von Gibbons las und teils fiir
sich aus dem Englischen {iibersetzte, bestatigte sich thm eine Schau
des frihsten Christentums, die er schon in Tibingen aus den christ-
lichen Quellen des Jesusbuches fiir sich entdeckt und erarbeitet hatte.
In der Phdnomenologie ist es ein geschichtliches Beispiel des «ungliick-
lichen BewuBtseins», in dem der Mensch seine Freiheit und Selbst-
achtung zugleich mit der Wahrhaftigkeit seines Geistes verliert; das
Absolute ist thm ein jenseitiges Ding, das durch keine « Mittler» ver-
mittelt werden kann. In seiner Geschichtsphilosophie® ist es «die
unendliche Liige», welche die «furchtbare Nacht des Mittelalters»
einleitet: «das Gefithl selbstloser Gebundenheit und abhangiger
Dumpfheit» .

Aber das Fiurwahrhalten oder Nichtfiirwahrhalten angeblicher
Geschichten hat mit Religion und ihrer Wahrheit nichts zu tun; auch
dann nicht, wenn sie massenhaft und durch viele Jahrhunderte hin-
durch als , Heilstatsachen‘ gegolten haben. Sobald der religiése Glau-
ben sich von dem Aberglauben an , Heilstatsachen ‘ grundsétzlich 16st,
kann ihre Kritik ihm nichts mehr anhaben.

Jede nur duBere Kritik erreicht die Religion nicht und widerspricht
sich selbst, wenn sie meint, dies zu kénnen und damit maBgeblich zu
sein.

Wird der Religion vorgeworfen, sie und ihre Goétter seien nichts als
Ausgeburten endlicher Wiinsche und Angste; Ersatz fiir mangelndes
Wissen ; subjektiv befriedigende Wahngebilde anstelle von Wirklich-
keit — so wird jedesmal ein endliches, selbst mangelhaftes mensch-
liches BewuBtsein als Maf@stab vorausgesetzt. Beide, sowohl das an-
greifende wie auch das angegriffene BewuBtsein sind als menschlich,
endlich, fehlbar vorausgesetzt. Das angreifende BewuBtsein greift in
dem angegriffenen BewufBtsein genau das an, was es selber zu sein
so stolz ist. Sonderbar, dal3 so manche sogenannte Linkshegelianer,
wie Feuerbach und Marx, wiahnten, Hegelianer zu sein, als sie Reli-
gion als Wunschersatz zu ersetzen wiinschten. Eine ontologische Er-
blindung sondergleichen hat sie befallen.

Hegel faBt die rationale Kritik der Aufklarung wie folgt zusammen:
«Die Naturgesetze wurden als das einzig Verbindende des AufBer-
lichen mit AuBerlichem anerkannt. So wurde allen Wundern

10 XT. 518.
n X1 518,

19



widersprochen: denn die Natur ist nun ein System bekannter und
erkannter Gesetze; der Mensch ist zuhause darin, und nur das gilt,
worin er zuhause ist; er ist frei durch Erkenntnis der Natur. Auch auf
die geistige Seite hat sich dann das Denken gerichtet: man hat Recht
und Sittlichkeit als auf dem prisenten Boden des Willens des Men-
schen gegriindet betrachtet, da es frither nur als Gebot Gottes, dufer-
lich auferlegt, im alten und neuen Testament geschrieben oder in
Form besonderen Rechts in alten Pergamenten oder in Traktaten
vorhanden war!?.»

Das sogenannte Neue Testament ist als geschichtliche Urkunde
so gut wie wertlos. Das ist das Ergebnis der geschichtlichen und ver-
stindigen Kritik der Aufklarung. Fiir Hegel ist dieses Ergebnis schon
seit Tiibingen selbstverstindlich — aber fir das Verstindnis des
christlichen Glaubens auch unbedeutend.

Es handelt sich um die Wechselbezichung desjenigen religiésen
BewuBtseins, das die «Heilige Schrift» hervorgebracht, und dem
heiligen Gegenstand: dem Christus des Dogmas. Indem Hegel seine
phanomenologische Methode auf die ,Schrift‘ anwendet, geht er
weit iiber die duflere, rationale, geschichtliche Kritik der Aufklarung
hinaus und nimmt die wesentlichen Ergebnisse der Leben-Jesu-
Forschung seiner eigenen Anhinger vorweg.

Schon in den Jugendschriften wird der Titel ,Neues Testament* als
eine theologische Mache des Paulus durchschaut und als gré8tes Un-
heil abgelehnt. Der jiidische Volksgott Jahveh ist mit dem dreieinigen
Christengott, der eine Jungfrau zu seiner eigenen Mutter macht,
schlechterdings unvereinbar; die Juden haben sich mit Recht dagegen
gewehrt, daB ihnen ihr geschichtliches Buch von den Christen aus den
Handen gerissen wiirde.

Die Schreiber des Jesus-Buches im spéten ersten und frithen zweiten
Jahrhundert verwenden in der Hauptsache zwei Falschungsweisen:
entweder dramatisieren sie judische religiése Vorstellungen, wie die
vom leidenden Gottesknecht im Deutero Jesaia; oder sie verlegen ihre
eigenen dogmatischen Bediirfnisse zuriick in den Mund ihrer Jesus-
figur, wodurch diese die unvereinbarsten Ziige annimmt. Nachdem
die Reformation ihr neues Dogma, das , Schriftprinzip‘ erkldrt hatte,
traten diese Widerspriiche der Texte in Hunderten von Sekten hervor,
deren jede sich mit Recht auf ,die‘ Schrift berufen konnte.

15 XIT. 550f.

76



Am Anfang des Dogmas steht die Verkiindigung vom unmittelbar
bevorstehenden Weltuntergang ; am Ende steht die Versicherung, daf3
Christus nicht gekommen sei, die Welt zu zerstoren, sondern ihr
«Leben zu geben».

Bei Markus wird Jesus in Nazareth geboren; bei Matthius und
Lukas, die beide von ihrem Meister Paulus abhingen, wird die Geburt
nach Bethlehem verlegt, «auf daf3 die Schrift erfiillet werde»: da3 der
Messias aus Davids Stamm dort und nirgend anders geboren sein
miisse.

Der judenchristliche Matthius umgibt seinen Jesus mit zwolf
Aposteln, weil ein jeder der zwolf judischen Stimme seinen Apostel
haben muB; der judenfeindliche Lukas dagegen gibt seinem Jesus
siebzig Apostel, weil siebzig Heidenvolker ihrer bediirfen.

Solche Wechselwirkung zwischen BewuBtsein und BewuBtseins-
gegenstand entscheidet nichts in bezug auf die Frage nach dem ge-
schichtlichen Dasein eines Jesus. DaB keine zeitgendssischen Zeugnisse
vorliegen, beweist nicht, dal kein solches Individuum gelebt habe.
Hegel hat diesen Idealismus, der das Sein vom Erkennen abhingig
denkt, nie vertreten. Arthur Drews beruft sich in seiner Christus-Mythe
mit Unrecht auf Hegel, wenn er die Geschichtlichkeit des Jesusleugnet.

Hegel hat einen geschichtlichen Jesus gesehn und beschrieben —
aber er hilt nichts von ihm; auBer daB er den Anla zur Dogmen-
bildung gewesen ist.

Hegel sieht den geschichtlichen Jesus als einen, der hin und her
schwankt zwischen Verfolgungssucht und GréBenwahn; als einen der
meinte, sein Erscheinen bedeute das Ende der Welt und der sich mit
diesem seinem Wahn identifizierte. Nachdem dieses sein «wahrlich,
ich sage euch» unerfiillt blieb, warf er sich wiitend dem jiidischen Gott
entgegen, dessen Anhinger zwingend, ihn als Listerer umzubringen
und durch seinen Untergang doch das Weltende herbeizuzwingen —
«eine durch Greueltat bewerkstelligte Flucht ins Leere».

Im Hinblick auf das sofort und plétzlich hereinbrechende « Him-
melreich» halt dieser Jesus die Entmannung fiir das beste vorliufige
sittliche Verhalten.

Diejenigen, die mit ihm an das von ihm herbeizufiihrende Weltende
,glauben‘ und im kommenden ,Reich® die versprochenen Beloh-
nungen erwarten, richten einen Kommunismus gemeinsamen Ver-
zehrens ein und beten die zutod, die nicht alles an die gemeinsame
Kasse hergeben wollen. Sie sitzen auf den Hausdiachern und warten

77



auf Jesu Kommen auf den Wolken, mit Posaumenbegleitung, an der
Spitze einer Heerschar von Engeln.

Diese Glaubenswut einer totalitiren Schreckensherrschaft, bemerkt
Hegel, eignete sich nicht dazu, allgemeine Religion eines Volkes zu
werden. «IThr einziges Geschift war, den Namen Jesu zu verbreiten 13.»
«Zu einer solchen, durch ein géttliches Wesen zustande zu bringenden
Revolution, wobei die Menschen sich ganz passiv verhielten, machten
auch die ersten Ausbreiter der christlichen Revolution Hoffnung, und
als diese Hoffnung endlich verschwand, begniigte man sich damit,
jene Revolution des Ganzen am Ende der Welt zu erwarten4.»

Aus der wiederholten Enttauschung des nicht eingetretenen «zwei-
ten Kommens» erwéchst das Paulinische Dogma: das «zweite Kom-
men» hat in Jesu Auferstehung von den Toten bereits stattgefunden;
in seiner magischen «Taufe» nimmt der Paulinische Gliubige am
ewigen Leben teil. Zudem verbindet Paulus den bereits zur geschicht-
lichen Tatsache gewordenen jiidischen Messias mit dem erscheinen-
den, leidenden und auferstandenen Gott der syrischen Religion. Die-
sem Paulinischen Christus-Dogma héngt der geschichtliche Jesus noch
wie Blei an den Fiilen, wie Hegel anmerkt.

Dieses «Blei» wird erst im voll entwickelten trinitarischen Dogma
des Johannesevangeliums des zweiten Jahrhunderts abgestreift und
tiberwunden. Hier ist die irdische, menschliche Erscheinung von
vornherein ein ewiges « Moment» einer dialektischen Entfaltung der
Gottheit in ihr Andersseins und ihrer Zuriicknahme dieses Anders-
seins. Fur Hegel liegt die ganze religiose Bedeutung der christlichen
Religion in diesem Dogma, dem Glaubensbekenntnis des Niceischen
Konzils (325 A.D.).

In und durch die Selbstauflésung geschichtlicher und dogmatischer
ScheingewiBheiten wird der Weg zum Wahrheitsgehalt der christ-
lichen Religion freigelegt. Erst wenn beide Kriicken abgelegt sind,
kann einer beweisen, daB er selber gehen kann.

Schleiermacher und die ihm folgende Theologie wollte nur die eine
Kriicke fortwerfen, die mythisch-dogmatische, nicht aber die ge-
schichtliche. Man trachtete durch « Entmythologisierung» zu einem
herrlichen, tadellosen Edelmenschen Jesus vorzustoBen. Fir Hegel
endete diese Fahndung bei einem Geisteskranken. Fiir thn handelt
es sich darum, die religiose Wahrheit des Christentums im voll ent-

13 Nohl 331.
14 Nohl 224.

78



wickelten Dogma zu finden, in dem es als die Analogie der dialek-
tischen ontologischen Wahrheit begriffen wird.

Es ist die Christologie Schleiermachers, nicht seine Begrifls-
bestimmung der Religion als ein «Gefiihl schlechthiniger Abhingig-
keit», worin ihre Gegnerschaft wurzelt. Hegel hatte volles Verstiandnis
fur die Gefiihlsseite der Religion, wenn er auch das «Gefiihl der Ab-
hingigkeit» durch das dialektisch entgegengesetzte Gefiihl der Be-
freiung und Beseligung hitte erganzt wissen wollen.

Ich belege nun das Gesagte noch mit einigen Stellen, die ich kiirze:

«Der absolute Geist in Gestalt seiner Wahrheit wird zum wirklichen
Selbst fiir sich und vermittelst des Lebens in der Gemeinde. Was dieser
sich offenbarende Geist an und fiir sich ist, wird nicht dadurch her-
ausgebracht, daf3 sein reiches Leben in der Gemeinde gleichsam auf-
gedreht und auf seinen ersten Faden zuriickgefithrt wird ; etwa auf die
unvollkommenen Vorstellungen der ersten Gemeinde (Beginn der
Dogmenbildung) oder gar (sic!) auf das, was der wirkliche Mensch
gesprochen hat. Durch diese Verarmung des Lebens des Geistes,
durch das Wegraumen der Vorstellung der Gemeinde und ihres Tuns
gegen ihre Vorstellung entsteht daher statt des (dialektischen) Be-
griffs vielmehr die bloBe AuBerlichkeit und Einzelheit, die geschicht-
liche Weise der unmittelbaren (sinnlichen) Erscheinung und die
geistlose Erinnerung einer einzelnen gemeinten (nicht gewuBten)
Gestalt und ihrer Vergangenheit5.»

«Die christliche Religion muf3 durchaus nicht bloB auf die Aus-
spriiche Christi (Hegel meint in diesem Zusammenhang den geschicht-
lichen Jesus) zuriickgefithrt werden: in den Aposteln stellt sich erst die
gesetzte, entwickelte Wahrheit dar. Dieser Inhalt hat sich in der
christlichen Gemeinde entwickelt18..»

«Die Kirchenviter und Konzilien haben das Dogma festgesetzt. . .
sie haben die Dreieinigkeit bei Platon gefunden?’.»

«Weil aber die Dogmen in die christliche Religion durch die Philo-
sophie hereingekommen sind, darf man nicht behaupten, sie seien
dem Christentum fremd und gingen dasselbige nichts an. Wo etwas
hergekommen ist, das ist vollkommen gleichgultig; die Frage ist nur:
ist es wahr an und fiir sich18.»

38 T1. 582f.
10 X1. 421.
17 X1. 424, XVIII. 258.
18 XI1. 424.

79



Mit dieser Frage stehen wir vor der Hauptleistung von Hegels
Religionsphilosophie: den christlichen Mythos als seinsverwandt zu
begreifen und zu rechtfertigen.

Religion als mythische Vorstellung dialektischer Wahrheit

Die Religion ist die mythische Vorstellung des Absoluten — dieser schon
angefiithrte Begriff der Religion denkt sie als analogia entis; diese ihre
Seinsverwandtschaft (ontologische Analogie) oder ihr dialektisches
Gefiige aufzuzeigen — darin gipfelt Hegels Begreifen des christlichen
Glaubens, der fiinfte Ursprung seiner Religionsphilosophie.

Das Wort ,Vorstellung® in dieser Definition muf3 in allen seinen
Bedeutungen gehort werden: als personliche Einfithrung oder Ich-Du-
Begegnung; als Schauspiel oder kultische Handlung fir die Gemeinde
der Glaubigen; als sinnbildliche Vertretung, wie die Fahne das Land
und seinen Staat vertritt; und erst am Rande in dem abgeschwichten
Sinn eines allgemeinen Erinnerungsbildes.

In diesem vielfachen Sinn stellt schon der Christus in Hegels Leben
Jesu das religiose , Ideal der Vernunft‘ vor. Diese Berner Jugendschrift
vertieft sich in den Frankfurter Uberlegungen: Christus stellt die
ontologische Tiefe der Liebe, des Lebens und des Geistes vor. Von da
ist nur noch ein Schritt, der in Jena vollzogen wird, zum Verstindnis
der Dreieinigkeit, wie er im allgemeinen Glaubensbekenntnis des
Konzils von Nicea vorliegt: das vorgestellte Sinnbild von ,drei Per-
sonen in einer‘ erfaBt, glaubt und verehrt das dialektische Seinsgefiige
aller Wirklichkeit iiberhaupt; Welt selbst wird dem religiosen Gefiihl
und der entsprechenden bildlichen Vorstellung offenbar oder ,ge-
offenbart‘. , Gott der Vater, Gott der Sohn und Gott der Heilige Geist*
wird in die weit umfassenderen Zusammenhange des Seins iberhaupt
einbezogen. Hegel iibersetzt gleichsam die religiose Sprache der
mythischen Vorstellung in die Sprache des philosophischen , Begriffs‘.

Das ewige, einige, unbedingte, allumspannende Sein bleibt ein und
dasselbe im ganz Andern seiner selbst, in der zeitlichen, bedingten und
relativen Endlichkeit; aber indem es diese seine eigene Entfremdung,
Nichtung, EntiuBerung auch wieder in sich aufhebt, bewahrt und
verkldart es sie auch in seinem ewigen Tétigsein und Leben. A ist
Non-A, das Absolute vermittelt sich mit sich durch das Andere seiner
selbst. So ist es nicht nur an-und-fiir-sich-, sondern auch miteinander-
und-fureinander-Sein. Es ist die ,absolute Substanz‘, die im Andern

80



ihrer selbst, im individuellen und allgemeinmenschlichen ,Subjekt®
ihr dialektisches Wesen verwirklicht und in sich begreift.

Dasselbe kann auch durch zwei Verneinungen gesagt werden: Das
Unbedingte und Ewige besteht nicht nur an sich, in einem abstrakten
Jenseits, abgesehen von der erscheinenden Welt, die es nicht ist, aber
ohne deren Nichtigkeit es selbst auch nichts wire; und umgekehrt er-
scheint in der an und fiir sich nichtigen Erscheinung nicht nichts,
sondern Sein selbst, Welt iberhaupt, Wirklichkeit schlechthin, das
sich durch ihre ,Negativitiat® wesentlich mit sich selbst vermittelt.

In Hegels Vorlesungen iiber die Beweise vom Dasein Gottes wird das
soeben Gesagte in drei Beweisgangen ausgefiihrt:

Der ontologische Beweis denkt das unbedingt Ganze. Dieser endliche
Verstandesgedanke des Ganzen ist jedoch nie und nimmer das Ganze
selbst. In diesem nicht hat sich das Ganze durch die Unzulinglichkeit
des Verstandes, es zuldnglich zu erfassen, bewiesen, erzeigt und offen-
bart; es hat sich mit sich selbst durch seine ihm eigene Negation ver-
mittelt und zusammengeschlossen (,spekulativer SchluB3 ).

Der kosmologische Beweis denkt jede endliche Erscheinung in der
Welt als bedingt durch andere; keine kann von sich behaupten: ich
bin notwendig, ewig, kénnte nicht auch nicht sein. Jedoch in dieser,
negativen, Einsicht sind alle endlichen Seienden schon gemessen an
der ,Idee‘ des notwendigen, unbedingten Seins; seine Wahrheit wird
offenbar im Zusammenbruch aller endlichen GewiBheiten, die ver-
suchen wiirden, sich selbst als absolut zu setzen und ihre notwendige
und wesentliche Begrenzung nicht eingestehen wollten.

Der teleologische Beweis des unbedingten Seins geht aus von der
schluBendlichen Nichtigkeit aller menschlichen Zwecke und den ihnen
entsprechenden Wertungen, von denen keiner nicht enttduscht wiirde,
wenn der, der sie hegte, lang genug leben wiirde; dann miiite er
einsehen, daBl auch seine hochsten Zwecke und Absichten umgebogen
und verwandelt wiirden im ewigen Gestaltwandel menschlicher Wer-
tungen und Schitzungen. «Es gibt keine absolute, nur relative Weis-
heit in der Welt1%.» Das Gute schlechthin wird offenbar durch unser
Leiden, durch den ,unendlichen Schmerz‘, durch die unbedingte
Einsicht moralischen Ungeniigens, in welchem Gegebensein und
Sollen immer auseinanderfallt. Unser immer fragwiirdiger und zwei-
deutiger Kampf ums Recht, um das, was moralisch sein soll, ist end-

10 XVI. 523.

6 Studia Philosophica XXII 81



giiltig gesetzt als das, was unser Wollen in Wahrheit ist: ein Kampf
ohne unbedingte Erfilllung, ohne ,ewigen Frieden auf Erden‘. Nur
in dieser ontologisch-dialektischen Einsicht der Philosophie fillt Sein
und Sollen, fallt Vernunft und Wirklichkeit zusammen. Negativ aus-
gedrickt: von unserem endlichen Wollen aus muf das Absolute als
unbefriedigend, als feindliche Macht erfahren und empfunden wer-
den, wenn wir versuchen, ihm unser unzulangliches Wissen und Wol-
len als Maflstab aufzuerlegen. So wenig wir unser Sein selbst setzen
koénnen, so wenig kénnen wir unser Dasein anders fithren und erleben
denn als zwiespéiltig und vieldeutig.

In der mythischen Vorstellung der christlichen Religion wird die-
selbe ontologische Bewegtheit als lebendige Geschichte angeschaut,
gefithlt und glaubig erlebt. Christlich gesprochen: Gott als Schopfer
ist sowohl geschieden als auch verbunden mit seiner Schopfung.
Weder wird die Welt vergottlicht, noch wird Gott verweltlicht ; weder
ist er ein Schopfer, abgesehen von seiner Schépfung, noch ist die
Schopfung etwas in sich Seiendes, abgesehen von ihrem Schépfer.

Gott selbst nimmt die Nichtigkeit des unmittelbaren, sinnlichen-
natiirlichen menschlichen Daseins auf sich, tibergibt sich selbst dem
Leiden und dem Tod — , Gott ist tot® ist ein christlicher Glaubenssatz,
der von Nietzsche nur nachgesprochen worden ist — um durch seine
Auferstehung die Vernichtung des zeitlichen Erscheinens in seine
ewige Herrlichkeit aufzuheben. Gott allein, nicht der Mensch, «sah,
daB es gut war».

«Diese Menschwerdung des gottlichen Wesens ist der einfache In-
halt der absoluten Religion?0.»

20 TI. 57-.

82



	Fünf Ursprünge von Hegels Religionsphilosophie

