
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 22 (1962)

Artikel: Metaphysik und Logischer Positivismus

Autor: Dürr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Metaphysik und Logischer Positivismus

von Karl Dürr

Das Thema, das bei unserer Zusammenkunft behandelt werden
soll, ist bezeichnet durch die Ausdrücke «Die Erneuerung der
Metaphysik» und «Le renouvellement de la métaphysique».

In diesem Zusammenhang soll auch darüber gesprochen werden,
welcher Art die Stellung ist, die der Logische Positivismus der
Metaphysik gegenüber einnimmt; und gerne habe ich es übernommen,
diese Frage hier einleitend zu erörtern. Dabei betrachte ich den

Logischen Positivismus nicht als eine abgeschlossene Lehre, sondern
als eine philosophische Richtung, die in der Entwicklung begriffen ist.

Es wird zu untersuchen sein, wie die Vertreter der genannten Richtung

den Begriff «metaphysisch» bestimmen. In Anlehnung an eine

Bestimmung, die sich in einer der früheren Schriften von R. Carnap
findet, soll hier eine Definition der Metaphysik aufgestellt und in der

Anwendung auf gegebene Fälle erprobt werden.
Nach Abschluß der Betrachtungen, die das Wesen der Metaphysik

betreffen, soll noch in Kürze auf die Frage eingegangen werden, ob
eine Erneuerung der Metaphysik als zeitgemäß gelten kann.

Als Ausgangspunkt unserer Betrachtung möge uns eine Bemerkung
dienen, die Kants Kritik der reinen Vernunft angehört. In der
Einleitung dieses Werkes ist die Rede von Erkenntnissen, welche über die
Sinnenwelt hinausgehen und einem Gebiet angehören, wo Erfahrung
gar keinen Leitfaden noch Berichtigung geben kann. Dem Text ist

zu entnehmen, daß der Verfasser die Probleme, die durch die drei
Ausdrücke «Gott», «Freiheit» und «Unsterblichkeit» gekennzeichnet

sind, zu denjenigen zählt, die mit jenen Erkenntnissen in
Zusammenhang zu bringen sind. An diese Andeutungen schließt sich im
Text die Feststellung an, daß die Metaphysik diejenige Wissenschaft

ist, deren Aufgabe es ist, die genannten Probleme zu lösen. Darnach
läßt sich sagen, daß Kant die Metaphysik definiert als eine Wissenschaft,

deren Sätze nicht aufGrund von Erfahrungen nachzuprüfen sind.
Es liegt hier eine Fassung des Begriffes «Metaphysik» vor, die als

10



eine Neuerung zu betrachten ist, und diese Neuerung liegt in der Richtung

des Positivismus. Kant selbst hat in den vorkritischen Schriften
den Begriff der Metaphysik noch nicht in diesem Sinne bestimmt. Wir
verweisen hier auf eine Schrift, die betitelt ist «Untersuchung über
die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der
Moral» (1764). Hier heißt es: «Die echte Methode der Metaphysik
ist mit derjenigen im Grunde einerlei, die Newton in die Naturwissenschaft

einführte.» Diese Methode wird beschrieben, indem folgende
Regel aufgestellt wird : « Man soll durch sichere Erfahrungen, allenfalls

mit Hilfe der Geometrie, die Regeln aufsuchen, nach welchen

gewisse Erscheinungen der Natur vorgehen.» Es ist unverkennbar,
daß Kant die Metaphysik hier noch nicht als eine nichtempirische
Wissenschaft betrachtet.

Es scheint mir angebracht, in diesem Zusammenhang auch zu
verweisen auf einen Aphorismus F. Nietzsches, der dem Werke «Menschliches,

Allzumenschliches» angehört. Es sei hier bemerkt, daß die

Entstehung dieses Werkes in die mittlere der drei Perioden des Schaffens

Nietzsches fällt und daß diese Periode vielfach und, wie mir
scheint, nicht mit Unrecht als positivistisch bezeichnet wird. Wesentlich

für uns ist es, daß an der Stelle des Textes, auf die wir verweisen,
den metaphysischen Erklärungen die physischen und die historischen

Erklärungen gegenübergestellt werden.
Der Autor deutet an, daß die Menschen in der Zeit ihrer Jugend

metaphysische Erklärungen schätzen, aber im höheren Alter ein
Mißtrauen gegen die metaphysische Erklärungsart bekommen und
erkennen, daß die physischen und historischen Erklärungen die eigentlich

wissenschaftlichen sind. Eine solche Betrachtungsweise darf wohl
als positivistisch bezeichnet werden.

Von grundlegender Bedeutung für die Entwicklung des Logischen
Positivismus wurde eine Abhandlung von L. Wittgenstein. Diese Schrift,
die betitelt ist «Logisch-philosophische Abhandlung», ist erstmals
1921 erschienen; sie erschien 1922 unter dem lateinischen Titel
«Tractatus Logico-Philosophicus»; in der zweiten Ausgabe ist dem
deutschen Text eine englische Übersetzung zur Seite gestellt.

Im Zentrum der Erörterungen, die in diesem Werke dargestellt
sind, steht der Begriff «sinnvoller Satz»; von da aus sollen die
Begriffe «Philosophie» und «Metaphysik» erklärt werden.

Der Ausdruck «sinnvoller Satz» wird als bedeutsam betrachtet;
daß Sätze sinnvoll sind, gilt nicht mehr als selbstverständlich.

11



Es wird die Festsetzung getroffen, daß man einen bestimmten Satz

dann und nur dann verstehe, wenn man weiß, was der Fall ist, wenn
der betreffende Satz wahr ist (a.a.O. 4.024). Offenbar sollen dadurch
die sinnvollen Sätze den übrigen Sätzen gegenüber ausgezeichnet
werden. Aber durchaus befriedigend ist jene Festsetzung noch nicht;
denn in trivialer Weise ist es stets möglich, anzugeben, was der Fall ist,

wenn der betreffende Satz wahr ist.
Als Gegenbegriff zum Begriff «sinnvoll» dient der Ausdruck

«unsinnig». In der englischen Übersetzung entspricht dem Ausdruck
«sinnvoller Satz» der Ausdruck «significant proposition» und dem
Ausdruck «unsinnig» entspricht der Ausdruck «senseless».

Es sei schon hier bemerkt, daß auf die Frage, ob die Verwendung
dieser und ähnlicher Ausdrücke zweckmäßig ist, später noch
zurückzukommen ist.

In dem hier beleuchteten Text heißt es, daß die meisten Sätze und
Fragen, welche über philosophische Dinge geschrieben worden sind,
nicht falsch, sondern unsinnig sind.

Es ist anzunehmen, daß der Autor an dieser Stelle insbesondere

metaphysische Sätze im Auge hat.

Man kann sich fragen, ob jener Satz nur eine Kritik der
Metaphysik oder eine Kritik der Philosophie im allgemeinen ist. Versteht

man unter Metaphysik eine philosophische Disziplin, so ist es

selbstverständlich, daß die Philosophie bei einer Kritik der Metaphysik
mitbetroffen wird, und zunächst scheint es, daß der Autor an der Philosophie
selbst Kritik üben wolle. Anderseits ist zu sagen, daß im Tractatus
Logico-Philosophicus folgende These aufgestellt wird : Alle Philosophie
ist Sprachkritik (a.a.O. 4.0031). Im Hinblick daraufläßt sich sagen:
in den Bereich der Philosophie fällt nicht die Metaphysik, sondern nur
die Kritik der Metaphysik. Die Kritik der Metaphysik ist aber nicht
selbst Metaphysik, sondern ist Sprachkritik und darum Philosophie.

Es wird in unserem Text der Begriff «einfachster Satz» oder
«Elementarsatz» eingeführt (a.a.O. 4.21). Die Elementarsätze sind

gedacht als Sätze, welche dargestellt sind durch Ausdrücke, in denen
keine logischen Konstanten wie «nicht», «und», «entweder. oder»
auftreten. Die Einführung der Elementarsätze gilt als für das
Verständnis aller anderen Satzarten grundlegend (a.a.O. 4.431). Es

wird eine These aufgestellt, die besagt, daß der Satz eine Wahrheitsfunktion

der Elementarsätze ist (a. a. O. 5) ; wir deuten diese Bemerkung

als eine Erklärung des Begriffes «sinnvoller Satz».

12



In einem der letzten Sätze der logisch-philosophischen Abhandlung
wird gesagt, was als die richtige Methode der Philosophie zu gelten
habe, und in diesem Zusammenhang tritt nun der Ausdruck
«metaphysisch» auf. Die richtige Methode der Philosophie soll darin
bestehen, daß man nichts anderes vorträgt als das, was sich sagen läßt,
nämlich Sätze der Naturwissenschaft, aber dann, wenn jemand etwas
Metaphysisches sagt, ihm nachweist, daß er gewissen Zeichen in
seinen Sätzen keine Bedeutung gegeben hat (a.a.O. 6.53). Es ist
daraus zu entnehmen, daß der Autor unter metaphysischen Sätzen
Sätze versteht, die in gewisser Hinsicht nicht korrekt sind oder mit
anderen Worten die nicht sinnvolle Sätze sind, d. h. nicht Sätze sind,
die Wahrheitsfunktionen von Elementarsätzen sind.

Wittgensteins Versuch, den Begriff der Metaphysik zu bestimmen,
ist höchst bedeutsam. Der Begriff, den er gebildet hat, hat den Vorzug
großer Klarheit; er kann als Ansatzpunkt und Wegweiser für weitere
Untersuchungen dienen. Doch darf man nicht denken, daß diese

Bestimmung in jeder Hinsicht unanfechtbar sei. Es ist mit der
Möglichkeit zu rechnen, daß dann, wenn man an dieser Bestimmung
streng festhalten wollte, manches als metaphysisch gelten müßte, was
wir nicht als zur Metaphysik gehörig betrachten möchten.

An dieser Stelle möchte ich eine Bemerkung machen, welche die

Frage der hier zu verwendenden Terminologie betrifft.
Die Verwendung des Ausdrucks «sinnvoller Satz» und insbesondere

der Gegenbegriffe «unsinniger Satz» und «sinnloser Satz» scheint
mir nicht unbedenklich, da dies leicht irreführend wirkt. Sicherlich
hat hier der Ausdruck « sinnlos » nicht dieselbe Bedeutung wie in der
Umgangssprache. Arthur Pap verwendete in der Schrift «Analytische
Erkenntnistheorie» statt des Ausdruckes «sinnvoller Satz» den minder
mißverständlichen und präziseren Ausdruck «kognitiv sinnvoller
Satz» in der Bedeutung, die im Tractatus Logico-Philosophicus dem
Ausdruck «sinnvoller Satz» gegeben wird. Diese Terminologie scheint
mir durchaus zweckmäßig. Was die Gegenbegriffe «unsinniger» oder
«sinnloser Satz» betrifft, so dürfte es sich empfehlen, statt ihrer den

zusammengesetzten Ausdruck «nicht kognitiv sinnvoller Satz» zu
gebrauchen.

Für die weitere Entwicklung der Idee einer antimetaphysischen
Philosophie wurden die Arbeiten des Wiener Kreises bedeutsam. Sie

fallen in die ersten Jahrzehnte nach dem Erscheinen des genannten
Werkes von Ludwig Wittgenstein. Für die historischen Daten, die in

13



diesem Zusammenhang von Bedeutung sind, möchte ich verweisen
auf ein Werk von Victor Kraft, der selbst dieser Richtung angehört;
das Werk ist betitelt: «Der Wiener Kreis - Der Ursprung des

Neopositivismus - Ein Kapitel der jüngsten Philosophiegeschichte»
(1950). In diesem Werk wird auf folgende Tatsachen hingewiesen.
An der Universität Wien wurde seit längerer Zeit von hervorragenden
Gelehrten eine Philosophie empiristischer Richtung vertreten; unter
ihnen sei an dieser Stelle Ernst Mach genannt, der 1895-1901 an der
Universität Wien das Fach «Philosophie der induktiven Wissenschaften»

zu vertreten hatte. 1922 wurde Moritz Schlick auf diesen Lehrstuhl
berufen.

Daß die Philosophie des Wiener Kreises durch das Werk Wittgensteins

beeinflußt ist, ist unzweifelhaft, doch erschöpft sich darin die

Bedeutung Wittgensteins für die Entwicklung dieser Philosophie noch
nicht. M. Schlick hat selbst in einem Artikel, der in englischer Sprache
verfaßt ist und betitelt ist «Meaning and verification» betont, daß
seine Deutung des Begriffes «meaning» (Sinn) weitgehend bestimmt
ist durch die Ergebnisse seiner Unterhaltungen mit Wittgenstein.

Es ist hier der Ort, auf Schriften von M. Schlick und R. Carnap, die

uns in diesem Zusammenhang als literarische Dokumente dienen,
einzugehen.

Eine Definition des Begriffes «Metaphysik» stellt R. Carnap in dem
Werke «Der logische Aufbau der Welt» auf.

Es sei an dieser Stelle bemerkt, daß ein Neudruck dieses Werkes
bevorsteht und daß R. Carnap in einem darin enthaltenen Nachwort
erklärt, daß er zwar die Formulierungen, die sich im Original finden,
heute manchmal anders fassen oder auch weglassen würde, daß er
aber mit der philosophischen Einstellung, die dem Buche zugrunde
liegt, heute noch übereinstimmt.

Die Definition, die in dem genannten Werk aufgestellt wird, setzt

fest, daß der Name «Metaphysik» das Ergebnis eines nicht rationalen,
sondern rein intuitiven Prozesses bezeichnen soll.

R. Carnap verweist in diesem Zusammenhang auf die

logischphilosophische Abhandlung von L. Wittgenstein und bemerkt, daß
diese Abhandlung leider fast ganz unbekannt geblieben sei.

In demselben Jahr wie das eben genannte Werk erschien eine zweite
Schrift R. Carnaps, die betitelt ist «Scheinprobleme in der Philosophie».

Es wird hier ein Kriterium genannt, nach dem sich entscheiden
lassen soll, ob eine Aussage als sinnvoll gelten kann.

14



Beachtenswert ist es, daß in dieser Schrift auch ein Problem, das

man bis dahin der Erkenntnistheorie zuzuweisen pflegte, von einem

neuen Gesichtspunkt aus beleuchtet wird, nämlich das Problem der
Realität der Außenwelt. Es werden zwei Sätze dargestellt, von denen
der eine als These des Realismus, der andere als These des Idealismus
betrachtet wird. Es ist die Auffassung des Autors, daß diese Thesen

nicht wissenschaftlich sinnvoll sind. Man erkennt, daß hier Sätze als

metaphysisch gelten, die man bis dahin nicht als zur Metaphysik
gehörig betrachtet hatte.

In der Abhandlung «Überwindung der Metaphysik durch logische
Analyse der Sprache» stellt Garnap eine These auf, die besagt, daß
die Sätze der Metaphysik nicht kognitiv sinnvoll sind und beleuchtet
in einem eigenen Abschnitt Sätze, die er als metaphysische Scheinsätze

bezeichnet.

In der Abhandlung von M. Schlick, die betitelt ist: «Positivismus
und Realismus» findet sich ein Abschnitt, der überschrieben ist
«Über den Sinn von Aussagen». Dieses Thema ist hier deshalb von
Interesse, weil es auf Grund der Untersuchungen Wittgensteins
naheliegend ist, anzunehmen, daß ein Zusammenhang bestehe zwischen
den Begriffen «Metaphysik» und «sinnvolle Aussage». Der Autor
erklärt hier, daß eine Aussage nur Sinn habe, sofern sie sich
verifizieren läßt oder mit andern Worten, daß sie nur das besagt, was sich
verifizieren läßt.

Die Bedeutung dieser Festsetzung wird an einem sehr schönen

Beispiel veranschaulicht; das Beispiel ist Einsteins Analyse des

Zeitbegriffs. Der Gedanke läßt sich so fassen: Um anzugeben, was man
mit Gleichzeitigkeit meint, muß man angeben, wie die Aussage «zwei
Ereignisse sind gleichzeitig» verifiziert wird.

Einen wertvollen Beitrag zur Klärung unseres Problems findet man
auch in der Abhandlung von Karl Popper, die betitelt ist «Logik der

Forschung» (1935).
Der Autor beleuchtet hier eingehend ein Problem, welches er das

Abgrenzungsproblem nennt.
Er erklärt selbst, unter dem Abgrenzungsproblem verstehe er die

Aufgabe, ein Kriterium zu finden, durch das wir die empirische
Wissenschaft gegenüber Mathematik und Logik, aber auch gegenüber
metaphysischen Systemen abgrenzen können. Dies ist für uns hier
deshalb von Bedeutung, weil die Abgrenzung der empirischen Wissenschaft

gegenüber der Metaphysik für die Bestimmung des Begriffes

15



der Metaphysik wesentlich ist. Er nennt dieses Problem «Kantsches
Problem» und begründet dies durch den Hinweis darauf, daß Kant
zuerst jene Aufgabe in den Mittelpunkt der erkenntnistheoretischen
Problematik gestellt habe. Dies stimmt überein mit unserer Bemerkung,

daß in der Einleitung der Kritik der reinen Vernunft
angedeutet wird, daß Erfahrung im Gebiet der Metaphysik keinen
Leitfaden geben kann.

K. Popper schlägt vor, als Abgrenzungskriterium die Falsifizier-
barkeit zu benutzen; dieses Prinzip drückt er aus in dem Satz: ein

empirisch wissenschaftliches System muß an der Erfahrung scheitern
können. Der Autor benutzt in diesem Zusammenhang auch den

Begriff der Widerlegbarkeit. Unter Verwendung dieses Begriffes ließe
sich sagen, daß ein empirisches System durch Erfahrung widerlegbar
sein muß.

Dies scheint paradox, denn es liegt in der Natur der Sache, daß

wahre oder richtige Sätze streng genommen nicht widerlegbar sind.
Doch läßt sich diese Schwierigkeit überwinden, wenn man sagt, die

Möglichkeit, daß ein System an der Erfahrung scheitere, bedeute nur,
daß das betreffende System mit Erfahrungen, die als möglich
betrachtet werden, in Widerspruch stehe.

Der Begriff der Falsifizierbarkeit schließt den Begriff der Falsifikation

in sich; denn Falsifizierbarkeit bedeutet: Möglichkeit einer
Falsifikation. Deshalb ist hier auf die Analyse des Begriffes
«Falsifikation», die in dem genannten Werk von K. Popper dargestellt ist,
einzugehen.

Der Autor unterscheidet allgemeine und besondere Sätze. Zu den

allgemeinen zählt er die Allsätze. Den Begriff des Allsatzes dürfen
wir in erster Näherung mit dem Begriff der allgemein bejahenden
oder allgemein verneinenden Aussage, der in Darstellungen der Logik
gebräuchlich ist, identifizieren. Wesentlich ist die Feststellung, daß die
naturwissenschaftlichen Theorien, die Naturgesetze, die Form von
Allsätzen haben. Der Autor betrachtet die Allsätze als Sätze, die sich

in der Form eines Satzes darstellen lassen, den er als einen «Es-gibt-
nicht-Satz» bezeichnet. Es ist dies eine Auffassung, die in neuerer
Zeit vielfach vertreten worden ist und die nicht anfechtbar ist. Wir
bemerken nun, daß die Sätze, die als falsifizierbar zu betrachten sind,
zu den Allsätzen gehören.

Zu den besonderen Sätzen gehören diejenigen Sätze, in denen
Raum-Zeit-Koordinaten auftreten, insbesondere die Sätze, die beiß



sagen: An der Raum-Zeit-Stelle k gibt es das und das oder ereignet
sich der und der Vorgang. Ein einfaches Beispiel eines solchen Satzes

wäre der Satz: «Jetzt regnet es hier». Der Autor nennt solche Sätze

«singulare Es-gibt-Sätze».
Für die hier zu beleuchtende Lehre von der Falsifikation ist nun

noch wesentlich der Begriff des Basissatzes.

Dieser Begriff läßt sich bestimmen, indem man folgende Festsetzungen

trifft:
1. Basissätze sind singulare Es-gibt-Sätze.
2. Basissätze sind Sätze, die beobachtbare Vorgänge beschreiben.
3. Basissätze sind Sätze, die nicht mehr überprüft werden.
Deutlichkeitshalber füge ich die Bemerkung hinzu, daß Basissätze

als Thesen zu betrachten sind.

Nun läßt sich sagen: wir betrachten einen Allsatz als falsifiziert,
wenn sich zeigen läßt, daß er in Widerspruch steht zu einem Basissatz.

Indem der Autor vorschlägt, Falsifizierbarkeit als Abgrenzungskriterium

zu benutzen, deutet er an, daß metaphysische Sätze sich

von empirischen Sätzen dadurch abheben, daß sie nicht falsifizierbar
sind.

Es scheint mir angebracht, in diesem Zusammenhang auch einen

Blick zu werfen auf ein Werk von H. Scholz-, das betitelt ist «Metaphysik

als strenge Wissenschaft » 1941 Die Auffassung, die H. Scholz
hier vertritt, deckt sich durchaus nicht mit derjenigen des Wiener
Kreises; man kann sogar sagen, daß sie der Auffassung des Wiener
Kreises in gewisser Hinsicht entgegengesetzt ist. Dies ist um so

schwerwiegender, als H. Scholz wie R. Carnap zu denjenigen
Philosophen gehörte, die für die Logistik oder mathematische Logik
eingetreten sind; auch ist zu sagen, daß H. Scholz auf dem Gebiet der
mathematischen Logik eine führende Stellung einnahm.

Ich weise hier darauf hin, daß das genannte Werk von H. Scholz

von P. Bernays in der Zeitschrift «The Journal of Symbolic Logic»
besprochen worden ist; das spricht dafür, daß es sich hier um eine
Schrift handelt, die thematisch ins Gebiet der Logik fällt. Ich möchte
aber hier noch einen Schritt weitergehen und andeutungsweise
angeben, welchem Teil der Logik die von H. Scholz als Metaphysik
bezeichnete Disziplin angehört. Einen Ansatzpunkt bieten uns hier
die beiden Ausdrücke « identitätstheoretische Aussage» und
«identitätstheoretischer Satz», die zu den Hauptbegriffen der Disziplin, die
wir im Auge haben, gehören. Bedeutsam ist der Umstand, daß zu den

2 Studia Philosophica XXIII 17



elementaren Zeichen, deren man bedarf, wenn identitätstheoretische

Aussagen oder identitätstheoretische Sätze darzustellen sind, das

logische Zeichen der Identität gehört.
Es sei hier erwähnt, daß der erste Teil der PM betitelt ist «Mathematical

Logic» und daß ein Unterabschnitt dieses Teiles betitelt ist

«Identity». In dem Artikel «Mathematische Logik» der von
H. Hermes und H. Scholz verfaßt ist und in der « Enzyklopädie der
mathematischen Wissenschaften» (1952) erschienen ist, ist der vierte
Abschnitt betitelt «Prädikatenkalkül mit Identität» und hier heißt es:

«Der Prädikatenkalkül mit Identität ist eine Erweiterung des

Prädikatenkalküls zu einem Kalkül, der eine Theorie der Identität
enthält.»

Es sei mir erlaubt, hier auch darauf hinzuweisen, daß sich auch
in dem von dem Sprechenden verfaßten Lehrbuch der Logistik ein
Abschnitt findet, der betitelt ist «Theorie der Identität».

Man darf also wohl sagen, daß die Theorie der Identität als ein
Teil der Logik gelten kann.

H. Scholz will zwar nicht die Begriffe «Theorie der Identität» und

«Metaphysik» identifizieren, aber er betrachtet doch eine Disziplin,
die unter den Begriff «Theorie der Identität» fällt, als eine

Metaphysik.

Es scheint mir, daß eine solche Auffassung nicht schlechthin
abzulehnen sei; es wird darüber in der Folge noch zu sprechen sein.

Wir greifen jetzt auf Carnaps Definition der Metaphysik zurück und
bemerken, daß wir sie hier in leicht modifizierter Form übernehmen,
d.h. von uns aus aufstellen wollen, indem wir folgende Festsetzung
treffen: als Metaphysik bezeichnen wir eine Disziplin, deren Thesen

nicht durch Anwendung rationaler Methoden gewonnen werden.
Es ist darum hier die Frage zu erörtern, welche Methoden als

rational gelten sollen. Eine abschließende Bestimmung des Begriffes
«rationale Methode» könnte wohl nur durch eine vollständige
Aufzählung der Methoden, die rational heißen sollen, gegeben werden.
Ich möchte keinen Versuch machen, eine abschließende Bestimmung
dieses Begriffes zu geben und werde mich darauf beschränken,
einzelne Methoden zu nennen, von denen sich wohl sagen läßt, daß sie

als rational gelten dürfen. Die Frage, ob es noch andere Methoden
gibt, die rational zu nennen wären, soll offen bleiben.

Folgende vier Ausdrücke scheinen mir geeignet, rationale Methoden

zu bezeichnen:

18



1. die axiomatische Methode,
2. das Entscheidungsverfahren,
3. die induktive Methode,
4. die historische Methode.
Eine eingehende Erörterung der Bedeutungen dieser vier

Ausdrücke würde hier zu weit führen ; ich beschränke mich auf kurze
Bemerkungen zu einzelnen Punkten.

Das klassische Beispiel der Anwendung der axiomatischen Methode
sind die 13 Bücher der Elemente des Euklid. Es war für die Entwicklung

der Wissenschaften bedeutsam, daß dieses Werk seit der Zeit, in
der es entstanden ist, in der gelehrten Welt allgemein bekannt war
und daß man darin ein Vorbild exakter Wissenschaft gesehen hat.
Es ist eine bekannte Tatsache, daß Spinoza den Versuch machte,
seine Ethik in geometrischer Weise, d.h. nach dem Vorbild der
Elemente des Euklid, zu entwickeln. Man darf darin einen Beweis dafür
sehen, daß Spinoza seine Ethik nicht als eine Metaphysik betrachtet
hat.

Ein uns hier naheliegendes Beispiel des Entscheidungsverfahrens
ist die Anwendung dieser Methode im Gebiet der zweiwertigen
Aussagenlogik. Diese Methode ermöglicht es, hinsichtlich jeder in den
Bereich der genannten Disziplin fallenden Formel nach gegebenen
Vorschriften und in Ausführung endlich vieler Operationen zu
entscheiden, ob die betreffende Formel allgemeingültig ist und darum
als These aufgestellt werden darf.

Die Feststellung, daß die induktive Methode als eine rationale
Methode zu bezeichnen ist, dürfte vielleicht zunächst Bedenken

erregen; ich möchte trotzdem daran festhalten.
Ich verweise an dieser Stelle darauf, daß im 19. Jahrhundert der

Ausdruck «induktive Wissenschaften», im englischen Sprachgebiet
der entsprechende Ausdruck «inductive sciences» verwendet wurde
und daß man beim Gebrauch dieses Ausdruckes wohl vor allem die
Naturwissenschaften im Auge hatte. Es sei hier auch daran erinnert,
daß Ernst Mach an der Universität Wien die Lehrkanzel für
Philosophie der induktiven Wissenschaften innehatte. Daß die
Charakterisierung der Naturwissenschaften als induktive Wissenschaften

ganz unzutreffend sei, scheint mir nicht annehmbar.
Eine kurze Charakteristik der historischen Methode zu geben fällt

mir nicht leicht, da ich mir dessen wohl bewußt bin, daß ich mit der

Anwendung dieser Methode in manchen Gebieten nicht vertraut bin.

19



Ich möchte mich darum hier beschränken auf einen Hinweis auf ein
bestimmtes Gebiet der Historie; ich habe dabei die Geschichte der
Philosophie und insbesondere die Geschichte der Logik im Auge.

Eine Grundlage historischer Feststellungen ist hier die Interpretation

der Texte, die man als die klassischen philosophischen Texte
bezeichnen kann; diese Interpretation selbst aber gründet sich auf
gewisse fundamentale Feststellungen, die im Hinblick auf die Texte
zu machen sind.

Diese Bemerkung sei hier an Hand eines bedeutsamen Beispiels
erläutert. Als Beispiel dient uns eine Stelle, die dem vierten Kapitel
des ersten Buches der ersten Analytik des Aristoteles angehört und in
der Übersetzung von Eugen Rolfes so lautet: wenn A von jedem B

und B von jedem C ausgesagt wird, muß A von jedem G ausgesagt
werden.

Ich schicke die Bemerkung voraus, daß derjenige, welcher an Hand
des Textes des Originals die fundamentalen Feststellungen machen
soll, die Schrift, den Wortschatz und die Syntax der altgriechischen
Sprache kennen muß.

Als fundamental bezeichne ich nun die Feststellung, daß an
bestimmten Stellen des Textes Buchstaben auftreten, denen in der
deutschen Übersetzung die Buchstaben «A», «B» und «C»
entsprechen.

Eine weitergehende Feststellung, die sich auf die vorangehende
stützt, aber nicht ebenso elementar ist wie die vorangehende, ist die

Bemerkung, daß die Buchstaben an den betreffenden Stellen als

Variable aufzufassen sind.
Abschließend sei hier auf eine noch weitergehende Feststellung

verwiesen; die Feststellung, die wir hier im Auge haben, besagt, daß
Aristoteles durch die Benutzung von Variablen der Begründer der
formalen Logik geworden ist. Darauf, daß diese Feststellung von
Sir David Ross gemacht wurde, wird verwiesen in einem Werk des

polnischen Logistikers Jan Lukasiewicz und Lukasiewicz selbst erklärt,
daß die Einführung von Variablen in die Logik eine der größten
Erfindungen des Aristoteles ist.

Die Definition der Metaphysik, die wir aufgestellt haben, ist nun
zu prüfen, indem untersucht wird, ob und inwieweit sie sich bei der

Anwendung auf bestimmte Fälle bewährt.
Der erste Fall, der hier beleuchtet werden soll, ist Nietzsches Lehre

von der ewigen Wiederkunft.

20



Daß Nietzsche in der zweiten Schaffensperiode positivistisch
eingestellt war, ist hier schon angedeutet worden. Es steht das aber nicht
in Widerspruch damit, daß er auch selbst metaphysische Lehren
aufgestellt hat.

R. Carnap deutet in dem Werk «Der logische Aufbau der Welt» an,
daß die intuitive Metaphysik vielleicht dem zwischen Wissenschaft

und Kunst liegenden Gebiet des Mythus angehöre. In der Abhandlung

«Überwindung der Metaphysik» bezeichnet er Nietzsche als

denjenigen Metaphysiker, der vielleicht die stärkste künstlerische

Begabung besaß und bemerkt in diesem Zusammenhang, daß Nietzsche

im « Zarathustra » nicht die irreführende theoretische Form, sondern

offen die Form der Kunst, der Dichtung oder, wie man auch sagen
könnte, des Mythus gewählt habe.

Es findet sich in einer Schrift von Nietzsche, die betitelt ist «Vom
Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben» und die seiner ersten

Schaffensperiode angehört, eine Bemerkung, die erkennen läßt, daß

ihm die Tradition bekannt war, nach der die Lehre von der ewigen
Wiederkunft auf die Philosophie der alten Pythagoreer zurückzuführen
ist. An der betreffenden Stelle heißt es nämlich, es könnte ja das, was
einmal möglich war, sich nur dann zum zweiten Mal als möglich
erweisen, wenn die Pythagoreer Recht hätten zu glauben, daß bei

gleicher Konstellation der himmlischen Körper auch auf Erden das

Gleiche. sich wiederholen müsse.

Diese Stelle ermöglicht es uns, den Ursprung von Nietzsches Lehre
von der ewigen Wiederkunft aufzudecken und damit ihren Charakter
zu bestimmen. Wir berühren aber dabei auch ein Problem, das in den
Gesichtskreis der Geschichte der antiken Philosophie fällt; es ist das

die Frage, welches die astronomischen Lehren der Pythagoreer
gewesen sind. Bei dieser Untersuchung werde ich mich stützen auf
Darlegungen, die sich finden in der Schrift von B. van der Waerden,

die betitelt ist «Die Astronomie der Pythagoreer» (1951).
In der genannten Schrift wird der Versuch gemacht, auf Grund

der Texte platonischer Dialoge, insbesondere der Dialoge «Staat»
und «Timaios», das astronomische Weltbild der Pythagoreer zu
rekonstruieren. Es werden zwölf Sätze dargestellt, welche die wesentlichen

Merkmale dieses Weltbildes zum Ausdruck bringen sollen.
Wesentlich in unserem Zusammenhang sind die zwei folgenden Sätze :

1. Die Umlaufszeiten der Himmelskörper verhalten sich wie ganze
Zahlen.

21



2. Es gibt ein gemeinsames Vielfaches aller Umlaufszeiten, das

große Jahr, nach dessen Ablauf alle Planeten wieder genau an
derselben Stelle stehen.

Der Autor hebt hervor, daß der zweite dieser beiden Sätze eine

logische Folge des ersten ist und betont, daß dieser zweite Satz sicher

pythagoreisch ist.
Dies ist eine rein astronomische Theorie, und es stützt sich diese

Theorie auf einen arithmetischen Satz, der besagt, daß, wenn irgendwelche

natürliche Zahlen gegeben sind, es immer möglich ist, das

kleinste gemeinschaftliche Vielfache dieser Zahlen zu bestimmen.
Unter Beziehung auf diese astronomische Theorie ist es zu erklären,
daß Nietzsche an der angeführten Stelle von gleicher Konstellation
der himmlischen Körper spricht.

Nun scheint es aber, daß schon die Pythagoreer diese Theorie in
solcher Weise verallgemeinerten oder ergänzten, daß eine Lehre
entstand, die durchaus nicht mehr den Charakter einer astronomischen
Theorie hat. Es ist das bezeugt in einem Fragment des Eudemos von

Rhodos, der ein Schüler des Aristoteles und ein hervorragender
Gelehrter war. In diesem Fragment heißt es: wenn man den Pythago-
reern glauben soll, so werde auch ich künftig euch wieder Märchen
erzählen, dieses Stöckchen in der Hand haltend, während ihr ebenso

vor mir sitzen werdet. Mit diesen Worten wird hingewiesen auf eine

Lehre, die inhaltlich mit Nietzsches Lehre von der ewigen Wiederkunft

übereinstimmt.
In einer Schrift, die unter dem Namen Nietzsches geht und

betitelt ist «Ecce homo», wird der Ewige-Wiederkunfts-Gedanke als die

Grundkonzeption des Werkes «Also sprach Zarathustra» bezeichnet.
Es sei in diesem Zusammenhang verwiesen auf eine Publikation von
E. Podach, betitelt « Friedrich Nietzsches Werke des Zusammenbruchs »,
die letztes Jahr erschienen ist und kürzlich von Hans Barth in der NZZ
rezensiert worden ist. Nach den Ergebnissen der Untersuchung, die
in der genannten Publikation dargestellt sind, ist zu sagen, daß der
Text des Werkes «Ecce homo» im 15. Band der Gesamtausgabe als

Ganzes betrachtet nicht als authentisch gelten kann. Doch besteht,
soweit ich zu sehen vermag, kein Grund, die Echtheit der Stelle, die
wir hier im Auge haben, zu bezweifeln.

Es läßt sich feststellen, daß im «Zarathustra» auf die Lehre von
der ewigen Wiederkunft mehrfach nachdrücklich hingewiesen wird;
aber der Zusammenhang dieser Lehre mit der astronomischen Theorie

22



der Pythagoreer, aus der sie hervorgegangen war, ist, soweit ich zu
sehen vermag, nirgends mehr erkennbar.

Nietzsche hat auch den Versuch gemacht, die Lehre von der ewigen
Wiederkunft zu beweisen. Es scheint mir instruktiv, einen solchen Versuch

kurz zu beleuchten. In einem Schriftstück, das betitelt ist «Die
ewige Wiederkunft», findet man einen Beweis, der sich, wenn das

Wesentliche herausgehoben wird, so wiedergeben läßt:
Das Maß der Allkraft ist nichts Unendliches, aber die Zeit, in der

das All seine Kraft übt, ist unendlich; folglich muß die augenblickliche

Entwicklung eine Wiederholung sein.

In dieser Darstellung des Beweises treten Ausdrücke auf, die weder
als Grundbegriffe gelten können noch auf Grundbegriffe
zurückzuführen sind ; zu diesen Ausdrücken gehört der Ausdruck « Maß der
Allkraft».

Wenden wir nun unsere Definition des Begriffes Metaphysik an,
so können wir feststellen, daß zwar die astronomische Theorie der

Pythagoreer nicht metaphysisch war, weil sie auf der Anwendung einer
rationalen Methode beruhte, daß dagegen Nietzsches Lehre von der

ewigen Wiederkunft metaphysisch ist, weil sie nicht als das Ergebnis
der Anwendung einer rationalen Methode gelten kann.

Der zweite Fall, an dem unsere Definition der Metaphysik erprobt
werden soll, ist eine moderne Form der Metaphysik, die vorliegt in
Werken des deutschen Philosophen M. Heidegger und des französischen

Philosophen und Dichters Jean Paul Sartre. Zu den

Hauptbegriffen dieser Disziplin zählen wir die drei Ausdrücke «Sein»,
«nichts» und «das Nichts». Dem deutschen Ausdruck «das Nichts»
entspricht der französische Ausdruck «le néant». Diese drei
Ausdrücke scheinen uns geeignet, die genannte Disziplin zu repräsentieren.

Ich bemerke, daß damit durchaus nicht gesagt sein soll, daß
die Wörter «seiend» und «nichts» nur in metaphysischen Sätzen
auftreten könnten. Im Rahmen einer Theorie der Identität läßt sich eine

Definition aufstellen, die es ermöglicht, Sätze von der Form «x ist
seiend» in legitimer Weise zu deuten. Auch Sätze, in denen das Wort
«nichts» auftritt, können in der Regel in legitimer Weise gedeutet
werden. Beispielsweise läßt sich sagen, der Satz «nichts ist vollkommen»

bedeute: «es gibt kein x, so daß gilt: x ist vollkommen». Eine
solche Deutung ist allerdings nur dann möglich, wenn die Sprache,
deren man sich bedient, über Variable verfügt.

Es wurde schon daraufhingewiesen, daß R. Carnap in der Abhand-

23



lung, welche betitelt ist « Überwindung der Metaphysik durch logische
Analyse der Sprache» in einem eigenen Abschnitt Sätze beleuchtet,
die er als Scheinsätze bezeichnet. Wir stellen nun fest, daß in allen
Sätzen, die in dem betreffenden Abschnitt dargestellt sind und als

Scheinsätze bezeichnet werden, der Ausdruck «das Nichts» auftritt.
Die Ausdrücke «nichts» und «das Nichts» sind keineswegs zu

identifizieren.
Es scheint mir angebracht, hier zur Aufhebung einer Schwierigkeit

aufAusdrücke der scholastischen Logik zurückzugreifen. Dabei werde
ich mich auf ein Textstück stützen, das in dem Werke von I. M.
Bochenski «Formale Logik», durch das uns der Zugang zum
Verständnis der scholastischen Logik wesentlich erleichtert wurde,
dargestellt ist und der Summa totius logicae des Wilhelm von Ockham

entnommen ist.

In dem betreffenden Textstück werden kategorematische und
synkategorematische Termini einander gegenübergestellt. Es wird
festgestellt, daß die kategorematischen Ausdrücke, etwa das Nomen
«Mensch» eine bestimmte Bedeutung haben, daß dies aber nicht
gilt von den synkategorematischen Ausdrücken wie «jeder» und
«kein», die nur in Verbindung mit anderen Ausdrücken Ausdrücke
bilden, die eine Bedeutung haben.

Im Kommentar, der auf dieses Textstück folgt, wird darauf
hingewiesen, daß die Synkategoremata der scholastischen Logik unsere

logischen Konstanten sind.

In Anlehnung an die scholastischen Bestimmungen, aber teilweise
in neuer Fassung des Begriffes «synkategorematisch» wollen wir
festsetzen, daß wir unter kategorematischen Termini Ausdrücke
verstehen, die für sich, d. h. unabhängig vom Satzzusammenhang, etwas

bezeichnen, unter synkategorematischen Termini aber Ausdrücke,
die zwar außerhalb eines Satzzusammenhangs nichts bezeichnen,
dagegen für die Bestimmung der Bedeutung eines Satzes, innerhalb
dessen sie auftreten, wesentlich sind.

Jetzt sagen wir: der Ausdruck «nichts» ist ein synkategorematischer
Ausdruck und der Satz «nichts ist vollkommen», ist syntaktisch
richtig gebildet. Aber der Ausdruck « das Nichts » ist nur eine scheinbare

und keine echte Kennzeichnung, da bei einer echten Kennzeichnung

der auf den bestimmten Artikel folgende Ausdruck ein kate-

gorematischer Ausdruck sein muß; es hat dies seinen Grund darin,
daß ein synkategorematischer Ausdruck an sich nichts bezeichnet.

24



Im Hinblick auf diese Erörterung stellen wir fest, daß derjenige
Teil der betrachteten Disziplin, der sich auf den Begriff «das Nichts»
stützt, nicht als das Ergebnis der Anwendung einer rationalen
Methode gelten kann; denn die Bildung von Sätzen, die nicht
syntaktisch richtig sind, macht die Überprüfung der Sätze dieses Teiles

unmöglich.
Wir möchten aber diese Disziplin noch von einer anderen Seite her

beleuchten. Wir möchten zeigen, daß in dieser Disziplin ein Thema
berührt wird, welches mit der Theorie der Identität in Zusammenhang

steht, wobei zu beachten ist, daß die Theorie der Identität als ein
Teil der Logik zu gelten hat.

Im Vorwort des Werkes von M. Heidegger, das betitelt ist «Sein und
Zeit», heißt es, daß die konkrete Ausarbeitung der Frage nach dem

Sinn von «Sein» die Absicht der folgenden Abhandlung sei.

Im Text der Abhandlung werden Vorurteile, die einer solchen

Untersuchung entgegenstehen sollen, behandelt; unter diesen
Vorurteilen steht ein Satz, der ein Zitat aus dem 3. Buch der aristotelischen

Metaphysik ist und besagt, daß das Sein der allgemeinste
Begriff ist. Daß der Verfasser selbst diesen Satz als These aufstelle, läßt
sich nicht sagen, aber er benutzt ihn doch als Ausgangspunkt seiner

Untersuchung und dieser Umstand dient uns als Ansatzpunkt für
unsere eigene Untersuchung.

Wir wollen diesen Satz konfrontieren mit einem Satz, der als

Axiom aufgestellt wird in der Logik, die betitelt ist «Logica demon-
strativa» und deren Verfasser Giovanni Girolamo Saccheri ist, dessen

Name auch in die Geschichte der nichteuklidischen Geometrie

eingegangen ist. Diese Logik ist Ende des 17. Jahrhunderts verfaßt worden.

Der betreffende Satz ist dargestellt im 4. Kapitel des ersten Teiles
der Logica demonstrativa und hat im Original folgenden Wortlaut:
« Quodlibet est vel non est», in deutscher Übersetzung «jedes beliebige
ist oder ist nicht». Der lateinische Satz besteht aus nur fünf Wörtern,
ist aber ein Satz von großer Präzision und darum geeignet, Licht zu
bringen in die Untersuchung, die hier durchzuführen ist. Wir nennen
ihn im folgenden kurz «das Axiom von Saccheri». Benutzt man eine

Sprache, die über Variable verfügt, so läßt sich das Axiom von
Saccheri auch auf folgende Weise darstellen: «für jedes x gilt: x ist oder x
ist nicht». Weitere Formulierungen dieses Satzes sind «für jedes x
gilt: x ist seiend oder x ist nicht seiend» und «für jedes x gilt: x — x

25



oder x =j= x». Die letzte Formulierung kann als eine Darstellung des

Axioms von Saccheri in der Sprache der Logistik gelten. Wir heben

hervor, daß in der letzten Formulierung das Zeichen der Identität
auftritt und daß dieses Zeichen zum Zeichenschatz oder Vokabular
der Theorie der Identität gehört.

Das Axiom von Saccheri scheint in gewisser Hinsicht paradox.
Man hat den Eindruck, als ob die Klasse der Individuen aufgeteilt
werden soll in die Klasse der Individuen, die sind und die Klasse der

Individuen, die nicht sind, und das scheint widersinnig zu sein, da

man doch nicht annehmen kann, daß es Individuen gebe, die nicht
sind. Man muß nun aber beachten, daß bei der Aufteilung einer Klasse

in zwei Unterklassen nicht vorausgesetzt werden muß, daß zu jeder
der beiden Unterklassen mindestens ein Element gehört. Wir müssen

hier sogar noch einen Schritt weiter gehen und sagen, daß auch nicht
vorausgesetzt werden muß, daß mindestens eine der beiden
Unterklassen mindestens ein Element besitzt. Ich kann mich hier auf eine

Bemerkung berufen, die in dem hier schon genannten Werk von
H. Scholz zu finden ist. Hier heißt es nämlich : eine Welt soll leer oder

nullzahlig heißen dann und nur dann, wenn es kein Individuum gibt,
das ihr angehört. Es wird hier betont, daß in der Annahme, daß es

eine solche Welt gebe, kein Widerspruch liegt. In den Anwendungen
der Logik wird man allerdings in der Regel voraussetzen, daß der
Individuenbereich, auf den man sich bezieht, nicht leer ist; aber in
der allgemeinen Theorie ist das nicht zulässig.

Wenn man sagt, daß von jedem x gilt, daß es ist oder nicht ist oder

mit andern Worten, daß es mit sich selbst identisch ist oder nicht mit
sich selbst identisch ist, so ist damit durchaus nicht gesagt, daß es

Individuen gibt, die nicht sind oder mit andern Worten nicht mit sich
selbst identisch sind. Nimmt man nun den Satz hinzu, daß es

Individuen, die nicht sind, nicht gibt, so folgt aus dem Axiom von
Saccheri, daß der Begriff des Seins der allgemeinste, d. h. der umfassendste

aller Begriffe ist. Damit ist jener Satz, der dem 3. Buch der
Metaphysik des Aristoteles angehört und auf den verwiesen wurde,
bewiesen; es wäre irreführend, wenn man diesen Satz als ein Vorurteil
bezeichnen wollte.

Ich habe den Eindruck, daß der Gedanke, welcher im Axiom von
Saccheri zum Ausdruck kommt, auch den Betrachtungen von Hegel,

Heidegger und Sartre zugrunde liegt. Aber diese Philosophen haben
nicht beachtet, daß man mit der Möglichkeit, daß eine irgendwie

26



bestimmte Klasse leer ist, rechnen muß. Sie betrachten die Klasse
der nicht seienden Individuen als eine Klasse, die Elemente hat
und verstricken sich dadurch in Unklarheiten und innere
Widersprüche.

Es ist hier auch zu untersuchen, wie es zu erklären ist, daß Heinrich

Scholz eine Theorie, die von ihm in exakter Weise entwickelt wird und

sogar als ein Musterbeispiel der Anwendung rationaler Methoden
gelten kann, «Metaphysik als strenge Wissenschaft» genannt hat.

Es kann nicht bezweifelt werden, daß diese Theorie nicht als eine

Metaphysik im Sinne unserer Definition gelten kann. Trotzdem ist zu

sagen, daß sie sich thematisch berührt mit Sätzen metaphysischer
Systeme. Das zeigt sich darin, daß Scholz in der genannten Schrift
nachdrücklich darauf hinweist, daß seine Auffassung in Widerspruch
steht zu derjenigen Hegels.

Es sei hier auch bemerkt, daß, wie unsere Erörterungen zeigten, die

Analyse eines Satzes, auf den zu Anfang der Abhandlung von
M. Heidegger hingewiesen wird, ins Gebiet der Theorie der Identität
führt.

Da nun die Disziplin, welche H. Scholz als Metaphysik bezeichnete,
eine Theorie der Identität ist, so ergibt sich, daß thematisch ein
Zusammenhang besteht zwischen der Metaphysik von H. Scholz und
der Form der Metaphysik, die wir durch drei Stichwörter kennzeichneten.

R. Carnap spricht von Überwindung der Metaphysik, K. Popper

aber betont, daß er seine Aufgabe nicht darin sehe, die Metaphysik
zu überwinden, sondern darin, die empirische Wissenschaft in
zweckmäßiger Weise zu kennzeichnen und die Begriffe «empirische
Wissenschaft» und «Metaphysik» zu definieren. Ich halte dafür, daß

man doch gut tun wird, an der Idee der Überwindung der
Metaphysik festzuhalten. Doch soll die Forderung der Überwindung der

Metaphysik nur erhoben werden für das Gebiet, das etwa durch den
Ausdruck «wissenschaftliche Forschung» abgegrenzt wird.

Man kann sich fragen : warum soll denn die Aufstellung metaphysischer

Sätze im Rahmen wissenschaftlicher Forschung nicht zugelassen
werden? Darauf läßt sich etwa folgendes antworten. Es liegt im
Interesse der Rationalisierung des Betriebes der Wissenschaften, daß

nichts, was wissenschaftliche Einsicht nicht fördert, zugelassen wird ;

nun wird aber durch die Aufstellung metaphysischer Sätze die
wissenschaftliche Einsicht nicht gefördert; also liegt es im Interesse des

27



Betriebes der Wissenschaften, daß die Aufstellung metaphysischer
Sätze nicht zugelassen wird.

Das Prinzip, das hier zur Anwendung kommt, ließe sich auch so

ausdrücken: was zur Erreichung eines bestimmten Zweckes nichts

beiträgt, soll da, wo es sich um die Erreichung dieses Zweckes handelt,
ausgeschaltet werden.

Es sei hier abschließend noch die Frage erörtert, ob eine Erneuerung
der Metaphysik als zeitgemäß gelten könnte.

Es ist hier zunächst auf einige historische Tatsachen hinzuweisen.
In der griechischen Philosophie der vorsokratischen und der

darauffolgenden klassischen Periode werden metaphysische Lehren
vorwiegend in Schriften dargestellt, die einer Literaturform angehören,
welche man eine poetische nennen kann. Poetische Form hat das

Lehrgedicht des Eleaten Parmenides, in dem die eleatische Metaphysik,
die Lehre von der Einheit des Seins, dargestellt ist. Parmenides
benutzt eine poetische Fiktion, indem er berichtet, was eine Göttin
ihn gelehrt haben soll. Von den platonischen Dialogen ist zu sagen,
daß sie durchweg in gewissem Sinne Dichtungen sind; das gilt auch

von dem Dialog Timaeus, in dem die Lehre von der Weltschöpfung
dargestellt ist, die durchaus metaphysischer Art ist. Anderer Art ist
das Werk, welches man die aristotelische Metaphysik nennen kann.
Die Lehren, die hier dargestellt sind, sind zwar nicht durchweg
metaphysisch im Sinne unserer Definition. In der Abhandlung von I. M.
Bochenski, die betitelt ist «Ancient Formal Logic» (1951), wird das

vierte Buch der aristotelischen Metaphysik als ein logisches Werk
bezeichnet. Trotzdem ist zu sagen, daß einzelne Textstücke dieses Werkes

metaphysisch sind; ich zähle dazu die bekannte Unterscheidung
von vier Arten von Ursachen, die der Text des ersten Buches der
Metaphysik bietet. Die Darstellungsweise dieser Teile ist nicht mehr
poetischer Art, sondern rein lehrhaft. Dies gilt auch von demWerk, das ich
einen klassischen Repräsentanten der neueren Metaphysik nennen
möchte, von dem Werke Hegels, das den Titel trägt «Wissenschaft der

Logik» (1812-1816). Schon dieser Titel läßt erkennen, daß hier eine
rein lehrhafte, wissenschaftliche Darstellung geboten werden soll.
Wenn diese Logik Hegels weithin beachtet worden ist und insofern
in gewissem Sinn als ein Erfolg gelten kann, so daß wir heute darin
ein klassisches Werk sehen dürfen, so sind dafür Umstände besonderer
Art verantwortlich zu machen. Es muß hier bemerkt werden, daß die
herrschende Logik der betreffenden Zeit das Ergebnis eines Zerfalles

28



war, der damit einsetzte, daß die scholastische Logik als barbarisch
verworfen und nicht mehr beachtet wurde. Ich verweise in diesem

Zusammenhang auf eine Feststellung, die in dem Werke von /. M.
Bochenski zu finden ist. Es heißt hier: «In dieser Logik, d.h. in der
klassischen Logik und ihren Vorurteilen gebildet, konnten Vertreter
der modernen Philosophie, Spinoza, die britischen Empiristen, Wolff,
Kant, Hegel usw. kein Interesse für formale Logik haben. Im
Vergleich mit den Logikern des 4. Jahrhunderts vor Chr., des 13. und
20. nach Chr. waren sie, was die Logik betrifft, einfach unwissend»

(a.a.O., S. 301). Man kann nun aber sagen, daß sich seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts eine neue Form der Logik entwickelte, die als

Logistik oder mathematische Logik bezeichnet wird und daß sich

damit im Gebiet der Logik eine tiefgehende Wandlung vollzog, die
als eine Bewegung fortschrittlicher Art gelten darf.

Es liegt mir fern, die Frage, ob eine Erneuerung der Metaphysik
zeitgemäß sei, kategorisch entscheiden zu wollen. Ich möchte nur
dies betonen: daraus, daß gewisse Formen der Metaphysik in älteren
Zeiten möglich waren und eine gewisse Daseinsberechtigung hatten,
folgt nicht, daß irgendwelche Formen der Metaphysik auch in unserer
Zeit und unter wesentlich veränderten Bedingungen möglich sind
und Daseinsberechtigung haben.

29


	Metaphysik und Logischer Positivismus

