Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 21 (1961)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Aristote: Ethique a Nicomaque. Nouvelle traduction avec introduction,
notes et index par J. Tricot. Paris, Vrin, 1959, 540 pages.

Poursuivant sa traduction des ceuvres d’Aristote, J. Tricot n’a pas jugé
inutile de s’attaquer a 1’Ethique a Nicomague. 11 reproche a la traduction
récente de J. Voilquin d’étre peu fidele. L’Ethique a Nicomaque n’est pas
selon lui un «ouvrage de morale», c’est-a-dire un recueil de remarques
banales sur la vertu et le bonheur, destiné au grand public. L’Ethique est
un ouvrage technique et séveére qui ressemble pour la forme et la méthode
aux autres travaux ésotériques d’Aristote. Il faut donc traduire I’Ethique a
Nicomaque avec la rigueur qui convient a un ouvrage proprement scientifique.

Pour éclaircir les passages difficiles, le traducteur s’est servi des autres
traités de morale attribués a Aristote. Il considére avec la majorité des
critiques d’aujourd’hui I’Ethique a Eudéme comme authentique, mais il se
sert des Magna moralia avec plus de prudence. Comme pour ses autres
traductions, J. Tricot cite encore dans ses notes les commentateurs grecs
et latins. Parmi ces derniers, il utilise trés souvent les traités de saint Thomas
et de Sylvester Maurus.

L’introduction, dans laquelle le traducteur présente sa méthode et ses
sources, est suivie d’une bibliographie étendue consacrée aux textes de
VEthique a Nicomagque, aux commentaires, aux traductions latines ou en
langues modernes, aux ouvrages généraux sur Aristote, enfin aux travaux
consacrés a la morale aristotélicienne. On trouve a la fin du livre un index
rerum semblable a ceux auxquels J. Tricot nous a habitués. Mais pourquoi
cette volonté d’aider le lecteur ne va-t-elle pas jusqu’a faire figurer dans la
table des matiéres les titres ajoutés a la téte des différents chapitres?

Les notes nombreuses sont destinées a éclairer ’argumentation, a définir
les termes techniques, a2 renvoyer aux passages utiles des autres travaux
d’Aristote ou aux travaux modernes, a présenter les doctrines auxquelles
le philosophe fait simplement allusion. Ces services sont importants et on
en sait gré a M. Tricot qui, depuis sa deuxie¢me traduction de la Métaphysique
en particulier, applique une methode trés poussée et trés stire d’exégéte.
L’information est étendue, les interprétations claires et simples, jamais
aventureuses. Les difficultés sont reconnues et linterpréte sait renoncer
a donner une solution plutét que d’en proposer une qui soit contestable.
Voyez par exemple la note de la page 513, consacrée a I'immortalité du
Nous. 11 s’agit donc finalement, non seulement d’une traduction, mais aussi
d’un commentaire. C’est pourquoi cet ouvrage peut étre utile aussi aux

lecteurs de langue allemande. Fernand Brunner

228



Immanuel Kant: Werke in sechs Bdnden. Herausgegeben von Wilhelm
Weischedel. Band I: Vorkritische Schriften bis 1768; Band III:
Schriften zur Metaphysik und Logik; Band IV: Schriften zur
Ethik und Religionsphilosophie; Band V: Kritik der Urteilskraft
und Schriften zur Naturphilosophie. Insel-Verlag, Wiesbaden 1960,
1958, 1956 und 1957.

Von der sechsbiandigen Kant-Ausgabe Weischedels sind seit dem ersten
Hinweis in unserem Jahrbuch vor vier Jahren (Kritik der reinen Vernunft)
vier weitere Bande erschienen, deren Inhalt den obigen Titelangaben zu
entnehmen ist. Sie zeigen alle dieselbe Gediegenheit und Sorgfalt der Text-
gestaltung. Und da die Binde zudem iiberaus handlich sind, kann man
sich keine bessere Studienausgabe wiinschen als die vorliegende.

H. Kunz

Olof Gigon: Les grands problémes de la philosophie antique. Trad. de
I’allemand par 1’abbé Maurice Lefévre. 1 vol., 342 p. Payot,
Paris 1961.

C’est avec satisfaction qu’on voit paraitre en francais les Grundprobleme
der antiken Philosophie de M.O. Gigon, Professeur a2 1’Université de Berne,
car cet ouvrage est écrit a la fois avec une compétence de philologue et
d’historien qui n’est plus a louer, et, comme on peut le voir dés I’introduction,
avec une claire conscience des limites de I’histoire.

La premiére partie est consacrée a ’apparition historique des problémes
les plus anciens, aux caractéres de la pensée antique, 4 son devenir, 2 ses
effets historiques; on s’arrétera notamment aux chapitres concernant la
forme de I’ceuvre philosophique. La deuxiéme partie réunit un certain nombre
de problémes, ceux qui sont déterminés par des notions fondamentales. La
troisiéme partie traite des problémes de la cosmologie, de la philosophie de
la nature, des doctrines de 1’Ame, de la conscience, de P’action, de la société
notamment.

L’ordre adopté est donc favorable & des recoupements nouveaux pour
beaucoup de lecteurs de langue frangaise; aussi exigeait-il un texte fidélement
traduit. Nul doute qu’il n’éveille une attention sympathique et des réactions
a bien des vues nouvelles. On remarquera particulierement la part d’Aristote
et des philosophies hellénistiques, et en général de tout ce qui touche 2 la
conduite humaine. On appréciera aussi un constant effort pour rendre le
sens et la portée des problémes dans le contexte de leur apparition et de leur
influence, bref pour établir toujours des relations entre ’ceuvre philosophique,
les ceuvres littéraires et les événements historiques.

D. Christoff

229



André-Fean Voelke: Les rapports avec autrur dans la philosophie grecque
d’Aristote a Panétius. Paris, Vrin, 1961, 206 pages. (Thése. Lettres.
Université de Lausanne.)

A lire la préface et la conclusion de cet ouvrage consacré a une question
importante d’histoire de la philosophie morale grecque, on constate qu’A.
Voelke part de la philosophie contemporaine pour y revenir: son étude de
trois doctrines grecques — I’aristotélisme, I’épicurisme et le stoicisme ancien
et moyen, sans compter Théophraste, les cyrénaiques et les cyniques — ne
serait-elle qu’un détour destiné a quitter I’histoire une fois qu’elle a été
passée en revue dans 'une de ses périodes? André Voelke se demande plutét
si le probléme d’autrui, qui a pris dans ’existentialisme 1’aspect d’un «probléme
nouveau», ne se trouve pas déja explicitement posé par les anciens: con-
naissant ce probléme dans la philosophie d’aujourd’hui, I'auteur revient
donc sur le passé pour 'interroger a la lumiére des préoccupations contem-
poraines; telle est sa démarche. Il circonscrit son sujet en insistant sur la
relative indépendance du probléme d’autrui dans les doctrines philosophiques
et c’est pourquoi son esquisse historique introductive ne fait qu’évoquer les
poetes et les philosophes présocratiques, les sophistes et méme Socrate et
Platon: ces philosophes n’ont pas traité pour lui-méme le probléme d’autrui.
I1 vient pleinement au jour avec Aristote et sa théorie célebre de I'amitié.

Ne désignant une inclination ni pour les objets inanimés ni pour la divinité,
ni une puissance cosmique a I’ceuvre dans 'univers, le terme de ¢z chez
Aristote «ne s’applique plus qu’a des rapports entre étres vivants, hommes
ou animaux, capables de payer de retour I’attachement qu’on leur témoigne».
Ainsi avec le Stagirite la réflexion philosophique choisit délibérément comme
Pun de ses thémes le probléme des relations avec autrui. Ayant précisé la
signification, pour Aristote, de la proposition «I’homme est un étre politique
fait pour la vie en commun», et marqué que 1’éthique aristotélicienne
reconnait comme fin le souverain bien qu’est le bonheur, André Voelke
analyse dans de fortes pages la notion d’amitié parfaite: il en décéle 1’essence
dans la vie en intimité avec autrui et fait voir le rapport qu’Aristote établit
entre ’amour de soi et ’amitié: si ’amour de soi réalise au plus haut degré
les caractéres qui définissent ’amitié véritable, ce n’est pas que I'amitié soit
une forme d’égoisme, méme raffinée, car il n’y a pas dépendance, mais
analogie entre 'amour de soi et ’amitié parfaite: I’ami selon Aristote revét
aux yeux de Pindividu une valeur égale 4 celle de la meilleure partie de
lui-méme, savoir son dme raisonnable. Alors 'exposé des conditions de la
réciprocité portée a son achévement montre comment deux amis peuvent
avoir tout en commun et ne faire «qu’une dme». Que I’amitié parfaite
serve de norme pour apprécier les autres relations humaines, voila ce qui
apparait d’abord a propos des amitiés imparfaites fondées sur le plaisir ou
Putilité, y compris les rapports commerciaux, puis dans les relations de
famille, éclairées par ’analogie avec les régimes politiques. L’esclavage
semble étre pour Aristote un cas particulier — et corrompu — des relations
entre pére et enfant, puisque ’esclave est défini comme celui qui, encore
que doué de raison, ne peut se conduire de maniére autonome: condamnant

230



Pesclavage institutionnel établi par la force, le droit de guerre ou la naissance,
Aristote n’admet que celui qui peut exister «en raison d’une infériorité
naturelle» et que I’éducation, cas échéant, pourrait abolir. Ainsi s’impose
a l’attention méthodique d’A. Voelke I’examen des rapports entre ’amitié
et la justice, puis celui du siége et de la nature de ’amitié: pouvant revétir
de multiples formes, I’amitié est tour a tour une passion, une vertu éthique
et, pénétrée d’intelligence, plus qu’une vertu éthique: le couronnement de
toutes les vertus. (Peut-étre etit-il été bon de signaler ici la corrélation, chez
le sage, de ’amitié avec la magnanimité: elle aussi, a sa fagon, couronne la
vertu parfaite dont elle est ’ornement; Aristote, Ethique a Nicomaque, IV, 7,
1124 a 1-4.) L’analyse enfin des passions et des vertus de ’homme en société
permet de les systématiser en un tableau qu’A. Voelke dresse avec pertinence.
Si Pauteur n’a pas dit la présence de la communauté villageoise — observa le
professeur R. Scharer 2 la soutenance —, s’il n’a pas non plus expliqué
suffisamment le role de la finalité dans I’éthique aristotélicienne — ce fut la
une remarque du professeur D. Christoff —, il a fait voir la finesse des analyses
d’Aristote, les assises empiriques et la systématisation rationnelle d’une
philosophie qui «reconnait la réalité de la substance individuelle»; raison
métaphysique pour laquelle sans doute 1’éthique qui en dépend «a pu
réserver une place aussi importante aux relations entre individus». Comme
le dit Heidegger que cite A. Voelke, les analyses d’Aristote fournissent
die erste systematische Hermeneutik der Alltdglichkeit des Miteinanderseins.

Introduisant 1’étude de I’épicurisme par celle des cyrénaiques, ’auteur
met avec perspicacité en évidence, chez Epicure, le théme original de la
peur d’autrui que le philosophe a pour tache de conjurer autant que la peur
des dieux et celle de la mort. L’amitié des lors devient un refuge et le Jardin
d’Epicure s’ouvre aux groupes d’amis: les valeurs d’intimité I’emportent
sans contrepartie sur l’attrait que P’activité politique pourrait exercer.
Quant aux stoiciens, méme s’ils ont des points de contact avec les cyniques,
ils s’en séparent fortement par I’idéal de la communauté humaine universelle
et par un sens profond de I'unité de la vertu: toutes les vertus tendent a
s’interpénétrer pour se fondre dans ’idée de communauté, elle-méme en-
racinée dans la participation au «logos». André Voelke sanctionne, d’une
part, le beau jugement de Montesquieu sur les stoiciens: «Nés pour la
société, ils croyaient tous que leur destin était de travailler pour elle: d’autant
moins a charge que leurs récompenses étaient toutes dans eux-mémes;
qu’'heureux par leur philosophie seule, il semblait que le seul bonheur des
autres pat augmenter le leur.» Mais, d’autre part, leur conception de la
communauté humaine restant formelle, les stoiciens n’ont que peu de liens
avec autrui et §’ils en ont, les rapports imposés par ’action tiennent plutét
de la condescendance: «C’est 14, en définitive, une attitude plus conforme
a un idéal de despotisme éclairé que de fraternité.» Mais, sensible aux données
concrétes de D’existence, le stoicien Panétius humanise la morale de ses
maitres dans le sens d’un savoir-vivre ouvert aux situations de fait: il déve-
loppe ainsi une éthique de «!’honnéte homme» plutdt que du chef.

Sept thémes se trouvent développés en conclusion; mentionnons les deux
derniers: comparant sagesse antique et charité chrétienne, I’auteur, tout en

231



montrant ’attention effective que I’éthique grecque accorde a autrui,
reléve que, par I’exemple du bon Samaritain saisi aux entrailles a la vue
d’un inconnu 4 demi mort sur la route et le secourant, Jésus pose une question
nouvelle: comment agir en prochain? Ainsi, «la révélation chrétienne apporte
une conception du prochain que les Grecs ignoraient». Enfin, A. Voelke
indique que la philosophie moderne doit 2 Hegel et & Kierkegaard un
climat philosophique o1 le probléme de la réalité de I’autre et de la possibilité
d’un dialogue avec lui s’impose si bien qu’il n’est plus permis d’en escamoter
Pexamen, et le volume se termine sur un jugement élogieux de la phéno-
ménologie comme méthode.

Les qualités de ’auteur et celles de la méthode mise en ceuvre (ampleur
et précision de ’information, discipline de ’objectivité, clarté de la démons-
tration appuyée aux textes) font de ce triptyque une contribution importante
a P’histoire de la philosophie morale: livre bien fait, éminemment utile 4 qui
veut connaitre la question des rapports pratiques avec autrui dans la philo-

sophie grecque d’Aristote 2 Panétius. Charlas Caniabin

Jean Rudhardi: Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes cons-
titutifs du culte dans la Gréce classique. Etude préliminaire pour aider
a la compréhension de la piété athénienne au IV® siecle. E. Droz,
Geneve 1958, XII 4 344 pages.

Alors que dans tant de domaines les Grecs sont trés proches de nous, nous
avons beaucoup de peine a sympathiser avec eux dans une émotion reli-
gieuse, car nous n’arrivons pas a préter une existence a leurs dieux. Cette
situation nous conduit généralement a chercher I’explication de leurs
croyances religieuses dans des données étrangéres a ces croyances, mais
plus compréhensibles 4 nos yeux, tels par exemple les facteurs psychologiques
ou sociologiques.

M. Rudhardt se propose au contraire d’appliquer une méthode interne qui
«vise a expliquer les faits religieux en considération de la religion méme»
et «recherche la signification d’une religion historique dans la vie de ceux
qui ’ont pratiquée» (p. 5).

Mais quelles seront les sources qui nous renseigneront le mieux sur le
sens des rites et des croyances des anciens Grecs? — Suivant une suggestion
de M. Victor Martin, M. Rudhardt juge que les témoins les plus strs seront
les orateurs: lorsque ceux-ci cherchent a émouvoir la piété de leurs auditeurs,
ce n’est pas pour le pur plaisir de ’art, mais pour entrainer ’adhésion: c’est
donc qu’ils évoquent des sentiments vivants chez leurs contemporains. Le
choix de cette source permet en méme temps de limiter le champ d’investiga-
tion a la piété athénienne au IV® siécle.

Toutefois I’interprétation rigoureuse des orateurs exige que soient préa-

lablement définis les concepts religieux helléniques. C’est a cette tache
préliminaire qu’est consacré le livre de M. Rudhardt, qui consiste en une

232



analyse lexicologique des termes religieux, fondée en définitive non seule-
ment sur les orateurs, mais aussi sur les poétes et les scoliastes, dans la mesure
ou leur témoignage permet de préciser les associations qu’un terme pouvait
éveiller dans la conscience des Grecs du IV® siécle.

Mais comment identifier dans une civilisation différente de la nétre les
concepts vraiment religieux? Dans le cas présent, la question est d’autant
plus embarrassante que la langue grecque ne posséde aucun équivalent pour
notre mot religion! En conséquence, «nous devons nous attendre 4 ne pas trouver
dans la religion grecque I’équivalent de ce que prétend offrir une religion
moderne, mais nous devons étre préts, en revanche, a reconnaitre pour
religieuses dans le monde hellénique des réalités ou des notions que nous
tiendrions spontanément pour profanes» (p. 12).

Au cours d’une premiére analyse lexicologique, M. Rudhardt montre que
les comportements et les sentiments les plus proches de ce que nous considé-
rons comme religieux s’expriment par le verbe céfetv et ses dérivés, en par-
ticulier eboéfen. Respect, crainte, admiration, amour, telles sont les com-
posantes du sentiment complexe dont découlent I'attitude intérieure et les
conduites désignées par les mots de cette famille. Ainsi se trouve délimité
avec précision le domaine propre de la recherche: on n’étudiera que les
notions et les usages qui mettent en jeu 1’sboéfeia.

Il ne saurait étre question de donner ici une vue compléte des analyses
de M. Rudhardt (un index des termes grecs et un index analytique facilitent
beaucoup la consultation de I’ouvrage) ni, & plus forte raison, de revenir
sur telle ou telle de ses interprétations. Nous nous contenterons d’un apergu
forcément trés sommaire:

Dans la premiére partie du livre, c’est tout d’abord I’étude des différents
termes évoquant I’idée de sacré qui retient Pattention. Alors que iepéc exprime
la présence d’une puissance apparentée aux forces créatrices et a I’activité
divine, et peut donc se traduire approximativement par chargé de puissance,
6o caractérise la conformité a ’ordre religieux selon lequel cette puissance
s’exerce, ordre régissant aussi bien le monde que la société. Quant 2 dyvds,
il désigne une qualité vénérable, qui ne peut se maintenir qu’a un niveau
transcendant et extra-temporel, hors de I’ordre cosmique et social.

Le chapitre suivant précise avec bonheur la nature et la portée des croyances
relatives aux dieux: c’est tout le probléme de I’anthropomorphisme et du
polythéisme que M. Rudhardt aborde, pour conclure que la religion grecque
hésite entre la pluralité et I'unité, entre I’anthropomorphisme et la con-
ception d’un dieu inconnaissable: «Le dieu grec parait ainsi posséder une
unité insaisissable, transcendante a toutes les formes, &4 toutes les notions
par lesquelles on tente de ’atteindre ou de le concevoir. Or non seulement
chaque dieu, constamment au-deld de ses nombreux aspects, ne se laisse
enfermer dans aucune représentation, mais le divin tend en outre a dépasser
la limite des personnalités divines (p. 101).»

Quant 2 la deuxiéme partie, elle est consacrée a I’analyse des actes cultuels,
tels les rites de purification, d’offrande et de consécration, les chants religieux,
les prieres, les serments, les sacrifices. M. Rudhardt montre que le geste

233



rituel ne correspond pas exactement au fait de croyance et a une certaine
autonomie. Cependant les convergences ne manquent pas entre le sens du
rite et celui de la croyance. C’est ainsi par exemple que I’on peut comprendre
les rites sacrificiels a ’aide des notions de tepés et de Gotog, que nous avons
rencontrées dans I’étude des croyances: «Le sacrifice est un ensemble d’opé-
rations par lesquelles ’homme concentre de la puissance dans des objets
qu’il pourra toucher, de maniére a s’en laisser pénétrer; il accroit ainsi son
propre pouvoir et le rite assure le succeés des actions qu’il envisage, dans la
mesure ou celles-ci s’intégrent dans ’ordre religieux... Les gestes initiaux
concentrent la puissance dans le lieu du sacrifice, dans la victime et dans
ses organes vitaux. La priére et la lecture des signes mantiques, complé-
mentaires I'une de l’autre, indiquent si Pintention du sacrifice s’accorde
avec l'ordre religieux. Le maniement et la consommation des chairs con-
sacrées soumettent le sacrificateur a I’emprise de la puissance et lui en assurent
le soutien, dans la mesure de cet accord essentiel (p. 299).»

Une sobre conclusion rassemble les résultats de cette enquéte minutieuse
et en tire quelques enseignements:

L’activité religieuse parait procéder d’un «centre inaccessible a la claire
conscience» (p. 306); elle s’exerce 2 des niveaux divers, dont les manifesta-
tions se correspondent sans dépendre les unes des autres.

Dans les croyances religieuses s’exprime ’intuition de principes auxquels
le monde, les sociétés et les individus sont soumis. De leurs c6tés, les rites
ont pour effet de créer ou de soutenir le rapport des individus avec ces
principes. Le Grec ne médite habituellement pas sur ces principes, il a
méme de la difficulté a les nommer, mais il sent que c’est en fonction d’eux
que se définit sa situation dans le monde et parmi les hommes.

Sile fideéle communique avec la puissance divine grice aux rites, il n’aspire
pas 2 une communion mystique: il cherche plutot sa juste place dans I’ordre
cosmique, social, moral, et s’efforce d’assurer la réussite de ses entreprises
en les accordant a cet ordre; il se sert de la puissance divine afin de mieux
y parvenir. A cet égard la religion grecque est donc utilitaire, mais d’autre
part la soumission du fidele 2 un ordre qu’il ne cherche pas & modifier
dénote un certain désintéressement.

Les images et les noms traditionnels de la divinité ont pour le Grec une
«efficacité cultuelle», mais ne revétent aucune «valeur cognitive»: «il sait
que le divin échappe a Pintelligence humaine et ne se laisse enfermer dans
aucun jugement, dans aucune des notions que ’homme peut concevoir.
Cette conscience qu’il a de ses limites lui commande un grand respect a
I’égard des religions étrangeres (p. 308)».

L’originalité de la méthode mise en ceuvre, la richesse de la documen-
tation, la sympathie avec laquelle M. Rudhardt s’efforce de pénétrer les
manifestations de la piété grecque, qui nous sont au premier abord si étran-
geres, font de ce livre une contribution importante 4 la compréhension de
Pattitude religieuse hellénique. En le lisant, on parvient, sinon a «mimer
intérieurement I’expérience religieuse d’un peuple», assimilation 4 laquelle
tend I’auteur, mais dont il est le premier 4 reconnaitre la difficulté (p. 306),

234



du moins a entrevoir les valeurs fondamentales qui inspirent cette expérience.
Nous espérons que M. Rudhardt poursuivra ses recherches et nous donnera
bientdt I’étude sur la religion grecque au IVe siécle, que le présent ouvrage

se propose de préparer. A. Voelke

Etienne Gilson: Introduction a la philosophie chrétienne, Paris, Vrin, 1960,
228 pages.

Ce livre a le format de poche, sans doute parce qu’il doit étre un vade-
mecum. Il en est digne. L’auteur y présente les theses thomistes qu’il juge
fondamentales, dans 1’éclairage ou elles lui apparaissent aujourd’hui.
Chacun des dix chapitres est consacré a4 une de ces théses. Mais on ne change
pas de sujet en passant d’un chapitre a 'autre, car il s’agit partout de
«vérités qui dépendent d’une certaine notion de I’étre, propre a saint
Thomas». Il s’agit donc des théses relatives a ’existence et a 1’essence de
Dieu et a celles des créatures. Et dans chaque chapitre on retrouve le méme
éclairage qui est certainement pour le lecteur ce qu’il y a de plus nouveau
et de plus suggestif dans ce livre du grand médiéviste. Car c’est a la lumiére
d’une certaine conception des rapports de la foi et de la raison que ’auteur
examine les theéses thomistes qu’il a choisies.

M. Gilson repousse ’opinion selon laquelle la théologie scolastique est
nuisible 4 la vérité chrétienne parce qu’elle substitue la raison a la foi et la
philosophie 4 la révélation, de sorte que ’orgueil du savoir empécherait la
piété d’avoir son effet salvateur. Cette accusation manque de fondement,
selon lui, du moins en ce qui concerne saint Thomas. C’est pourquoi il se
propose de montrer que la théologie de saint Thomas, loin d’exclure la
spiritualité, en est une.

S’il ne s’agissait la que d’une entreprise d’historien, la démonstration
serait déja fort intéressante. Mais le propos de M. Gilson a une portée plus
générale: au sujet de la signification de la pensée de saint Thomas, I'auteur
prend position dans une dispute toujours rallumée qui dépasse le cas parti-
culier du grand docteur. Il s’agit de savoir quel est le réle de la raison en
milieu chrétien. L’intérét de ce probleme nous invite a laisser de c6té ici
Pexposé des théses thomistes présenté par M. Gilson et centré sur la doctrine
de I’étre, pour nous en tenir a la question de la fonction de la raison chrétienne.

M. Gilson n’admet pas que saint Thomas soit philosophe a certains
moments et théologien & d’autres. Il parle des le début de son ouvrage de
la théologie scolastique et il voit d’abord en saint Thomas un théologien.
Les études religieuses au XIII® siecle, explique-t-il, n’étaient pas divisées
en philosophie scolastique et en théologie scolastique. Les études de théologie
n’étaient pas précédées d’un préambule qui ne devait rien a la théologie.
On ne peut dire que saint Thomas soit aristotélicien en philosophie et
chrétien en théologie. Sans doute 'auteur de la Somme théologique a-t-il recours
trés souvent aux bons offices d’Aristote, mais il fait dire a Aristote ce qu’exige
la théologie qui est & ses yeux premiére et derniére.

235



En principe, la révélation suffit et nous enseigne ce dont nous avons
besoin pour notre salut. Mais cela n’empéche pas que nous puissions et
devions chercher pour elle 'accompagnement de certitudes rationnelles,
tant pour préparer I’entendement a la foi que pour lui permettre ensuite
d’en acquérir quelque intelligence sur le plan de la raison humaine. La
théologie fait dire a la raison naturelle le plus de vérités dont elle est capable.
N’en concluons pas que la théologie dans ces conditions se transforme en
philosophie, car il ne s’agit pas de changer la vérité révélée en vérité philo-
sophique. Dans le fides quaerens intellectum, la foi reste ce qu’elle est et I’intellec-
tion aussi. L’intellection demeure au-dessous de la foi et ne prétend pas se
substituer a elle. N’en concluons pas non plus que la philosophie se convertit
en théologie, car le théologien recrute les services d’une raison fidele a sa
méthode. La foi utilise une raison qui reste raison.

Cependant la foi donne a la raison une raison d’étre et lui apporte un
aliment nouveau. Au temps des Grecs, la raison exergait son activité en
devant tout a elle-méme. Mais 4 ’avénement du christianisme, la révélation
a surgi comme lumiére véritable. Le chrétien sait avant de raisonner et,
en un sens, mieux qu’en raisonnant, que Dieu existe, qu’il est simple, etc.
La raison chrétienne n’a pas a inventer la vérité. Elle doit servir la foi en
s’efforgant de rejoindre les vérités de la foi sur son plan 2 elle, qui est celui
de la connaissance simplement humaine. La raison a pour tiche d’exprimer
la vérité chrétienne dans la mesure ou elle le peut. C’est pourquoi, bien que
fidéle toujours a sa méthode, elle n’est plus a 'extérieur de la foi, mais a
Pintérieur, intégrée dans 'univers de la vérité chrétienne.

Nous ne discuterons pas la question de savoir s’il s’agit 1a chez M. Gilson
d’une conception nouvelle de la philosophie. Nous nous bornerons a faire
observer que cette conception ne semble pas différente de celle des augus-
tiniens. «Philosopher dans la foi», c’est bien I’intention d’Augustin, d’An-
selme, des Victorins, de Bonaventure et de Duns Scot. C’est aprés tout,
en effet, 'intention de la plupart des penseurs chrétiens. La philosophie,
dans cette perspective, se confond-elle avec la théologie? Oui, dans la
mesure ol la théologie est intellection de la foi. Non, dans la mesure ou
la raison peut s’appliquer a d’autres objets que ceux de la foi. Mais encore
le fera-t-elle sans oublier ce qu’elle comprend de la foi, de sorte que ’ceuvre
entiére de la raison tend a ne former qu’un seul édifice, couronné par la
révélation.

Rappelons que cet ouvrage n’est pas seulement 1’exposé d’une certaine
conception de la philosophie chrétienne. Il a aussi pour objet de présenter
les principales theéses de cette philosophie et d’abord celles qui sont le plus
élevées et qui se confondent avec la théologie, puisqu’elles concernent
Pexistence et ’essence de Dieu. L’intellectus fidei proposé par M. Gilson est
celui de saint Thomas. C’est & ses yeux celui qui exprime le mieux le contenu
de la foi et méme qui P’exprime parfaitement. «La métaphysique vraie,
dans les limites de la connaissance humaine, est celle qui, posant 1’étre
comme principe premier, trés assuré, inconditionné et infaillible, le congoit
de maniére telle qu’on puisse éclairer par lui, et par lui seul, tous les carac-
teres des étres donnés dans I’expérience, avec 'existence et la nature de

236



leur cause. S’il existe vraiment une telle notion de I’étre, la métaphysique
qui s’en réclame n’est pas simplement plus vraie que les autres, elle est
vraie absolument (p. 91).» C’est l’originalité de cet ouvrage de défendre
les théses thomistes dans le cadre d’une conception augustinienne de la
philosophie chrétienne.

Fernand Brunner

Eduard Winter: Die Registres der Berliner Akademie der Wissenschaften
1746-1766. Dokumente fur das Wirken Leonhard Eulers in Berlin.
Zum 250. Geburtstag. Herausgegeben in Verbindung mit Maria

Winter und eingeleitet von Eduard Winter. Akademie-Verlag,
Berlin 1957.

1957 feierte die mathematisch interessierte Welt den 250. Geburtstag
Leonhard Eulers (1707-1783). Vorab natiirlich Basel, dessen lebendige
Euler-Tradition es sich nicht nehmen lieB3, diesen Gedenktag wiirdig auszu-
gestalten. Euler wirkte aber vornehmlich an den Akademien der Wissen-
schaften in Petersburg und Berlin. Die heutige Deutsche Akademie der
Wissenschaften zu Berlin (DDR), als Rechtsnachfolgerin der ehemaligen
Koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften, und die jetzige Aka-
demie der Wissenschaften der UdSSR, als Rechtsnachfolgerin der Kaiser-
lichen Akademie der Wissenschaften in St. Petersburg, halten beide das
Ansehen ihres ehemaligen Akademie-Mitgliedes Euler in hohen Ehren, obwohl
unterdessen die weltgeschichtlichen Umwilzungen die politischen Grund-
lagen in Petersburg und Berlin von Grund aus umgestaltet haben. In Peters-
burg - hangt, wie wir erfahren, auch heute noch das Bild Eulers neben
dem des groBen russischen Naturforschers Lomonosov im Sitzungssaal des
Prisidenten der Akademie.

Nun nimmt die Berliner Akademie den 250. Geburtstag Eulers zum AnlaB,
gemeinsam mit der Akademie in Petersburg dem groBen Mathematiker aus
Basel erneut ihren Dank fiir sein Wirken auszusprechen. Ausdruck dieses
Dankes ist die vorliegende stattliche und philosophiegeschichtlich wertvolle
Gabe; ihr Verfasser, Prof. Dr. Eduard Winter, pflegt an der heutigen Berliner
Akademie vor allem die Geschichte der deutsch-slavischen Wissenschafts-
beziehungen.

In den 25 Jahren seines Berliner Aufenthaltes hat Euler nicht nur in
seinem Stammgebiet, in der Mathematik, Erstaunliches geleistet, sein leben-
diges Interesse trieb ihn auch in die damals aktuellen Fragen der theoretischen
und praktischen Physik wie auch in die Philosophie hinein. In seinem Ziircher
Vortrag von 1934 «Leonhard Euler und die deutsche Philosophie» zeigt
Andreas Speiser, wie sehr Euler mit den von ihm formulierten und vor-
geschlagenen Preisfragen aktiv in die philosophische Debatte seiner Zeit
eingegriffen, wie stark ihn sein Gegensatz zur Leibniz-Wolffschen Philo-
sophie zu bestimmten philosophischen Uberlegungen und Entscheidungen
genotigt hat. Als Eulers eigentliche confessio philosophica diirfen wir seine

237



«Lettres 2 une princesse d’Allemagne», an eine entfernte Cousine Fried-
richs IT., ansehen. Fiir die Philosophie weniger ertragreich ist dagegen seine
Kampfschrift «Rettung der gottlichen Offenbarung gegen die Einwiirfe der
Freien Geister» (1747). Aus der Titelfassung dieser Kampfschrift wird auch
bereits Eulers philosophische Basis klar erkennbar: Er halt an der biblisch-
christlichen Offenbarungslehre fest; er 1483t die philosophischen Fragen seiner
Zeit an sich herankommen, mit aber deren Wahrheitsgehalt am Wahrheits-
gehalt der Offenbarung; was diesem Offenbarungsgehalt widerspricht, lehnt
er mit Entschiedenheit ab. Wertvoll ist Eulers konstruktiv-realistische Kritik
am Idealismus Berkeleys und Humes; philosophiegeschichtlich interessant
ist der EinfluB Eulers auf den vorkritischen Kant. «Fassen wir also seine
philosophischen Leistungen zusammen, so kénnen wir sagen, daf3 er fiir die
Physik die unumgénglich notwendige philosophische Erklarung verlangt und
angebahnt hat. Ferner hat er mit Hilfe der Berliner Akademie als Fiithrer
in der Philosophie Deutschlands gewirkt, und er hat das Arbeitsfeld der
zukiinftigen philosophischen Forschung, namlich die Erkenntnistheorie, um-
rissen und in einer phdnomenologischen Beschreibung der Wahrnehmung
auch dasjenige Hilfsmittel zum erstenmal angewendet, das bis heute als
das wirksamste gilt.» (Andreas Speiser S. 14.)

Das alles mag es rechtfertigen, daB3 der gro8e Mathematiker Euler in
einem philosophischen Jahrbuch seine verdiente Wiirdigung findet. Doch
nun zuriick zu dem unserer Besprechung vorliegenden Buch! Es bringt also,
wie der Titel ankiindigt, in seinem Hauptteil die «Registres de I’Académie
Royale des Sciences et des Belles-Lettres de Berlin». Diese Registres werden
hier zum ersten Mal, als eine Ehrung Eulers auf das Jubildumsjahr 1957 hin,
verdffentlicht. Was haben wir uns unter diesen Registres vorzustellen? Vor-
wort und Einleitung des Herausgebers geben dariiber zuverlissige und inter-
essante Kunde:

Die besten Jahre seines Schaffens hat Euler von 1741-1766 in der Berliner
Akademie verbracht. Die Durchsicht der im Akademie-Archiv vorhandenen
Euleriana fiihrte zum EntschluB, diese Registres als die wesentliche Infor-
mationsquelle fiir Eulers Berliner Tatigkeit zum ersten Male vollinhaltlich
zu verdffentlichen. Es sind die Protokoll-Ausziige wahrend der 20 Jahre von
1746-1766. Verfasser ist der stindige Akademie-Sekretiar Formey. Aber alles
berechtigt zu der Annahme, da Euler selbst hinter der Abfassung dieser
Registres stand, denn bald nach seiner Riickkehr nach Petersburg horen sie
wieder auf. Durch die Herausgabe dieser Protokoll-Ausziige wird die Tatig-
keit Eulers in Berlin urkundlich bezeugt. Die Protokolle der Petersburger
Akademie (1725 bis Anfang des 19. Jahrhunderts) sind vorher schon in vier
Banden erschienen. Damit ist die gesamte wissenschaftlich-organisatorische
Leistung Eulers, soweit sie iiber diese beiden Akademien ging, dokumenta-
risch erschlossen. In den Mémoires veroffentlichte die Akademie nur die in
ihrem SchoB3 gehaltenen wichtigsten Vortriage; andererseits sind die Proto-
kolle selbst verloren; die Registres, als die sehr knapp gehaltenen Ausziige
aus den verlorenen Protokollen, sind daher als Quelle unentbehrlich. Sie
beweisen, daf3 Euler in den gewaltigen Auseinandersetzungen um die deutsche
Aufklarung eine viel stirkere Rolle spielte, als bisher angenommen wurde.

238



Ein idealer Berichterstatter war Formey nicht. Wahrend der Drangsale des
siebenjahrigen Krieges erlahmte sichtlich sein Eifer. Er war auch oft von den
Sitzungen abwesend. Auch hat er, obwohl in Berlin geboren, die deutsche
Sprache nicht vollkommen beherrscht. Trotz dieser Mangel sind die Registres
als die einzige auch die unersetzliche Quelle fiir die Geschichte der Téatigkeit
Eulers in der Berliner Akademie. Bezeichnend ist schon die Tatsache, da3
beinahe die Halfte aller Registres von Vortriagen und Vorlagen Eulers und
spater auch seines Sohnes sprechen.

Nur durch das zeitliche Zusammentreffen gebunden, ohne alle inneren
Zusammenhinge und Begriindungen — so présentiert sich in diesen Registres
eine verwirrende Fiille von Fakten und Namen. Wir vergleichen sie am besten
mit dem, was der Geologe als «anstehende Facies» anspricht, denn auch hier
haben wir eine scheinbar zusammenhanglose Fiille von Einzelheiten. Dem
geschulten Auge des Geologen aber wird diese Facies transparent; er sieht
im Geiste die vorausgegangenen Prozesse und Schichtungen, er stellt die hinter
der Facies liegenden Zusammenhinge fest; er kann die Einzelheiten zum
Sprechen zwingen und zeigen, wie alles gekommen ist und wie es zu dieser
Facies kommen muflte. So steht auch unser Leser zunichst etwas ratlos vor
der Fiille von Einzelheiten in der Facies dieser Registres und wartet auf
den Fachmann, hier auf den Kenner der Wissenschaftsgeschichte, damit er
mit seinem Zauberstab diese Facies transparent und verstindlich mache.
Diese Aufgabe besorgt der Herausgeber, Prof. Winter, in vorbildlicher Weise.
In seiner ausfiihrlichen «Einleitung» bringt er die trockene Materie zum
fliissigen Sprechen; und nun leuchtet, wie in einem Diorama, hinter den
unscheinbaren Protokollausziigen Bild nach Bild auf und nimmt uns mit
seinem Leben, mit seinen Farben gefangen.

Im weiteren historischen Hintergrund also das Berlin und PreuBlen Fried-
richs II.; die unerhdrten Anstrengungen und Leistungen im siebenjihrigen
Krieg; die vorubergehende Besetzung und Brandschatzung Berlins durch die
Russen; nach dem AbschluB3 der Kriegshandlungen des Konigs kulturpoli-
tisches Planen; vor allem die Heriibernahme der franzosischen Aufklarung
in ihren konsequentesten und radikalsten Vertretern. Vor diesem weiteren
historischen Hintergrund die Neu-Begriindung, das Leben und die Arbeit
der bereits 1700 durch Leibniz begriindeten Akademie; hinter den objektiv
feststellbaren und bedeutenden wissenschaftlichen Leistungen die ergreifenden,
oft erschiitternden Menschlichkeiten der Akademie-Mitglieder, die eben nicht
nur Gelehrte, sondern vor allem auch Menschen sind; die Akademie zuerst
unter der Leitung von Maupertuis und nachher unter der unmittelbaren
Leitung durch den absolut regierenden Monarchen selbst ; die Auswirkung der
immer absolut gemeinten koniglichen Anordnungen in der Akademie, z.B.
im Protokoll-Auszug vom 10. Januar 1765: «...a quoi il a été sur le champ
trés humblement acquiescé»; die Rolle der franzosischen und der schweize-
rischen Aufklirer in der Akademie.

Und nun im Horizont und Rahmen dieser Akademie die erstaunliche und
ununterbrochene wissenschaftliche Leistung Eulers als des Chefs der mathe-
matischen Abteilung; sein Verhiltnis zu Friedrich II.: Der Kénig wuBte
Euler als mathematische und technische Kapazitit (Segelschiffbau, Artillerie

239



u. a.) wohl zu schitzen, vermiflte aber an ihm die Gabe des geistvollen Plau-
derers in franzdsischer Sprache; die Distanz erweitert sich im Laufe der Jahre
zur gegenseitigen inneren Entfremdung; Eulers Verhiltnis zu den zeitge-
nossischen Gelehrten aus Frankreich, aus RuBland und aus der Schweiz;
sein Briefwechsel mit der ihm innig befreundeten Mathematikerfamilie Ber-
noulli in Basel und mit seinen fritheren Freunden in Petersburg; die schwere
Enttauschung Eulers dariiber, daf3 der Koénig nach Maupertuis ihm nicht
die Leitung der Akademie anvertrauen will; die allmahliche innere und
auBere Losung von Berlin und die Riickkehr nach Petersburg. Trotz allem —
die 25 Jahre seines besten Schaffens gehérten der Koniglich PreuBischen
Akademie in Berlin.

Die Vorziige des Buches liegen auf der Hand: Das lebendige Interesse des
Herausgebers an den von ihm dargestellten Menschen und Leistungen; die
unbestechliche Objektivitit seines Urteils; die Akribie seiner Dokumentation
in der Verwertung der Euleriana in Basel sowie in den Akademie-Archiven
von Berlin und Petersburg; die sachliche Zuverlissigkeit in den 60 Seiten
umfassenden Anmerkungen; die fliissige, immer sehr klare und ruhige Text-
gestaltung; die geschmackvolle Ausstattung des Buches durch den Verlag.
Alles in allem eine wertvolle Gabe zum Jubilaum Eulers, fiir die auler der
Mathematik auch die Philosophiegeschichte zu danken begriindeten Anlaf3
hat.

An jene nicht nur wissenschaftlich, sondern auch. philosophisch so bedeut-
same Epoche der Koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften in
Berlin, aus der weder Euler noch auch der Konig oder Maupertuis wegzu-
denken sind, erinnern in Basel als stille Zeugen, abgesehen von der Euler-
strae und von der gut gepflegten Eulertradition (Otto Spiess, Andreas
Speiser u. a.) die schone Gedenktafel am «Klosterli» in Riehen, wo Euler
seine Jugendjahre zugebracht hat, das eigenartig ansprechende Bildnis Eulers
im Kunstmuseum von Emanuel Handmann und das Grab des auch von
Euler verehrten Akademie-Prisidenten Maupertuis in der Dorfkirche in
Oberdornach bei Basel. Ernst Haenfler

Richard Kroner: Von Kant bis Hegel. 2. Auflage. Zwei Biande in einem
Band. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1961.

Es ist ein nicht hoch genug zu schitzendes Verdienst des Verlages, daB3 er
dieses in seiner Art bereits klassisch gewordene, in die Geschichte der
Philosophiehistorie eingegangene Werk wieder (jetzt in einem Band) heraus-
gebracht hat. DaB sein Verfasser nach vierzig Jahren — so viel sind seit der
ersten Auflage verstrichen — den Text unverandert lie3, kann man begreifen.
Kroner versteht den deutschen Idealismus als eine gleichsam in einem
eigenen Raum sich entfaltende «Denkbewegung», die sich aus den von
Kant gestellten, aber ungelost gelassenen Problemen folgerichtig ergab.
«Da die Systeme im Kampfe der Griinde und Gegengriinde entstehen und
sich mit den Waffen nicht der rhetorischen Uberredung, sondern der be-

240



weisenden Vernunft durchzusetzen suchen, so muf3 es moglich und erlaubt
sein, alle sonstigen Faktoren, die auf die Entwicklung eingewirkt haben, wie
die Charaktere und Temperamente der Denker, ihre rein personlichen
Stimmungen und Erfahrungen ebenso wie alle in derselben Zeit auftretenden
Kulturerscheinungen nur insofern zu berticksichtigen, als sie sich in Motive
des Denkens selbst, in Beweisgriinde umgewandelt haben.» Die zentrale
Leistung dieser einzigartigen Epoche des spekulativen Denkens sieht Kroner
letztlich als theologisches Anliegen: «Wihrend das gesamte christliche
Denken des Mittelalters dem iibermiachtigen Anprall der griechischen
Begriffe gegeniiber es nicht vermochte, das wahre Wesen, die eigene Tiefe
des christlichen Glaubens innerhalb der philosophischen Weltanschauung
zur vollen Geltung zu bringen, ist durch Kant und den deutschen Idealismus
diese weltgeschichtliche Aufgabe gelost worden. Hier zuerst wird dem
Idealismus der (3¢t und eidn der ihn tuberragende Idealismus des Ich
entgegengesetzt. Hier zuerst gelingt es, Gott statt als objektive Idee, als
reine Form, als erste Ursache und Substanz vielmehr aus der Tiefe des
sittlich-religiosen Lebens heraus zu begreifen. Zwar wird der griechische
Idealismus mit dem Idealismus des Ich verschmolzen, aber so, daB dabei
das Ich den Vorrang behzlt.» Dem entspricht Kroners eigene Uberzeugung,
die man als Bekenntnis achten muf3, aber nicht teilen kann. In immer
erneutem Ringen mit der metaphysischen Grundfrage und ihrer von Hegel
gegebenen Antwort ist ihm, sagt Kroner, zunehmend deutlicher geworden,
«daB3 die ekstatisch-prophetische Inspiration, in diesem &uBersten Felde
der ,Erfahrung*, der philosophisch-spekulativen Vernunft iiberlegen ist, und
daB die Vernunft niemals fahig sein wird, die Offenbarung ,einzuholen®.
Hegel hatte unstreitig recht, wenn er die Welt des ,erscheinenden Geistes®
als durch und durch dialektisch ansah, aber er hatte unrecht, wenn er
diese Dialektik in die gottliche Wesenheit hineinverlegte und sie als Wider-
spruch in der gottlichen Weisheit begriff. Gott heilt die tragische Gebrochen-
heit unserer menschlichen Situation, aber nicht dadurch, daBl wir die in
der gottlichen Natur gelegenen Widerspriiche durch logische Methodik zu
einer harmonischen, allumfassenden Synthesis emporheben. Dies ist schon
deshalb unmoéglich, weil dieser héchste Punkt nur durch das Zusammen-
wirken von Einsicht, Empfindung und Tat erreicht werden kann, insofern
er durch den Menschen iiberhaupt erreicht wird.» I Ks

Jean Frangois Suter: Philosophie et histoire chez Wilhelm Dilthey, Essai sur
le probléme de I’ historicisme. Verlag fur Recht und Gesellschaft, Basel
1960. Suppl. VIII des Studia Philosophica.

Peu de sujets pouvaient, mieux que celui du livre de M. Suter, donner
un intérét caractéristique au premier supplementum de langue francaise que
publient les Studia philosophica. Dilthey, en effet, est de ces auteurs dont
chacun parle ou a parlé par allusion ou information, si grande a été son
influence en Allemagne, surtout entre les deux guerres. Mais la médiocrité

16 241



de la plupart des traductions et la rareté des exposés que nous possédons
en francais en fait presque un inconnu. De ces exposés, le trés remarquable
article de M. M. Guéroult se trouve dans la Revista brasileira de filosofia (Sao
Paolo 1952) et le chapitre vigoureux de M. Raymond Aron remonte a sa
thése complémentaire, Essai sur les théories de histoire dans I’ Allemagne contem-
poraine (1938); avec un bref exposé de Groethuysen qui date de 1912, dans
La Philosophie allemande au XIX® s., c’est a peu pres tout ’essentiel.

Au courage d’aborder ainsi une pensée aussi diverse d’historien psycho-
logue, d’historien du vivant concret, M. Suter a joint celui d’envisager son
auteur par un cdté dont, somme toute, on ne mesure pas exactement I’impor-
tance: ’histoire proprement dite, et de montrer la place qu’il occupe parmi
d’autres tendances de I’historiographie en Allemagne. Entreprise difficile
parce que ces tendances sont définies plutét par leur objet ou leur but,
voire par les convictions des historiens, tandis que ce qui est a retenir dans
Phistoriographie culturelle de Dilthey parait défini davantage par la méthode.
Et parce que cette méthode s’est illustrée avec tant de nouveauté dans
I’analyse de I’ceuvre littéraire que les efforts de Dilthey pour en constituer
aprés coup la théorie ne rendent méme pas un compte satisfaisant de la
richesse qu’elle faisait découvrir — et cela malgré les lumiéres que Dilthey
aurait regues de la lecture du premier Husserl.

On voit donc les difficultés de ’entreprise et les mérites de 'auteur qui
a réussi a donner une idée fort complete de Dilthey en procédant par la
biographie intellectuelle et par I’exposé doctrinal. Son ouvrage, qui fait état
de connaissances étendues, devra sans doute longtemps étre consulté par
ceux qui désirent aborder I’ccuvre de Dilthey a partir du frangais. Ils y
trouveront, outre les mises en place et les comparaisons que nous mentionnons,
des exposés de la critique de la raison historique et de la théorie de la con-
naissance historique fondée sur I’anthropologie et ’herméneutique, et enfin
le probléme de I’historicisme et de ’historiographie, objet d’une discussion.
Sans doute, s’il y a un vrai probléme dans ’ccuvre de Dilthey, est-ce celui
du rapport de I’herméneutique et de ’expression, et le reste des considérations
de Dilthey pourrait paraitre assez superficiel, et surtout négatif, s’opposant
au hégélianisme, au positivisme, 2 Windelband, tout en leur restant souvent
inférieur quant aux vues générales, hésitant autour du kantisme, avec souvent
des présupposés bien malaisés a reconstituer; on voit encore que la théorie
phénoménologique des derniéres années exigerait des explications que nous
n’aurons peut-étre jamais, et qu’elle se concilie bien mal avec la théorie des
Weltanschauungen que Dilthey a esquissée. Enfin, on peut se demander si
le pluralisme et le particularisme fermé dont s’accompagne dans cette
ccuvre un réel effort de connaissance du concret historique sont essentiels a
I’ceuvre de Dilthey, ainsi que parait le penser M. Suter, ou s’ils sont en
somme «accidentels» et le fait des circonstances, et aussi d’une exploitation
aveugle par la postérité.

Quoi qu’il en soit, M. Suter a réussi, souvent avec bonheur, a situer
Dilthey; il I’a fait aussi par des comparaisons, dans un chapitre final, com-
paraisons qui ouvrent un champ nouveau a la discussion. Enfin, sa pensée
généreuse guide constamment le lecteur vers des conclusions plus largement

242



ouvertes: «L’universel existe et il se réalise lentement dans ’histoire; c’est
lui qui est 2 la source de toutes les revendications de justice et de liberté
des hommes . . . A la différence des civilisations du passé, les nations modernes
ne vivent plus dans un état d’isolement et de cloisonnement.»

D. Christoff

Candide Moix: La pensée d’ Emmanuel Mounter. 1 vol., 348 p. Editions
du Seuil, Paris 1960.

Les amis fidéles autant que divers qu’Emmanuel Mounier comptait en
Suisse liront avec intérét, mais aussi avec émotion, cette biographie intellec-
tuelle et cet exposé philosophique écrits avec ferveur par un étudiant de
Fribourg pour sa these de doctorat. L’exposé, tant de la vie que de la doc-
trine, est fidele; et il est émouvant de retrouver chez un homme qui n’a
pas connu Mounier un tel sentiment de sa présence. Il est vrai que de
nombreux témoignages d’amis viennent entourer les citations trés riches de
Mounier, et ’on y trouve quelque chose de son rayonnement. Quant a la
doctrine, si I’on peut dire, quant a cette «pensée en marche», qui est «pers-
pective, méthode, exigence», comme Mounier le disait dés le début, elle est
bien développée dans les chap. II 4 IV qui résument les thémes du person-
nalisme de 1932-1937. La aussi, 'auteur a da choisir dans une ample matiére.
Les quatre chapitres suivants apportent des mises au point — que lirréver-
sibilité historique et aussi, sans doute, la somme d’incompréhension contre
laquelle il a fallu défendre le personnalisme, rendent inégales — sur les rapports
du personnalisme et de mouvements ou doctrines contemporains: existentia-
lisme, fascisme, marxisme. De 1932 a la mort de Mounier, 18 ans seulement
se sont écoulés, et le présent ouvrage apporte — involontairement, semble-t-il
parfois — une illustration de ces extrémes changements, tout en soulignant
avec raison et avec succes les constantes personnelles de Mounier, homme de
fidélité. C’est pourquoi le chapitre «problémes du christianisme» paraitra
sans doute central au lecteur. D. Christoff

Paul Ferdinand Linke: Niedergangserscheinungen in der Philosophie der Gegen-
wart. Wege zu ihrer Uberwindung. Ernst Reinhardt Verlag, Miin-
chen [Basel 1961.

Als «Niedergangserscheinungen» in der gegenwartigen Philosophie taxiert
Linke den geschwichten Willen zur Losung der Probleme (diese werden mit
Vorliebe lediglich «behandelt») und die mangelhafte, wenn nicht gar iiber-
haupt verleugnete oder verachtete Wissenschaftlichkeit der philosophischen
Erorterungen. Das wesentliche Kriterium der wissenschaftlichen und damit
zugleich der philosophischen Erkenntnis sieht er in der interindividuellen
Nachpriifbarkeit, ohne freilich ein Beispiel ihrer faktischen Durchfithrung

243



zu geben. Er wiirdigt die Verdienste des Neopositivismus um die « Hebung
des wissenschaftlichen Niveaus der Philosophie — auf Kosten dieser selbst».
Ferner berichtigt er die iibliche Meinung, wonach Husserl der erste und eigent-
liche Uberwinder des Psychologismus gewesen sein soll, dahin, daB dieser
Ruhm Frege zukomme, der iiberdies die Intentionalitit unabhingig von
Brentano entdeckt habe, spiter allerdings einem folgenschweren Selbstmil3-
verstindnis erlegen sei. Bemerkungen zum Thema Rationalismus-Irratio-
nalismus, zu Dilthey, Scheler u. a. beschlieBen den ersten «vorbereitenden»
Teil des — uibrigens vom verstorbenen Verfasser nicht mehr vollendeten —
Buches. Den Weg zur Uberwindung des philosophischen Niedergangs — das
Anliegen des zweiten «aufbauenden» Teiles — sieht er in einer Analyse zumal
der philosophisch fundamentalen «sokratischen», fiir die Lebensfithrung re-
levanten Begriffe (Gerechtigkeit, Frommigkeit, Tapferkeit, Weisheit usw.),
die eine «phanomenale Psychologie» als deskriptive Grundwissenschaft zu
leisten hatte. Die von Linke vordemonstrierte Probe — im wesentlichen eine
Polemik gegen den Bildcharakter der intentionalen Vorstellungen — iiber-

zeugt uns freilich nicht von der Fruchtbarkeit des Unternehmens.
H. Kunz

Karl Jaspers: Wahrheit und Wissenschaft | Adolf Portmann: Naturforschung
und Humanismus. Akademische Reden, gehalten bei der Fiinfhun-
derjahrfeier der Universitat Basel am 30. Juni 1960 in der Basler
KongreBhalle. Basler Universititsreden 42. und 43. Heft. Verlag
Helbing & Lichtenhahn, Basel 1960.

Was die beiden Prominenzen bel diesem einmaligen und hochfeierlichen
Anlaf3 aussprachen, war das Konzentrat ihrer Lebensarbeit und Lehre. Der
Gehalt der beiden Lehren darf fiir die Leser unseres Jahrbuches wohl als
bekannt vorausgesetzt werden. Ein Wort aber zum reinen Formale eben
dieser starken Verdichtung sei hier gestattet:

Beide Redner durften damit rechnen, trotz schirfster Konzentration von
dem Auditorium, das sie damals in der Basler KongreBhalle vor sich hatten,
verstanden zu werden. Aber auch fiir dieses ausgewzhlte Auditorium gilt
die Feststellung, daB3 nur eine vorausgehende griindliche Kenntnis der Philo-
sophie von Karl Jaspers wie auch der Lebensarbeit von Adolf Portmann die
Moglichkeit schuf, Tragweite und Gewicht der hier verwendeten Termini
zu ermessen, zugleich auch die weiten Perspektiven und gehaltvollen Hinter-
griinde, die sich hinter den sehr konzisen Formulierungen auftun, zu erschauen
und voll zu wiirdigen. Trotz Drang und Druck der Konzentration retteten
sich beide Redner — das sei mit Dank und Anerkennung festgehalten — neben
der Darlegung gefestigter Positionen und Uberzeugungen hinreichend Raum,
um mit allem Nachdruck auf die Problematik dieser und jener Frage hinzu-
weisen. So Jaspers mit seinen von schwerer Sorge getragenen Worten: «Sie
(sc. die Universitit) ist bis zum Zerreien von Spannungen erfiillt: zwischen
Theologie und Philosophie, zwischen Philosophie und Wissenschaften,

244



zwischen Naturwissenschaften und Geschichtswissenschaften, zwischen Wis-
senschaften und Praxis». So Portmann mit seiner an die Universitat gerich-
teten Bitte, nicht nur die sekundire und neu-wissenschaftliche, sondern auch
die primar-naive menschliche Vorstellungswelt zu respektieren und zu pflegen:
«Ihr (sc. der Universitit) ist doch auch die Sorge um jene ganz andere, das
Erdenleben griindende Weltbeziehung anvertraut, die unserem Dasein Ge-
borgenheit gibt und eine Heimat». Portmann stellt also die heutige Universi-
tat vor die sehr ernste Frage, ob sie neben der Wahrheitskonzeption gegen-
wartiger Wissenschaft und Philosophie auch noch die vorwissenschaftliche,
der heutigen wissenschaftlich begriindeten Wahrheit weithin widersprechende
primire Weltsicht mit dem ihr eigenen Wahrheitsanspruch pflegen und auch
vertreten soll.

Erfrischend, ermutigend wirkt Jaspers’ prachtiges Bekenntnis zur Pflege der
Wabhrheit und der Vernunft in Philosophie und Universitit: « Wir wollen
lieber die harteste Wahrheit ertragen als sie verschleiern, lieber der Wahrheit
uns aussetzen und leiden als im Wahne dahinleben. — ...so geniigt es zu
glauben, daf3 jedenfalls auch die Vernunft in der Welt sein und machtig
werden konne und daf3 wir fiir sie leben sollen. Aufgabe der Universitat ist
es, dieser Vernunft durch Wissenschaft, in der Reinheit ihrer kommunikativen
Kampfe, die groBte Helligkeit zu verschaffen.»

So enthalten die beiden Basler Festreden neben ihren Hinweisen auf fest-
gelegte Einsichten und Tatsachen auch stéarkste, in die Zukunft weisende An-
triebe, sich mit dieser und jener Perspektive eingehender noch zu beschiftigen,
sich mit diesem und jenem offenen Bekenntnis griindlicher noch auseinander-

zusetzen. Ernst Haenfler

Charles Werner: L’dme et la liberté; suivi de: Essai d’une nouvelle Monado-
logie. 1 vol., 175 p. Payot, Paris 1960.

L’dme et la liberté, joint au Probléme du mal (Payot, Paris 1944), nous livre
Iessentiel de la pensée systématique de M. Charles Werner, et ces deux
ouvrages font pendant aux deux ouvrages d’histoire de la philosophie:
La philosophie grecque et La philosophie moderne. De la fagon la plus classique
et du point de vue le plus élevé, M. Werner a écrit ici un livre qui résume
tout son enseignement.

La thése — exposée dans I'Introduction — pourrait en étre: il existe une
psychologie métaphysique, et non pas seulement une psychologie expéri-
mentale, et la psychologie doit ouvrir la voie 4 la réflexion métaphysique.
C’est pour avoir congu un dualisme trop rigide de I’Ame et du corps que la
pensée moderne a donné lieu, lors de ’apparition de la psychologie expéri-
mentale, aux interprétations insuffisantes qui accompagnent les travaux
méme les plus utiles de cette science: «Seule la métaphysique, dont la
mission est de pénétrer a I’intérieur des choses pour saisir le principe caché
qui les fait agir et exister, peut saisir ’esprit dans son activité créatrice et
dans sa liberté.» Le modele d’une telle psychologie métaphysique a été

245



donné par Aristote, et souvent au cours de I’histoire M. Werner retrouve
la conception fonctionnelle de ’ame, le classement hiérarchique, le principe
de finalité, et surtout I'idée de 'unité du composé dme—corps, dont ’ame
est la forme. Il estime qu’apres saint Thomas, des maitres de la psychologie
expérimentale tels qu’Alfred Binet — par occasion, peut-étre? — et des psycho-
biologistes comme M. Raymond Ruyer, parmi les contemporains, ont
retrouvé cette idée fondamentale.

Or, les découvertes de la biologie surtout, de la psychologie des tendances
et de la psychanalyse interprétées ici intégrent a la doctrine d’Aristote toute
la richesse de leur contenu et, réciproquement, ce qu’elles apportent de
définitif s’entend grice a la métaphysique.

Ainsi renouvelée, la théorie de I’Ame comme forme du corps n’est entiére-
ment intelligible que par une métaphysique dont voici les grandes lignes:
I’Ame n’exerce sa fonction de nutrition, de sensation, d’assimilation, elle
n’agit et elle ne connait que parce qu’elle est en harmonie avec le monde
et parce qu’elle participe au divin. Dans son intériorité se trouve déja
Pessence de ce qu’elle pergoit (p. 41, 49, 109). L’Ame doit retrouver son
intériorité, sa liberté en comprenant ses fonctions et son évolution, le sens
de son devenir dans le devenir du monde. C’est en se détachant du désir
qui P’anime qu’elle conquiert sa vraie conscience, devient connaissance
désintéressée, fait sienne sa liberté et accomplit celle-ci en répondant au
devoir, dépassant méme le devoir dans I’amour.

Constamment, M. Werner souligne la continuité et la finalité de 1’évo-
lution et affirme la primauté de Desprit, la substantialité de I’Ame. On
comprendrait mal ces affirmations aprés tant d’efforts apparemment con-
traires de la pensée humaine si ’on ne s’engageait plus loin dans la méta-
physique qui les soutient: I’ame, en effet, participe au divin et le désir,
Pintelligence, la volonté que ’on trouve en elle répondent & des aspects de
la divinité, dans sa Trinité: puissance, intelligence, amour. Or si, trop
évidemment, le monde et la connaissance ne nous donnent pas le spectacle
de l’'unité, de la continuité et de I’harmonie, c’est que, au fond de la puissance
créatrice, le fond obscur de ’essence divine est le désir. Uni, en Dieu, a
Pintelligence et a I’amour, le désir s’en trouve séparé dans le monde, et sa
force tumultueuse devient alors, dans le désordre, principe du «mal méta-
physique» — et aussi bien du «mal physique» (cf. Le Probléme du Mal).
Quant au «mal moral», il provient de ce que la liberté, qui est le sens
méme du développement de la vie jusqu’a I’homme, peut faire que ’homme
se sépare de Dieu, ne ressente plus son harmonie avec le monde. Alors, la
liberté se tourne contre Dieu, contre ’amour et, se sentant étrangére dans
le monde, elle s’y conduit comme telle.

Dans ce livre pensé avec tant de sérénité et avec une expérience si entiére
du monde et de la vie, on ne sait s’il faut plus admirer I’art de résumer les
doctrines examinées et ramenées A leur plus stable vérité, ou la décision
souveraine qui les juge incomplétes tour a tour, pour la plupart, ou I’équi-
libre moral, ou surtout l’ordre de la composition qui n’est pas un ordre
littéraire, ou seulement un ordre des raisons, mais bien un ordre de vie.

Au reste, pour étre exprimée avec sérénité et inspirée de I’harmonie,

246



la pensée de M. Charles Werner n’est nullement un éclectisme; et elle ne
s’accommode pas de tout. L’idéalisme immatérialiste, le kantisme, la ré-
flexion purement rationnelle, tout ce qui, dans I’abus injuste d’une juste
rigueur deviendrait doctrine exclusive reste comme en dehors de son chemin,
une fois la discussion accomplie, et recueillie la vérité qui s’y trouve renfermée.
Mais, pour rester classique et fidé¢le aux grandes orientations de la méta-
physique, cette pensée se devait d’étre précisément accueillante a I’égard
des découvertes concretes de la science, et 'un des plus grands efforts dont
on lui sera reconnaissant c’est notamment 1’essai de repenser la psychanalyse.
Nous ne pouvons ici entrer dans toutes les parties de 1’ouvrage, mais nous
en soulignerons encore la clarté didactique, toute due a I’ordre métaphysique
qui apparait identique au dépouillement d’une longue expérience humaine.
A la suite de ce livre, on trouvera la Nouvelle Monadologie de M. Werner,
Pexposé le plus condensé de sa pensée inspirée, comme celle de Leibniz,
par les principes de ’harmonie, de la continuité, de la convenance et de la
perfection. Signalons au moins que, selon M. Werner, il est faux de soutenir
que «la monade n’a pas de fenétres»; cette thése renouvelle donc la dis-
cussion sur le rapport de I'intériorité et de I’extériorité, et, me semble-t-il,
sur la dialectique de la limite, du fini et de 'infini. Mais la Nouvelle Mona-
dologie, si elle renferme certaines mises au point, n’est nullement un ouvrage
de discussion; ses cinquante paragraphes nous offrent bien plutét, chacun,
I’objet d’une longue méditation. D. Christoff

Foseph Moreau: L’horizon des esprits. Essai critique sur la phénoménologie
de la perception, Paris, P.U.F. 1960, 140 pages.

Cet ouvrage est divisé en trois chapitres intitulés: 1. Phénoménologie et
réflexion; 2. Le probléeme de la perception et I’idéalisme; 3. La présence
du monde et ouverture a 1’étre. La conclusion porte le titre suivant: Les
réquisits du «Cogito». L’auteur, on le voit, développe certains thémes de
son livre récent: La conscience et ’éire. Avec une pertinence et une clarté
auxquelles il faut rendre hommage, il s’éléve contre le positivisme phénomé-
nologique de Merleau-Ponty, auquel il reproche d’ignorer I’exigence critique.
Pour le philosophe de la Phénoménologie de la perception en effet, I’évidence
de la perception se suffit; elle n’exige nulle garantie, nulle transcendance
d’absolu. M. Moreau s’attache 2 montrer I'insuffisance de cette position et
a réhabiliter I’idéalisme aprés la condamnation dont la phénoménologie I’a
accablé. Il ne défend pas cependant I’idéalisme vulgaire pour lequel tout
est dit quand on a assimilé I’objet a la représentation qu’on en a. L’objet
ne peut étre un en soi, sinon nous ne pourrions en prendre connaissance.
Mais il n’est pas davantage en nous seulement, car il est un objet et nous
sommes engagés dans un monde qui nous est extérieur. Il faut donc recevoir
la lecon de la phénoménologie (dont Poriginalité du reste est sujette 2
caution), mais il faut la recevoir tout entiére, avec ses implications critiques,
car la phénoménologie se caractérise comme un idéalisme transcendantal.

247



L’évidence phénoménologique renvoie a I’ego transcendantal et & un idéal
de vérité transcendant toute expérience, sinon l’intelligence n’est pas satis-
faite: on se traine dans ’empirisme et les lecons de Platon et de Descartes,
de Kant et de Husserl ne sont pas entendues.

Telle est la thése générale de cet ouvrage. Dans le premier chapitre,
Pauteur défend les droits de la réflexion, c’est-a-dire de la critique qui
remonte du donné aux conditions qui le rendent possible. Dans le chapitre 11,
il montre que les résultats de la Phénoménologie de la perception touchant la
constitution antéprédicative du monde pergu ne sont pas incompatibles avec
I’idéalisme. Il le prouve en rappelant qu’il y a chez Malebranche, a c6té
d’une théorie de la connaissance intellectuelle une psychologie de la per-
ception. «La théorie des jugements naturels est une interprétation théolo-
gique du caractére spontané, antéprédicatif, de la synthése perceptive;
ainsi ce caractére, que la Phénoménologie de la perception veut opposer a 1’idéa-
lisme critique et a la transcendance du vrai, avait été clairement apergu
et mis en lumiére par Malebranche, I’héritier de la tradition augustinienne,
le philosophe de la Vision en Dieu (p. 82).» Enfin, avec le chapitre III,
Pauteur éclaire par I’analyse réflexive la transcendance phénoménologique
du monde pergu. Cette transcendance est le signe de la transcendance
de I’étre ou de I’absolu. Sans cette référence a I’étre, il n’y aurait pas d’étre-
au-monde. L’étendue, écrit-il, «n’est pas sans un sujet qui la pergoive;
elle est toujours pour un sujet, mais non pas er lui; elle ne se réduit pas 4 une
maniére d’étre du sujet, car elle est infinie: elle traduit au regard du sujet
Pimmensité de I’étre qui le déborde. Cet étre n’est pas I’étendue elle-méme,
qui n’est qu’indétermination, phénomeéne; ce n’est pas non plus ’en-soi,
sans communication possible avec la pensée; ce ne peut étre que ’absolu ot
la pensée s’éclaire. La transcendance phénoménologique, I’ouverture au
monde, & Pextériorité infinie de ’horizon perceptif, suppose donc la trans-
cendance ontologique, l'ouverture a I’étre (p.91).» Clest ainsi qu’avec
M. Moreau, contrairement a ce qui se passe chez Merleau-Ponty, la pensée
débouche de I’analyse phénoménologique sur I’absolu.

Fernand Brunner

Jean-Pierre Leyvraz: Le Temple et le Dieu. Essai d’une Philosophie de la
Relation. Paris, Corti, 1960, 345 pages.

Le livre de J.-P. Leyvraz fascine et intimide. Il saisit & premiére vue par
la ferme beauté de son style, puis par un mélange inusité d’évidence et de
mystére. Moi qui tiens tant a la clarté, je m’étonne d’éprouver, chaque
fois que j’en tourne les pages, la certitude de sa valeur et de son sens, alors
que je sais a peine si je le comprends.

Malgré sa frappante originalité, il s’enracine profondément dans la
tradition tout entiére et il porte la marque trés précise de ’époque contem-
poraine: phénoménologie, psychologie, philosophie de ’existence, contexte
social et politique. Aucun éclectisme la-dedans: il s’agit de sensibilité, de

248



style, et, avant tout, de regard. Cet ouvrage difficile, sous-titré « Essai d’une
philosophie de la relation», et au fil duquel on retrouve nombre de pro-
blémes traditionnels — par exemple, sous un éclairage tout neuf, le probléme
des Universaux — est le poéme d’un visionnaire, un film métaphysique.

Le «regard», en eflet, qui structure cette pensée, est bien plutot celui de
la caméra que celui du phénoménologue. Il est 2 chaque instant double et
polaris¢ a Pextréme: d’une part, il se pose sur le lointain le plus lointain, la
ou l'individuel s’efface, o promesses et menaces s’abolissent, ot régne la
généralité indifférente et immuable; d’autre part, il se tient aux aguets de
la présence immédiate, particuliére, dont va dépendre, dont dépend déja
Pinstant imminent.

Ce regard double est en méme temps réciproque. 11 y a deux caméras,
simultanément. Au fond du lointain, 2 la surface de ’étre usé par la distance,
des velléités de riposte affleurent. Par une sorte de convention poétique,
Pauteur échappe a la prison critique, irrémédiablement séparatrice du sujet
et de l'objet, et se permet un va-et-vient oli, grice 2 un mythe devenu
méthode et dialectique, «sujet» et «objet» surmontent leur fixité et inter-
vertissent leurs rapports. «En positif. . .», dit, «en négatif» .. .». Ces deux
rapports sont simultanément indispensables & I’instauration de 1’étre. Ils
s’inversent, s’altérent, se différencient selon des «seuils» de distance variables
déterminant des niveaux ontologiques multiples — et nous veyons (au sens
philosophico-cinématographique que ce verbe peut prendre ici) 1’étre dans
sa pluralité modale se constituer a travers leurs distinctions et leurs contrastes.
Soudain, nous nous trouvons devant une donnée familiére de notre vie —,
un peu comme un pur théoricien, en physique contemporaine, retrouve
Pexpérience aprés un long circuit mathématique. Il ne s’agit donc pas de
contes intellectuels: 2 chaque niveau, c’est bien une perspective de 1’étre,
pour nous déchiré, et de nous déchirés par lui aussi, qui apparait.

Nous retrouvons ainsi tous nos problémes, méme ceux, politiques, sociaux,
existentiels, que nous pose le temps ot nous vivons. Impérieusement interro-
gative, la philosophie nous rejette dans notre vie incarnée, hic et nunc.

Jeanne Hersch

Giuseppe Semerari: Storicismo e ontologismo critico. 2* edizione. Manduria,
Bari, Perugia, ed. Lacaita, 1960, 306 pages.

Le dessein de M. G. Semerari, connu entre autres par un important
ouvrage sur Schelling (cf. Studia philosophica, XIX, 230), est de dépasser
Phistoricisme, illustré en Italie par B. Croce et G. Gentile, vers une cons-
cience concréte de Dhistoricité; il met en valeur, a cet effet, ’ontologie
critique qu’a élaborée Pantaleo Carabellese (1877-1948), dont nous avons
signalé (Studia philosophica, XVI, p.256) un recueil de textes choisis en
francais paru sous le titre: La conscience concréte, ou I’étre concret est carac-
térisé par son activité. M. Semerari tient grand compte aussi du Husserl
de la Krisis et de la Phénoménologie de la perception de Merleau-Ponty. Comme

244



ce dernier, il voit ’éternité, non au-dela du temps, mais inséparable du
temps, comme 1’a montré chez nous M. Henri Miéville. Historicité veut
dire intersubjectivité, communication des consciences, données récemment
seulement prises en considération. La conscience concréte de I’historicité
du monde et de ’homme aide & comprendre comment 1’étre se trouve
présent dans le devenir, comment le passé se relie au présent et au futur.
En Italie, comme en Allemagne, ou Dl'historicisme avait trouvé ses plus
brillants représentants, celui-ci se trouve dépassé, non sans avoir obligé
I’ontologie traditionnelle a se transformer profondément.
Marcel Reymond

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen
1960.

Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Festschrift fiir Hans-Georg
Gadamer zum 60. Geburtstag. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tibingen 1960.

Das Phanomen des Verstehens durchzieht alle menschlichen Weltbeziige.
Dariiber hinaus besitzt es auch innerhalb der Wissenschaft eine selbstandige
Geltung, widersetzt sich aber dem Versuch, in eine bloBe Methode derselben
zum «Aufbau einer gesicherten Erkenntnis» umgedeutet zu werden. Die in
Gadamers Werk vorgelegten «Untersuchungen kniipfen an diesen Wider-
stand an, der sich innerhalb der modernen Wissenschaft gegen den uni-
versalen Anspruch wissenschaftlicher Methodik behauptet. Thr Anliegen ist,
Erfahrung von Wahrheit, die den Kontrollbereich wissenschaftlicher Me-
thodik tibersteigt, iiberall aufzusuchen, wo sie begegnet und auf die ihr
eigene Legitimation zu befragen. So riicken die Geisteswissenschaften mit
Erfahrungsweisen zusammen, die auBlerhalb der Wissenschaft liegen: mit
der Erfahrung der Philosophie, mit der Erfahrung der Kunst und mit der
Erfahrung der Geschichte selbst. Das alles sind Erfahrungsweisen, in denen
sich Wahrheit kundtut, die nicht mit den methodischen Mitteln der Wissen-
schaft verifiziert werden kann.» Die darin entwickelte Hermeneutik ist
«nicht etwa eine Methodenlehre der Geisteswissenschaften, sondern der
Versuch einer Verstindigung iiber das, was die Geisteswissenschaften iiber
ihr methodisches SelbstbewuBtsein hinaus in Wahrheit sind und was sie mit
dem Ganzen unserer Welterfahrung verbindet». Denn «was die Geistes-
wissenschaften zu Wissenschaften macht, 148t sich eher aus der Tradition
des Bildungsbegriffes verstehen als aus der Methodenidee der modernen
Wissenschaft. Es ist die hAumanistische Tradition, auf die wir zuriickverwiesen
werden. Sie gewinnt im Widerstand gegen die Anspriiche der modernen
Wissenschaft eine neue Bedeutung.» DemgemiBl beginnt Gadamer den
ersten Abschnitt («Die Transzendierung der dsthetischen Dimension») des
ersten Teils, welcher der «Freilegung der Wahrheitsfrage an der Erfahrung
der Kunst» gewidmet ist, mit einer Explikation der «Bedeutung der huma-

250



nistischen Tradition fiir die Geisteswissenschaften». Darin verfolgt er in
vorziiglichen Skizzen die Geschichte der «humanistischen Leitbegriffe»
«Bildung», «sensus communis», « Urteilskraft» und «Geschmack». Riick-
sichtlich des letzteren stellt Gadamer die entscheidende Nachwirkung Kants
heraus, «der die Ethik von allen #sthetischen und Gefiihls-Momenten
gereinigt hat», wihrend die griechische Ethik «in einem tiefen und um-
fassenden Sinne eine Ethik des guten Geschmacks» war. «Blickt man nun
auf die Rolle, die Kants Kritik der Urteilskraft innerhalb der Geschichte
der Geisteswissenschaften spielt, wird man sagen miissen, daf3 seine trans-
zendental-philosophische Grundlegung der Asthetik nach beiden Seiten
folgenreich war und einen Einschnitt darstellt. Sie bedeutet den Abbruch
einer Tradition, aber zugleich die Einleitung einer neuen Entwicklung: sie
hat den Begriff des Geschmacks auf das Feld eingeschrankt, auf dem er als
ein eigenes Prinzip der Urteilskraft selbstindige und unabhéngige Geltung
beanspruchen konnte — und engte umgekehrt damit den Begriff der Erkennt-
nis auf den theoretischen und praktischen Vernunftgebrauch ein. Die trans-
zendentale Absicht, die ihn leitete, fand an dem eingeschriankten Phinomen
des Urteils iiber das Schéne (und Erhabene) Erfiilllung und verwies den
allgemeinen Erfahrungsbegriff des Geschmacks und die Tétigkeit der asthe-
tischen Urteilskraft im Bereich von Recht und Sitte aus dem Zentrum der
Philosophie. Das ist von nicht leicht zu iiberschitzender Bedeutung. Denn
was damit aus der Hand gegeben wurde, ist eben das, worin die philologisch-
historischen Studien lebten und wovon sie, als sie sich unter dem Namen
der , Geisteswissenschaften‘ neben den Naturwissenschaften methodisch be-
griinden wollten, allein ihr volles Selbstverstandnis hatten gewinnen kénnen.
Jetzt war — durch Kants transzendentale Fragestellung — der Weg verbaut,
die Uberlieferung, deren Pflege und deren Studium sie sich widmeten, in
ihrem eigentumlichen Wahrheitsanspruch anzuerkennen. Damit ging aber
der methodischen Eigenart der Geisteswissenschaften ihre Legitimation im
Grunde verloren.» Es folgt — am Leitfaden der Kantschen Lehre von Ge-
schmack und Genie — die Darstellung der «Subjektivierung der Asthetik»,
innerhalb derer sich ein wort- und begriffsgeschichtlicher Exkurs iiber das
«Erlebnis» findet. Hier (wie tibrigens auch in andern Zusammenhingen)
wire die Beriicksichtigung von Klages am Platz gewesen; und aus der
Sekundirliteratur hitte die Studie von M. von der Groeben (Konstruktive
Psychologie und Erlebnis, 1934) mit Nutzen beigezogen werden koénnen.
Ausgezeichnet formuliert Gadamer den Bezug zwischen Kunstwerk und
asthetischem Erlebnis: «Das asthetische Erlebnis ist nicht nur eine Art von
Erlebnis neben anderen, sondern reprisentiert die Wesensart von Erlebnis
iitberhaupt. Wie das Kunstwerk eine Welt fiir sich ist, so ist auch das dsthe-
tisch Erlebte als Erlebnis allen Wirklichkeitszusammenhangen entriickt. Es
scheint geradezu die Bestimmung des Kunstwerks, zum dsthetischen Erlebnis
zu werden, d.h. aber, den Erlebenden aus dem Zusammenhange seines
Lebens durch die Macht des Kunstwerks mit einem Schlage herauszureiB8en
und ihn doch zugleich in das Ganze seines Daseins zuriickzubeziehen. Im
Erlebnis der Kunst ist eine Bedeutungsfiille gegenwirtig, die nicht diesem
besonderen Inhalt oder Gegenstand allein zugehort, sondern die vielmehr

251



das Sinnganze des Lebens vertritt. Ein dsthetisches Erlebnis enthilt immer
die Erfahrung eines unendlichen Ganzen.» Die Grenzen der auf die Goethe-
zeit beschriankten «Erlebniskunst» weist Gadamer an der Geschichte des
Symbol- und des Allegoriebegriffes auf. Das leitet zur « Wiedergewinnung
der Frage nach der Wahrheit der Kunst» iiber, die sich als Kritik der
problematischen «asthetischen Bildung» — deren Ansatz der Verfasser bei
Schiller sieht, der «in seinen #sthetischen Schriften die radikale Subjekti-
vierung, durch die Kant das Geschmacksurteil und seinen Anspruch auf
Allgemeingiiltigkeit transzendental gerechtfertigt hatte, aus einer metho-
dischen in eine inhaltliche Voraussetzung gewandelt» hat — und der «Ab-
straktion des dsthetischen Bewulitseins» vollzieht. In beiden, in der #sthe-
tischen Bildung und im #sthetischen BewuBtsein, «wird Kunst als Kunst
des schonen Scheins der praktischen Wirklichkeit entgegengesetzt und aus
diesem Gegensatz verstanden. An die Stelle des Verhiltnisses positiver
Ergéanzung, das seit alters die Beziehung von Kunst und Natur bestimmt,
tritt jetzt der Gegensatz von Schein und Wirklichkeit. Traditionellerweise
ist es die Bestimmung der ,Kunst‘, die auch alle bewuBte Umgestaltung
der Natur zum menschlichen Gebrauch umfalBt, innerhalb der von der
Natur gegebenen und freigelassenen Réume ihre erginzende und aus-
fullende Tatigkeit zu vollbringen. Auch die ,Schéne Kunst®, solange sie in
diesem Horizont gesehen wird, ist eine Perfektionierung der Wirklichkeit
und nicht ihre scheinhafte Maskierung, Verschleierung oder Verkliarung.
Wenn aber der Gegensatz von Wirklichkeit und Schein den Begriff der
Kunst pragt, ist der umfassende Rahmen, den die Natur bildet, gesprengt.
Die Kunst wird ein eigener Standpunkt und begriindet einen eigenen auto-
nomen Herrschaftsanspruch.» Erst die phdnomenologische Kritik an der
Psychologie und Erkenntnistheorie des 19. Jahrhunderts befreite uns «von
den Begriffen, die ein angemessenes Verstindnis des &sthetischen Seins
verhinderten. Sie hat gezeigt, daf3 alle Versuche in die Irre gehen, die Seins-
art des Asthetischen von der Wirklichkeitserfahrung her zu denken und als
eine Modifikation derselben zu begreifen. Alle diese Begriffe, wie Nach-
ahmung, Schein, Entwirklichung, Illusion, Zauber, Traum, setzen den
Bezug auf ein eigentliches Sein voraus, von dem das asthetische Sein unter-
schieden sei. Nun lehrt aber der phinomenologische Riickgang auf die
asthetische Erfahrung, daB3 diese gar nicht aus solchem Bezug denkt und
vielmehr in dem, was sie erfihrt, die eigentliche Wahrheit sieht. Dem
entspricht, daf3 die asthetische Erfahrung wesensmiaBig nicht durch eine
eigentlichere Erfahrung der Wirklichkeit enttduscht werden kann.» Es gilt
die Einsicht zu bewahren: «Das Pantheon der Kunst ist nicht eine zeitlose
Gegenwartigkeit, die sich dem reinen &sthetischen BewuBtsein darstellt,
sondern die Tat eines geschichtlich sich sammelnden und versammelnden
Geistes. Auch die asthetische Erfahrung ist eine Weise des Sichverstehens.
Alles Sichverstehen vollzieht sich aber an etwas anderem, das da verstanden
wird, und schlieBt die Einheit und Selbigkeit dieses anderen ein. Sofern wir
in der Welt dem Kunstwerk und in dem einzelnen Kunstwerk einer Welt
begegnen, bleibt dieses nicht ein fremdes Universum, in das wir auf Zeit
und Augenblick hineinverzaubert sind. Vielmehr lernen wir uns in ihm ver-

232



stehen, und das heil3t, wir heben die Diskontinuitit und Punktualitat des
Erlebnisses in der Kontinuitat unseres Daseins auf. Es gilt daher, dem Schénen
und der Kunst gegeniiber einen Standpunkt zu gewinnen, der nicht Un-
mittelbarkeit pratendiert, sondern der geschichtlichen Wirklichkeit des
Menschen entspricht. Die Berufung auf die Unmittelbarkeit, auf das Geniale
des Augenblicks, auf die Bedeutung des , Erlebnisses ¢ kann vor dem Anspruch
der menschlichen Existenz auf Kontinuitidt und Einheit des Selbstverstind-
nisses nicht bestehen. Die Erfahrung der Kunst darf nicht in die Unverbind-
lichkeit des asthetischen BewuBtseins abgedringt werden. Diese negative
Einsicht bedeutet positiv: Kunst ist Erkenntnis und die Erfahrung des
Kunstwerks macht dieser Erkenntnis teilhaftig.» «Alle Begegnung mit der
Sprache der Kunst» ist «Begegnung mit einem unabgeschlossenen Ge-
schehen und selbst ein Teil dieses Geschehens.» Das zwingt zur Klarung der
Seinsart des Kunstwerkes (das Thema des zweiten Abschnittes: «Die Onto-
logie des Kunstwerks und ihre hermeneutische Bedeutung»). Als Leitfaden
der ontologischen Explikation wahlt Gadamer das «Spiel», mit dem «nicht
das Verhalten oder gar die Gemiitsverfassung des Schaffenden oder Ge-
nieBenden und iiberhaupt nicht die Freiheit einer Subjektivitat, die sich im
Spielen betatigt, sondern die Seinsweise des Kunstwerkes selbst» gemeint
ist. «Das Spiel hat ein eigenes Wesen, unabhingig von dem BewuBtsein
derer, die spielen. Spiel ist auch dort, ja eigentlich dort, wo kein Fiirsichsein
der Subjektivitit den thematischen Horizont begrenzt und wo es keine
Subjekte gibt, die sich spielend verhalten. Das Subjekt des Spieles sind
nicht die Spieler, sondern das Spiel kommt durch die Spielenden lediglich
zur Darstellung.» «Die Seinsweise des Spieles ist. .. nicht von der Art, daB3
ein Subjekt da sein muB, das sich spielend verhilt, so daB3 das Spiel gespielt
wird. Vielmehr ist der urspriinglichste Sinn von Spielen der mediale Sinn.
So reden wir etwa davon, dall etwas dort und dort oder dann und dann
,spielt‘, daf3 etwas sich abspielt, daf3 etwas im Spiele ist.» «Dal3 die Seins-
weise des Spieles derart der Bewegungsform der Natur nahesteht, erlaubt. ..
eine wichtige methodische Folgerung. Es ist offenbar nicht so, da3 auch
Tiere spielen und daBB man im iibertragenen Sinne sogar vom Wasser und
vom Licht sagen kann, dal3 es spielt. Vielmehr kénnen wir umgekehrt vom
Menschen sagen, dal auch er spielt. Auch der Sinn seines Spielens ist,
gerade weil er und soweit er Natur ist, ein reines Sichselbstdarstellen.»
Von da fiithren subtile Erérterungen tiber die «Verwandlung ins Gebilde»,
d.h. die eigentliche Vollendung des menschlichen Spiels als Kunst und die
Herausarbeitung der Relevanz der spiclimmanenten Darstellung fur den
Zuschauer zur These, «dall das Sein der Kunst nicht als Gegenstand eines
asthetischen BewuBtseins bestimmt werden kann, weil umgekehrt das asthe-
tische Verhalten mehr ist, als es von sich weil}. Es ist ein Teil des Seins-
vorganges der Darstellung und gehort dem Spiel als Spiel wesenhaft zu.» Die
Analyse der «Zeitlichkeit des Asthetischen» und des paradigmatischen
Tragischen in der aristotelischen Wesensbestimmung, in welcher die Wir-
kung auf den Zuschauer mitberiicksichtigt ist, stiitzt Gadamers These. Die
daraus gezogenen #sthetischen und hermeneutischen Folgerungen beziehen
sich vor allem auf die «Seinsvalenz des Bildes» (Weltbezug und Urbild-

253



Abbild-Problematik), auf den ontologischen Grund des Okkasionellen und
des Dekorativen, auf die « Grenzstellung der Literatur» und auf die Rekon-
struktion und Integration als hermeneutische Aufgaben. Zusammenfassend
bestimmt Gadamer die «Seinsweise der Kunst insgesamt durch den Begriff
der Darstellung, der Spiel wie Bild, Kommunion wie Reprisentation in
gleicher Weise umfaBt»; «das Kunstwerk wird damit als ein Seinsvorgang
gedacht und die Abstraktion aufgelost, in die die dsthetische Unterscheidung
es versetzt. Auch das Bild ist ein Vorgang der Darstellung. Sein Bezug auf
das Urbild ist so wenig eine Minderung seiner Seinsautonomie, dafl wir im
Gegenteil im Hinblick auf das Bild von einem Zuwachs an Sein zu sprechen
Ursache» haben. Und fiir die Hermeneutik ergibt sich: «Wie jeder andere
zu verstehende Text muB ein jegliches Kunstwerk — nicht nur das literarische
— verstanden werden, und solches Verstehen will gekonnt sein. Damit erhilt
das hermeneutische Bewulltsein eine umfassende Weite, die diejenige des
asthetischen BewuBtseins noch iibertrifft. Die Asthetik muf in der Hermeneutik
aufgehen. Das ist nicht nur eine Aussage, die den Umfang des Problems
betrifft, sondern sie gilt erst recht inhaltlich. Die Hermeneutik muf3 namlich
umgekehrt im ganzen so bestimmt werden, da@ sie der Erfahrung der Kunst
gerecht wird. Das Verstehen muB als ein Teil des Sinngeschehens gedacht
werden, in dem der Sinn aller Aussagen — derjenigen der Kunst und der-
jenigen aller sonstigen Uberlieferung — sich bildet und vollendet.»

So {iiberzeugend Gadamers Ausfithrungen vielfach sind - riickblickend
ergeben sich doch gewisse Bedenken. Dal3 seine Interpretation des Spiels
nicht dessen ganzen Bereich trifft, ist zwar belanglos, da es nur als Leitfaden
der ontologischen Explikation des Kunstwerks fungiert. Aber wenn sich
dieses «erst mit der Aufnahme durch den Zuschauer vollendet», d.h. im
(nicht notwendig bewulit «erlebten») gegenwartigen Dabeisein anderer
(empfangender) «Subjekte», und der Darstellung ein konstitutiver Bezug
zum Dargestellten eignet — weshalb man das spezifische Sein des Kunst-
werkes ein «relationales» heiflen kénnte —, dann 148t sich die Abdringung
der urspriinglichsten Beziehung, namlich die auf den schopferischen Men-
schen, nicht rechtfertigen. Warum soll dem in ihm geschehenden, nur partiell
«subjektiv», also willkiirlich machbaren Produktionsproze3 jener Charakter
vorenthalten werden, den Gadamer gemalBl der aristotelischen Auslegung
dem Zuschauer der antiken Tragédie einriumt — vom «Jammer» (Eleos)
und vom «Schauer der Bangigkeit» (Phobos) «iiberfallen» und «mit-
gerissen» zu werden? Kants «Subjektivierung» der Asthetik hat doch einen
transzendentalen Sinn, bezieht sich mithin (paradox gesagt) auf die « Objek-
tivitat» des «Subjekts», nicht auf dessen beliebiges, «blo8 subjektives» Tun.
Anders fomuliert: Gadamers Kritik der «Subjektivierung» arbeitet mit
einem ungeklarten Subjektsbegriff’ (der sich ohne weiteres auch auf den -
dabeiseienden oder «erlebenden» — Zuschauer anwenden laft); und damit
hingt es dann wohl zusammen, daf3 der Begriff des «Seinsvorganges» zu
vieldeutig bleibt.

Der zweite Teil ist mit « Ausweitung der Wahrheitsfrage auf das Verstehen
in den Geisteswissenschaften» iiberschrieben. Deren «geschichtliche Vor-
bereitung» gliedert Gadamer in drei Stadien: 1. Fragwiirdigkeit der roman-

254



tischen Hermeneutik und ihrer Anwendung auf die Historik; 2. Diltheys
Verstrickung in die Aporien des Historismus; und 3. Uberwindung der
erkenntnistheoretischen Fragestellung durch die phinomenologische For-
schung. Im Zentrum des ersten Stiickes steht eine ausgezeichnete Analyse
der «psychologischen» Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer vor
allem gegen Spinozas Prinzipien der Bibelexegese und Chladenius, den er
nicht im (von Wach iibernommenen) Aspekt Diltheys sieht, abhebt. Schleier-
macher stellt «neben die grammatische die psychologische (technische)
Auslegung — und in dieser liegt sein Eigenstes». Auch in der Dichtung will er
«kein gemeinsames Sachdenken, sondern individuelles Denken, das seinem
Wesen nach freie Kombination, Ausdruck, freie AuBerung eines Einzel-
wesens ist», verstechen. Er setzt dabei eine «asthetische Metaphysik der
Individualitit» voraus, in welcher diese als eine «Manifestation des All-
lebens» fungiert. «Was verstanden werden soll, ist nun nicht nur der Wort-
laut und sein objektiver Sinn, sondern ebenso die Individualitit des Spre-
chenden bzw. des Verfassers. Schleiermacher meint, nur im Riickgang auf
die Entstehung von Gedanken lassen sich diese wirklich verstehen. Was fiir
Spinoza ein Grenzfall der Verstandlichkeit ist und daher den Umweg ins
Historische erforderlich macht, das wird fiir ihn der Normalfall und bildet
die Voraussetzung, von der aus er die Lehre vom Verstehen entwickelt.»
«So universal die von Schleiermacher entwickelte Hermeneutik auch war —
diese Universalitat hatte doch eine sehr fithlbare Schranke. Seine Herme-
neutik meinte in Wahrheit Texte, deren Autoritit feststand. Gewil3 bedeutet
es einen wichtigen Schritt in der Entwicklung des historischen BewuBtseins,
daB} das Verstehen und Auslegen — der Bibel wie der Literatur des klassischen
Altertums — damit von allem dogmatischen Interesse vollig abgeldst wurde.
Weder die Heilswahrheit der Heiligen Schrift noch die Vorbildlichkeit der
Klassiker sollte ein Verfahren beeinflussen, das in jedem Text seinen Lebens-
ausdruck zu erfassen wuBte und die Wahrheit des Gesagten dabei dahin-
gestellt lieB.» «Daher war seine hermeneutische Theorie von einer Historik,
die den Geisteswissenschaften als methodologisches Organon dienen konnte,
noch weit entfernt.» Demgemil konnte die historische Schule mit ihrer
universalhistorischen Intention auf Schleiermachers Hermeneutik «eigent-
lich nicht weiter bauen». Trotzdem ist es in gewisser Weise geschehen, und
zwar durch Dilthey; jedoch ist dieser mit der «Ubertragung der Herme-
neutik auf die Historik ... nur der Interpret der historischen Schule. Er
formuliert das, was Ranke und Droysen selber im Grunde denken. So war
also die romantische Hermeneutik und ihr Hintergrund: die pantheistische
Metaphysik der Individualitat fiir die theoretische Besinnung der Geschichts-
forschung des 19. Jahrhunderts bestimmend. Das ist fiir das Schicksal der
Geisteswissenschaften und die Weltansicht der historischen Schule ver-
hingnisvoll geworden.» Das zeigt Gadamer, auf das Problem der Universal-
geschichte beschrinkt, zumal an Ranke und Droysen in der Konfrontation
mit Hegel bzw. den aprioristischen Geschichtskonstruktionen. Wie bei jenen,
so findet Gadamer auch bei Dilthey eine Zwiespaltigkeit seiner «Haltung
zwischen Idealismus und Erfahrungsdenken», jedoch nun erheblich ver-
schiarft zum Zwiespalt zwischen erkenntnistheoretisch-methodischem und

255



lebensphilosophischem Ansatz in der Analyse des historischen BewuBtseins.
Zwar ist der Zusammenhang zwischen Leben und Wissen fiir Dilthey eine
«urspriingliche Gegebenheit», weshalb seine Position durch Argumente der
idealistischen Reflexionsphilosophie gegen seinen historischen Relativismus
sich nicht erschiittern 148t. Aber es bleibt die «innere Uneinheitlichkeit»
zwischen seinem «unaufgelosten Cartesianismus» und dem lebensphiloso-
phischen Ausgangspunkt bestehen. « Man wird Dilthey», schreibt Gadamer,
«gerne zugeben, daB3 der EinfluB des Denkens auf das Leben ,aus der
inneren Notwendigkeit entspringt, in dem unsteten Wechsel der Sinnes-
wahrnehmungen, Begierden und Gefiihle ein Festes zu stabilieren, das eine
stete und einheitliche Lebensfithrung moéglich macht‘. Aber diese Leistung
des Denkens ist dem Leben selbst immanent und vollzieht sich in den
Objektivationen des Geistes, die als Sitte, Recht, Religion den Einzelnen
tragen, sofern er sich an die Objektivitit der Gesellschaft hingibt. DaB} es
dazu den ,Standpunkt der Reflexion und des Zweifels¢ einzunehmen gilt
und daf3 diese Arbeit ,in allen Formen von wissenschaftlichem Nachdenken ¢
(und sonst nicht) vollbracht wird, ist mit den lebensphilosophischen Ein-
sichten Diltheys schlechterdings nicht zu vereinigen. Hier wird vielmehr
das besondere Ideal der wissenschaftlichen Aufklarung beschrieben, die sich
so wenig mit der lebensimmanenten Besinnung vertragt, als es geradezu der
,Intellektualismus® der Aufklirung gewesen ist, gegen den sich Diltheys
Grundlegung in der Tatsache der Philosophie des Lebens richtete.» Am
Ende wird von Dilthey «die Erforschung der geschichtlichen Vergangenheit
als Entzifferung und nicht als geschichtliche Erfahrung gedacht». Nun
liege es, meint Gadamer, in der «Natur der Sache», daf3 der spekulative
Idealismus «bessere Moglichkeiten» biete, «die in den Geisteswissenschaften
getatigte Erfahrung und die in ihnen erreichbare Objektivitit angemessen
zu beschreiben», als Schleiermacher und die an ihn ankniipfende Her-
meneutik. Unter diesen Aspekt riickt Gadamer Husserls Bemithungen um
eine transzendentale Konstitutionsanalyse der natiirlich-geschichtlichen
«Lebenswelt». Daf} er sich dabei am spiten Begriff des « Lebens» und nicht
an dem des leistenden intentionalen oder «reinen» BewuBtseins orientiert,
ist etwas ungliicklich; denn Gadamer bemerkt selbst mit Recht, daB es
Husserl «iiberhaupt an jeder naheren Bestimmung dessen, was Leben ist»,
fehle, «obwohl das Herzstiick der Phinomenologie, die Korrelationsfor-
schung» (hier miiite es vermutlich eher «Konstitutionsforschung» heilen),
«der Sache nach dem strukturellen Vorbild des Lebensverhiltnisses folgt».
(Dieser Mangel ist iibrigens nur die Konsequenz des unzuldnglichen Husserl-
schen Erlebnisbegriffes, den schon frith Palagyi einer unbeachtet gebliebenen
Kritik unterworfen hat.) Davon abgesehen mufite Husserls Absicht, das wirk-
liche Erfahren der «realen» Welt und Geschichte — an deren Stelle er
faktisch Naturwissenschaft und Historie setzte — in einem transzendentalen
Subjekt zu fundieren, von vornherein an der potenzierten Reflexivitat seiner
phanomenologischen Reduktion und Epoche scheitern. Es mag sein, daB
Husserl «in der Folge seines Denkens die Furcht vor dem Erzeugungs-
idealismus griindlich iiberwunden» hat; aber dessen sachhaltige Konse-
quenzen hat er keineswegs beseitigt, und darauf kommt es schlieBlich allein

256



an. Das scheint mir Gadamer zu verkennen, obgleich schon seine eigene
treffende Charakterisierung — «es ist eine grundsatzlich anonyme, d.h. von
keinem mehr namentlich geleistete Intentionalitit, durch die der alles
umfassende Welthorizont konstituiert wird» — ihn davon hitte uberzeugen
miissen. Denn diese «anonyme Intentionalitit» ist ein Reflexionsprodukt
und nichts sonst. Hier ziecht Gadamer nun das nachgelassene Werk des
Grafen York (BewuBtseinsstellung und Geschichte, 1956) an. Darin «wird
zwischen dem spekulativen Idealismus und dem neuen Erfahrungsstandpunkt
des Jahrhunderts eine Briicke geschlagen, sofern der Begriff des Lebens nach
beiden Richtungen als der umfassende herausgestellt wird. Die Analyse
der Lebendigkeit, die fiir Graf York der Ausgangspunkt ist, so spekulativ sie
klingt, bezieht dennoch die naturwissenschaftliche Denkweise des Jahr-
hunderts — ausdriicklich den Lebensbegriff Darwins — mit ein. Leben ist
Selbstbehauptung. Das ist die Basis. Die Struktur der Lebendigkeit besteht
darin, Urteilung zu sein, d.h. in der Teilung und Gliederung seiner selbst
sich doch als Einheit zu behaupten. Urteilung wird aber auch als das Wesen
des Selbstbewul3tseins erwiesen, denn wenn es auch sich stets in Selbst und
Anderes dirimiert, besteht es doch — als ein Lebendiges — in dem Spiel und
Widerspiel dieser seiner konstitutiven Faktoren.» Gadamer interpretiert
das folgendermaBen: «Leben und SelbstbewuBtsein haben wirklich etwas
Analoges. Leben bestimmt sich dadurch, dafi das Lebendige sich von der
Welt, in der es lebt und mit der es verbunden bleibt, selber unterscheidet
und in solcher Selbstunterscheidung sich erhilt. Die Selbsterhaltung des
Lebendigen geschieht ja in der Weise, daB3 es auBer ihm Seiendes in sich
selbst einbezieht. Alles Lebendige nzhrt sich aus dem ihm Fremden. Der
fundamentale Tatbestand des Lebendigseins ist die Assimilation. Die Unter-
scheidung ist also zugleich eine Nichtunterscheidung. Das Fremde wird
angeeignet. Diese Struktur des Lebendigen hat, wie schon Hegel gezeigt hat
und wie Graf York festhilt, ihre Entsprechung im Wesen des SelbstbewuBt-
seins. Dessen Sein besteht darin, daf3 es alles und jedes zum Gegenstand seines
Wissens zu machen weill und dennoch in allem und jedem, das es weif3,
sich selber weil}. Es ist also als Wissen ein Sich-von-sich-Unterscheiden und
als SelbstbewuBtsein zugleich ein Ubergreifen, indem es sich mit sich selbst
zusammenschlieft.» «Offenkundig», fiigt Gadamer bei, «handelt es sich
um mehr als um eine bloBe strukturelle Entsprechung von Leben und
SelbstbewuBtsein», namlich, meine ich, um den tiuschenden Schein einer
Analogie. Denn die wissende Aneignung des SelbstbewuBtseins ist von der
selbsterhaltenden Einbeziehung von Seiendem durch das Lebendige so
radikal verschieden wie das denkende Hervorbringen einer Vorstellung oder
das EntduBern eines Wortes vom natiirlichen Zeugungsakt. Aber der me-
thodische Primat des SelbstbewuBtseins und dessen «dialektische» Ableitung
aus dem Leben durch Hegel wird jenes immer wieder dazu verleiten, sich,
dieses «aufhebend», an seine Stelle zu setzen. Die darin gelegene Gefahr
hat Gadamer selbst gesehen, wenn er spater sagt: «Wenn man den Bann-
kreis der idealistischen Spekulation wirklich durchbrechen will, darf man
offenbar die Seinsart des ,Lebens‘ nicht vom Selbstbewulltsein aus denken.»
Gadamers Kritik an Dilthey und Husserl ist wesentlich von Heideggers

17 257



Entwurf einer hermeneutischen Phanomenologie bestimmt. In deren Zen-
trum stellt er mit Recht die «Hermeneutik der Faktizitit», ineins mit der
Anfang und Ende der Metaphysik verkniipfenden Frage nach dem Sein
und dem Nichts, das zu denken die Metaphysik versagt habe. «Der wahre
Vorbereiter der Heideggerschen Stellung der Seinsfrage und des Gegenzuges
zu der Fragerichtung der abendlandischen Metaphysik, den sie bedeutete,
konnte daher weder Dilthey noch Husserl sein; sondern am ehesten noch
Nietzsche. Das mag Heidegger erst spiater bewulit geworden sein. Aber in
der Riickschau 148t sich sagen: Nietzsches radikale Kritik am , Platonismus*
auf die Hohe der von ihm kritisierten Tradition zu heben, der abendlin-
dischen Metaphysik auf ihrem eigenen Niveau zu begegnen, die transzen-
dentale Fragestellung als eine Konsequenz des neuzeitlichen Subjektivismus
zu erkennen und zu iiberwinden — das waren die Aufgaben, die dem Ansatz
nach schon in ,Sein und Zeit‘ lagen.» Bei Heidegger ist der Begriff des
Verstehens «nicht mehr ein Methodenbegriff wie bei Droysen. Verstehen
ist auch nicht, wie in Diltheys Versuch einer hermeneutischen Grundlegung
der Geisteswissenschaften, eine dem Zug des Lebens zur Idealitit erst nach-
folgende inverse Operation. Verstehen ist der urspriingliche Seinscharakter
des Lebens selber», wobei ich immerhin beifiigen mochte, daB3 das in dieser
Exklusivitiat nur beziiglich der wachen existential-onto-logischen Welt- und
Selbstauslegung gilt. Allein fiir eine Hermeneutik kommt wohl nur sie in
Betracht. Alles Verstehen ist im Grunde ein Sichverstehen auf etwas. « Auch
das Ausdrucksverstehen meint am Ende nicht nur die unmittelbare Erfassung
des im Ausdruck Liegenden, sondern den AufschluB} iiber das verschlossene
Innere, den es gibt, so da3 man dieses Verschlossene nun kennt. Das aber
heiBt, daB man sich mit ihm auskennt. Insofern gilt in allen Fillen, daB,
wer versteht, sich versteht, sich auf Moglichkeiten seiner selbst hin entwirft.
Die traditionelle Hermeneutik hat den Problemhorizont, in den das Ver-
stehen gehort, in unangemessener Weise verengt. Die Ausweitung, die
Heidegger iiber Dilthey hinaus vornahm, wird gerade darum auch fir das
Problem der Hermeneutik fruchtbar.»

Damit hat sich Gadamer den Boden zu seinem eigenen Entwurf der
«Grundziige einer Theorie der hermeneutischen Erfahrung» bereitet. Von
Dilthey und Heidegger iibernimmt er die These vom in sich geschichtlichen
Seinscharakter des Menschen, der diesem historisches Erfahren und Ver-
stehen ermoglicht. Demgemill eignet auch dem letzteren als solchem
Geschichtlichkeit, und diese mufl zum «hermeneutischen Prinzip» erhoben
werden. Das erfordert neben der positiven Ubernahme der von Heidegger
aufgezeigten (nicht nur formalen, sondern als Bewegung der Uberlieferung
und des Interpreten ineinanderspielenden) Zirkelstruktur der Auslegung
eine Revision der in der Aufklirung ausgesprochenen und seither kritiklos
befolgten Diskreditierung des «Vorurteils»; denn es gibt auch wahre be-
griindete oder begriindbare Vorurteile. Sie miissen als «Bedingungen des
Verstehens» berticksichtigt werden, was einer Rehabilitierung der recht,
d.h. kritisch verstandenen, nicht blind geglaubten Autoritat und Tradition
gleichkommt. Diese muB in der geisteswissenschaftlichen Hermeneutik
grundsitzlich wieder in ihr Recht eingesetzt werden. «Geisteswissenschaft-

258



liche Forschung kann sich zu der Weise, wie wir als geschichtlich Lebende
zur Vergangenheit uns verhalten, nicht in einem schlechthinnigen Gegensatz*
denken. In unserem Verhalten zur Vergangenheit, das wir standig betétigen,
ist jedenfalls nicht Abstandnahme und Freiheit vom Uberlieferten das
eigentliche Anliegen. Wir stehen vielmehr stindig in Uberlieferungen, und
dieses Darinstehen ist kein vergegenstiandlichendes Verhalten, so daB3 das,
was die Uberlieferung sagt, als ein anderes, Fremdes gedacht wire — es ist’
immer schon ein Eigenes, Vorbild und Abschreckung, ein Sichwiedererken-
nen, in dem fiir unser spateres historisches Nachurteil kaum noch Erkennen,
sondern unbefangenste Anverwandlung der Uberlieferung zu gewahren ist.»
«Am Anfang aller historischen Hermeneutik muf3 daher die Auflésung des
abstrakten Gegensatzes zwischen Tradition und Historie, zwischen Ge--
schichte und Wissen von ihr stehen. Die Wirkung der fortlebenden Tradition
und die Wirkung der historischen Forschung bilden eine Wirkungseinheit,
deren Analyse immer nur ein Geflecht von Wechselwirkungen anzutreffen
vermoéchte. Wir tun daher gut, das historische Bewufltsein nicht — wie es"
zunichst scheint — als etwas radikal Neues zu denken, sondern als ein neues
Moment innerhalb dessen, was das menschliche Verhiltnis zur Vergangen-
heit von jeher ausmachte. Es gilt, mit anderen Worten, das Moment der
Tradition im historischen Verhalten zu erkennen und auf seine hermeneu-
tische Produktion zu befragen.» Das erlautert Gadamer am Beispiel des
Klassischen. An ihm zeigt sich: «Das Verstehen ist selber nicht so sehr als
eine Handlung der Subjektivitit zu denken, sondern als Einriicken in ein
Uberlieferungsgeschehen, in dem sich Vergangenheit und Gegenwart be-
stindig vermitteln. Das ist es, was in der hermenecutischen Theorie zur
Geltung kommen muf, die viel zu sehr von der Idee eines Verfahrens, einer
Methode, beherrscht ist.» Verstehen heillt primér: «sich in der Sache’
verstehen, und erst sekundéar: die Meinung des anderen als solche abheben
und verstehen. Die erste aller hermeneutischen Bedingungen bleibt somit
das Vorverstindnis, das im Zu-tun-Haben mit der gleichen Sache entspringt.
Von ihm her bestimmt sich, was als einheitlicher Sinn vollziehbar wird,
und damit die Anwendung des Vorgriffs der Vollkommenheit.» «Die Vor-'
urteile und Vormeinungen, die das Bewufitsein des Interpreten besetzt
halten, sind ihm als solche nicht zu freier Verfiigung. Er ist nicht imstande,
von sich aus vorgéngig die produktiven Vorurteile, die das Verstehen ermog-
lichen, von denjenigen Vorurteilen zu scheiden, die das Verstehen ver-
hindern und zu MiBverstindnissen fithren. Diese Scheidung muB vielmehr
im Verstehen selbst geschehen, und daher muB3 die Hermeneutik fragen, wie
das geschieht. Das bedeutet aber: sie muf} in den Vordergrund stellen, was
in der bisherigen Hermeneutik vo6llig am Rande blieb, den Zeitenabstand
und seine Bedeutung fiir das Verstechen», nimlich seine positive fordernde
Bedeutung. «Der zeitliche Abstand hat offenbar noch einen anderen Sinn
als den der Abtétung des eigenen Interesses am Gegenstand. Er 148t den
wahren Sinn, der in einer Sache liegt, erst voll herauskommen. Die Aus-
schépfung des wahren Sinnes aber, der in einem Text oder in einer kiinst-
lerischen Schopfung gelegen ist, kommt nicht irgendwo zum AbschluB,
sondern ist in Wahrheit ein unendlicher Proze3.» Nur dieser « Zeitenabstand

208



vermag die eigentliche kritische Frage der Hermeneutik lésbar zu machen,
namlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von den falschen,
unter denen wir mifverstehen, zu scheiden. Das hermeneutisch geschulte
Bewulltsein wird daher historisches BewulBtsein einschlieBen. Es wird die
das Verstehen leitenden eigenen Vorurteile bewuBt machen, damit die
Uberlieferung, als Andersmeinung, sich ihrerseits abhebt und zur Geltung
bringt.» «Ein wirklich historisches Denken muf3 die eigene Geschichtlichkeit
mitdenken. Nur dann wird es nicht dem Phantom eines historischen Objektes
nachjagen, das Gegenstand fortschreitender Forschung ist, sondern wird in
dem Objekt das Andere des Eigenen und damit das Eine wie das Andere
erkennen lernen. Der wahre historische Gegenstand ist kein Gegenstand,
sondern die Einheit dieses Einen und Anderen, ein Verhiltnis, in dem die
Wirklichkeit der Geschichte ebenso wie die Wirklichkeit des geschichtlichen
Verstehens besteht. Eine sachangemessene Hermeneutik hatte im Verstehen
selbst die Wirklichkeit der Geschichte aufzuweisen. Ich nenne das damit
Geforderte ,Wirkungsgeschichte‘. Verstehen ist seinem Wesen nach ein wir-
kungsgeschichtlicher Vorgang.» In ihr ist das Faktum eingeschlossen, daf3
das historische Verstehen geschichtlicher Sach- und Sinngehalte je nach der
geschichtlichen Situation des Interpreten sich wandeln muB, da jene Gehalte
als solche fiir jede Gegenwart relevant — wahr oder unwahr — bleiben. Das
zwingt zur « Wiedergewinnung des hermeneutischen Grundproblems». In
der alteren, dem SelbstbewuBtsein der nachromantischen Wissenschaftslehre
entschwundenen Tradition der Hermeneutik gab es neben dem Verstehen im
engeren Sinne (subtilitas intelligendi) und der Auslegung (subtilitas ex-
plicandi) noch die vom Pietismus hinzugefiigte « Anwendung» (subtilitas
applicandi). Sie hat sich in der theologischen und juristischen Hermeneutik
durchgehalten, dort als auf die Gegenwart bezogene (angewandte) Ver-
kiindigung der ausgelegten gottlichen VerheiBung, hier als Auslegung des
gesetzlichen Willens im Hinblick auf den konkreten Einzelfall. In der
philologisch-historischen Hermeneutik ging diese Applikation aus bestimmten
Grinden verloren. Es gilt nun, «die geisteswissenschaftliche Hermeneutik
von der juristischen und theologischen her neu zu bestimmen. Dazu bedarf
es freilich ... der Erkenntnis, dafl die romantische Hermeneutik und ihre
Kronung in der psychologischen Auslegung, d.h. dem Entritseln und
Ergriinden der anderen Individualitat, das Problem des Verstehens viel zu
einseitig faBt. Unsere Uberlegungen verwehren uns, die hermeneutische
Problemstellung auf die Subjektivitat des Interpreten und die Objektivitat
des zu verstehenden Sinnes aufzuteilen. Ein solches Verfahren ginge von
einem falschen Gegeniiber aus, das auch nicht durch die Anerkennung der
Dialektik des Subjektiven und Objektiven iiberbriickt werden kann. Die
Unterscheidung einer normativen Funktion von einer kognitiven Funktion
rei3t vollends auseinander, was offenkundig zusammengehort.» Gleichwohl
wird die geisteswissenschaftliche Hermeneutik nicht zu einem «Herrschafts-
wissen» (Scheler), «d.h. Aneignung als Besitzergreifung, sondern ordnet
sich selbst dem beherrschenden Anspruch des Textes unter». Wenn also
zur geisteswissenschaftlichen Hermeneutik der existentielle Riickbezug
(Gadamer braucht diesen Ausdruck nicht) des auszulegenden historischen

260



Sachverhaltes auf die je gegenwartige geschichtliche Lage gehort, dann wird
das Verstehen zu einem «Sonderfall der Anwendung von etwas Allgemeinem
auf eine konkrete und besondere Situation». Deshalb gewinnt Aristoteles
eine «hermeneutische Aktualitit», da er in seiner Ethik die Problematik
der Anwendung des sittlichen Wissens auf die jeweilige Situation umfassend
erortert hat. Desgleichen wichst der juristischen Hermeneutik eine «exem-
plarische Bedeutung» zu, die Gadamer in ihrem Verhiltnis zur philologi-
schen und historischen Auslegung klart. Fir den Historiker gilt «grund-
satzlich, daB die Uberlieferung in einem anderen Sinne zu interpretieren ist,
als die Texte von sich aus verlangen. Er wird immer hinter sie und die Sinn-
meinung, der sie Ausdruck geben, nach der Wirklichkeit zuriickfragen, von
der sie ungewollt Ausdruck geben. Die Texte treten neben alles sonstige
historische Material, d.h. neben die sogenannten Uberreste. Auch sie miissen
erst gedeutet werden, d.h. nicht nur in dem verstanden werden, was sie
sagen, sondern in dem, was sich in ithnen bezeugt.» Es wird nicht recht klar,
ob Gadamer selbst diese Intention des Historikers als legitime anerkennt
oder sie verwirft. Jedenfalls verlegt er den Akzent entschieden auf die Appli-
kation. Sie ist «keine nachtrigliche Anwendung von etwas gegebenem All-
gemeinen, das zunéchst in sich verstanden wiirde, auf einen konkreten Fall,
sondern ist erst das wirkliche Verstdndnis des Allgemeinen selbst, das der
gegebene Text fiir uns ist. Das Verstehen erweist sich als eine Weise von
Wirkung und weiB8 sich als eine solche Wirkung.» Demgema8 fithrt Gadamer
eine Analyse des «wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins» durch, die er mit
einer Kritik der Reflexionsphilosophie Hegels, in welcher dieser die «abso-
lute Vermittlung von Geschichte und Wahrheit» meinte vollenden zu
kénnen, beginnt. Daran schlieBt sich eine Erérterung des Wesens der Erfah-
rung am Leitfaden ihrer unterschiedlichen Bestimmungen bei Husserl,
Bacon, Aristoteles und Hegel, wobei Gadamer nicht gentugend beachtet,
daB sich der Hegelsche Erfahrungsbegriff ganz im Bereich der Reflexions-
philosophie bewegt, deren Grenze er kurz vorher selbst iiberzeugend auf-
gewiesen hat. So gewil3 das Erfahren und insbesondere das hermeneutische
Erfahren in sich ein geschichtlicher Vorgang und Gadamer um die Bewah-
rung der Tradition besorgt ist — hier, scheint mir, wirkt sich die Bindung
an eine tiibliche sprachliche Wendung (Erfahrungen, die man «macht»)
blickverengend aus. Daraus, daB solche Erfahrungen zumeist vorgingige
falsche Verallgemeinerungen und Annahmen zerstéren, folgt keineswegs,
daB der eigentliche ProzeB der Erfahrung «ein wesentlich negativer»,
«Erfahrung zunichst immer Erfahrung der Nichtigkeit» ist. Schon die von
Gadamer ausdriicklich betonte unbegrenzte Offenheit des Erfahrens spricht
dagegen. Im AnschluB an Aischylos sagt er: « Erfahrung ist . . . Erfahrung der
menschlichen Endlichkeit. Erfahren im eigentlichen Sinne ist, wer ihrer
inne ist, wer weiB3, daB er der Zeit und der Zukunft nicht Herr ist. Der
Erfahrene namlich kennt die Grenze alles Voraussehens und die Unsicher-
heit aller Pline. In ihm vollendet sich der Wahrheitswert der Erfahrung.»
Da hitte die Einsicht nahe gelegen, daf3 aber vermutlich auch umgekehrt
gerade die menschliche Endlichkeit das potentiell unbegrenzte Erfahren-
kénnen ermoglicht und erzwingt. Gadamers Befangenbleiben in der Re-

261



flexionsphilosophie — denn um ein solches handelt es sich hier — dokumentiert
.sich ferner in seiner Analyse der «hermeneutischen Erfahrung», so wenn
~er behauptet, das Ich-Du-Verhiltnis sei «ja kein unmittelbares, sondern
ein Reflexionsverhiltnis» — das ist es auch, aber nicht nur. Die erwihnte
. Offenheit der Erfahrung ist logisch gesehen die «Offenheit des So oder So.
Sie hat die Struktur der Frage.» Daraus leitet Gadamer einen «herme-
neutischen Vorrang der Frage» ab, deren Wesen er an der (aristotelischen
~und) platonischen «Dialektik» expliziert. Fragen ist «mehr ein Erleiden
als ein Tun. Die Frage dringt sich auf, es 148t sich ihr nicht langer aus-
weichen und bei der gewohnten Meinung verharren.» Sie bildet primir
,einen Bestandteil des Gespriachs. Deshalb ist es «eine Erinnerung an das
Urspriingliche, wenn sich die hermeneutische Aufgabe als ein In-das Ge-
sprachkommen mit dem Text begreift. DaB3 die Auslegung, die das leistet,
¢sich sprachlich vollzieht, bedeutet nicht eine Versetzung in ein fremdes
Medium, sondern im Gegenteil die Wiederherstellung urspriinglicher Sinn-
- kommunikation. Das in literarischer Form Uberlieferte wird damit aus der
- Entfremdung, in der es sich befindet, in die lebendige Gegenwart des Ge-
_spraches zuriickgeholt, dessen urspriinglicher Vollzug stets Frage und Ant-
wort ist.» Der «Logik von Frage und Antwort» geht Gadamer weiter nach.
Trotz Plato seien wir fiir eine Logik der Frage «sehr wenig vorbereitet».
Da er zum Thema nur Collingwood und eine ungedruckte Dissertation
. zitiert, mag hier etwa auf die Abhandlung von H. Rombach: «Uber Ur-
sprung und Wesen der Frage» im «Symposion» 3 (1952) hingewiesen
. werden. Weil fiir Gadamer, wie bereits bemerkt, die Bezugsstiftung der sich
wandelnden wirkungsgeschichtlichen Auslegung eines Textes zur gegen-
- wartigen Situation des Interpreten wesentlich ist, mutet es etwas wider-
sinnig an, wenn er den (sicher mehrdeutigen) Begriff des « Problems» auf den
. aristotelischen Sinn festlegen will und nicht sieht, daBl in der «Problem-
geschichte» die «Probleme» faktisch wohl auch gelegentlich so verstanden
. worden sind, wie er sie bestimmt: nicht wie «Sterne am Himmel», sondern
als «Fragen, die sich erheben und ihren Sinn aus ihrer Motivation haben».
Im iibrigen formuliert Gadamer in diesem Zusammenhang klar und ent-
schieden die Fragwiirdigkeit des Vicoschen Satzes, demgemal3 das natur-
wissenschaftliche Erkenntnisideal (die Bindung des Verstehens eines Vor-
"ganges an seine kiinstliche Herbeifiihrung) «seine reinste Erfilllung in der
Geschichte findet, weil dort der Mensch seiner eigenen menschlich-geschicht-
lichen Wirklichkeit begegne. Wir haben dagegen betont, daB3 ein jeder
Historiker und Philologe mit der grundsitzlichen UnabschlieBbarkeit des
- Sinnhorizontes rechnen muB, in dem er sich verstehend bewegt. Geschicht-
liche Uberlieferung kann nur so verstanden werden, da8 die grundsitzliche
Fortbestimmung durch den Fortgang der Dinge mitgedacht wird, und
ebenso weill der Philologe, der es mit dichterischen oder philosophischen
Texten zu tun hat, um deren Unausschopfbarkeit. In beiden Fillen ist es
~der Fortgang des Geschehens, durch den das Uberlieferte in neuen Bedeu-
tungsaspekten herauskommt. Die Texte werden durch die neue Aktuali-
sierung im Verstehen genau so in ein echtes Geschehen einbezogen wie die
Ereignisse durch ihren Fortgang selbst. Das war es, was wir als das wirkungs-

262



geschichtliche Moment innerhalb der hermeneutischen Erfahrung bezeichnet
hatten. Jede Aktualisierung im Verstehen vermag sich selber als eine ge-
schichtliche Maoglichkeit des Verstandenen zu wissen. Es liegt in der ge-
schichtlichen Endlichkeit unseres Daseins, daB3 wir uns dessen bewuBt sind,
daB nach uns andere immer anders verstehen werden. Gleichwohl ist es fiir
unsere hermeneutische Erfahrung ebenso unzweifelhaft, daBl es dasselbe
Werk bleibt, dessen Sinnfiille sich im Wandel des Verstehens beweist, wie
es dieselbe Geschichte ist, deren Bedeutung sich fortgesetzt weiterbestimmt.
Die hermeneutische Reduktion auf die Meinung des Urhebers ist ebenso
unangemessen wie bei geschichtlichen Ereignissen die Reduktion auf die
Absicht der Handelnden.» Wire hier nicht die Maoglichkeit zu bedenken,
daB nicht nur der einzelne Mensch endlich ist, sondern auch die Geschichte
einmal enden konnte? Die Vollzugsweise ihrer Erfahrung fat Gadamer als
«Verschmelzung der Horizonte des Verstehens, die zwischen Text und Inter-
pretation vermittelt», und diese geschehende Vermittlung ist «die eigent-
liche Leistung der Sprache». «Freilich, was Sprache ist, gehort zum Aller-
dunkelsten, was es fiir das menschliche Nachdenken gibt. Unserem Denken
ist die Sprachlichkeit so unheimlich nahe und sie wird im Vollzuge so wenig
gegenstandlich, daB sie ihr eigentliches Sein von sich aus verbirgt. Wir sind
in unserer Analyse des geisteswissenschaftlichen Denkens jedoch auf solche
Art in die Nabe dieses allgemeinen und allem voraufliegenden Dunkels
geraten, dal wir uns der gewonnenen Fithrung durch die Sache, der wir
nachgehen, anvertraut wissen konnen. Wir suchen von dem Gesprach aus,
das wir sind, dem Dunkel der Sprache nahezukommen.» Das gibt das
Thema des dritten Teils: «Ontologische Wendung der Hermeneutik am
Leitfaden der Sprache».

Zunichst stellt Gadamer die Sprache als « Medium der hermeneutischen
Erfahrung» vor, gegliedert in die Sprachlichkeit des hermeneutischen
Gegenstandes und des hermeneutischen Vollzugs. Danach expliziert er in
drei Schritten die « Pragung des Begriffs ,Sprache‘ durch die Denkgeschichte
des Abendlandes». Unter dem Titel «Sprache und Logos» gibt er eine
subtile Interpretation der platonischen Sprachtheorie. Als Ergebnis formu-
liert er, daB einerseits die «Entdeckung der Ideen durch Plato das eigene
Wesen der Sprache noch griindlicher verdeckt, als es die sophistischen
Theoretiker taten, die im Gebrauch und MiBbrauch der Sprache ihre
eigene Kunst (Techne) entwickelten». Anderseits ist «nicht das Wort,
sondern die Zahl das eigentliche Paradigma des Noetischen. .., die Zahl,
deren Benennung ersichtlich reine Konvention ist und deren ,Genauigkeit
eben darin besteht, daB jede Zahl durch ihre Stellung in der Reihe definiert
ist, also ein reines Gebilde der Intelligibilitdt, ein ens rationis ist, nicht im
abschwichenden Sinne seiner Seinsgeltung, sondern im Sinne seiner per-
fekten Verniinftigkeit. Dies ist das eigentliche Resultat, auf das der ,Kraty-
los ¢ bezogen ist, und dieses Resultat hat eine hochst folgenreiche Konsequenz,
die in Wahrheit alles weitere Denken iiber Sprache beeinflult. Stellt der
Bereich des Logos den Bereich des Noetischen in der Vielheit seiner Zu-
ordnungen dar, so wird nimlich das Wort ganz wie die Zahl zum bloBen
Zeichen eines wohldefinierten und vorgewulBten Seins. Damit ist im Prinzip

263



die Fragestellung umgekehrt. Jetzt wird nicht mehr von der Sache aus
nach dem Sein und Mittelsein des Wortes gefragt, sondern vom Mittel des
Wortes aus auf das hin gefragt, was und wie etwas vermittelt, namlich dem,
der etwas gebraucht. Im Wesen des Zeichens liegt, daf3 es in seiner Verwen-
dungsfunktion sein Sein hat, und das so, daB} seine Eignung allein darin
liegt, verweisend zu sein. Es mul} sich daher in dieser seiner Funktion von
der Umgebung, in der es angetroffen und als Zeichen genommen werden
soll, abheben, um eben damit sein eigenes Dingsein aufzuheben und in
seiner Bedeutung aufzugehen (zu verschwinden): es ist die Abstraktion des
Verweisens selbst.» Dem stimmt allerdings Gadamer nicht zu: «Das Wort
ist nicht nur Zeichen. In irgendeinem schwer zu erfassenden Sinne ist es
doch auch fast so etwas wie ein Abbild.» Worauf diese — selbst wenn sie
auch nur partiell zutrifft — sehr gefihrliche These den Leser vorbereiten
soll, zeigt sich in Gadamers Verfolgung der beiden christlich-theologischen
Lehrstiicke von der Inkarnation und der Trinitit. Denn daraus erfahrt
man — zwar bereits innerhalb der Erorterung iiber «Sprache und Begriffs-
bildung» —, da3 «in der Mitte der Durchdringung der christlichen Theologie
durch den griechischen Gedanken der Logik» etwas Neues aufkeimt: «Die
Mitte der Sprache, in der sich das Mittlertum des Inkarnationsgeschehens
erst zu seiner vollen Wahrheit bringt. Die Christologie wird zum Weg-
bereiter einer neuen Anthropologie, die den Geist des Menschen in seiner
Endlichkeit mit der gottlichen Unendlichkeit auf eine neue Weise vermittelt.
Hier wird das, was wir die hermeneutische Erfahrung genannt haben,
seinen eigentlichen Grund finden.» Das verweist auf den letzten Abschnitt:
«Sprache als Horizont einer hermeneutischen Ontologie». Im Anschlufl an
Humbolts Sprachtheorie stellt Gadamer in lichtvollen und iiberzeugenden
Ausfithrungen die wesentliche Leistung der «Sprache als Welterfahrung»
heraus. Er beriicksichtigt dabei auch die Umweltsproblematik des Menschen.
«Die Sprache ist nicht nur eine Ausstattung, die dem Menschen, der in der
Welt ist, zukommt, sondern auf ihr beruht, und in ihr stellt sich dar, da@
die Menschen iiberhaupt Welt haben. Fiir den Menschen ist die Welt als
Welt da, wie sie fiir kein Lebendiges sonst Dasein hat, das auf der Welt ist.
Dies Dasein der Welt aber ist sprachlich verfait.» «Nicht nur ist die Welt
nur Welt, sofern sie zur Sprache kommt — die Sprache hat ihr eigentliches
Dasein nur darin, daf3 sich in ihr die Welt darstellt. Die urspriingliche
Menschlichkeit der Sprache bedeutet also zugleich die urspriingliche Sprach-
lichkeit des menschlichen In-der-Welt-Seins.» Das Weltverhéltnis des Men-
schen ist durch seine « Umweltfreiheit» charakterisiert. «Solche Umwelt-
freiheit schlieBt die sprachliche VerfaBtheit der Welt ein. Beides gehort
zueinander. Sich iiber den Andrang des von der Welt her Begegnenden
erheben, heilit: Sprache haben und Welt haben.» Freiheit von der Umwelt
besagt zugleich «Erhebung» iiber sie und «Erhebung zur Welt». Diese
«bedeutet nicht ein Verlassen der Umwelt, sondern eine andere Stellung
zu ihr, ein freies distanziertes Verhalten, dessen Vollzug jeweils ein sprach-
licher ist». « Aus dem Weltverhiltnis der Sprache folgt ihre eigentiimliche
Sachlichkeit. Es sind Sachverhalte, die zur Sprache kommen. Eine Sache,
die sich so und so verhilt — darin liegt die Anerkennung des selbstindigen

264



Andersseins, das eine eigene Distanz des Sprechenden zur Sache voraussetzt.
Auf dieser Distanz beruht, daB3 sich etwas als ein eigener Sachverhalt abzu-
heben und zum Inhalt einer Aussage zu werden vermag, die auch andere
verstehen.» «Die sprachliche Welterfahrung ist ,absolut‘. Sie ubersteigt
alle Relativititen von Seinssetzung, weil sie alles Ansichsein umfaflt, in
welchen Beziehungen (Relativititen) immer es sich zeigt. Die Sprachlichkeit
unserer Welterfahrung ist vorgingig gegeniiber allem, das als seiend erkannt
und angesprochen wird. Der Grundbezug von Sprache und Welt bedeutet
daher nicht, daB3 die Welt Gegenstand der Sprache werde. Was Gegenstand
der Erkenntnis und der Aussage ist, ist vielmehr immer schon von dem
Welthorizont der Sprache umschlossen. Die Sprachlichkeit der menschlichen
Welterfahrung schlieBt nicht die Vergegenstiandlichung der Welt in sich.»
Die in der Sprache gelegene WelterschlieBung ist umfassender als die der
Physik und Biologie. Noch mehr: die gesamte Welterfahrung und ins-
besondere die hermeneutische Erfahrung entfaltet sich aus der « Mitte der
Sprache», die, auf das Ganze des Seienden bezogen, «das endlich-geschicht-
liche Wesen des Menschen mit sich selbst und mit der Welt vermittelt».
Gadamer schreibt dieser « Mitte der Sprache» eine «spekulative Struktur»
zu, wobel er sich auf die Bedeutung der Spekulation als «Gegensatz zum
Dogmatismus der alltaglichen Erfahrung» beruft, jedoch unerwihnt 1af3t,
daB sie auch der neuzeitlich-wissenschaftlichen Erfahrung widerstreitet und
sich uiberhaupt in einer Dimension bewegt, in welcher der reflektierende
«Spiegel» faktisch an die Stelle des « Gespiegelten» getreten ist. « Spekulativ
ist jemand, der sich nicht unmittelbar der Handfestigkeit der Erscheinungen
oder dem Gemeinten in seiner fixen Bestimmtheit iiberlaB3t, sondern zu
reflektieren weill — hegelisch gesprochen: wer das Ansich als ein Fiirmich
erkennt. Und ein Gedanke ist spekulativ, wenn sich das in ihm ausgesagte
Verhiltnis nicht als die eindeutige Zusprechung einer Bestimmung zu einem
Subjekt, einer Eigenschaft zu einem gegebenen Ding denken l4Bt, sondern
als ein Spiegelverhiltnis gedacht werden muf}, in dem das Spiegelnde selber
die reine Erscheinung des Gespiegelten ist, wie das Eine das Eine des Andern
und das Andere das Andere des Einen ist.» Am Leitfaden einer Analyse
des Bedeutungswandels des Begriffs des Schénen gewinnt Gadamer den
«universalen Aspekt der Hermeneutik». Denn bei Plato und Aristoteles ist
die Bestimmung des Schonen «eine universale, ontologische. Natur und
Kunst bilden hier keinerlei Gegensatz.» « Offenbar ist es die Auszeichnung
des Schonen gegeniiber dem Guten, daB es sich von sich selbst her darstellt,
sich in seinem Sein unmittelbar einleuchtend macht. Damit hat es die
wichtigste ontologische Funktion, die es geben kann, ndmlich die der Ver-
mittlung zwischen Idee und Erscheinung.» «Schénheit hat die Seinsweise
des Lichtes.» Im Licht artikuliert sich nicht nur das Sichtbare, sondern auch
der intelligible Bereich, freilich im Lichte des Geistes (Nous) und in der
christlichen Spekulation im Lichte des Wortes. «Das Licht, das alles so
hervortreten 14Bt, daB3 es in sich selbst einleuchtend und in sich verstindlich
ist, ist das Licht des Wortes. Auf die Lichtmetaphysik ist also die enge
Beziehung begriindet, die zwischen dem Vorscheinen des Schénen und dem
Einleuchten des Verstandlichen besteht.» Damit erreicht Gadamer eine

265



wesentliche Tiefe und kehrt zugleich zum Ausgangspunkt seiner faszi-
nierenden Untersuchungen zuriick. Man konnte allenfalls fragen, warum
er bei der spekulativen, fiir uns nicht mehr verbindlichen Lichtmetaphysik
stehen bleibt und sie nicht vom Wesen des Menschen her zu verstehen ver-
sucht, wozu ihn die immer wieder betonte Endlichkeit desselben anregen
konnte. Davon abgesehen mul} ich gestehen, seinen spekulativen Ausfiih-
rungen nicht so folgen zu koénnen, dal3 ich sie einigermalBen adiaquat zu
referieren vermochte. Vielleicht hiangt es mit dem Verdacht zusammen, da3
alles spekulative Denken aus der unausdriicklichen Gleichsetzung des Seins
mit dem Seienden (des reflektierenden Spiegels mit dem Gespiegelten), mit-
hin aus der Verkennung der «ontologischen Differenz» (Heidegger) lebt
und ihr seinen beriickenden Schein verdankt.

Zweifellos nimmt Gadamers Werk eine entscheidende Stellung in der
hermeneutischen Literatur ein. Es halt sich durchwegs auf einem hohen
Niveau, und gerade deshalb argert man sich etwas iiber die Unzulanglichkeit
seines Registers. Verwunderlich bleibt auch, daB die psychologisch-anthro-
pologischen Bemiithungen keine Rolle darin spielen; nur der Psychologismus
in einer abgestandenen Form geht darin noch wie ein Schreckgespenst um,
dhnlich wie seinerzeit bei Rickert «die» Psychologie. Aber das mindert
weder seinen Rang noch seinen Gehalt.

Da es unmoglich ist, die Beitrage der Festschrift kurz zu referieren, be-
gniigen wir uns mit ihrer blo8en Nennung. H. Kuhn: Einleitung; O. Becker:
Die Aktualitiat des pythagoreischen Gedankens; W. Brocker: Das Hohlen-
feuer und die Erscheinung von der Erscheinung; M. Heidegger: Hegel und
die Griechen; A. Henkel: Versuch iiber «Wandrers Sturmlied»; D. Hen-
rich: Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der
Vernunft; G. Kriiger: Mythisches Denken in der Gegenwart; H. Kuhn:
Der Begriff der Prohairesis in der Nikomachischen Ethik; K. Lowith:
Unzuliangliche Bemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzident;
J. Lohmann: Uber den paradigmatischen Charakter der griechischen
Kultur; R. Pflaumer: Zum Wesen von Wahrheit und Tauschung bei
Platon; W. Schadewaldt: Der Weg Schillers zu den Griechen; W. Schulz:
Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Platos; R.-E. Schulz:
Herakles — Dionysos — Christus; K.-H. Volkmann-Schluck: Der deutsche
Idealismus und das Christentum; W. Wieland: Die Ewigkeit der Welt;
P. Friedlander: Akademische Randglossen. H. Kunz

Hans Wagner: Philosophie und Reflexion. Ernst Reinhardt Verlag, Miin-
chen [Basel 1959.

Ungefahr in der Mitte dieses merkwiirdigen Buches steht die These: «Die
gesamte Philosophie entspringt aus der spekulativen Reflexion und ist nichts
anderes als deren systematisch entfalteter Gang». «Spekulativ» ist die Refle-
xion, weil sie sich mit «letzten und absoluten Prinzipien beschéftigt», «in

266



aller Form Prinzipientheorie» ist. Als solche versucht sie, sich selbst als fun-
dierendes einheitliches Prinzip der Philosophie und ihrer Disziplinen zu
konstituieren, was der Verfasser freilich jeweils nur im Ansatz zeigt. Der
mehrfach auf sich reflektierende Gang der Reflexionen beginnt mit dem
Aufweis der Viergliedrigkeit jedes theoretischen Gebildes, das aus dem Er-
kenntnis- oder theoretischen Subjekt, dem zu erkennenden seienden Gegen-
stand, der Erkenntnistitigkeit und ihrem Ergebnis (der Theorie) besteht.
Diese vier Fundamentalglieder sind «ebenso voneinander untrennbar und
unléslich zueinandergehorig, wie sie eindeutig voneinander unterscheidbar
und unterschieden sind. Kein Glied ist das, was es ist, und hat den Sinn, den
es hat, in Isolierung von den anderen Gliedern; jedes hat seine ihm eigene
Bestimmtheit und seinen ihm eigenen Sinn nur in strenger Bezogenheit auf
alle Gegenglieder.» Das wird einleuchtend dargelegt. Allein bald setzt sich
eine fir alles folgende entscheidende, den phanomenalen Sachverhalt ver-
falschende Fehldeutung des einen Fundamentalgliedes, der Erkenntnistatig-
keit durch — und zwar in der Weise einer scheinbar harmlosen terminologi-
schen Fixierung. Wagner bezeichnet die alles BewuBtseinsleben urspriinglich
oder abgeleitet, unmittelbar oder vermittelt charakterisierende Gegen-
standsbezogenheit (Intentionalitit) als « Denken», obwohl er ausdriicklich
anerkennt, dal} es auch wahrnehmende, fithlende, wollende u. a. «konkrete»
Modi der Intentionalitit gibt und das gegenstandsbezogene Bewultseins-
leben sich nicht im «Denken» erschopft. Dieses sei die «fundamentale, ur-
spriingliche und prinzipielle Gestalt» der Erkenntnistitigkeit. Er nennt jenes
«Denken» — in Wirklichkeit handelt es sich dabei ausschlieBlich um den jedes
anschaulich-vorstellend, wahrnehmend, wollend, fithlend usw. auf Gegen-
stinde bezogene Gerichtetsein begleiten kénnenden oder es thematisierenden
Reflexionsakt-ein « Prinzip»,dank dessen die gegenstandlichen Hinwendungs-
weisen «alle erst Modi des BewuBtseinsleben» sein sollen. Darin liegt m. E.
die «prinzipientheoretische» Verfialschung des phanomenalen Tatbestandes,
die deshalb verborgen bleiben kann, weil Wagner einerseits den Seinscharak-
ter der «Prinzipien» ungeklart 1aft; und weil andererseits alle Innerlichkeit
nur mittels der darauf bezogenen vergegenstindlichenden Reflexionsakte
gegeben ist und diese an die Stelle der an sich prireflexiven, sekundar reflek-
tierten Phinomene riicken kénnen. Das dokumentiert sich etwa in der irrigen
Behauptung, die Sinnlichkeit sei «von Hause aus... von blof3 zustandlicher
Struktur» (erhalte mithin erst durch die Reflexivitit einen gegenstandsbe-
zogenen Charakter) ; oder in der Bezeichnung der gegenstandlichen Gehalte
aller intentionalen Akte als « Gedanken» (Noemata). Daher kann Wagner
sagen, alles Aktleben sei «letzten Endes, in seiner Urgestalt» oder «auf seine
Urgestalt zuriickgefithrt» « Denken, das Denken als Prinzip. Und der Gehalt,
dieses zu seinem Gegenglied (Akt und Aktleben) ebenso untrennbar zuge-
hérige wie von ihm notwendig zu unterscheidende Glied, ist Denkgehalt,
Gehalt dieses Denkens als Prinzip. Aller Gehalt ist in seiner Urgestalt Denk-
gehalt. Wird der als Prinzip verstandene Akt Denken genannt, so kann man
den ebenso als Prinzip verstandenen Denkgehalt auch als Gedanken bezeich-
nen. Aller Gehalt ist letztlich Gedanke». Gegen unsere These, daB der Ver-
fasser die primaren weltzugewandten Bezugsweisen durch die sekundiren

267



Reflexionsakte ersetze, lieBe sich seine Unterscheidung zwischen der «Struk-
tur und Gesetzlichkeit» des gegenstandsbezogenen Aktes und der anders-
gearteten «Struktur und Gesetzlichkeit eines auf einen gegenstandsbezogenen
Akt gerichteten Reflexionsaktes», ferner seine Versicherung anfiihren, die
noetische Reflexion konne keine «wirkliche Fundamentalfunktion» iiber-
nehmen. Allein das bleibt fiir den Fortgang seiner Uberlegungen ohne sich
auswirkende Konsequenzen. Sie fithren in «konstitutions» und «geltungs-
theoretischen» Reflexionen — als eine Art Synthese von Ansitzen Husserls
und Hoénigswalds — auf das das Aktleben tragende und vollziehende Subjekt,
hinter dessen Denomination ein «ganzer Hexenkessel von Schwierigkeiten»
stecke. «Diese Schwierigkeiten hingen zum groflen Teil an der zunichst
recht schwer zu beantwortenden Frage, als was man das Aktleben selbst
letztlich zu bestimmen habe. Die #dlteren Formen der Transzendentalphilo-
sophie, speziell des Neukantianismus, machten sich die Sache dadurch leicht,
daB sie das Aktleben als empirisches Geschehen im BewuBtsein faf3ten, also
als ein — ob zwar inneres — Gefiige von realen ,seelischen Verlaufen und Pro-
zessen in der Zeit. Damit tiberwiesen sie es im Grunde als methodischen
Forschungsgegenstand an die Psychologie, an die empirische BewuBtseins-
lehre. Das bedeutet, daB3 sie bedenkenlos die noetische Reflexion mit der
Psychologiegleichsetzten. Und das wiederum bedeutet, da3sie den Forschungs-
gegenstand der Psychologie mit jener Art von Subjekt gleichsetzten, welcher
der Endpunkt des noetischen Reflexionsriickganges sein soll» (der bei Wagner
ein von der Reflexion — und nur von ihr — gesetztes und hypostasiertes Ge-
dankengebilde ist). «Diese Gleichsetzung nun ist aber in jedem Fall eine
innere Unmoglichkeit. Denn gibt es eine empirische BewuBtseinslehre, eine
Psychologie, so sind mit Bezug auf sie ihr Objekt und ihr Subjekt zu unter-
scheiden: ein Objekt, ohne das sie gegenstandslos wire, ein Subjekt, ohne
das sie nicht zustande kime. Wenn also das Subjekt, auf welches der no-
etische Reflexionsriickgang fithren soll, die Stelle des Gegenstandes in der
Psychologie einnimmt, dann faBt diese Psychologie dieses Subjekt gerade
nicht, weil sie es nicht als Subjekt fafit, und ihr eigenes Subjekt ebenfalls
nicht, weil dieses Subjekt aufbauvollziehende Bedingung und eben
darum gerade nicht Gegenstand dieser empirischen Wissenschaft Psycho-
logie ist. Unmoglich also konnen das Subjekt, auf das der noetische
Reflexionsriickgang fithren soll, und der Gegenstand der Psychologie
gleichgesetzt werden. Wovon die empirische BewuBtseinslehre handelt,
kann niemals und in keinem Sinn Subjekt sein, auch nicht, wie man im
Neukantianismus gelegentlich sagte, ,empirisches Subjekt». Das sind die
iiblichen Uberlegungen, die logisch durchaus korrekt und unwiderlegbar
sind, aber zu nichts anderem fiihren als zu einem mittels der Reflexivitit
sich selbst setzenden und hypostasierenden «transzendentalen» Subjekt, das
sich nur deshalb als — gar noch «absoluter» — « Ursprung» vorkommt, weil
es von seiner faktischen Abhingigkeit vom gelebten Menschsein wegblickt
oder wegdenkt. Das transzendentale Subjekt, wie Wagner es konzipiert,
kennzeichnet eine «Doppelmomentigkeit» — iibrigens eine Wortschopfung,
von der man dasselbe sagen kann, was Wagner einmal im Hinblick auf
Heideggers «Geworfenheit» bemerkt: sie ist nicht unbedingt geschmack-

268



voll —: «Faktizitit» und «Absolutheit». Die «Faktizitat» wird als «Un-
vollendetheit», als «Endlichkeit» oder «Bedingtheit» des Subjekts bestimmt.
Als solche ist sie der «unendliche Stachel seines Leistens, d.h. seiner Selbst-
gestaltung». Jedermann wisse, daB3 mit der «Faktizitat» «eines der aktuell-
sten Anliegen der jungsten philosophischen Bewegung zum Ausdruck kommt.
Man hat es nicht nur zu einem Hauptthema, sondern sogar zum absoluten
Ausgangspunkt der philosophischen Reflexion machen wollen». Wagner
meint offenbar Heideggers Begrift der «Faktizitat», aber er tibersieht, dal3
sich dessen Gehalt keineswegs mit demjenigen seines eigenen Ausdrucks deckt,
den er wiahlte, um «moglichst bei Gelaufigem zu bleiben». Das ist ein Bei-
spiel fiir seine meist anonyme Polemik gegen Heidegger, dem er manchmal
seltsame Dinge vorwirft bzw. unterstellt. Davon abgeschen bildet die «Fakti-
zitat» bei Wagner ein abgeleitetes, obzwar integrierendes Moment des Sub-
jekts; trotzdem ist sie und «nur sie» die « Wurzel mehrerer Grundcharak-
tere» desselben: seiner «wesentlichen Freiheit», des Willens (letztlich «Wille
zu sich selbst, d.h. Wille des Subjekts zur Selbstgestaltung»), der Zeitlich-
keit und der Geschichtlichkeit. Abhingig erweise sich die «Faktizitat» vom
andern Grundmoment des Subjekts, von seiner « Absolutheit», die eine solche
des «Denkens als Prinzip» sei — wir wiirden sagen: eine vom Subjekt erdachte
und sich selbst zugedachte «Absolutheit». Oder wie Wagner es formuliert:
«Das Absolute... ist wesentlich Selbstbeziehung auf ein von ihm selbst be-
griundetes und von ihm selbst unterschiedenes Anderes, um in dieser Selbst-
beziehung auf das Andere in diesem Anderen sich selbst zu bestimmen».
Oder: «Das Denken ist das Absolute, insofern es Prinzip ist. Prinzip ist es,
insofern es konstitutives Moment fiir eine ganze Mannigfaltigkeit von kon-
kreten Leistungen des Subjekts ist: fiir das theoretische Erkennen, das Wollen
und Streben, Planen und Entwerfen, Traumen und Handeln. Es ist das
diesem allem zu Grunde liegende Moment der Gegenstandsbezogenheit» —
wir figen hinzu: fiir die sekundire Reflexion fungiert das Denken als ein
solches konstituierendes Prinzip, keineswegs als faktisch-seiender Grund jener
konkreten Leistungen. Oder: «Das Denken ist als das Absolute hervorge-
treten. Es hat seine Absolutheit jedoch in Wahrheit nur, insofern es sich
auf ein Anderes seiner selbst bezieht. Als solches Anderes des Denkens er-
weist sich zunichst der Gegenstand. Aber er erweist sich als dieses Andere des
Denkens in Wahrheit erst dann, wenn ihm eine Konstitution aus anderen
Prinzipien eignet, als es die Gegenstandlichkeitsprinzipien selbst sind, wenn
ihm wahrhaftes Ansichsein eignet, ein Ansichsein, das durch Seinsprinzipien
konstituiert ist und im Sein selbst wurzelt. Das Denken hat seine Absolut-
heit darin, daB es sich in seinem Gegenstande auf das Seiende und das Sein
selbst bezieht. Die wahrhafte ontologische Position ist ein notwendiges Impli-
kat eines wahrhaften Begriffs vom Denken. Indem das Denken sich auf ein
Seiendes bezieht, das seine eigenen Prinzipien besitzt, bezieht es sich, wie
es in seinem Begriff vorgeschrieben ist, in der Tat auf ein wahrhaft Anderes
seiner selbst und hat darin die ihm angestammte Absolutheit. Nicht also
schon im Begriff des Gegenstandes als solchen erreicht das Denken seine Ab-
solutheit, sondern erst in dem Begriff des Gegenstandes, der sowohl des
Gegenstandes Gegenstandlichkeit wie Ansichsein in sich schlieBt». Wollte

269



man dagegen einwenden, das iiblicherweise verstandene «Absolute» sei doch
gerade durch das Fehlen des Angewiesenseins auf anderes gekennzeichnet,
so kann man etwa lesen: «Freilich wissen wir, und auch das war ein wesent-
liches Resultat der geltungstheoretischen Reflexion, dal3 dem Denken als
notwendiges Gegenmoment zur Absolutheit auch Faktizitit zukommt, wahr-
hafte und durch keine Dialektik tilgbare Faktizitat. Und mit der Faktizitat
Endlichkeit, Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Bedingtheit. Und mit diesen aus
der Faktizitit flieBenden Momenten Abhingigkeit von der Welt und von
Weltstiicken, Angewiesenheit auf die Welt und auf Weltstiicke. Aber diese
Abhingigkeit und diese Angewiesenheit kommen dem Denken nicht von
aullen, als gibe es eine Macht oder ein Prinzip auBlerhalb des Denkens,
wodurch dem Denken solche Abhingigkeit und solche Angewiesenheit auf-
gezwungen werden konnte (wire dies auch nur denkbar, wiederum wire
alle Wahrheit und GewiBheit verloren und vertan). Gewil3 stellen sich diese
Abhingigkeit und diese Angewiesenheit als Folgen von Bedingungen dar,
die nicht schlechthin als ermdglichende, sondern ebenso auch als einschrén-
kende Bedingungen des Denkens begriffen werden miissen. Aber eben diese
Bedingungen, deren Folgen die Abhingigkeit und Angewiesenheit sind,
fallen ganzlich in das Denken selbst. Es selbst schriankt sich in diesen Be-
dingungen in die Faktizitit ein. Aber diese Selbsteinschrankung in die Fakti-
zitiat ist durchwegs eine geltungsbetroffene: sie geschieht auf Grund der
Absolutheit, nach MaBgabe der Absolutheit, um der Absolutheit willen (denn
ohne Selbsteinschrankung keine Selbstbeziehung auf ein Anderes, ohne Selbst-
beziechung auf ein Anderes keine affirmative Absolutheit). Darum ist denn
auch alle Abhingigkeit des Denkens und alle Angewiesenheit des Denkens
in Wahrheit eine aus der Absolutheit des Denkens folgende Selbstanweisung
des Denkens an die Welt und Weltstiicke. Es ist angewiesen, weil es sich
angewiesen hat. So bedeutet denn zwar die Angewiesenheit, Abhingigkeit
und Bedingtheit des Denkens eine Angewiesenheit auf, eine Bedingtheit durch
die Welt und durch die Weltstiicke. Aber der Grund dieser Angewiesenheit
und Bedingtheit fallt nicht auf die Seite dessen, worauf das Denken angewiesen
und wodurch es bedingt ist, er fallt vielmehr ganz und gar in das Denken selbst,
in seine Absolutheit. Darum ist alle Faktizitiat mit ihren Folgen zwar gewil3
schlechterdings affirmativ und wahr, aber gleichzeitig nur méglich, insofern
das Denken selbst der absolute Grund auch fiir sie ist. Nach allen Momenten
seiner Bestimmtheit also ist das Denken der absolute Grund seiner selbst».
Das besagt doch wohl eindeutig: Faktizitdt, Endlichkeit, Zeitlichkeit, Ge-
schichtlichkeit, Bedingtheit, Absolutheit, Unendlichkeit usw. des Wagner-
schen Subjekts sind von diesem erdachte Begriffe und nichts sonst, «Begriffs-
dichtungen», um das bése Wort Langes zu gebrauchen.

Ich habe bereits bemerkt, dal Wagner die Seinsart der «Prinzipien»
ungeklirt 1aBt. Obwohl er damit die Tradition der — wie er selbst sagt —
ehrwiirdigen, aber fehlerreichen alten Metaphysik fortfiihrt, riickt mit dieser
Ungeklirtheit das Ganze seiner Reflexionen in ein alles vernebelndes Zwie-
licht. Das ist um so fataler, als er sich mit Erfolg um eine prézise, wenngleich
durch die wiberflissige Wiederholung derselben Worter ermiidende und
schwerfillige Diktion bemiiht. Sind die «Prinzipien» vom Denken eines

270



Subjekts erdachte « Grundsitze», die es — sei es zur Erklarung, zur Vergegen-
stindlichung, zur Erméglichung der Denkbarkeit oder was immer — sich
selbst und dem Seienden supponiert? Oder sollen sie das Seiende seinsmiBig,
mithin unabhingig von allem Gedachtwerden konstituierende Zuge sein?
Oder sind sie in einer dritten Bedeutung gemeint? Weder der Einfiihrung
des Begriffs — der Postulierung des «Denkens» als «Prinzip» — noch den
spateren Darlegungen 1aBt sich eine eindeutige Antwort entnehmen. So
kann man diesen prinzipientheoretischen Entwurf eines Systems der Philo-
sophie als Dokument des sich wieder ausbreitenden spekulativen Denkens
allenfalls wie ein mehr oder minder faszinierendes Glasperlenspiel zur Kennt-
nis nehmen. H. Kunz

Roger Mehl: De I’autorité des valeurs. 1 vol., 270 p. Paris, P.U.T., 1957.

M. Roger Mehl, Professeur a la Faculté de théologie protestante de
I’Université de Strasbourg, s’est depuis longtemps acquis une vive recon-
naissance pour la maniére dont il s’est attaché aux problémes de la Condition
du philosophe chrétien, et par divers travaux, notamment sur la philosophie
de P’histoire et sur le probléme de la rencontre d’autrui. C’est dans le méme
esprit pénétré de 'expérience de la vie chrétienne qu’il a abordé le probléme
des valeurs.

La philosophie des valeurs, estime M. Mehl, pourrait «mettre un terme
a la dialectique impossible de ’essence et de D’existence» ou s’enferme la
pensée philosophique. Mais il faut pour cela montrer d’abord que les valeurs
ne sont pas des essences, qu’il «n’existe... pas... de monde des valeurs
au sens platonicien du terme», que nous n’avons pas ’expérience de valeurs
déterminées d’avance, et que le vrai probléme des valeurs n’est pas celui de
leur nature, mais celui de leur autorité. Or, poser le probléme de 1'autorité
des valeurs, c’est traiter le probléme des valeurs comme celui de la personne:
Pautorité, c’est ici le mode de présence de la personne au monde, ot apparait
son originalité. De méme, nous ne faisons d’expérience authentique des
valeurs que dans des situations humaines concrétes; ce sont en effet les
valeurs qui donnent un sens a ’existence par Pexigence qu’elles lui adressent
et par le jugement qu’elles impliquent. Mais on ne peut pas plus juger de la
valeur que de la personne en elle-méme, car les valeurs renvoient toujours
au-delad d’clles-mémes. A la fois dans le temps comme créée et comme
vécue, la valeur est ambigué et insaisissable comme la personne.

Par conséquent, M. Mehl écarte les doctrines qui fondent les valeurs sur
leur participation 4 Dieu et qui réservent 4 une théologie d’élucider le
mystére de leur autorité. L’expérience des valeurs ne se fonde pas sur I'im-
médiat de notre relation a4 Dieu; elles ne sont pas non plus médiatrices; leur
autorité différe, enfin, de celle de la personne — a laquelle elle est seulement
analogue — et de celle de Dieu. 1l semble bien plutét que M. Mehl voie
dans certaines théories de la valeur le danger de constituer un monde de
degrés qui nous écarterait de Dieu.

271



Mais i1l n’y a de valeur qu’a ’occasion d’une personne et «l’ambiguité
de la morale entiére tient, croyons-nous, a la difficulté qu’il y a & définir le
rapport légitime des personnes et des valeurs». Sans doute, valeur et personne
se réconcilient-elles en Dieu, mais il n’en va pas ainsi pour la créature qui
«ne parvient qu’exceptionnellement 2 accorder 'ordre de Dieu avec ordre
des valeurs». On ne tirera pourtant pas de cette suprématie des ordres de
Dieu sur les valeurs la conclusion qu’il est impossible de définir une éthique
chrétienne: il s’agit plut6t de montrer comment les valeurs tiennent leur
autorité de Dieu et par suite quelle sorte d’autorité elles exercent sur les
personnes, afin de dépasser les philosophies selon lesquelles le sujet ne peut
que réaliser son essence, d’avance donnée, et celles qui affirment toute
essence posée par le seul sujet.

Nous ne pouvons ici que signaler la portée et I'actualité du probléme
ainsi traité, car ces réflexions font apparaitre comme réellement fondamen-
tale la relation valeur—personne, relation qui est «de celles qui ne peuvent
étre brisées». La phénoménologie de I'autorité qu’a entreprise M. Mehl
est une description nouvelle; ses pages sur ’autorité du témoin nous paraissent
particulierement significatives et il faut souhaiter que cet effort provoque
et des discussions adéquates et beaucoup d’efforts analogues.

D. Christoff

Das Problem des Fortschritls und die Wissenschaft. Ein £ yklus von Vor-
tragen von Markus Fierz, Erwin von Beckerath, Gaetano Benedetti, Heinrich
Barth. Rektoratsprogramm der Universitiat Basel fiir das Jahr 19359.
Verlag von Helbing & Lichtenhahn, Basel 1959.

Das Basler Rektoratsprogramm laft also der Diskussion iiber den Fort-
schritt die Ziigel nicht vollig frei; schon in der Formulierung des Titels be-
kennt es sich zur Problematik des Fortschritts und weist damit die Auffassung,
der Fortschritt sei die selbstverstandlichste Sache der Welt, a limine zuriick;
zudem — es verlangt, daB3 die Fortschrittsproblematik im Zusammenhang
mit der Entwicklung der Wissenschaften behandelt werde.

In seinem Kerngehalt will der Begriff «Fortschritt» nicht mehr aussagen
als die rein physikalisch gesehene Tatsache der Ortsveranderung, des Fort-
schreitens von einem durch Ort und Zeit bestimmten Punkt zu einem andern
derart fixierten Punkt. Hier, im Bereich des physikalisch erfaBbaren Ge-
schehens, ist denn auch von einer besonderen Problematik unseres Begrifls
noch nichts zu vermelden. Im Gebrauch des taglichen Lebens sagt der Be-
griff aber bedeutend mehr aus; hier wird das Geschehen des Fortschreitens
aus der Physik herausgenommen, wird heriibergeholt und eingebettet in
den Bereich der menschlichen Wertung; hier geht es um ein Fortschreiten
von einem niedrigeren zu einem hheren Wert ; eine aller Axiologie immanente
eigenartige Energie dringt von allen Seiten in unser Begriffswort ein und
gibt ihm eine bestimmte axiologische Intention, damit aber auch die unserem
Begriff eigene Problematik. Diese Problematik liegt also nicht im Kerngehalt

272



des Fortschreitens an sich, sie liegt in den spater dem Begriffswort von aullen
her beigefiigten axiologischen Elementen.

Zuerst kommen also drei Vertreter von Fachwissenschaften zum Wort;
Markus Fierz fiir die theoretische Physik, Erwin von Beckerath fiir die Sozial-
wissenschaften, Gaetano Benedetti fiir die Psychiatrie. Alle drei verwenden
nur den bereits axiologisch gewordenen Begriff des Fortschritts. Bei allen
ihren wohlbegriindeten Vorbehalten gegeniiber jedem naiven Fortschritts-
optimismus — die Uberpriifung des Wissensbestandes in ihren Fachgebieten
notigt sie zur Feststellung eines Fortschreitens, einer fortschreitenden Ent-
wicklung von niedrigeren zu hoheren wissenschaftlichen Wertpositionen.
In der gebotenen Konzentration werden uns hier in den drei Fachgebieten
iiberaus anziehende und instruktive Langsschnitte dargeboten. Es ist un-
moglich, in unserer Besprechung auf die Fiille der hier ausgebreiteten Ein-
zelheiten einzugehen; aber wie interessant ist schon allein die Feststellung,
dalB3 einzelne Denker wie Hegel und Marx ihren optimistisch gemeinten
Fortschritt aus der Sphire menschlicher Axiologie wieder herausholen und
ithn zuriickstellen in den Bereich einer vom Menschen unabhingigen Ent-
wicklung in der Sache selbst; der Fortschritt wird dort zum sachlich giiltigen
Gesetz erhoben, und dieses Gesetz reillt den Menschen — volentem nolentem —
in ein von ithm unabhingiges Fortschrittsgeschehen hinein. Als Vertreter
der Philosophie darf Heinrich Barth in der Auslotung der Fortschrittspro-
blematik natiirlich noch ein gutes Stiick tiefer gehen; er will iiber «Sinn
und Unsinn» des Fortschritts ins Reine kommen. Auch der Philosoph muf3
die Tatsache des Fortschritts auf so vielen Gebieten anerkennen; er iibersieht
aber auch nicht die heutige Gegenbewegung, die dem Schlagwort «Fort-
schritt» seine ehemalige deklamatorische Durchschlagskraft nicht mehr zu-
billigen kann. Heute sieht sich der Fortschritt allenthalben mit Anfithrungs-
zeichen versechen. Auf die Frage nach dem Woher und Wohin bleibt uns
die Fortschrittsparole die Antwort schuldig. Als Kompal3 taugt sie nicht,
da wir ihr iiber Sinn und Wegweisung zu wenig entnehmen konnen. Nur
am Menschen soll gemessen werden, was in einem guten Sinn als Fortschritt
zu beurteilen ist. Wesentlich ist die Ausrichtung des ganzen Fortschritts-
problems auf den Menschen. Die fortschreitende Entwicklung darf, auf
welcher Hohenlage sie immer liegen moge, den Mitmenschen und dessen
Anliegen nicht tibersehen. Der Unsinn des Fortschritts liegt im Ausfall sinn-
voller menschlicher Existenz, sofern sie dem riicksichtslosen Durchsetzen einer
fortschreitend-fortschrittlichen Planung zum Opfer fillt.

Heinrich Barth findet eine Wegleitung aus der Fortschrittsproblematik
in Pestalozzis Harmonie der natiirlichen Menschenkrifte; nicht nur Kopf
und Hand, auch das Herz soll mitsprechen und mitentscheiden. Ist doch
fiir Pestalozzi das Herz die Stitte der Begegnung nicht nur mit sich selbst,
sondern auch mit dem Mitmenschen. Fortschritt fiir Hand und Kopf hat
wohl seinen guten Sinn; sein Unsinn aber ist dort nachzuweisen, wo er mit
einem Anspruch auf Absolutheit aus den verpflichtenden Zusammenhingen
der Existenz herausbricht.

So haben die vier Mitarbeiter am Basler Rektoratsprogramm dem zur
Alltagssache und unklar gewordenen Begriffdes Fortschritts durch ihre lichtvol-

18 ' 273



len Untersuchungen selbst wiederum, im Bereich der philosophischen Herme-
neutik und der menschlichen Axiologie, zu einem bedeutsamen Fortschritt

verholfen. Ernst Haenfler

Hans Welzel: Die Naturrechislehre Samuel Pufendorfs. Walter de Gruyter
& Co., Berlin 1958.

Hans Welzel, Ordinarius fiir Strafrecht und Rechtsphilosophie an der
Universitat Bonn, kommt das Verdienst zu, Samuel Pufendorf fiir unsere
Zeit wiederentdeckt zu haben. Es ist sehr zu begriien, daf3 er seine 1928
abgeschlossene Dissertation iiber « Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs»,
von welcher nur schwer zugingliche Teildrucke vorlagen, iiberarbeitet voll-
standig veroffentlichte.

Welzel beginnt mit einer Ubersicht der Hauptlehren Pufendorfs, insofern
sie zur Begriindung des Naturrechts dienten, und dem Hinweis auf die
geschichtlichen Beziehungen. Den Hauptteil des Werkes bildet eine ein-
gehende Darstellung der Naturrechtslehre dieses Autors, welcher eine be-
sondere, iibersteigerten Individualismus ablehnende Spielart des sikulari-
sierten rationalistischen Naturrechts des 17. Jahrhunderts entwickelte.

Welzel betont die Aktualitat der von Pufendorf vorgetragenen Ansichten:
sein kithner Vorgriff auf eine methodisch verschiedene Erfassung von Seins-
tatsachen und Werten in der Lehre der entia physica und moralia; die
iiberaus modern anmutende Anthropologie, ausgehend von der Gegeniiber-
stellung von Mensch und Tier und der Kennzeichnung des Menschen als
bewul3t entscheidendes Wesen, das, seiner Menschenwiirde — ebenfalls ein
fiir Pufendorf grundlegender Begriff — wegen sich nach sittlichen Gesetzen
richten soll; die Formulierung des obersten naturrechtlichen Satzes als
Gebot der socialitas und nicht als Behauptung einer natiirlichen Neigung
oder eines Triebes zur Geselligkeit. Die Betonung der Menschenwiirde
fiilhrt zur Forderung der Gleichheit und Freiheit, weswegen sich recht-
miBige Herrschaft nur auf einen freiwillig eingegangenen Unterwerfungs-
vertrag stiitzen konne, eine Wiederaufnahme, Vertiefung und Verbindung
von bis in die griechische Sophistik zuriickreichenden Gedanken, welche in
dieser Form die ideellen Grundlagen der Franzosischen Revolution vorberei-
teten und, wie Welzel annimmt, insbesondere J.J. Rousseau beeinflullten.
Pufendorf unterscheidet, gliicklicher als Thomasius, zwischen Recht und
Moral nach dem Kriterium der AuBerlichkeit des Verhaltens und kommt
damit der Kantschen Unterscheidung zwischen Moralitit und Legalitit
nahe, dem Recht die Moglichkeit, verpflichtend zu wirken, belassend.

Diese Hinweise mogen zeigen, daBl Welzel mit seiner Dissertation einen
sozialphilosophischen Denker der Vergangenheit entri8 und vor verfehlter
herabsetzender Beurteilung bewahrte, dessen Ansichten in der heutigen
Auseinandersetzung iiber sozialethische Fragen und deren anthropologische
Voraussetzungen mitgehort zu werden verdienen.

H. Schultz

274



Franz Achermann: Das Verhdltnis von Sein und Sollen als ein Grundproblem
des Rechis. Verlag P.G. Keller, Winterthur 1955.

Franz Achermann behandelt das Problem von Sein und Sollen auf der
Grundlage des erkenntnistheoretischen Empirismus im Sinne von Moritz
Schlick und Bertrand Russel. Er leistet erneut den Nachweis, daf3 aus einem,
selbst einem idealen Sein, kein Sollen unmittelbar abgeleitet werden kann.
Der Verfasser hebt hervor, daf3 die in naturrechtlichen Deduktionen haufige
syllogistische Ableitung nur dann zu einem Sollenssatz fiihrt, wenn der
Obersatz des Syllogismus bereits als Norm gefaB3t oder verstanden wird. Ist
er aber ein wirklicher Seinssatz, so vermag er — ohne stillschweigende Um-
deutung in ein Gebot — nie zu einer Norm als SchluBlfolgerung zu gelangen.

Sollenssétze setzen voraus, dall durch eine Wertung ein bestimmtes ideales
Sein als vorbildlich gesetzt werde, doch gebe es fiir eine solche Wertung
keinen allgemein verbindlichen MaBstab. Auch die Menschenrechte werden
nur verbindlich, wenn sie als solche ausdriicklich erklirt und — wie zu
erganzen ist — geachtet werden. Die Aufgabe des Staates liegt vor allem
darin, zu erklaren, welche idealen Seinsinhalte fiir das wirkliche Sein ver-
bindlich sein sollen, und diese Sollenssitze zu verwirklichen. Ob nicht aus
der Eigenart des Rechts als einer Friedensordnung unter Gleichgestellten,
unter Riickgriff auf das Kriterium der Rechtlichkeit im Sinn von Leonard
Nelson, sich iiber den vermeintlich vollig fehlenden Maf3stab nicht doch
mehr aussagen lieBe, selbst wenn nicht auBler acht gelassen wird, daB3 alles
Recht auch auf der Entscheidung der Angehorigen einer Gemeinschaft zum
Recht beruht? H. Schul

- Schultz

Fritz Wagner: Moderne Geschichisschretbung. Ausblick auf eine Philo-
sophie der Geschichtswissenschaft. Erfahrung und Denken, Band 4.
Duncker & Humblot, Berlin 1960.

In einer ungemein fesselnden, klaren und kritischen Weise zeigt uns
Wagner an ausgewihlten Vertretern der gegenwirtigen deutschen, eng-
lischen, amerikanischen, franzosischen und holldndischen Historiographie
iiberzeugend, wie uberall, zum Teil unabhingig voneinander, in ihr die
Tendenz durchbricht, die engen fachlichen Schranken — politische, Wirt-
schafts-, Sozial-, Geistes-, Kirchengeschichte usw. — zu sprengen, um den
unverkiirzten geschichtlichen Menschen zu erfassen. Ineins damit geht die
methodologische Besinnung auf den Wissenschaftscharakter der Historie,
die nun aber auch die jeweilige Stellung des Historikers einbezieht und so
einen existentiell-anthropologischen Charakter gewinnt. «Die Zahl der
Selbstbefragungen nimmt innerhalb der Historikerschaft der westlichen
Welt stindig zu; jeder Nachdenkliche fiihlt sich von der Selbstsicherheit,
mit der man einst sein eigenes Sein gleichsam ausléschend ein reines Auge
auf die Vergangenheit richtete, durch einen Abgrund geschieden. Um so
lebhafter wird daher das Interesse, das auch innerhalb der Zunft an dem
erwacht ist, was man, in deutlicher Abgrenzung von Geschichtsphilosophie,

275



die Theorie der Geschichte zu nennen pflegt: ein legitimes, dem Bereich
der Geschichtswissenschaft voll zugehoriges Nachsinnen iiber die Grund-
lagen dieser Disziplin, ein philosophisches, dem wissenschaftlichen Selbst-
bewuBtsein des Historikers unvermeidlich zugewachsenes Fragen nach der
eigenen Existenz als Fachwissenschaftler. Theorie der Geschichte ist also
keine Anleitung zur Spekulation; sie erfordert im Gegenteil, sich beim
etwaigen Ubertritt in die geschichtsphilosophische Nachbarschaft der
Grenziiberschreitung so deutlich wie méglich bewuf3t zu sein. Theorie der
Geschichte ist auch nicht Technik des historischen Arbeitens, so selbst-
verstandlich sie mit der Sauberkeit und Reichhaltigkeit dieses Verfahrens
zusammenhiangt.» Die ausgezeichnete Abhandlung Wagners verwirklicht
vorbildlich die Absicht der neuen Schriftenreihe « Erfahrung und Denken»,
die der «Forderung der Beziehungen zwischen Philosophie und Einzel-
wissenschaften» dienen will. H. Kunz

Jean Starobinski: L’wil vivant. 1 vol., 257 p. Gallimard, Paris 1961.

Cet essal sur le regard fait suite, dans une certaine mesure, 2 la trés
remarquable thése de M. Starobinski, 7.-7. Rousseau: la transparence et Uobstacle.
Nous y avons trouvé une continuelle réflexion sur la relation de I’intuition
et du discours, du regard et de la parole.

Le regard signifie ’intention de voir, I’attente et 'appel de la répétition
du voir; il est plein de «I’énergie impatiente» qui désire «autre chose que
ce qui lui est donné»; jamais satisfait, il est a la fois «puissance de découvrir»
et «impatience d’attendre». Mais le regard rencontre I’obstacle, dissimula-
tion, absence, et I'esprit se tourne alors vers I’inaccessible. Attiré par 'ombre,
fasciné par l’objet qui dissimule, ’esprit — tourné vers l'au-dela — se jette
sur ’objet. Et tout objet peut cacher, pour le regard: ’ordre et la proportion
de l’art grec classique méme est une violence au regard qui cherche par dela.

Il en résulte une sorte de dialectique du regard, qui consiste & tenir pour
trompeur et a dépasser ce qui a été vu, qui refuse I’apparence, en compro-
mettant d’ailleurs toute intuition, mais qui s’attache a ’apparence en tant
qu’elle cache un mystére. Ce qui importe, alors, c’est I'intervalle — ou le
lien — que signifie le regard, entre la personne et le but visé.

Or, tandis que le regard cherche a se fixer ou 4 se poursuivre en parole,
le discours de son c6té recherche I’intuition. A partir d’un premier regard,
la parole poursuit ce qui manque a ce regard primitif; en cherchant au-dela
du donné et de ’obstacle, la conscience se transforme, avec son désir.

Quatre études — sur Corneille, Racine, Rousseau, Stendhal — font mieux
apparaitre ce rapport de la parole et du regard. Ainsi, I’on voit chez Corneille
la conscience éblouie — et la volonté d’éblouir, ’effort de la parole éblouis-
sante, dont il faudra que des actes réalisent les promesses. La parole doit
provoquer la décision: il ne s’agit ni de voir ni de faire, ici, mais de faire
voir, et jusqu’au sacrifice de soi. Ainsi doit se créer un nom impérissable
ou ce qui ne sera qu’un décor et une illusion.

Ainsi encore, dans les autres essais de ce livre, «Racine et la poétique du
regard», «Stendhal pseudonyme», et surtout «Jean-Jacques Rousseau et le

276



péril de la réflexion», nous voyons la critique, selon la tiche qu’elle s’est
maintenant découverte, chercher, par dela la vue, le sens: «Le regard
critique se perd dans le sens qui s’éveille par lui» — et transformer «les signes
écrits en paroles vivantes», trouvant un univers de pensée qui exige du
lecteur le sacrifice. Mais la critique, tout en admettant la fascination, cherche
encore la distance, cherchant, au-deld du sens évident, une signification

cachée. D. Christoff

Jean-Claude Piguet: De Pesthétique a la métaphysique. Martinus NijhofT,
La Haye 1959, VI 294 pages.

Ce titre-programme contient déja la theése centrale de I’ouvrage. L’auteur
espére fonder enfin la vraie métaphysique en prenant ’esthétique comme
«modele». Jusqu’ici, les métaphysiciens ont voulu inventer un discours leur
permettant d’atteindre 1’étre. Or, il faut inverser cette démarche. L’esthé-
ticien, pour parler, doit d’abord se donner I’ceuvre d’art et la contempler
en silence. De méme, le métaphysicien doit partir de la contemplation
silencieuse de I’étre pour faire ensuite le discours portant sur cet étre. Et
quand l'auteur dit «I’étre», il entend le réel concret de la perception.

Il faudra donc passer de la «conscience silencieuse» a la «conscience
loquace» de la «discipline métaphysique». Le probléme du langage se pose.
L’auteur décompose la «question critique» du langage a I’aide de 1’époche
husserlienne. La conscience passe de «l’attitude naturelle» (ou elle est
«dans» le langage) a la «situation pure» (ou le langage, avec tout ce qu’il
présuppose, est mis hors de circuit). Devenue silencieuse, percevante, il lui
reste a «se réaliser», selon deux modes possibles. Selon le premier, elle
«transforme tout donné en signes», et la visée est cognitive. Selon le second,
elle assume I’objet comme unité de signification, soit par la visée créatrice
de D’artiste, soit par la visée contemplative de P’esthétique ou de la méta-
physique.

Il y aura donc trois modes du langage, correspondant aux trois visées,
cognitive, créatrice, contemplative.

La conscience métaphysique, silencieuse, laisse I’expérience parler. La
discipline métaphysique a pour objet de se constituer en un langage dont le
sens soit celui-la méme de P’expérience. Ce «nouveau rationalisme» ne
s’oppose donc plus a Pempirisme: «son langage, en effet, loin de prétendre
-se soumettre I’expérience, rejoint le sens méme des choses».

Autour du centre qu’il vise, I’auteur a su multiplier des développements
qui sont mieux que des digressions: analyses fines de philosophies anciennes
ou contemporaines, Descartes et Berkeley, Kant et Hegel, Husserl et Hei-
degger, problémes de la couleur ou du sommeil, etc. L’analyse de ’empirisme
logique anglo-saxon, soudain rattaché a une recherche explicitement tournée
vers la métaphysique, pourrait ouvrir la voie a un dialogue philosophique
intercontinental devenu aujourd’hui, a cause des obstacles mémes, plus
indispensable que jamais.

Ouvrage original, riche, vivant, clairement congu et construit, dont ce
résumé ne donne qu'un reflet pauvre. Je formulerai pourtant quelques

277



réserves. D’abord, la radicalité de la thése ne me parait pas garantir sa
profondeur. Elle refléte, certes, une expérience philosophique réelle, mais
je doute qu’elle atteigne la substance du fravail philosophique, ol silence et
langage, intuition et discours s’emmeélent plus mystérieusement, nouant des
rapports non de succession, mais de simultanéité dialectique. Puis, la pré-
carité de la contemplation, dont parle ’auteur, ne me parait pas expliquer
suffisamment pourquoi celle-ci, dans sa plénitude, appelle le langage. Enfin
et surtout, P’esthétique comme «modele» de la métaphysique me semble
rester vide tant que ce modéle ne se concrétise pas davantage. L’esthétique
n’est aujourd’hui encore guére plus assurée de son langage que la méta-
physique, et Valéry la considérait comme la branche la plus difficile de la
philosophie.

Peut-étre ’auteur juge-t-il parfois trop vite, et de trop haut, les démarches
philosophiques de la philosophia perennis antérieures a la phénoménologie.
(Elles aussi partent, sans doute, d’une plénitude silencieuse.) Peut-étre
puiserait-il chez les anciens le besoin d’une plus grande résistance aux impul-
sions de son propre esprit, et, par la, d’une exigence plus sévére — ce qui
ajouterait, aux qualités évidentes de vie et d’originalité de son livre, celle
d’une plus substantielle épaisseur. Feanne Hersch

Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik der modernen
Malerei. Athendum Verlag, Frankfurt a. M. und Bonn 1960.

Manche mag es iiberraschen, daB3 Gehlen nach seinen zwei grof3en anthro-
pologischen Werken (Der Mensch, 1940, 6. Aufl. 1958, und Urmensch und
Spitkultur, 1956) die moderne Malerei zum Gegenstand seines dritten
Hauptwerkes macht. Sieht man indessen auf die Ergebnisse, ist dies nicht
mehr so unverstindlich; denn die moderne Malerei erscheint bei Gehlen
als ein hochst charakteristischer und fir weitere Phinomene aufschluBreicher
anthropologischer Befund, der ganz und gar im Kontext der heutigen
Industriegesellschaft steht. Einerseits konnte ich mir zwar gut vorstellen,
daB die zustindigen Kunsthistoriker und -theoretiker in diesem Buch, von
dem sie hoffentlich gebiihrend Notiz nehmen, einen sehr gewichtigen Beitrag
zur Asthetik und neuesten Kunstgeschichte erblicken miissen, der seines-
gleichen suchen diirfte. Denn das Buch erwichst aus intensivster Durch-
arbeitung des Materials und erschlieBt, wie mir scheint, das Verstindnis
moderner Malerei, indem es von neuen oder doch bislang vernachlassigten
Gesichtspunkten her sehen lehrt und damit gerade die immanenten #sthe-
tischen Gesetzlichkeiten zur Geltung bringt. Im Bestreben, der modernen
Malerei dadurch gerecht zu werden, daBl er sich auf ihre konstitutiven
Intentionen einlafB3t, ist Gehlen von der dogmatischen Verstindnislosigkeit
etwa eines Hans Sedlmayr ebenso meilenweit entfernt wie vom «Ansingen»
moderner Kunst bei zahlreichen Kunstkommentatoren. Anderseits, und
darauf soll hier Gewicht gelegt werden, ist diese «Asthetik» der modernen
Malerei (zu der iibrigens der Verfasser gemal dem Untertitel und sonstigen
Hinweisen nur beitragen will) von vornherein eingefiigt in weitere anthro-
pologische Zusammenhange. Die Anfithrung der «Soziologie» im Untertitel

278



konnte einigen Lesern eine zu enge Fassung der Thematik nahelegen, doch
sind zur Soziologie die Anthropologie im weitesten Sinne und folglich auch
die Kulturphilosophie hinzuzunehmen. Der Verfasser bekundet denn auch
ausdriicklich sein primédres Interesse an weitertragenden kulturphilosophi-
schen Perspektiven, die die Analyse der modernen Malerei eréffnet (201).
Nicht unerwihnt soll bleiben, da3 der Autor seine sehr anspruchsvollen und
streckenweise subtilen Untersuchungen in wohltuender und sehr lesbarer
Auflockerung darbietet — wobei wir uns allerdings Leser denken koénnen,
z.B. den Schreibenden, die zuweilen eine straffere und insofern systemati-
schere sowie sichtbarer verzahnte Darstellung wiinschen moéchten. Die zehn
Teile des prasentablen und mit acht vorziiglichen Farbtafeln geschmiickten
Bandes zerfallen ihrerseits in kiirzere Kapitel und entwickeln die Gedanken-
reihen zwar durchgehend und mit Vor- und Riickblicken verbunden, zu-
gleich aber auch als eine Abfolge von relativ selbstindigen Essays. Die in
sich reflektierte Schwerelosigkeit gewisser Werke der modernen Malerei
scheint weithin in den Stil eingegangen zu sein, und dazu kommt eine Fiille
grofartiger, geistvoller und hdochst pointenreicher Formulierungen, welche
die Lektiire zu einem hohen und seltenen GenuB3 machen — wenn man von
den zunehmend einstiirmenden Fragen vorerst absehen kann, die manche
beunruhigen mégen und von denen am SchlufB3 die Rede sein soll.

Mit einigen grundlegenden Unterscheidungen bereitet der Verfasser seine
zentrale Thematik der «Bildrationalitdt» in der Malerei vor (7ff., insbes.
141.), d.i. der «Verstindnisanforderungen an den Betrachter» (39). Diese
«Leitidee der Bildrationalitat» ist zunachst soziologisch indiziert, denn die
Anwendbarkeit soziologischer Vorstellungen steigt mit dem «Grade der
inneren Rationalitit eines Themas», «weshalb z.B. die Industriegesellschaft
die soziologisch durchsichtigste ist» (14). Doch ist fiir Gehlen die Idee der
Bildrationalitit auch «asthetisch und kunsttheoretisch» bedeutsam (34),
wihrend sie fir die «kunstgeschichtliche» Sicht im engern Sinn als «zu
weitmaschig» vom Verfasser nicht in Anspruch genommen wird (39).
Dieser mindestens teilweise soziologische Rahmen, der «Epochen der Ma-
lerei» begriindet (Teil I), ist durch folgende Zuordnungen gekennzeichnet:
Die ideelle Kunst der Vergegenwiartigung, die das «primire Motiv», die
bildliche Darstellung eines Was, mit «sekundiren Motiven» verbindet, d.i.
mit « Konnotationen», mit zum Bildverstandnis notigem Mitzudenkendem,
z.B. religiéser und mythologischer Art, gehort zur Feudalgesellschaft. In
«Kernvorstellungen» wird das BewuBtsein des Betrachters vermittels der
Bilder festgemacht, und zugleich finden im Bild die Institutionen der Gesell-
schaft ihre Reprisentation (22ff.). Die «realistische Kunst», welche die
«sekundaren Motive» abstreift und das «primire Motiv», den dargestellten
Gegenstand, z.B. die Natur, zentral werden laBt, entspricht der vorindu-
striellen biirgerlichen Gesellschaft. Im scheinbar «sklavischen Realismus»
macht sich die Kunst gerade von der feudalistischen Welt frei, so wie sie
sich in der Distanzierung des Sehens geistig iiber die « Drastik des Daseins»
noch erhebt (29). Die ungegenstandliche Malerei schlieBlich, die auch noch
das «primire Motiv» fallen 148t und bloB die Form im engern Sinne bei-
behilt, gehért zur nachbiirgerlichen Industriegesellschaft unserer Zeit, wie

279



im vorliegenden Buche dargetan werden soll. Im Zusammenhang mit diesen
soziologischen Liangsschnitten der Malerei finden sich iibrigens hochst
instruktive Darlegungen iiber die Beziehungen der Renaissancekunst zur
Wissenschaft (30ff. «Die Malerei der Renaissance hat einen ganz auller-
ordentlichen Reichtum der Denkmittel auf den hochsten damals erreich-
baren Ebenen entfaltet.» 33). Um den «seit Jahrhunderten laufenden
ReduktionsprozeB des Bildgehaltes, die einleuchtende Folge von Abtragungen
der Schichten der Bildrationalitit» (16), mit der die «Wiedererkennbarkeit»
immer mehr entfillt, gruppieren sich die Erérterungen des Buches. In der
modernen Malerei, tibrigens auch in Verbindung mit «Einbriichen der
Technik» in Photographie und Film (40), fallt alles weg, was bisher die
Bildrationalitit stiitzte, und die Frage erhebt sich: wohin geriat die Bild-
rationalitat?

Der ProzeB3 der Abtragung bisheriger Schichten der Bildrationalitit kann
nun vornehmlich unter dem Gesichtspunkt des «Bezugssystems» der Kunst
betrachtet werden: Waren es fiir die ideelle Kunst insbesondere absolute
Wahrheiten, vorwiegend religiésen Charakters, und dann im Realismus die
«Natur», so ist dies heute «die menschliche Subjektivitit». « Alle moderne
Kunst ist Reflexionskunst» (17 u. passim). Das Wie wird wichtiger als das
Was (40). Die reflektierte oder doch reflexionsbereite Subjektivitdat wird
optisch ins Bild umgesetzt. Auf dem heutigen «Reflexionsniveau» wird
iibrigens auch die alte Kunst gesehen, weshalb die zeitgendssische Kunst
nicht allein dem BewuBtsein der Zeit entspricht (49), und es ist auffallend,
mit welcher inneren Anteilnahme und Vertiefung Gehlen gerade der alten
Kunst gerecht werden will (z.B. der Renaissancemalerei und der nieder-
landischen Malerei, 38f.). Im Vergleich damit scheint gar die Moderne in
etwa abzufallen, und es wird «das bedenklichste Risiko der neuesten Kunst»
hervorgehoben: die moderne Kunst bleibt an «artikulierter Intellektualitat»
hinter der gleichzeitigen Musik und Dichtung zuriick (34). Gerade im
Hinblick auf die moderne Malerei zitiert Gehlen mit Nachdruck Michelan-
gelo: «Si pinge col cervello, non colla mano» — womit auch «Emotion»
und «Intuition» als angeblich entscheidend ausgeschlossen werden (z.B. 34).

In der modernen Malerei, die die reflektive Subjektivitdt ins Optische
umsetzt und die heute allein méglichen Erlebnisse, namlich die sich selbst
erlebenden erregt (167), wird vom Bild her der «moderne Zustand der
chronischen Reflektiertheit schlechthin» erreicht (62fF.), was iibrigens in
den gelungenen Fillen eine «extrem hohe Intellektualitit» voraussetzt.
Dies entspricht der «modernen chaotischen Kultur mit ihren endlosen
Uberraschungen und Neuigkeiten, mit ihren ewig wechselnden und sich
gegenseitig nur halb bestitigenden Erfahrungen, mit ihren auch moralischen
und spirituellen Bremseffekten», die einen glatten Vollzug des Daseins
unmoéglich machen und einen Zustand der chronischen Reflexion bedingen
(63). Die von daher zu verstehende moderne «Reflexionskunst» wird des
néiheren ausfiihrlich dargelegt, in den verschiedenen Richtungen, die irgend-
eine Seite der Subjektivitit prinzipiell thematisieren (woneben es auch
Verfahren gibt, die «mehr querfeldein» gehen, 201). Im Teil II (Gegen-
stand und Bildflache — Reflexionserzeugung) werden die systematischen An-

280



sitze der modernen Malerei, in Verbindung mit der eben angedeuteten
BewuBtseinslage der Reflektiertheit, entwickelt, insbesondere die neukantisch
inspirierte Asthetik Konrad Fiedlers und das Bildungsprinzip des Impres-
sionismus. Was den letzteren anbelangt: mit thm «begann der lange Weg,
auf dem die Subjektivitat des Kiinstlers einen stets steigenden Zuschul3 zum
Bildgehalt hergab» (57). Der Impressionismus erfindet «die Zweischichtig-
keit des Bildes, namlich in seiner Verselbstindigung zu einer Reizflache
eigenen Rechts bei dennoch festgehaltener Gegenstandlichkeit» (64).
Die Betrachtung wendet sich dann im III. bis V. Teil den fiir Gehlen noch
heute giiltigen Hohepunkten der modernen Malerei zu: dem Kubismus,
den schon Kahnweiler neukantisch interpretierte und der gar in die Nzhe
Fichtes gestellt werden kann, was Gehlen in mancher Hinsicht vertieft;
ferner der Kunst Paul Klees, dieses «pictor doctus» (102), der z.B. von sich
aus die gestaltpsychologischen Wahrnehmungsgesetze entdeckt und im Bild
auswertet und in dem der Verfasser den «sehr reinen Fall der ,peinture
conceptuelle» (112) erblickt; und schlieBlich den Bildern Kandinskys und
Mondrians, bei denen eine «peinture conceptuelle» aus der «ganz privaten
Innerlichkeit eines Kiinstlers» entsteht (114 — weshalb sie denn besonders
kommentarbediirftig ist), wo die subjektive Innerlichkeit reflexiv verarbeitet
und ins Bild gebracht wird, ja bei Mondrian durch die Verarbeitung «rein
subjektiver Konflikte» (121).

Die moderne Malerei 143t sich nun auch unter dem Gesichtspunkt des
notwendigen Neuanfangs (Teil VI: Anfangsschwierigkeiten), nach dem
Bruch mit einer 600jahrigen Tradition (144), und iiberdies im Blick auf
ihre mogliche Gegenstellung zum Politischen betrachten (Teil VIII: Uber
Politisches und Freiheit). Im Kubismus sowie bei Klee, Kandinsky und
Mondrian, diesen exemplarischen Erscheinungen einer «peinture concep-
tuelle», fir die Gehlen recht eigentlich «pladiert» (162, 169, 222), wurde
das Problem des Neuanfangs iiberzeugend gelost (126 fF.). Der Surrealismus,
der ebenfalls, und zwar vom UnbewuBlten her, die Subjektivitit ins Bild
zieht, brachte in seine revolutioniren Antriebe, die in den iibrigen Rich-
tungen entpolitisiert erscheinen, einen «politischen Gehalt» hinein, indem
er das «Ontologische einer Gegenwelt» vor Augen fiihrt, insbesondere bei
Max Ernst (156). Weniger iiberzeugend sind nach dem Verfasser zwei
andere Formen des «Neuanfangs». Dies gilt in erster Linie fiir den Expres-
sionismus (Teil VII), namentlich in seiner deutschen «denkfeindlichen»,
«provinziell gebliebenen» Variante (138), wobei ich mich freilich frage,
ob der Verfasser diese Richtung nicht zu schnell abweist. (In bezug auf die
expressionistische «Deformation» heillt es: «Irgendeine Vorstellung von
ungestiimer Malerei scheint sich in einen Imperativ verwandelt zu haben.»
143). Die zweite nicht in gleicher Weise wie die «peinture conceptuelle»
iiberzeugende Form besteht im Waltenlassen des «Zufalls», so in der «in-
formellen Malerei», dem «Tachismus». Freilich kann gerade auch in dieser
Malerei eine «beachtliche Pointe» liegen (127), und der Verfasser schligt
denn auch in spiateren Zusammenhingen recht positive Téne an.

Mit der Bezugsbasis der Subjektivitat ist die Kommentarbediirftigkeit
verbunden (Teil IX), denn der Kommentar hat eine Reihe von Funktionen,

281



die gerade mit der Subjektivitit zusammenhéangen (z.B. Rechtfertigung des
Souveranitatsanspruchs der Malerei, Erklirung der angewandten neuen
Verfahren, wie desjenigen des Kubismus usw. 54f., 162f1.). Auch Gehlens
Buch will ein solcher Kommentar sein (54, 163). Da die Bedeutung nicht
mehr ohne weiteres aus dem Bild ablesbar ist, erscheint sie «neben dem Bild
als Kommentar», der «ein wesentlicher Bestandteil der modernen Kunst
selbst» ist (54). Die Kommentarbediirftigkeit ist iiberdies darin begriindet,
dafB3 «die Doppelbezichung von Anschauung und Intellekt dem Auge wesens-
eigen ist» (162).

Uberaus aufschluBreich ist die erginzende Betrachtung der modernen
Malerei von der Vergangenheit her, womit sie in den Umkreis des « Manieris-
mus» geriickt werden muB und AnlaB zur «Manierismus-Frage» gibt
(Teil X). Der gemeinsame Nenner aller manieristischen Hauptmotive ist
die « Gegennatiirlichkeit» (176ff.), wobei die Kiinstlichkeit der (jeweiligen!)
«Natur» nicht tibersehen werden darf (Klee: «Menschentier — Uhr aus
Blut». Zit. 177). Die «Gegennatiirlichkeit» ist in einem UberschuB8 an
Subjektivitat begriindet, ist deren Erzeugnis, der Kiinstler kann die « Gegen-
natur» selber ganz schaffen (180). Daraus resultiert eine «Realsuspension»
als Zustandsqualitit des Innern, die sogar echt und unecht in die Schwebe
bringt (1811F.). Hier fallt vor allem Licht auf die abstrakte Kunst und ihren
«Concettismus», der «Bildbegriffe» erzeugt, «gedanklich-anschauliche
Pointen», die man durch wortliche Ausformulierungen téten wiirde (174).
Oder es wird «eine Sinnvermutung, fir die es keinen Schlissel gibt»,
provoziert (175), u.a. Nach der Auffassung Gehlens gelingt der Kunst
«eine Erweiterung des Bewulltseins» auf diesem Wege: «Das gute abstrakte
Bild strahlt in die wortunféhigen Schichten, dort setzt es die Unterscheidungs-
konflikte, dort stachelt es die Reflexion an (die bewuBtseinsfahige Folge der
inneren Reibungen), und dort kann es, im gelungenen Falle, bis an die
Grenze der Wortfindung durchschlagen.» « An bestimmter und enger Stelle,
die aber tief reicht, gelingt da wohl ein nie gehortes, treffendes Wort, ein
,optischer concetto®, und eine stumme Reflexion erfiillt sich im Sichtbaren»
(186).

Wiederum neue Aspekte ergeben sich, wenn die Thematik, die im ganzen
Buch hintergriindig anwesend ist, expliziert und die moderne Malerei nun-
mehr eigens im Kontext der technisch-naturwissenschaftlich-industriellen
Kultur gesehen wird (Teil XI), in der iibrigens die Kiinste ganz allgemein
zu den «Nebenerzeugnissen» gerechnet werden miissen (222). «Die Denk-
figuren und Verhaltensweisen der industriegesellschaftlichen Mentalitéat»
(nicht aber deren Inhalte!) haben die Kiinstler ergriffen. Damit treten etwa
in Erscheinung: ganz allgemein die «Wissenschaftsformigkeit» und die
«Technisierbarkeit» (191), und damit z.B. das Durchspielen von Mach-
barkeiten, das Experimentieren, die freie Verlegung von Voraussetzungen,
die eingerechnete Verwertung des Zufalls, kalkulierte Formen der Geschick-
lichkeit, die von der «Inspiration» ununterscheidbar werden, die Hinein-
nahme des in sich zuriicklaufenden ProzeBcharakters in das Kunstwerk und
die Verwendung von « Neomaterien». Auch in der Kunst werden die Mittel
und das Machbare zum Selbstzweck, was sehr iiberzeugend sein kann, wenn

282



der optische Effekt sich selber legitimiert (199f.). So wie die heutige Zivili-
sation zunehmend zur « Zwischenwelt» wird, so richtet sich auch die Kunst
in solcher Zwischenwelt ein (190). Ferner werden nun die Randerscheinungen
elementar, und sie zeigen als das « Unkontrollierte» «eine eigene sonderbare
Natiirlichkeit» (197): Abbau, Welken, Abblattern, Verwittern, Verfarben
usw. Worauf nun aber Gehlen in diesem Zusammenhang vor allem abzielt:
Die Kunst tibernimmt eine heute unentbehrliche Funktion der «Entlastung
des BewuBtseins». Gerade durch die Aneignung der geistigen Voraussetzun-
gen der Industriegesellschaft schafft sich die moderne Kunst eine «Oase
der subjektiven Freiheit» in einer Zeit ungeheuren Sozialdruckes, insbeson-
dere auch seitens des Staates (205). Die heutige Malerei verschont uns mit
«Daseinsmachtigkeit» (165). «Nur in der Kunst kann man noch Freiheits-
grade und Reflexionswachheiten und Libertinismen vorschweben lassen,
die im 6ffentlichen Leben gar nicht unterzubringen wiren.» «Sie wird der
Halt fiir BewuBtseinsexkursionen, fiir die der Platz sonst iiberall zugestellt
ist» (205). Die Entlastungsfunktion ist gerade wegen des Reflexionscharakters
moglich, denn damit trennt sich die heutige Kunst vom «Bedingungslosen»
ab, nichts in ihr kann in Moral, Erzichung, Dienst am Volk oder Welt-
anschauung umgesetzt werden (206). «Der fiirchterliche Ernst der Wirk-
lichkeit zieht sich in die Religion und die Politik zuriick» (209). Die ent-
lastende Kunst komme auch durchaus dem Zeitgenossen entgegen: «Die
Kunst soll ihn an genau umgrenzter, erwarteter Stelle beunruhigen.» «Er
will nicht mehr belagert, gepackt, herangezogen, veranla@t, erschiittert und
iiberwaltigt werden» (206). Die Kunst hat heute ihren eigenen «Aggregat-
zustand, den der Suspension, ja der Levitation» (209). Dagegen ertriigen
wir die moralischen Ansinnen bisheriger Bilder nicht mehr (222). Die
moderne Kunst erlaubt uns, «im Umkreis von Einstellungen zu bleiben, die
von der Industriekultur und von dem Klima der GroBstadtgesellschaften
iiberall erzeugt und unterhalten werden» (223). Die durch die Kunst bewerk-
stelligte Entlastung wird nun in einen weiteren Zusammenhang hinein-
geriickt. Denn eine so komplizierte Gesellschaft wie die heutige kann vom
Einzelnen nur noch in wenigen koordinierenden Querverbindungen auf-
gefal3t werden, er kann sich nur in den wenigsten Fillen wirklich einlassen,
weshalb er sich weitgehend entlastender Verhaltensweisen bedienen mubB.
In solchem Zusammenhang konnte selbst das Bild, das an die Wand gehéangt
wird, iiber Bord gehen, und die Frage, ob bestimmte Formen heutiger
Malerei dies iiberhaupt noch seien, ist zu stellen (210fF.). Nun bleibt freilich
das Bild noch an der Wand — «aber es dndert seinen Anspruch, und die
Malerei erscheint in unserer Zeit als eine gegliickte Méglichkeit, die Kunst
in die Reichweite der Begabung unserer Herzen zu riicken. Man kann sich
vor diesen Bildern halten, und darum lieben wir sie» (224). Damit schlieBt
der Verfasser die Ausblicke des XII. Teils (Zwischen Gestern und Morgen).
Gerade die abschliefenden Teile veranlassen eine Reihe von Fragen, die
hier nur aufgeworfen werden, denn ihre Beantwortung wiirde weit fiihren.

Ob das Bild, das Gehlen von der Industriegesellschaft entwirft, nicht zu
sehr aus Malachit gemacht sei und ob deshalb die nicht durchschaubaren
und nicht dirigierbaren Zwangslaufigkeiten, die der «Entlastung» rufen,

283



nicht iiberbetont werden, sei nur angetént. Doch gerade wenn das Bild des
Verfassers zutrife, ware die Frage zu stellen, ob die Kunst so sehr in «Ent-
lastung » bestehen kénne und diirfe. Scheint doch die Entlastung das Risiko
des subjektivistischen Eskapismus zu laufen; funktionalistisch konzipiertes
Komplement zur Industriegesellschaft, ja gar deren Requisit ware sie schon.
Ob wohl nicht gerade heute hohe Kunst im Sinne vergangener Zeiten not-
wendig wire, und zwar eine Kunst, die das «Wesen» der Dinge oder (sit
venia verbo) das «Absolute» vor Augen fiihrte, natiirlich in Brechungen, von
der Reflexion umspielt, und insofern suspendiert, als die ausformulierbaren
«absoluten Wahrheiten» dahin sind? In der Erorterung der kiinftigen
Mboglichkeiten der Kunst kann iibrigens Gehlen «gewisse Besorgnisse»
nicht unterdriicken, und er sieht die Zukunft durchaus nicht géanzlich in der
entlastenden und damit vornehmlich abstrakten Kunst; dem widerspriche
auch seine Hochschitzung der «peinture conceptuelle», wie iibrigens auch
des «Surrealismus». Auch wird aufschluBreicherweise ausdricklich gesagt,
daB die abstrakte Kunst wohl «das Schicksal jedes Subjektivismus, an
Animie zu sterben», teilen werde (221). Diese Feststellung wiirde sich
iibrigens in die Erorterungen des «Subjektivismus» in « Urmensch und Spat-
kultur» einfiigen (vgl. dazu dieses Jahrbuch, Vol. XVII, 2211f.). Auch erklart
dies vielleicht eine deutliche Ambivalenz in der Beurteilung der abstrakten
Kunst, deren unerschopfliches Potential an Pointen Gehlen bewundert,
deren riskanten Charakter er aber nicht verkennt. Die aufgeworfenen
Fragen gewinnen an Aktualitit, wenn wir bedenken, da3 auch die abstrakte
Kunst nicht ganz aus den ethischen Zusammenhingen herauszuldsen ist, was
auch Gehlen festhilt (194f.), d.h. aus denjenigen Zusammenhingen, von
denen her dem «ungeheuren Sozialdruck» (soweit er besteht) und dem
Politischen zu begegnen ware. Die Fragen diirften zeigen, wie sehr das in
mancher Hinsicht nicht genug zu rithmende Buch an zentrale Dinge riihrt.
Auch iber moderne Malerei kann ein Philosoph (der sich uns freilich in
der realitats- und zeitbezogenen und deshalb fiir manche weniger suspekten
Gestalt des Anthropologen und Soziologen vorstellt) nur in der Weise schrei-
ben, dal3 er die Philosophie in Bewegung setzt. Hans Ryffel

Fernand-Lucien Mueller: Histoire de la psychologie de I’ antiquité a nos jours.
Payot, Paris 1960, 444 pages.

M. F.-L. Mueller a compris I’histoire de la psychologie de la maniére
la plus large, comme une histoire de la philosophie présentée au point de
vue de I’Ame humaine et méme de ’homme tout entier: nous sommes donc
en présence d’une véritable histoire de ’anthropologie, le mot étant pris
dans son sens philosophique. Un cinqui¢me seulement de I’ouvrage, la
4¢ partie, est consacré a I’histoire de la psychologie scientifique.

Les définitions, dit-on, sont arbitraires, mais en réalité le développement
d’une discipline vivante posséde une nécessité interne qui donne aux con-
cepts leur véritable compréhension.

La psychologie métaphysique est d’abord envisagée comme une doctrine
de salut qui s’exprime au moyen de mythes avec ’orphisme, le pythagorisme

284



et le platonisme. Aristote, sans abandonner ’ontologie finaliste, incline la
psychologie vers l’observation objective, le gott du concret, le souci de
Pindividuel — ce qui rejoint en quelque mesure Pesprit de la psychologie
médicale d’Hippocrate, qui prélude a notre psychologie expérimentale.
Avec Démocrite et Epicure, ces nouvelles tendances se radicalisent en un
monisme matérialiste rejetant toute finalité. Le stoicisme s’évade de ses
propres bases naturalistes en affirmant vigoureusement 1’énergie humaine
et la liberté intérieure. Puis le pendule oscille dans I’autre sens, une vague
de mysticisme et d’occultisme déferle sur le monde méditerranéen avec
Philon le Juif et Plotin, le besoin d’évasion spirituelle par ’ascese se fait jour
et rejoint les traditions orphiques et pythagoriciennes. La psychologie
chrétienne, qui culmine avec saint Augustin, approfondit ’intériorité spi-
rituelle en la dégageant de la conception néo-platonicienne d’une dme du
monde et des idées magiques qui ’accompagnent. La Renaissance manifeste
une crise profonde de rupture avec la tradition chrétienne: revalorisation
de ’homme concret dans une perspective activiste. La volonté de connaitre
le monde se substitue a la recherche d’un salut personnel qui détournait
I’homme de la nature. Nous passerons — faute de place — sur les péripéties
de la psychologie métaphysique de Descartes 2 Bergson pour en venir a
Pavénement de la psychologie scientifique. On va enfin pouvoir en finir
avec ces stériles querelles métaphysiques: grice a I’esprit positif de la science
s’instaure une «psychologie sans Ame» qui cherche les lois des phénomeénes
mentaux en s’appuyant sur de solides travaux de laboratoire. Hélas, les
démons ne se laissent pas exorciser si aisément... ou tant mieux, car ce
sont peut-étre des esprits de lumiére! Malgré les magnifiques conquétes de
la psychologie de laboratoire, la métaphysique montre 4 nouveau le bout
de l'oreille avec la phénoménologie, la Gestalitheorie et la psychologie des
profondeurs de Jung. Voici les judicieuses conclusions de ’auteur.

«En se compliquant et diversifiant, la psychologie ne s’est plus cantonnée
dans une attitude hostile, ni méme ,de sereine indifférence® a 1’égard de
la philosophie (...). Aujourd’hui comme hier, la question fondamentale:
Qu’est-ce que ’homme? demeure. Et elle exclut en principe toute réponse
sur le seul terrain des sciences biologiques et psychologiques. Car il ne s’agit
pas de ’homme en tant que produit de la nature, en tant qu’objet parmi
tous ceux qui peuplent notre univers, mais de I’homme comme sujet (...).
Il ne saurait y avoir de rupture totale entre I’ancienne et la nouvelle psycho-
logie. L’une et I'autre, par des voies et au gré de méthodes différentes, ne
peuvent qu’apporter leur contribution, voire quelque dimension nouvelle,
a cette connaissance de soi par soi préconisée déja par le vieux Socrate.»

Le souci constant de M. Mueller est de dessiner & larges traits les «lignes
de force» les plus importantes de cette si complexe histoire, en insistant
chaque fois sur I'imprégnation des recherches par la mentalité d’époque.
Un constant et difficile équilibre est maintenu entre tendances positives et
aspirations mystiques qui se relayent les unes les autres avec tous les com-
promis intermédiaires imaginables. Nous avons été heureux que soient
mentionnées les racines de la moderne caractérologie, chez Hippocrate,
Anaxagore, Cardan, Pomponazzi et Fr. Bacon, ce qui nous fait regretter

285



d’autant plus I’absence d’une description de la caractérologie actuelle —
pour des raisons impérieuses de compression de texte, croyons-nous. Souhai-
tons que cette ficheuse lacune soit réparée dans une prochaine édition.

Le style de lauteur est élégant, aisé, parfois délicatement ironique, aussi
Pouvrage se lit agréablement d’un bout a ’autre. Rigoureusement composé —
sans prétendre étre absolument complet, il va sans dire — divisé en para-
graphes précis qui sont rappelés en téte des chapitres, 1’ouvrage peut égale-
ment se consulter avec fruit lorsqu’on cherche un renseignement exact.
Cette magistrale histoire de la psychologie est unique en francais et vient

a son heure: elle rendra les plus grands services au grand public cultivé
ainsi qu’aux étudiants. Maurice ng

Paul Fraisse: Psychologie du temps. 1 vol., 326 p. P.U.F., Paris 1957.

Pierre Janet, dans un de ses cours les plus remarquables, montrait déja
en 1928 comment les «conduites» humaines dans les représentations tempo-
relles proviennent d’efforts d’adaptation aux changements. Trente ans plus
tard, le bel ouvrage de M. Paul Fraisse, Professeur de psychologie a la
Sorbonne, reprend, poursuit et compléte ces vues, dans le sens d’une psycho-
logie du comportement. Les résultats de trés nombreuses observations et
travaux de laboratoire, une bibliographie abondante, un exposé magistral
font de ce livre un instrument d’information indispensable.

Les conduites temporelles sont examinées sous trois aspects: D’abord,
au point de vue biologique, I’homme — comme I’animal — subit un conditionne-
ment temporel, car ’organisme s’adapte, par des rythmes, aux changements
réguliers du milieu. Ensuite, I’homme, capable de saisir dans une simultanéité
des excitations, des changements successifs; dans cette perception de I’ordre
et de la durée consiste la perception du temps. Enfin, ’homme peut dépasser
ces intégrations présentes parce qu’il se représente les changements successifs,
les organise, se situe parmi eux; il acquiert ainsi la maitrise du temps. Cette
organisation des changements dans un horizon temporel n’est pourtant pas
simplement la maitrise d’un objet extérieur, mais une adaptation vécue.
La psychologie la plus évoluée retrouve ici les vues de saint Augustin sur la
complexité du présent: présent des choses passées — la conduite du récit, la
mémoire — présent des choses présentes: I’action; présent des choses futures:
le projet, I'imagination. La maitrise du temps devient alors réellement
maitrise de soi, par 'intégration au présent de la personne historique, par
la formation d’une idée de réalité et de relativité qui contribue a affranchir
la personne du changement vécu, a la faire se conquérir elle-méme.

Cet ouvrage de psychologie fait bien apparaitre le renouvellement et
I’¢largissement des limites de cette science. Il s’agit notamment de comparer
diverses estimations du temps, et c’est par la résistance rencontrée que nous
estimons le temps écoulé. «Or, cette résistance se manifeste sous la forme
d’un état affectif que traduit le jugement de valeur que nous attribuons a
Pobstacle» (p. 198). Cette appréciation est en effet d’abord toute qualitative.
Or, il faudrait beaucoup d’autres exemples encore pour montrer que la
psychologie ainsi comprise, tout en se fondant sur une foule d’observations

286



trés précises, est vraiment une connaissance de ’homme en situation. Cepen-
dant, le peu que nous avons pu indiquer ci-dessus suffit a faire bien com-
prendre que, selon la vue d’ensemble dégagée de toutes ces analyses, ’homme
n’est pas le sujet passif du temps, mais que le temps est bien plus une réaction
de son activité a sa situation: si ’on peut toujours dire que «le temps nous
fait», en un sens, il faut aussitét ajouter que c’est nous qui «faisons» le
temps, et 'on comprend que la psychologie découvre, dans ’activité philo-
sophique, une «sublimation de I’expérience temporelle».

D. Christoff

C.A. van Peursen: Leib, Seele, Geist, Einfiihrung in eine phinomenologische
Anthropologie. 1 vol., 192 p. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1959. (Traduction allemande de Lichnam — Siel — Geest, Bijlefeld,
Utrecht.)

C’est en discutant les doctrines classiques de la relation de I’ame et du
corps que M. le Prof. van Peursen, de I’Université de Groningen, établit les
bases d’une anthropologie philosophique. Il écarte d’abord le dualisme
cartésien, le primat platonicien de I’ame, ainsi que les exclusivismes maté-
rialiste de Feuerbach ou spiritualiste de Berkeley. L’image du monde des
primitifs, celle de la pensée archaique, celle de la Bible font découvrir un
rapport vécu, préobjectif, préréflexif, préphilosophique, tandis que chez
Aristote le complexe d4me—corps se distingue de P’esprit. Aujourd’hui, les
anthropologies de Gehlen, de Plessner, aussi bien que les descriptions de
Sartre et surtout de Merleau-Ponty font comprendre I’unité du corps vivant —
mieux, du corps vécu.

Dans les deux derniers chapitres se résume et se précise I’image dessinée
a travers ces exposés souvent pénétrants. Selon M. van Peursen, le moi,
sujet pur, échappe a toute saisie réflexive. Il ne peut étre davantage compris
comme un objet, et ce serait ce que Kant veut dire lorsqu’il exclut le concept
métaphysique du moi—substance: 1’étre spirituel de ’homme est en lui un
secret insaisissable. Moi et objet, esprit et monde constituent un rapport
premier, non une tension entre des pdles de méme nature: le sujet (I’auteur
cite ici P. Thévenaz) ne peut étre simple regard d’observateur: il est activité.
Le moi est le corrélat, le «compagnon» du monde et de la vie quotidienne.
Subjectivité, il est aussi histoire et se manifeste par le corps et par les actes
qui prolongent celui-ci dans le milieu. L’esprit est donc présent dans ’orien-
tation de la vie quotidienne avec ses lignes de force, qui est orientation de
I’homme total. L’auteur se réfere ici a Wittgenstein et 2 M. Ryle surtout,
mais — tandis que M. Ryle voit le moi s’échapper en un perpétuel commen-
taire et dans 'opération sur lui-méme — le moi est donné immédiat, notam-
ment dans sa différence avec ’autre moi, dans son rapport avec autrui, et il
ne se connait jamais comme étre isolé. L’esprit n’est donc pas séparable
mais présent dans la corporéité, et surtout il fait ’unité de ’ame et du corps.

L’homme ainsi compris est un étre-soumis-au-jugement (als Gerichtetsein),
un étre «ouvert», c’est-a-dire non terminé, un «champ d’existence» (p. 174)

287



de méme que ’esprit de Dieu est un champ de forces dans lequel I’homme
se comporte. Tant que la question du rapport Ame—corps est restée une
question d’essence de ’homme (ame, corps ou combinaison), I’homme a été
congu comme étre isolé. Mais si ’homme est compris comme totalité spiri-
tuelle, ’esprit est cette orientation d’un étre qui a a étre jugé, et c’est a
partir de cette orientation qu’on peut comprendre ce que 'homme est.
C’est ainsi encore que ’homme se comprend a partir de I’étre autre du
prochain.

L’ouvrage de M. van Peursen nous apporte donc brieévement, et avec
une grande clarté, des traits essentiels d’une anthropologie philosophique
dans un contexte chrétien. D. Christoff

Christophe Baroni: Nietzsche éducateur. De I’homme aw surhomme. 1 vol.,
305 p. Buchet-Chastel, Paris 1961.

L’ouvrage de M. Baroni promet au lecteur frangais une étude quasi nou-
velle sur un sujet capital. La notion du philosophe-éducateur, voire de
Partiste-éducateur, éducateur de ’homme, de son peuple, de I’humanité,
familiere au public de langue allemande, n’est en effet guére développée
dans la pensée frangaise. Le lien de I’éducateur, en ce sens, et du moraliste,
est a peine étudié chez nous, ot pourtant plus d’un penseur le porterait sans
faiblir. Or, lorsqu’il s’agit de Nietzsche, ce lien, cette notion sont essentiels.

L’auteur n’a, en fait, nullement méconnu ce grand sujet. Sa thése est
fort riche en considérations qui y touchent bien, ses citations, abondantes,
sont remarquablement choisies. A dire vrai, il a surtout mis toute sa convic-
tion &4 donner de Nietzsche une idée plus juste que celle qui est ordinairement
répandue, notamment en pays de langue frangaise, et il a voulu le faire en
faisant une large place a I’explication psychologique de I’évolution de
Nietzsche et du rapport de ’homme et de sa pensée. Il s’est aussi attaché
a distinguer la pensée de Nietzsche de doctrines politiques qu’on croit parfois
inspirées de lui, sans d’ailleurs démonter dans le détail les supercheries qui,
de toutes parts, ont encouragé ces interprétations superficielles. Il a donc mis
beaucoup de lui-méme a défendre, devant le grand public, la pensée authen-
tique de Nietzsche, non sans une légére tendance a croire unanimement
partagées les errcurs qu’il dénonce.

Le sujet n’est donc pas épuisé, soit quant aux grands thémes de la formation
de ’homme, soit quant aux thémes plus spéciaux (gymnase et université,
humanisme et philologie) traités dans les conférences de Bale «sur I’avenir
de nos établissements d’éducation»; mais il faut se féliciter qu’il ait été
abordé avec tant de sympathie et que ’auteur ait su faire leur part, consi-
dérable, aux thémes maitre—disciple, éducation et réle du corps, et surtout
au dynamisme du «Deviens ce que tu es», tout en touchant au moins, sans
toujours leur faire une place centrale, d’autres thémes tels que I’innocence
du devenir. Quant a la thése principale de I’auteur, que la philosophie doit
devenir psychologie, peut-étre faut-il en faire hommage a Nietzsche. Mais
alors s’agit-il encore de psychologie? D. Christoff

288



Revue philosophique de Louvain. Louvain, Editions de I'Institut supérieur
de philosophie, Nauwl eaerts, 1960 ss.

Nous avons relevé dans les sommaires des derniers numéros de cette
revue digne du plus haut intérét, tant par la valeur de ses articles et de ses
comptes rendus que par l'intérét de ses chroniques (Congres, réunions
savantes, etc.) et de ses nouvelles (nominations, déces, nouvelles revues,
instruments de travail, etc.), les études suivantes:

Février 1960, N° 57:

D.-M. de Petter, Allocution pour le jubilé de Mgr L. de Raeymaceker (L’ceuvre
philosophique du président de I'Institut supérieur de philosophie de Louvain).
Textes des conférences prononcées a l’occasion de ce jubilé, lors de «La
journée d’études sur les probléemes que posent aujourd’hui a la pensée
thomiste les philosophies contemporaines»:

Georges Van Riet, Mythe et vérité, p. 15-87 (Classification des diverses
théories interprétatives du mythe, analyse de leur fondement épistémolo-
gique, par rapport aux diverses conceptions de la vérité). — André Wylleman,
L’homme et la création des valeurs, p. 88-102 (Dans une philosophie de I’étre
et du bien, P’homme n’est «créateur» de valeur que dans sa relation a la
Transcendance). — Jean Ladriére, Histoire et destinée, p. 103134 (Etat de la
question, Hegel, Marx, Heidegger, Husserl; ’homme dans I’histoire ne s’y
enferme pas en répondant & sa vocation surnaturelle). — Louis Van Haecht,
Le langage de la philosophie, p. 135-164 (Analyse de la modification du langage
de la philosophie dés présocratiques aux philosophies modernes; la redé-
couverte de la signification du langage et les signes précurseurs de cette
redécouverte dans le thomisme). Quatre études qui suggérent par leurs
richesses la vitalité de I’Ecole de Louvain et son sens de ’actualité.

Mai 1960, N° 58:

J. Donald Monam, La connaissance morale dans le «Protreptique» d’Aristote,
p. 185-219 (Interprétations actuelles du P., Diiring, Jaeger, nécessité de
les envisager synoptiquement pour saisir les nuances de la pensée concréte
d’Aristote). — Gérard Verbecke, L’unité de I’homme: saint Thomas contre Averroes,
p- 220-249 (Contre le spiritualisme dualiste d’A., s. Th. retrouve Aristote,
le modifie pour instaurer une solide anthropologie). — Yves Nolet de Brau-
were, Coup de sonde dans la philosophie anglaise contemporaine (suite et fin), p.250
2 268 (G.-C. Warnock contre Wittgenstein et Ryle et leur philosophie du
langage; les philosophes chrétiens: P. Gaesch, Austin Farrer, Hare). —
J.-D. Robert, Essai d’une description phénoménologique élémentaire du connaitre,
p- 269-292 (La solution du probléme de la connaissance est & chercher
dans une élucidation des facteurs de I’appréhension de la réalité).

Aott 1960, N° 59:

E.-D. Brisbois, L’éire et ses premiéres conditions métaphysiques, p. 341-372
(Analyse et reconstruction par déduction des concepts fondamentaux de
toute ontologie, psychologie et théologie métaphysiques). — Robert-W.
Schmidt, L’emploi de la séparation en métaphysique, p.373-393 (Partant du
De Trinitate de s. Thomas, I’A. dégage le sens et I’emploi spécifique de la
séparation, distincte de ’abstraction). — Guy Vidal, Connaissance a priori et

19 289



connaissance a posteriori selon Nicolai Harimann, p. 394429 (Vue systématique
et critique des deux phases de la gnoséologie de N. H., article solide et bien
informé). — Christian Rutten, La méthode philosophique chez Bergson et chez
Plotin, p.430-452 (Etude critique sur: R.-M. Mossé-Bastide, Bergson et
Plotin).

Novembre 1960, N° 60:

Ralph Mclnerny, Le terme «dme» esi-il équivoque ou univoque?, p. 481-504
(s. Thomas commente un fragment du De Anima, nuance les acceptions
d’ame, en vue de la théorie de ’analogie des Noms). — Leo Sweeney, L’infini
quantitatif chez Aristote, p. 505-528 (Etude critique de R. Mondolfo, L’Infinito
nel pensiero dell’antichita classica: chez A., seulement un infini quantitatif). —
Maurice Giele, La date d’un commentaire médiéval anonyme et inédit sur le « Traité
de I’ame» d’Aristote (Oxford, Merton College 275, fol. 108 r.-121 v.), p. 529
a 556 (Date: entre 1270-1275, mscr. cité et comparé a d’autres codices). —
Malcolm Clark, Meaning and Language in Hegel’ Philosophy, p. 557-578. —
Nicholas Rescher, Must identities be necessary?, p. 579-588.

Février 1961, N° 61:

Urbain Dhondt, Science supréme et ontologie chez Aristote, p. 5-30 (A. critique
de I’éléatisme et du platonisme pour fonder une philosophie de la substance,
sauvegardant I’autonomie du sensible et rendant possible la connaissance
intellectuelle). — Elie Denissoff, L’énigme de la science cartésienne: la physique de
Descartes est-elle positive ou inductive? Essai d’interprétation de deux extraits
du «Discours de la méthode», p. 31-75 (Etude trés importante: Descartes,
fondateur de la science expérimentale). — Louis de Raeymacker, Le sens
et le fondement de l’obligation morale, p. 7691 (Complémentarité de la volonté
et de Pintelligence dans la prise de conscience du fondement de la liberté:
P’obligation morale, et de son absoluité: Dieu). — Georges Thies, Horizons
impasses de la psychologie actuelle. Réflexions sur quelques ouvrages récents
(2 suivre), p. 92-109 (psychologie phénoménologique et psychologie expéri-
mentale, les ouvrages de Fraisse, de Buytendijk).

Mai 1961, N° 62:

Charles Lefévre, Du platonisme a Uaristotélisme, p. 197-248 (Actes du
Symposium sur A. a Oxford en 1957, Etat de la question: le platonisme des
premiers ouvrages d’Ar., son émancipation). — André Hayen, La philosophic
catholique de M. Blondel au temps de la premiére «Action», p. 249-314 (prolonge
les theses de H. Bouillard, Blondel et le christianisme, 4 1’aide de la correspon-
dance en cours de publication). — Alphonse de Waelhens, Pensée mythique et
philosophie du mal, p.315-347 (Etude critique de P. Ricceur, Finitude et
culpabilité, le role du mythe comme approche de la situation de ’homme
coupable). — Joseph Nuttin, Problémes de psychologie de la motivation, p. 348-370
(Ecole de Kiilpe, Freud, Pavlov, construction progressive du processus de
motivation, tenant compte de 'intervention de facteurs nouveaux).

Gabriel Widmer

290



	Besprechungen = Comptes rendus

