
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Aristote: Ethique à Nicomaque. Nouvelle traduction avec introduction,
notes et index par J. Tricot. Paris, Vrin, 1959, 540 pages.

Poursuivant sa traduction des œuvres d'Aristote, J. Tricot n'a pas jugé
inutile de s'attaquer à l'Ethique à Nicomaque. Il reproche à la traduction
récente de J. Voilquin d'être peu fidèle. L'Ethique à Nicomaque n'est pas
selon lui un «ouvrage de morale», c'est-à-dire un recueil de remarques
banales sur la vertu et le bonheur, destiné au grand public. L'Ethique est

un ouvrage technique et sévère qui ressemble pour la forme et la méthode
aux autres travaux ésotériques d'Aristote. Il faut donc traduire l'Ethique à

Nicomaque avec la rigueur qui convient à un ouvrage proprement scientifique.
Pour éclaircir les passages difficiles, le traducteur s'est servi des autres

traités de morale attribués à Aristote. Il considère avec la majorité des

critiques d'aujourd'hui l'Ethique à Eudème comme authentique, mais il se

sert des Magna moralia avec plus de prudence. Comme pour ses autres
traductions, J. Tricot cite encore dans ses notes les commentateurs grecs
et latins. Parmi ces derniers, il utilise très souvent les traités de saint Thomas
et de Sylvester Maurus.

L'introduction, dans laquelle le traducteur présente sa méthode et ses

sources, est suivie d'une bibliographie étendue consacrée aux textes de

l'Ethique à Nicomaque, aux commentaires, aux traductions latines ou en
langues modernes, aux ouvrages généraux sur Aristote, enfin aux travaux
consacrés à la morale aristotélicienne. On trouve à la fin du livre un index

rerum semblable à ceux auxquels J. Tricot nous a habitués. Mais pourquoi
cette volonté d'aider le lecteur ne va-t-elle pas jusqu'à faire figurer dans la
table des matières les titres ajoutés à la tête des différents chapitres?

Les notes nombreuses sont destinées à éclairer l'argumentation, à définir
les termes techniques, à renvoyer aux passages utiles des autres travaux
d'Aristote ou aux travaux modernes, à présenter les doctrines auxquelles
le philosophe fait simplement allusion. Ces services sont importants et on
en sait gré à M. Tricot qui, depuis sa deuxième traduction de la Métaphysique

en particulier, applique une méthode très poussée et très sûre d'exégète.
L'information est étendue, les interprétations claires et simples, jamais
aventureuses. Les difficultés sont reconnues et l'interprète sait renoncer
à donner une solution plutôt que d'en proposer une qui soit contestable.
Voyez par exemple la note de la page 513, consacrée à l'immortalité du
Nous. Il s'agit donc finalement, non seulement d'une traduction, mais aussi
d'un commentaire. C'est pourquoi cet ouvrage peut être utile aussi aux
lecteurs de langue allemande. „ Dö bernand Brunner

228



Immanuel Kant: Werke in sechs Bänden. Herausgegeben von Wilhelm
Weischedel. Band I: Vorkritische Schriften bis 1768; Band III:
Schriften zur Metaphysik und Logik; Band IV: Schriften zur
Ethik und Religionsphilosophie; Band V: Kritik der Urteilskraft
und Schriften zur Naturphilosophie. Insel-Verlag, Wiesbaden 1960,

1958, 1956 und 1957.

Von der sechsbändigen Kant-Ausgabe Weischedels sind seit dem ersten
Hinweis in unserem Jahrbuch vor vier Jahren (Kritik der reinen Vernunft)
vier weitere Bände erschienen, deren Inhalt den obigen Titelangaben zu
entnehmen ist. Sie zeigen alle dieselbe Gediegenheit und Sorgfalt der
Textgestaltung. Und da die Bände zudem überaus handlich sind, kann man
sich keine bessere Studienausgabe wünschen als die vorliegende.

H. Kunz

Olof Gigon: Les grands problèmes de la philosophie antique. Trad, de

l'allemand par l'abbé Maurice Lefèvre. 1 vol., 342 p. Payot,
Paris 1961.

C'est avec satisfaction qu'on voit paraître en français les Grundprobleme
der antiken Philosophie de M.O. Gigon, Professeur à l'Université de Berne,
car cet ouvrage est écrit à la fois avec une compétence de philologue et
d'historien qui n'est plus à louer, et, comme on peut le voir dès l'introduction,
avec une claire conscience des limites de l'histoire.

La première partie est consacrée à l'apparition historique des problèmes
les plus anciens, aux caractères de la pensée antique, à son devenir, à ses

effets historiques; on s'arrêtera notamment aux chapitres concernant la
forme de l'œuvre philosophique. La deuxième partie réunit un certain nombre
de problèmes, ceux qui sont déterminés par des notions fondamentales. La
troisième partie traite des problèmes de la cosmologie, de la philosophie de
la nature, des doctrines de l'âme, de la conscience, de l'action, de la société

notamment.
L'ordre adopté est donc favorable à des recoupements nouveaux pour

beaucoup de lecteurs de langue française; aussi exigeait-il un texte fidèlement
traduit. Nul doute qu'il n'éveille une attention sympathique et des réactions
à bien des vues nouvelles. On remarquera particulièrement la part d'Aristote
et des philosophies hellénistiques, et en général de tout ce qui touche à la
conduite humaine. On appréciera aussi un constant effort pour rendre le
sens et la portée des problèmes dans le contexte de leur apparition et de leur
influence, brefpour établir toujours des relations entre l'œuvre philosophique,
les œuvres littéraires et les événements historiques.

D. Christoff

229



André-Jean Voelke: Les rapports avec autrui dans la philosophie grecque

d'Aristote à Panétius. Paris, Vrin, 1961, 206 pages. (Thèse. Lettres.
Université de Lausanne.)

A lire la préface et la conclusion de cet ouvrage consacré à une question
importante d'histoire de la philosophie morale grecque, on constate qu'A.
Voelke part de la philosophie contemporaine pour y revenir: son étude de
trois doctrines grecques - l'aristotélisme, l'épicurisme et le stoïcisme ancien
et moyen, sans compter Théophraste, les cyrénaïques et les cyniques — ne
serait-elle qu'un détour destiné à quitter l'histoire une fois qu'elle a été

passée en revue dans l'une de ses périodes? André Voelke se demande plutôt
si le problème d'autrui, qui a pris dans l'existentialisme l'aspect d'un «problème
nouveau», ne se trouve pas déjà explicitement posé par les anciens:
connaissant ce problème dans la philosophie d'aujourd'hui, l'auteur revient
donc sur le passé pour l'interroger à la lumière des préoccupations
contemporaines; telle est sa démarche. Il circonscrit son sujet en insistant sur la
relative indépendance du problème d'autrui dans les doctrines philosophiques
et c'est pourquoi son esquisse historique introductive ne fait qu'évoquer les

poètes et les philosophes présocratiques, les sophistes et même Socrate et
Platon : ces philosophes n'ont pas traité pour lui-même le problème d'autrui.
Il vient pleinement au jour avec Aristote et sa théorie célèbre de l'amitié.

Ne désignant une inclination ni pour les objets inanimés ni pour la divinité,
ni une puissance cosmique à l'œuvre dans l'univers, le terme de cpiXtct chez
Aristote «ne s'applique plus qu'à des rapports entre êtres vivants, hommes

ou animaux, capables de payer de retour l'attachement qu'on leur témoigne».
Ainsi avec le Stagirite la réflexion philosophique choisit délibérément comme
l'un de ses thèmes le problème des relations avec autrui. Ayant précisé la
signification, pour Aristote, de la proposition «l'homme est un être politique
fait pour la vie en commun», et marqué que l'éthique aristotélicienne
reconnaît comme fin le souverain bien qu'est le bonheur, André Voelke
analyse dans de fortes pages la notion d'amitié parfaite: il en décèle l'essence
dans la vie en intimité avec autrui et fait voir le rapport qu'Aristote établit
entre l'amour de soi et l'amitié: si l'amour de soi réalise au plus haut degré
les caractères qui définissent l'amitié véritable, ce n'est pas que l'amitié soit

une forme d'égoïsme, même raffinée, car il n'y a pas dépendance, mais
analogie entre l'amour de soi et l'amitié parfaite: l'ami selon Aristote revêt
aux yeux de l'individu une valeur égale à celle de la meilleure partie de

lui-même, savoir son âme raisonnable. Alors l'exposé des conditions de la

réciprocité portée à son achèvement montre comment deux amis peuvent
avoir tout en commun et ne faire «qu'une âme». Que l'amitié parfaite
serve de norme pour apprécier les autres relations humaines, voilà ce qui
apparaît d'abord à propos des amitiés imparfaites fondées sur le plaisir ou
l'utilité, y compris les rapports commerciaux, puis dans les relations de

famille, éclairées par l'analogie avec les régimes politiques. L'esclavage
semble être pour Aristote un cas particulier - et corrompu - des relations
entre père et enfant, puisque l'esclave est défini comme celui qui, encore

que doué de raison, ne peut se conduire de manière autonome : condamnant

230



l'esclavage institutionnel établi par la force, le droit de guerre ou la naissance,
Aristote n'admet que celui qui peut exister «en raison d'une infériorité
naturelle» et que l'éducation, cas échéant, pourrait abolir. Ainsi s'impose
à l'attention méthodique d'A. Voelke l'examen des rapports entre l'amitié
et la justice, puis celui du siège et de la nature de l'amitié: pouvant revêtir
de multiples formes, l'amitié est tour à tour une passion, une vertu éthique
et, pénétrée d'intelligence, plus qu'une vertu éthique: le couronnement de

toutes les vertus. (Peut-être eût-il été bon de signaler ici la corrélation, chez
le sage, de l'amitié avec la magnanimité: elle aussi, à sa façon, couronne la
vertu parfaite dont elle est l'ornement; Aristote, Ethique à JVicomaque, IV, 7,

1124 a 1-4.) L'analyse enfin des passions et des vertus de l'homme en société

permet de les systématiser en un tableau qu'A. Voelke dresse avec pertinence.
Si l'auteur n'a pas dit la présence de la communauté villageoise - observa le

professeur R. Schaerer à la soutenance -, s'il n'a pas non plus expliqué
suffisamment le rôle de la finalité dans l'éthique aristotélicienne — ce fut là
une remarque du professeur D. Christoff-, il a fait voir la finesse des analyses
d'Aristote, les assises empiriques et la systématisation rationnelle d'une
philosophie qui «reconnaît la réalité de la substance individuelle»; raison
métaphysique pour laquelle sans doute l'éthique qui en dépend «a pu
réserver une place aussi importante aux relations entre individus». Comme
le dit Heidegger que cite A. Voelke, les analyses d'Aristote fournissent
die erste systematische Hermeneutik der Alltäglichkeit des Miteinanderseins.

Introduisant l'étude de l'épicurisme par celle des cyrénaïques, l'auteur
met avec perspicacité en évidence, chez Epicure, le thème original de la

peur d'autrui que le philosophe a pour tâche de conjurer autant que la peur
des dieux et celle de la mort. L'amitié dès lors devient un refuge et le Jardin
d'Epicure s'ouvre aux groupes d'amis: les valeurs d'intimité l'emportent
sans contrepartie sur l'attrait que l'activité politique pourrait exercer.
Quant aux stoïciens, même s'ils ont des points de contact avec les cyniques,
ils s'en séparent fortement par l'idéal de la communauté humaine universelle
et par un sens profond de l'unité de la vertu: toutes les vertus tendent à

s'interpénétrer pour se fondre dans l'idée de communauté, elle-même
enracinée dans la participation au «logos». André Voelke sanctionne, d'une
part, le beau jugement de Montesquieu sur les stoïciens: «Nés pour la
société, ils croyaient tous que leur destin était de travailler pour elle : d'autant
moins à charge que leurs récompenses étaient toutes dans eux-mêmes;
qu'heureux par leur philosophie seule, il semblait que le seul bonheur des

autres pût augmenter le leur.» Mais, d'autre part, leur conception de la
communauté humaine restant formelle, les stoïciens n'ont que peu de liens
avec autrui et s'ils en ont, les rapports imposés par l'action tiennent plutôt
de la condescendance: «C'est là, en définitive, une attitude plus conforme
à un idéal de despotisme éclairé que de fraternité.» Mais, sensible aux données
concrètes de l'existence, le stoïcien Panétius humanise la morale de ses

maîtres dans le sens d'un savoir-vivre ouvert aux situations de fait: il
développe ainsi une éthique de «l'honnête homme» plutôt que du chef.

Sept thèmes se trouvent développés en conclusion; mentionnons les deux
derniers: comparant sagesse antique et charité chrétienne, l'auteur, tout en

231



montrant l'attention effective que l'éthique grecque accorde à autrui,
relève que, par l'exemple du bon Samaritain saisi aux entrailles à la vue
d'un inconnu à demi mort sur la route et le secourant, Jésus pose une question
nouvelle: comment agir en prochain? Ainsi, «la révélation chrétienne apporte
une conception du prochain que les Grecs ignoraient». Enfin, A. Voelke
indique que la philosophie moderne doit à Hegel et à Kierkegaard un
climat philosophique où le problème de la réalité de l'autre et de la possibilité
d'un dialogue avec lui s'impose si bien qu'il n'est plus permis d'en escamoter
l'examen, et le volume se termine sur un jugement élogieux de la
phénoménologie comme méthode.

Les qualités de l'auteur et celles de la méthode mise en œuvre (ampleur
et précision de l'information, discipline de l'objectivité, clarté de la démonstration

appuyée aux textes) font de ce triptyque une contribution importante
à l'histoire de la philosophie morale: livre bien fait, éminemment utile à qui
veut connaître la question des rapports pratiques avec autrui dans la
philosophie grecque d'Aristote à Panétius. r,, r- i.r o Charles Gagneoin

Jean Rudhardt: Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes cons¬

titutifs du culte dans la Grèce classique. Etude préliminaire pour aider
à la compréhension de la piété athénienne au IVe siècle. E. Droz,
Genève 1958, XII + 344 pages.

Alors que dans tant de domaines les Grecs sont très proches de nous, nous
avons beaucoup de peine à sympathiser avec eux dans une émotion
religieuse, car nous n'arrivons pas à prêter une existence à leurs dieux. Cette
situation nous conduit généralement à chercher l'explication de leurs

croyances religieuses dans des données étrangères à ces croyances, mais
plus compréhensibles à nos yeux, tels par exemple les facteurs psychologiques
ou sociologiques.

M. Rudhardt se propose au contraire d'appliquer une méthode interne qui
«vise à expliquer les faits religieux en considération de la religion même»
et «recherche la signification d'une religion historique dans la vie de ceux
qui l'ont pratiquée» (p. 5).

Mais quelles seront les sources qui nous renseigneront le mieux sur le
sens des rites et des croyances des anciens Grecs? - Suivant une suggestion
de M. Victor Martin, M. Rudhardt juge que les témoins les plus sûrs seront
les orateurs : lorsque ceux-ci cherchent à émouvoir la piété de leurs auditeurs,
ce n'est pas pour le pur plaisir de l'art, mais pour entraîner l'adhésion: c'est
donc qu'ils évoquent des sentiments vivants chez leurs contemporains. Le
choix de cette source permet en même temps de limiter le champ d'investigation

à la piété athénienne au IVe siècle.

Toutefois l'interprétation rigoureuse des orateurs exige que soient
préalablement définis les concepts religieux helléniques. C'est à cette tâche
préliminaire qu'est consacré le livre de M. Rudhardt, qui consiste en une

232



analyse lexicologique des termes religieux, fondée en définitive non seulement

sur les orateurs, mais aussi sur les poètes et les scoliastes, dans la mesure
où leur témoignage permet de préciser les associations qu'un terme pouvait
éveiller dans la conscience des Grecs du IVe siècle.

Mais comment identifier dans une civilisation différente de la nôtre les

concepts vraiment religieux? Dans le cas présent, la question est d'autant
plus embarrassante que la langue grecque ne possède aucun équivalent pour
notre mot religion! En conséquence, «nous devons nous attendre à ne pas trouver
dans la religion grecque l'équivalent de ce que prétend offrir une religion
moderne, mais nous devons être prêts, en revanche, à reconnaître pour
religieuses dans le monde hellénique des réalités ou des notions que nous
tiendrions spontanément pour profanes» (p. 12).

Au cours d'une première analyse lexicologique, M. Rudhardt montre que
les comportements et les sentiments les plus proches de ce que nous considérons

comme religieux s'expriment par le verbe aeßetv et ses dérivés, en
particulier eiraeßeia. Respect, crainte, admiration, amour, telles sont les

composantes du sentiment complexe dont découlent l'attitude intérieure et les

conduites désignées par les mots de cette famille. Ainsi se trouve délimité
avec précision le domaine propre de la recherche: on n'étudiera que les

notions et les usages qui mettent en jeu l'eùaéSeia.

Il ne saurait être question de donner ici une vue complète des analyses
de M. Rudhardt (un index des termes grecs et un index analytique facilitent
beaucoup la consultation de l'ouvrage) ni, à plus forte raison, de revenir
sur telle ou telle de ses interprétations. Nous nous contenterons d'un aperçu
forcément très sommaire :

Dans la première partie du livre, c'est tout d'abord l'étude des différents
termes évoquant l'idée de sacré qui retient l'attention. Alors que Upoc, exprime
la présence d'une puissance apparentée aux forces créatrices et à l'activité
divine, et peut donc se traduire approximativement par chargé de puissance,

oaioç caractérise la conformité à l'ordre religieux selon lequel cette puissance
s'exerce, ordre régissant aussi bien le monde que la société. Quant à à-pioî,

il désigne une qualité vénérable, qui ne peut se maintenir qu'à un niveau
transcendant et extra-temporel, hors de l'ordre cosmique et social.

Le chapitre suivant précise avec bonheur la nature et la portée des croyances
relatives aux dieux: c'est tout le problème de l'anthropomorphisme et du
polythéisme que M. Rudhardt aborde, pour conclure que la religion grecque
hésite entre la pluralité et l'unité, entre l'anthropomorphisme et la
conception d'un dieu inconnaissable: «Le dieu grec paraît ainsi posséder une
unité insaisissable, transcendante à toutes les formes, à toutes les notions

par lesquelles on tente de l'atteindre ou de le concevoir. Or non seulement

chaque dieu, constamment au-delà de ses nombreux aspects, ne se laisse

enfermer dans aucune représentation, mais le divin tend en outre à dépasser
la limite des personnalités divines (p. 101).»

Quant à la deuxième partie, elle est consacrée à l'analyse des actes cultuels,
tels les rites de purification, d'offrande et de consécration, les chants religieux,
les prières, les serments, les sacrifices. M. Rudhardt montre que le geste

233



rituel ne correspond pas exactement au fait de croyance et a une certaine
autonomie. Cependant les convergences ne manquent pas entre le sens du
rite et celui de la croyance. C'est ainsi par exemple que l'on peut comprendre
les rites sacrificiels à l'aide des notions de iep6ç et de Saiof, que nous avons
rencontrées dans l'étude des croyances: «Le sacrifice est un ensemble
d'opérations par lesquelles l'homme concentre de la puissance dans des objets
qu'il pourra toucher, de manière à s'en laisser pénétrer; il accroît ainsi son

propre pouvoir et le rite assure le succès des actions qu'il envisage, dans la
mesure où celles-ci s'intègrent dans l'ordre religieux... Les gestes initiaux
concentrent la puissance dans le lieu du sacrifice, dans la victime et dans

ses organes vitaux. La prière et la lecture des signes mantiques,
complémentaires l'une de l'autre, indiquent si l'intention du sacrifice s'accorde
avec l'ordre religieux. Le maniement et la consommation des chairs
consacrées soumettent le sacrificateur à l'emprise de la puissance et lui en assurent
le soutien, dans la mesure de cet accord essentiel (p. 299).»

Une sobre conclusion rassemble les résultats de cette enquête minutieuse
et en tire quelques enseignements:

L'activité religieuse paraît procéder d'un «centre inaccessible à la claire
conscience» (p. 306) ; elle s'exerce à des niveaux divers, dont les manifestations

se correspondent sans dépendre les unes des autres.
Dans les croyances religieuses s'exprime l'intuition de principes auxquels

le monde, les sociétés et les individus sont soumis. De leurs côtés, les rites
ont pour effet de créer ou de soutenir le rapport des individus avec ces

principes. Le Grec ne médite habituellement pas sur ces principes, il a

même de la difficulté à les nommer, mais il sent que c'est en fonction d'eux
que se définit sa situation dans le monde et parmi les hommes.

Si le fidèle communique avec la puissance divine grâce aux rites, il n'aspire
pas à une communion mystique : il cherche plutôt sa juste place dans l'ordre
cosmique, social, moral, et s'efforce d'assurer la réussite de ses entreprises
en les accordant à cet ordre; il se sert de la puissance divine afin de mieux

y parvenir. A cet égard la religion grecque est donc utilitaire, mais d'autre
part la soumission du fidèle à un ordre qu'il ne cherche pas à modifier
dénote un certain désintéressement.

Les images et les noms traditionnels de la divinité ont pour le Grec une
«efficacité cultuelle», mais ne revêtent aucune «valeur cognitive»: «il sait

que le divin échappe à l'intelligence humaine et ne se laisse enfermer dans

aucun jugement, dans aucune des notions que l'homme peut concevoir.
Cette conscience qu'il a de ses limites lui commande un grand respect à

l'égard des religions étrangères (p. 308) ».

L'originalité de la méthode mise en œuvre, la richesse de la documentation,

la sympathie avec laquelle M. Rudhardt s'efforce de pénétrer les

manifestations de la piété grecque, qui nous sont au premier abord si étrangères,

font de ce livre une contribution importante à la compréhension de
l'attitude religieuse hellénique. En le lisant, on parvient, sinon à «mimer
intérieurement l'expérience religieuse d'un peuple», assimilation à laquelle
tend l'auteur, mais dont il est le premier à reconnaître la difficulté (p. 306),

234



du moins à entrevoir les valeurs fondamentales qui inspirent cette expérience.
Nous espérons que M. Rudhardt poursuivra ses recherches et nous donnera
bientôt l'étude sur la religion grecque au IVe siècle, que le présent ouvrage
se propose de préparer. „ „

Etienne Gilson: Introduction à la philosophie chrétienne, Paris, Vrin, 1960,

228 pages.

Ce livre a le format de poche, sans doute parce qu'il doit être un vade-

mecum. Il en est digne. L'auteur y présente les thèses thomistes qu'il juge
fondamentales, dans l'éclairage où elles lui apparaissent aujourd'hui.
Chacun des dix chapitres est consacré à une de ces thèses. Mais on ne change

pas de sujet en passant d'un chapitre à l'autre, car il s'agit partout de
«vérités qui dépendent d'une certaine notion de l'être, propre à saint
Thomas». Il s'agit donc des thèses relatives à l'existence et à l'essence de
Dieu et à celles des créatures. Et dans chaque chapitre on retrouve le même
éclairage qui est certainement pour le lecteur ce qu'il y a de plus nouveau
et de plus suggestif dans ce livre du grand médiéviste. Car c'est à la lumière
d'une certaine conception des rapports de la foi et de la raison que l'auteur
examine les thèses thomistes qu'il a choisies.

M. Gilson repousse l'opinion selon laquelle la théologie scolastique est
nuisible à la vérité chrétienne parce qu'elle substitue la raison à la foi et la
philosophie à la révélation, de sorte que l'orgueil du savoir empêcherait la
piété d'avoir son effet salvateur. Cette accusation manque de fondement,
selon lui, du moins en ce qui concerne saint Thomas. C'est pourquoi il se

propose de montrer que la théologie de saint Thomas, loin d'exclure la
spiritualité, en est une.

S'il ne s'agissait là que d'une entreprise d'historien, la démonstration
serait déjà fort intéressante. Mais le propos de M. Gilson a une portée plus
générale: au sujet de la signification de la pensée de saint Thomas, l'auteur
prend position dans une dispute toujours rallumée qui dépasse le cas particulier

du grand docteur. Il s'agit de savoir quel est le rôle de la raison en
milieu chrétien. L'intérêt de ce problème nous invite à laisser de côté ici
l'exposé des thèses thomistes présenté par M. Gilson et centré sur la doctrine
de l'être, pour nous en tenir à la question de la fonction de la raison chrétienne.

M. Gilson n'admet pas que saint Thomas soit philosophe à certains
moments et théologien à d'autres. Il parle dès le début de son ouvrage de
la théologie scolastique et il voit d'abord en saint Thomas un théologien.
Les études religieuses au XIIIe siècle, explique-t-il, n'étaient pas divisées

en philosophie scolastique et en théologie scolastique. Les études de théologie
n'étaient pas précédées d'un préambule qui ne devait rien à la théologie.
On ne peut dire que saint Thomas soit aristotélicien en philosophie et
chrétien en théologie. Sans doute l'auteur de la Somme théologique a-t-il recours
très souvent aux bons offices d'Aristote, mais il fait dire à Aristote ce qu'exige
la théologie qui est à ses yeux première et dernière.

235



En principe, la révélation suffit et nous enseigne ce dont nous avons
besoin pour notre salut. Mais cela n'empêche pas que nous puissions et
devions chercher pour elle l'accompagnement de certitudes rationnelles,
tant pour préparer l'entendement à la foi que pour lui permettre ensuite
d'en acquérir quelque intelligence sur le plan de la raison humaine. La
théologie fait dire à la raison naturelle le plus de vérités dont elle est capable.
N'en concluons pas que la théologie dans ces conditions se transforme en
philosophie, car il ne s'agit pas de changer la vérité révélée en vérité
philosophique. Dans le fides quaerens intellectum, la foi reste ce qu'elle est et l'intellec-
tion aussi. L'intellection demeure au-dessous de la foi et ne prétend pas se

substituer à elle. N'en concluons pas non plus que la philosophie se convertit
en théologie, car le théologien recrute les services d'une raison fidèle à sa

méthode. La foi utilise une raison qui reste raison.
Cependant la foi donne à la raison une raison d'être et lui apporte un

aliment nouveau. Au temps des Grecs, la raison exerçait son activité en
devant tout à elle-même. Mais à l'avènement du christianisme, la révélation
a surgi comme lumière véritable. Le chrétien sait avant de raisonner et,
en un sens, mieux qu'en raisonnant, que Dieu existe, qu'il est simple, etc.
La raison chrétienne n'a pas à inventer la vérité. Elle doit servir la foi en
s'efforçant de rejoindre les vérités de la foi sur son plan à elle, qui est celui
de la connaissance simplement humaine. La raison a pour tâche d'exprimer
la vérité chrétienne dans la mesure où elle le peut. C'est pourquoi, bien que
fidèle toujours à sa méthode, elle n'est plus à l'extérieur de la foi, mais à

l'intérieur, intégrée dans l'univers de la vérité chrétienne.
Nous ne discuterons pas la question de savoir s'il s'agit là chez M. Gilson

d'une conception nouvelle de la philosophie. Nous nous bornerons à faire
observer que cette conception ne semble pas différente de celle des augus-
tiniens. «Philosopher dans la foi», c'est bien l'intention d'Augustin,
d'Anselme, des Victorins, de Bonaventure et de Duns Scot. C'est après tout,
en effet, l'intention de la plupart des penseurs chrétiens. La philosophie,
dans cette perspective, se confond-elle avec la théologie? Oui, dans la
mesure où la théologie est intellection de la foi. Non, dans la mesure où
la raison peut s'appliquer à d'autres objets que ceux de la foi. Mais encore
le fera-t-elle sans oublier ce qu'elle comprend de la foi, de sorte que l'œuvre
entière de la raison tend à ne former qu'un seul édifice, couronné par la
révélation.

Rappelons que cet ouvrage n'est pas seulement l'exposé d'une certaine
conception de la philosophie chrétienne. Il a aussi pour objet de présenter
les principales thèses de cette philosophie et d'abord celles qui sont le plus
élevées et qui se confondent avec la théologie, puisqu'elles concernent
l'existence et l'essence de Dieu. L'intellectus fidei proposé par M. Gilson est
celui de saint Thomas. C'est à ses yeux celui qui exprime le mieux le contenu
de la foi et même qui l'exprime parfaitement. «La métaphysique vraie,
dans les limites de la connaissance humaine, est celle qui, posant l'être
comme principe premier, très assuré, inconditionné et infaillible, le conçoit
de manière telle qu'on puisse éclairer par lui, et par lui seul, tous les caractères

des êtres donnés dans l'expérience, avec l'existence et la nature de

236



leur cause. S'il existe vraiment une telle notion de l'être, la métaphysique
qui s'en réclame n'est pas simplement plus vraie que les autres, elle est
vraie absolument (p. 91).» C'est l'originalité de cet ouvrage de défendre
les thèses thomistes dans le cadre d'une conception augustinienne de la
philosophie chrétienne.

Fernand Brunner

Eduard Winter: Die Registres der Berliner Akademie der Wissenschaften

1746-1766. Dokumente für das Wirken Leonhard Eulers in Berlin.
Zum 250. Geburtstag. Herausgegeben in Verbindung mit Maria
Winter und eingeleitet von Eduard Winter. Akademie-Verlag,
Berlin 1957.

1957 feierte die mathematisch interessierte Welt den 250. Geburtstag
Leonhard Eulers (1707-1783). Vorab natürlich Basel, dessen lebendige
Euler-Tradition es sich nicht nehmen ließ, diesen Gedenktag würdig
auszugestalten. Euler wirkte aber vornehmlich an den Akademien der
Wissenschaften in Petersburg und Berlin. Die heutige Deutsche Akademie der
Wissenschaften zu Berlin (DDR), als Rechtsnachfolgerin der ehemaligen
Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, und die jetzige
Akademie der Wissenschaften der UdSSR, als Rechtsnachfolgerin der Kaiserlichen

Akademie der Wissenschaften in St. Petersburg, halten beide das
Ansehen ihres ehemaligen Akademie-Mitgliedes Euler in hohen Ehren, obwohl
unterdessen die weltgeschichtlichen Umwälzungen die politischen Grundlagen

in Petersburg und Berlin von Grund aus umgestaltet haben. In Petersburg

hängt, wie wir erfahren, auch heute noch das Bild Eulers neben
dem des großen russischen Naturforschers Lomonosov im Sitzungssaal des

Präsidenten der Akademie.
Nun nimmt die Berliner Akademie den 250. Geburtstag Eulers zum Anlaß,

gemeinsam mit der Akademie in Petersburg dem großen Mathematiker aus
Basel erneut ihren Dank für sein Wirken auszusprechen. Ausdruck dieses
Dankes ist die vorliegende stattliche und philosophiegeschichtlich wertvolle
Gabe; ihr Verfasser, Prof. Dr. Eduard Winter, pflegt an der heutigen Berliner
Akademie vor allem die Geschichte der deutsch-slavischen Wissenschaftsbeziehungen.

In den 25 Jahren seines Berliner Aufenthaltes hat Euler nicht nur in
seinem Stammgebiet, in der Mathematik, Erstaunliches geleistet, sein lebendiges

Interesse trieb ihn auch in die damals aktuellen Fragen der theoretischen
und praktischen Physik wie auch in die Philosophie hinein. In seinem Zürcher
Vortrag von 1934 «Leonhard Euler und die deutsche Philosophie» zeigt
Andreas Speiser, wie sehr Euler mit den von ihm formulierten und
vorgeschlagenen Preisfragen aktiv in die philosophische Debatte seiner Zeit
eingegriffen, wie stark ihn sein Gegensatz zur Leibniz-Wolffschen
Philosophie zu bestimmten philosophischen Überlegungen und Entscheidungen
genötigt hat. Als Eulers eigentliche confessio philosophica dürfen wir seine

237



«Lettres à une princesse d'Allemagne», an eine entfernte Cousine Friedrichs

II., ansehen. Für die Philosophie weniger ertragreich ist dagegen seine

Kampfschrift «Rettung der göttlichen Offenbarung gegen die Einwürfe der
Freien Geister» (1747). Aus der Titelfassung dieser Kampfschrift wird auch
bereits Eulers philosophische Basis klar erkennbar: Er hält an der
biblischchristlichen Offenbarungslehre fest; er läßt die philosophischen Fragen seiner
Zeit an sich herankommen, mißt aber deren Wahrheitsgehalt am Wahrheitsgehalt

der Offenbarung; was diesem Offenbarungsgehalt widerspricht, lehnt
er mit Entschiedenheit ab. Wertvoll ist Eulers konstruktiv-realistische Kritik
am Idealismus Berkeleys und Humes; philosophiegeschichtlich interessant
ist der Einfluß Eulers auf den vorkritischen Kant. «Fassen wir also seine

philosophischen Leistungen zusammen, so können wir sagen, daß er für die
Physik die unumgänglich notwendige philosophische Erklärung verlangt und
angebahnt hat. Ferner hat er mit Hilfe der Berliner Akademie als Führer
in der Philosophie Deutschlands gewirkt, und er hat das Arbeitsfeld der
zukünftigen philosophischen Forschung, nämlich die Erkenntnistheorie,
umrissen und in einer phänomenologischen Beschreibung der Wahrnehmung
auch dasjenige Hilfsmittel zum erstenmal angewendet, das bis heute als
das wirksamste gilt.» (Andreas Speiser S. 14.)

Das alles mag es rechtfertigen, daß der große Mathematiker Euler in
einem philosophischen Jahrbuch seine verdiente Würdigung findet. Doch
nun zurück zu dem unserer Besprechung vorliegenden Buch! Es bringt also,
wie der Titel ankündigt, in seinem Hauptteil die «Registres de l'Académie
Royale des Sciences et des Belles-Lettres de Berlin». Diese Registres werden
hier zum ersten Mal, als eine Ehrung Eulers auf das Jubiläumsjahr 1957 hin,
veröffentlicht. Was haben wir uns unter diesen Registres vorzustellen? Vorwort

und Einleitung des Herausgebers geben darüber zuverlässige und
interessante Kunde:

Die besten Jahre seines Schaffens hat Euler von 1741-1766 in der Berliner
Akademie verbracht. Die Durchsicht der im Akademie-Archiv vorhandenen
Euleriana führte zum Entschluß, diese Registres als die wesentliche
Informationsquelle für Eulers Berliner Tätigkeit zum ersten Male vollinhaltlich
zu veröffentlichen. Es sind die Protokoll-Auszüge während der 20 Jahre von
1746-1766. Verfasser ist der ständige Akademie-Sekretär Formey. Aber alles

berechtigt zu der Annahme, daß Euler selbst hinter der Abfassung dieser

Registres stand, denn bald nach seiner Rückkehr nach Petersburg hören sie
wieder auf. Durch die Herausgabe dieser Protokoll-Auszüge wird die Tätigkeit

Eulers in Berlin urkundlich bezeugt. Die Protokolle der Petersburger
Akademie (1725 bis Anfang des 19. Jahrhunderts) sind vorher schon in vier
Bänden erschienen. Damit ist die gesamte wissenschaftlich-organisatorische
Leistung Eulers, soweit sie über diese beiden Akademien ging, dokumentarisch

erschlossen. In den Mémoires veröffentlichte die Akademie nur die in
ihrem Schoß gehaltenen wichtigsten Vorträge; andererseits sind die Protokolle

selbst verloren; die Registres, als die sehr knapp gehaltenen Auszüge
aus den verlorenen Protokollen, sind daher als Quelle unentbehrlich. Sie

beweisen, daß Euler in den gewaltigen Auseinandersetzungen um die deutsche

Aufklärung eine viel stärkere Rolle spielte, als bisher angenommen wurde.

238



Ein idealer Berichterstatter war Formey nicht. Während der Drangsale des

siebenjährigen Krieges erlahmte sichtlich sein Eifer. Er war auch oft von den
Sitzungen abwesend. Auch hat er, obwohl in Berlin geboren, die deutsche
Sprache nicht vollkommen beherrscht. Trotz dieser Mängel sind die Registres
als die einzige auch die unersetzliche Quelle für die Geschichte der Tätigkeit
Eulers in der Berliner Akademie. Bezeichnend ist schon die Tatsache, daß
beinahe die Hälfte aller Registres von Vorträgen und Vorlagen Eulers und
später auch seines Sohnes sprechen.

Nur durch das zeitliche Zusammentreffen gebunden, ohne alle inneren
Zusammenhänge und Begründungen - so präsentiert sich in diesen Registres
eine verwirrende Fülle von Fakten und Namen. Wir vergleichen sie am besten
mit dem, was der Geologe als «anstehende Facies» anspricht, denn auch hier
haben wir eine scheinbar zusammenhanglose Fülle von Einzelheiten. Dem
geschulten Auge des Geologen aber wird diese Facies transparent; er sieht
im Geiste die vorausgegangenen Prozesse und Schichtungen, er stellt die hinter
der Facies liegenden Zusammenhänge fest; er kann die Einzelheiten zum
Sprechen zwingen und zeigen, wie alles gekommen ist und wie es zu dieser
Facies kommen mußte. So steht auch unser Leser zunächst etwas ratlos vor
der Fülle von Einzelheiten in der Facies dieser Registres und wartet auf
den Fachmann, hier auf den Kenner der Wissenschaftsgeschichte, damit er
mit seinem Zauberstab diese Facies transparent und verständlich mache.
Diese Aufgabe besorgt der Herausgeber, Prof. Winter, in vorbildlicher Weise.
In seiner ausführlichen «Einleitung» bringt er die trockene Materie zum
flüssigen Sprechen; und nun leuchtet, wie in einem Diorama, hinter den
unscheinbaren Protokollauszügen Bild nach Bild auf und nimmt uns mit
seinem Leben, mit seinen Farben gefangen.

Im weiteren historischen Hintergrund also das Berlin und Preußen Friedrichs

II. ; die unerhörten Anstrengungen und Leistungen im siebenjährigen
Krieg; die vorübergehende Besetzung und Brandschatzung Berlins durch die
Russen; nach dem Abschluß der Kriegshandlungen des Königs kulturpolitisches

Planen; vor allem die Herübernahme der französischen Aufklärung
in ihren konsequentesten und radikalsten Vertretern. Vor diesem weiteren
historischen Hintergrund die Neu-Begründung, das Leben und die Arbeit
der bereits 1700 durch Leibniz begründeten Akademie; hinter den objektiv
feststellbaren und bedeutenden wissenschaftlichen Leistungendie ergreifenden,
oft erschütternden Menschlichkeiten der Akademie-Mitglieder, die eben nicht
nur Gelehrte, sondern vor allem auch Menschen sind; die Akademie zuerst
unter der Leitung von Maupertuis und nachher unter der unmittelbaren
Leitung durch den absolut regierenden Monarchen selbst ; die Auswirkung der
immer absolut gemeinten königlichen Anordnungen in der Akademie, z.B.
im Protokoll-Auszug vom 10. Januar 1765: «...à quoi il a été sur le champ
très humblement acquiescé»; die Rolle der französischen und der schweizerischen

Aufklärer in der Akademie.
Und nun im Horizont und Rahmen dieser Akademie die erstaunliche und

ununterbrochene wissenschaftliche Leistung Eulers als des Chefs der
mathematischen Abteilung; sein Verhältnis zu Friedrich II.: Der König wußte
Euler als mathematische und technische Kapazität (Segelschiffbau, Artillerie

239



u. a.) wohl zu schätzen, vermißte aber an ihm die Gabe des geistvollen
Plauderers in französischer Sprache; die Distanz erweitert sich im Laufe der Jahre
zur gegenseitigen inneren Entfremdung; Eulers Verhältnis zu den
zeitgenössischen Gelehrten aus Frankreich, aus Rußland und aus der Schweiz;
sein Briefwechsel mit der ihm innig befreundeten Mathematikerfamilie
Bernoulli in Basel und mit seinen früheren Freunden in Petersburg; die schwere

Enttäuschung Eulers darüber, daß der König nach Maupertuis ihm nicht
die Leitung der Akademie anvertrauen will; die allmähliche innere und
äußere Lösung von Berlin und die Rückkehr nach Petersburg. Trotz allem —

die 25 Jahre seines besten Schaffens gehörten der Königlich Preußischen
Akademie in Berlin.

Die Vorzüge des Buches liegen auf der Hand: Das lebendige Interesse des

Herausgebers an den von ihm dargestellten Menschen und Leistungen; die
unbestechliche Objektivität seines Urteils; die Akribie seiner Dokumentation
in der Verwertung der Euleriana in Basel sowie in den Akademie-Archiven
von Berlin und Petersburg; die sachliche Zuverlässigkeit in den 60 Seiten
umfassenden Anmerkungen; die flüssige, immer sehr klare und ruhige
Textgestaltung; die geschmackvolle Ausstattung des Buches durch den Verlag.
Alles in allem eine wertvolle Gabe zum Jubiläum Eulers, für die außer der
Mathematik auch die Philosophiegeschichte zu danken begründeten Anlaß
hat.

An jene nicht nur wissenschaftlich, sondern auch philosophisch so bedeutsame

Epoche der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften in
Berlin, aus der weder Euler noch auch der König oder Maupertuis
wegzudenken sind, erinnern in Basel als stille Zeugen, abgesehen von der Euler-
straße und von der gut gepflegten Eulertradition (Otto Spiess, Andreas
Speiser u. a.) die schöne Gedenktafel am «Klösterli» in Riehen, wo Euler
seine Jugendjahre zugebracht hat, das eigenartig ansprechende Bildnis Eulers
im Kunstmuseum von Emanuel Handmann und das Grab des auch von
Euler verehrten Akademie-Präsidenten Maupertuis in der Dorfkirche in
Oberdornach bei Basel.

Haenßler

Richard Kroner: Von Kant bis Hegel. 2. Auflage. Zwei Bände in einem
Band. J.G.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1961.

Es ist ein nicht hoch genug zu schätzendes Verdienst des Verlages, daß er
dieses in seiner Art bereits klassisch gewordene, in die Geschichte der
Philosophiehistorie eingegangene Werk wieder (jetzt in einem Band)
herausgebracht hat. Daß sein Verfasser nach vierzig Jahren - so viel sind seit der
ersten Auflage verstrichen - den Text unverändert ließ, kann man begreifen.
Kroner versteht den deutschen Idealismus als eine gleichsam in einem
eigenen Raum sich entfaltende «Denkbewegung», die sich aus den von
Kant gestellten, aber ungelöst gelassenen Problemen folgerichtig ergab.
«Da die Systeme im Kampfe der Gründe und Gegengründe entstehen und
sich mit den Waffen nicht der rhetorischen Überredung, sondern der be-

240



weisenden Vernunft durchzusetzen suchen, so muß es möglich und erlaubt
sein, alle sonstigen Faktoren, die auf die Entwicklung eingewirkt haben, wie
die Charaktere und Temperamente der Denker, ihre rein persönlichen
Stimmungen und Erfahrungen ebenso wie alle in derselben Zeit auftretenden
Kulturerscheinungen nur insofern zu berücksichtigen, als sie sich in Motive
des Denkens selbst, in Beweisgründe umgewandelt haben.» Die zentrale
Leistung dieser einzigartigen Epoche des spekulativen Denkens sieht Kroner
letztlich als theologisches Anliegen: «Während das gesamte christliche
Denken des Mittelalters dem übermächtigen Anprall der griechischen
Begriffe gegenüber es nicht vermochte, das wahre Wesen, die eigene Tiefe
des christlichen Glaubens innerhalb der philosophischen Weltanschauung
zur vollen Geltung zu bringen, ist durch Kant und den deutschen Idealismus
diese weltgeschichtliche Aufgabe gelöst worden. Hier zuerst wird dem
Idealismus der tSéai und eïor] der ihn überragende Idealismus des Ich
entgegengesetzt. Hier zuerst gelingt es, Gott statt als objektive Idee, als

reine Form, als erste Ursache und Substanz vielmehr aus der Tiefe des

sittlich-religiösen Lebens heraus zu begreifen. Zwar wird der griechische
Idealismus mit dem Idealismus des Ich verschmolzen, aber so, daß dabei
das Ich den Vorrang behält.» Dem entspricht Kroners eigene Überzeugung,
die man als Bekenntnis achten muß, aber nicht teilen kann. In immer
erneutem Ringen mit der metaphysischen Grundfrage und ihrer von Hegel
gegebenen Antwort ist ihm, sagt Kroner, zunehmend deutlicher geworden,
«daß die ekstatisch-prophetische Inspiration, in diesem äußersten Felde
der ,Erfahrung', der philosophisch-spekulativen Vernunft überlegen ist, und
daß die Vernunft niemals fähig sein wird, die Offenbarung ,einzuholen'.
Hegel hatte unstreitig recht, wenn er die Welt des erscheinenden Geistes'
als durch und durch dialektisch ansah, aber er hatte unrecht, wenn er
diese Dialektik in die göttliche Wesenheit hineinverlegte und sie als Widerspruch

in der göttlichen Weisheit begriff. Gott heilt die tragische Gebrochenheit

unserer menschlichen Situation, aber nicht dadurch, daß wir die in
der göttlichen Natur gelegenen Widersprüche durch logische Methodik zu
einer harmonischen, allumfassenden Synthesis emporheben. Dies ist schon
deshalb unmöglich, weil dieser höchste Punkt nur durch das Zusammenwirken

von Einsicht, Empfindung und Tat erreicht werden kann, insofern
er durch den Menschen überhaupt erreicht wird.» „ *-

Jean François Suter: Philosophie et histoire chez Wilhelm Dilthey, Essai sur

le problème de Vhistoricisme. Verlag für Recht und Gesellschaft, Basel

1960. Suppl. VIII des Studia Philosophica.

Peu de sujets pouvaient, mieux que celui du livre de M. Suter, donner
un intérêt caractéristique au premier supplementum de langue française que
publient les Studia philosophica. Dilthey, en effet, est de ces auteurs dont
chacun parle ou a parlé par allusion ou information, si grande a été son
influence en Allemagne, surtout entre les deux guerres. Mais la médiocrité

16 241



de la plupart des traductions et la rareté des exposés que nous possédons

en français en fait presque un inconnu. De ces exposés, le très remarquable
article de M. M. Guéroult se trouve dans la Revista brasileira de filosofia (Sao
Paolo 1952) et le chapitre vigoureux de M. Raymond Aron remonte à sa

thèse complémentaire, Essai sur les théories de l'histoire dans l'Allemagne
contemporaine (1938); avec un bref exposé de Groethuysen qui date de 1912, dans
La Philosophie allemande au XIXe s., c'est à peu près tout l'essentiel.

Au courage d'aborder ainsi une pensée aussi diverse d'historien psychologue,

d'historien du vivant concret, M. Suter a joint celui d'envisager son
auteur par un côté dont, somme toute, on ne mesure pas exactement l'importance:

l'histoire proprement dite, et de montrer la place qu'il occupe parmi
d'autres tendances de l'historiographie en Allemagne. Entreprise difficile
parce que ces tendances sont définies plutôt par leur objet ou leur but,
voire par les convictions des historiens, tandis que ce qui est à retenir dans

l'historiographie culturelle de Dilthey paraît défini davantage par la méthode.
Et parce que cette méthode s'est illustrée avec tant de nouveauté dans

l'analyse de l'œuvre littéraire que les efforts de Dilthey pour en constituer
après coup la théorie ne rendent même pas un compte satisfaisant de la
richesse qu'elle faisait découvrir - et cela malgré les lumières que Dilthey
aurait reçues de la lecture du premier Husserl.

On voit donc les difficultés de l'entreprise et les mérites de l'auteur qui
a réussi à donner une idée fort complète de Dilthey en procédant par la
biographie intellectuelle et par l'exposé doctrinal. Son ouvrage, qui fait état
de connaissances étendues, devra sans doute longtemps être consulté par
ceux qui désirent aborder l'œuvre de Dilthey à partir du français. Ils y
trouveront, outre les mises en place et les comparaisons que nous mentionnons,
des exposés de la critique de la raison historique et de la théorie de la
connaissance historique fondée sur l'anthropologie et l'herméneutique, et enfin
le problème de l'historicisme et de l'historiographie, objet d'une discussion.
Sans doute, s'il y a un vrai problème dans l'œuvre de Dilthey, est-ce celui
du rapport de l'herméneutique et de l'expression, et le reste des considérations
de Dilthey pourrait paraître assez superficiel, et surtout négatif, s'opposant
au hégélianisme, au positivisme, à Windelband, tout en leur restant souvent
inférieur quant aux vues générales, hésitant autour du kantisme, avec souvent
des présupposés bien malaisés à reconstituer; on voit encore que la théorie
phénoménologique des dernières années exigerait des explications que nous
n'aurons peut-être jamais, et qu'elle se concilie bien mal avec la théorie des

Weltanschauungen que Dilthey a esquissée. Enfin, on peut se demander si

le pluralisme et le particularisme fermé dont s'accompagne dans cette
œuvre un réel effort de connaissance du concret historique sont essentiels à

l'œuvre de Dilthey, ainsi que paraît le penser M. Suter, ou s'ils sont en
somme «accidentels» et le fait des circonstances, et aussi d'une exploitation
aveugle par la postérité.

Quoi qu'il en soit, M. Suter a réussi, souvent avec bonheur, à situer
Dilthey; il l'a fait aussi par des comparaisons, dans un chapitre final,
comparaisons qui ouvrent un champ nouveau à la discussion. Enfin, sa pensée
généreuse guide constamment le lecteur vers des conclusions plus largement

242



ouvertes: «L'universel existe et il se réalise lentement dans l'histoire; c'est
lui qui est à la source de toutes les revendications de justice et de liberté
des hommes A la différence des civilisations du passé, les nations modernes
ne vivent plus dans un état d'isolement et de cloisonnement.»

D. Christoff

Candide Moix: La pensée d'Emmanuel Mounier. 1 vol., 348 p. Editions
du Seuil, Paris 1960.

Les amis fidèles autant que divers qu'Emmanuel Mounier comptait en
Suisse liront avec intérêt, mais aussi avec émotion, cette biographie intellectuelle

et cet exposé philosophique écrits avec ferveur par un étudiant de

Fribourg pour sa thèse de doctorat. L'exposé, tant de la vie que de la
doctrine, est fidèle; et il est émouvant de retrouver chez un homme qui n'a
pas connu Mounier un tel sentiment de sa présence. Il est vrai que de
nombreux témoignages d'amis viennent entourer les citations très riches de

Mounier, et l'on y trouve quelque chose de son rayonnement. Quant à la
doctrine, si l'on peut dire, quant à cette «pensée en marche», qui est
«perspective, méthode, exigence», comme Mounier le disait dès le début, elle est
bien développée dans les chap. II à IV qui résument les thèmes du person-
nalisme de 1932-1937. Là aussi, l'auteur a dû choisir dans une ample matière.
Les quatre chapitres suivants apportent des mises au point - que l'irréversibilité

historique et aussi, sans doute, la somme d'incompréhension contre
laquelle il a fallu défendre le personnalisme, rendent inégales - sur les rapports
du personnalisme et de mouvements ou doctrines contemporains : existentialisme,

fascisme, marxisme. De 1932 à la mort de Mounier, 18 ans seulement
se sont écoulés, et le présent ouvrage apporte - involontairement, semble-t-il
parfois - une illustration de ces extrêmes changements, tout en soulignant
avec raison et avec succès les constantes personnelles de Mounier, homme de
fidélité. C'est pourquoi le chapitre «problèmes du christianisme» paraîtra
sans doute central au lecteur. n nu < a

Paul Ferdinand Linke: Niedergangserscheinungen in der Philosophie der Gegenwart.

Wege zu ihrer Überwindung. Ernst Reinhardt Verlag,
München/Basel 1961.

Als «Niedergangserscheinungen» in der gegenwärtigen Philosophie taxiert
Linke den geschwächten Willen zur Lösung der Probleme (diese werden mit
Vorliebe lediglich «behandelt») und die mangelhafte, wenn nicht gar
überhaupt verleugnete oder verachtete Wissenschaftlichkeit der philosophischen
Erörterungen. Das wesentliche Kriterium der wissenschaftlichen und damit
zugleich der philosophischen Erkenntnis sieht er in der interindividuellen
Nachprüfbarkeit, ohne freilich ein Beispiel ihrer faktischen Durchführung

243



zu geben. Er würdigt die Verdienste des Neopositivismus um die «Hebung
des wissenschaftlichen Niveaus der Philosophie - auf Kosten dieser selbst».
Ferner berichtigt er die übliche Meinung, wonach Husserl der erste und eigentliche

Überwinder des Psychologismus gewesen sein soll, dahin, daß dieser
Ruhm Frege zukomme, der überdies die Intentionalität unabhängig von
Brentano entdeckt habe, später allerdings einem folgenschweren
Selbstmißverständnis erlegen sei. Bemerkungen zum Thema Rationalismus-Irrationalismus,

zu Dilthey, Scheler u. a. beschließen den ersten «vorbereitenden»
Teil des - übrigens vom verstorbenen Verfasser nicht mehr vollendeten —

Buches. Den Weg zur Überwindung des philosophischen Niedergangs - das

Anliegen des zweiten «aufbauenden» Teiles - sieht er in einer Analyse zumal
der philosophisch fundamentalen «sokratischen», für die Lebensführung
relevanten Begriffe (Gerechtigkeit, Frömmigkeit, Tapferkeit, Weisheit usw.),
die eine «phänomenale Psychologie» als deskriptive Grundwissenschaft zu
leisten hätte. Die von Linke vordemonstrierte Probe - im wesentlichen eine
Polemik gegen den Bildcharakter der intentionalen Vorstellungen —

überzeugt uns freilich nicht von der Fruchtbarkeit des Unternehmens.
H. Kunz

Karl Jaspers: Wahrheit und Wissenschaft / AdolfPortmann: Naturforschung
und Humanismus. Akademische Reden, gehalten bei der Fünfhun-
derjahrfeier der Universität Basel am 30. Juni 1960 in der Basler

Kongreßhalle. Basler Universitätsreden 42. und 43. Heft. Verlag
Helbing & Lichtenhahn, Basel 1960.

Was die beiden Prominenzen bei diesem einmaligen und hochfeierlichen
Anlaß aussprachen, war das Konzentrat ihrer Lebensarbeit und Lehre. Der
Gehalt der beiden Lehren darf für die Leser unseres Jahrbuches wohl als

bekannt vorausgesetzt werden. Ein Wort aber zum reinen Formale eben
dieser starken Verdichtung sei hier gestattet:

Beide Redner durften damit rechnen, trotz schärfster Konzentration von
dem Auditorium, das sie damals in der Basler Kongreßhalle vor sich hatten,
verstanden zu werden. Aber auch für dieses ausgewählte Auditorium gilt
die Feststellung, daß nur eine vorausgehende gründliche Kenntnis der
Philosophie von Karl Jaspers wie auch der Lebensarbeit von Adolf Portmann die
Möglichkeit schuf, Tragweite und Gewicht der hier verwendeten Termini
zu ermessen, zugleich auch die weiten Perspektiven und gehaltvollen
Hintergründe, die sich hinter den sehr konzisen Formulierungen auftun, zu erschauen
und voll zu würdigen. Trotz Drang und Druck der Konzentration retteten
sich beide Redner - das sei mit Dank und Anerkennung festgehalten - neben
der Darlegung gefestigter Positionen und Überzeugungen hinreichend Raum,
um mit allem Nachdruck auf die Problematik dieser und jener Frage
hinzuweisen. So Jaspers mit seinen von schwerer Sorge getragenen Worten: «Sie
(sc. die Universität) ist bis zum Zerreißen von Spannungen erfüllt: zwischen
Theologie und Philosophie, zwischen Philosophie und Wissenschaften,

244



zwischen Naturwissenschaften und Geschichtswissenschaften, zwischen
Wissenschaften und Praxis». So Portmann mit seiner an die Universität gerichteten

Bitte, nicht nur die sekundäre und neu-wissenschaftliche, sondern auch
die primär-naive menschliche Vorstellungswelt zu respektieren und zu pflegen :

«Ihr (sc. der Universität) ist doch auch die Sorge um jene ganz andere, das

Erdenleben gründende Weltbeziehung anvertraut, die unserem Dasein
Geborgenheit gibt und eine Heimat». Portmann stellt also die heutige Universität

vor die sehr ernste Frage, ob sie neben der Wahrheitskonzeption
gegenwärtiger Wissenschaft und Philosophie auch noch die vorwissenschaftliche,
der heutigen wissenschaftlich begründeten Wahrheit weithin widersprechende
primäre Weltsicht mit dem ihr eigenen Wahrheitsanspruch pflegen und auch
vertreten soll.

Erfrischend, ermutigend wirkt Jaspers' prächtiges Bekenntnis zur Pflege der
Wahrheit und der Vernunft in Philosophie und Universität: «Wir wollen
lieber die härteste Wahrheit ertragen als sie verschleiern, lieber der Wahrheit
uns aussetzen und leiden als im Wahne dahinleben. - ...so genügt es zu
glauben, daß jedenfalls auch die Vernunft in der Welt sein und mächtig
werden könne und daß wir für sie leben sollen. Aufgabe der Universität ist
es, dieser Vernunft durch Wissenschaft, in der Reinheit ihrer kommunikativen
Kämpfe, die größte Helligkeit zu verschaffen.»

So enthalten die beiden Basler Festreden neben ihren Hinweisen auf
festgelegte Einsichten und Tatsachen auch stärkste, in die Zukunft weisende
Antriebe, sich mit dieser und jener Perspektive eingehender noch zu beschäftigen,
sich mit diesem und jenem offenen Bekenntnis gründlicher noch auseinanderzusetzen.

Ernst Haenßler

Charles Werner: L'âme et la liberté; suivi de : Essai d'une nouvelle Monadologie.

1 vol., 175 p. Payot, Paris 1960.

L'âme et la liberté, joint au Problème du mal (Payot, Paris 1944), nous livre
l'essentiel de la pensée systématique de M. Charles Werner, et ces deux
ouvrages font pendant aux deux ouvrages d'histoire de la philosophie:
La philosophie grecque et La philosophie moderne. De la façon la plus classique
et du point de vue le plus élevé, M. Werner a écrit ici un livre qui résume

tout son enseignement.
La thèse - exposée dans l'Introduction - pourrait en être: il existe une

psychologie métaphysique, et non pas seulement une psychologie
expérimentale, et la psychologie doit ouvrir la voie à la réflexion métaphysique.
C'est pour avoir conçu un dualisme trop rigide de l'âme et du corps que la
pensée moderne a donné lieu, lors de l'apparition de la psychologie
expérimentale, aux interprétations insuffisantes qui accompagnent les travaux
même les plus utiles de cette science: «Seule la métaphysique, dont la
mission est de pénétrer à l'intérieur des choses pour saisir le principe caché
qui les fait agir et exister, peut saisir l'esprit dans son activité créatrice et
dans sa liberté.» Le modèle d'une telle psychologie métaphysique a été

245



donné par Aristote, et souvent au cours de l'histoire M. Werner retrouve
la conception fonctionnelle de l'âme, le classement hiérarchique, le principe
de finalité, et surtout l'idée de l'unité du composé âme-corps, dont l'âme
est la forme. Il estime qu'après saint Thomas, des maîtres de la psychologie
expérimentale tels qu'Alfred Binet - par occasion, peut-être? - et des

psychobiologistes comme M. Raymond Ruyer, parmi les contemporains, ont
retrouvé cette idée fondamentale.

Or, les découvertes de la biologie surtout, de la psychologie des tendances
et de la psychanalyse interprétées ici intègrent à la doctrine d'Aristote toute
la richesse de leur contenu et, réciproquement, ce qu'elles apportent de
définitif s'entend grâce à la métaphysique.

Ainsi renouvelée, la théorie de l'âme comme forme du corps n'est entièrement

intelligible que par une métaphysique dont voici les grandes lignes:
l'âme n'exerce sa fonction de nutrition, de sensation, d'assimilation, elle

n'agit et elle ne connaît que parce qu'elle est en harmonie avec le monde
et parce qu'elle participe au divin. Dans son intériorité se trouve déjà
l'essence de ce qu'elle perçoit (p. 41, 49, 109). L'âme doit retrouver son
intériorité, sa liberté en comprenant ses fonctions et son évolution, le sens
de son devenir dans le devenir du monde. C'est en se détachant du désir
qui l'anime qu'elle conquiert sa vraie conscience, devient connaissance
désintéressée, fait sienne sa liberté et accomplit celle-ci en répondant au
devoir, dépassant même le devoir dans l'amour.

Constamment, M. Werner souligne la continuité et la finalité de
l'évolution et affirme la primauté de l'esprit, la substantialité de l'âme. On
comprendrait mal ces affirmations après tant d'efforts apparemment
contraires de la pensée humaine si l'on ne s'engageait plus loin dans la
métaphysique qui les soutient: l'âme, en effet, participe au divin et le désir,
l'intelligence, la volonté que l'on trouve en elle répondent à des aspects de
la divinité, dans sa Trinité: puissance, intelligence, amour. Or si, trop
évidemment, le monde et la connaissance ne nous donnent pas le spectacle
de l'unité, de 1a, continuité et de l'harmonie, c'est que, au fond de la puissance
créatrice, le fond obscur de l'essence divine est le désir. Uni, en Dieu, à

l'intelligence et à l'amour, le désir s'en trouve séparé dans le monde, et sa
force tumultueuse devient alors, dans le désordre, principe du «mal
métaphysique» - et aussi bien du «mal physique» (cf. Le Problème du Mal).
Quant au «mal moral», il provient de ce que la liberté, qui est le sens
même du développement de la vie jusqu'à l'homme, peut faire que l'homme
se sépare de Dieu, ne ressente plus son harmonie avec le monde. Alors, la
liberté se tourne contre Dieu, contre l'amour et, se sentant étrangère dans
le monde, elle s'y conduit comme telle.

Dans ce livre pensé avec tant de sérénité et avec une expérience si entière
du monde et de la vie, on ne sait s'il faut plus admirer l'art de résumer les

doctrines examinées et ramenées à leur plus stable vérité, ou la décision
souveraine qui les juge incomplètes tour à tour, pour la plupart, ou l'équilibre

moral, ou surtout l'ordre de la composition qui n'est pas un ordre
littéraire, ou seulement un ordre des raisons, mais bien un ordre de vie.

Au reste, pour être exprimée avec sérénité et inspirée de l'harmonie,

246



la pensée de M. Charles Werner n'est nullement un éclectisme; et elle ne
s'accommode pas de tout. L'idéalisme immatérialiste, le kantisme, la
réflexion purement rationnelle, tout ce qui, dans l'abus injuste d'une juste
rigueur deviendrait doctrine exclusive reste comme en dehors de son chemin,
une fois la discussion accomplie, et recueillie la vérité qui s'y trouve renfermée.

Mais, pour rester classique et fidèle aux grandes orientations de la
métaphysique, cette pensée se devait d'être précisément accueillante à l'égard
des découvertes concrètes de la science, et l'un des plus grands efforts dont
on lui sera reconnaissant c'est notamment l'essai de repenser la psychanalyse.
Nous ne pouvons ici entrer dans toutes les parties de l'ouvrage, mais nous
en soulignerons encore la clarté didactique, toute due à l'ordre métaphysique
qui apparaît identique au dépouillement d'une longue expérience humaine.

A la suite de ce livre, on trouvera la Nouvelle Monadologie de M. Werner,
l'exposé le plus condensé de sa pensée inspirée, comme celle de Leibniz,
par les principes de l'harmonie, de la continuité, de la convenance et de la
perfection. Signalons au moins que, selon M. Werner, il est faux de soutenir
que «la monade n'a pas de fenêtres»; cette thèse renouvelle donc la
discussion sur le rapport de l'intériorité et de l'extériorité, et, me semble-t-il,
sur la dialectique de la limite, du fini et de l'infini. Mais la Nouvelle
Monadologie, si elle renferme certaines mises au point, n'est nullement un ouvrage
de discussion; ses cinquante paragraphes nous offrent bien plutôt, chacun,
l'objet d'une longue méditation. r> rh ' t ff

Joseph Moreau: L'horizon des esprits. Essai critique sur la phénoménologie

de la perception, Paris, P.U.F. 1960, 140 pages.

Cet ouvrage est divisé en trois chapitres intitulés: 1. Phénoménologie et
réflexion; 2. Le problème de la perception et l'idéalisme; 3. La présence
du monde et l'ouverture à l'être. La conclusion porte le titre suivant: Les

réquisits du «Cogito». L'auteur, on le voit, développe certains thèmes de

son livre récent: La conscience et l'être. Avec une pertinence et une clarté
auxquelles il faut rendre hommage, il s'élève contre le positivisme phénoménologique

de Merleau-Ponty, auquel il reproche d'ignorer l'exigence critique.
Pour le philosophe de la Phénoménologie de la perception en effet, l'évidence
de la perception se suffît; elle n'exige nulle garantie, nulle transcendance
d'absolu. M. Moreau s'attache à montrer l'insuffisance de cette position et
à réhabiliter l'idéalisme après la condamnation dont la phénoménologie l'a
accablé. Il ne défend pas cependant l'idéalisme vulgaire pour lequel tout
est dit quand on a assimilé l'objet à la représentation qu'on en a. L'objet
ne peut être un en soi, sinon nous ne pourrions en prendre connaissance.
Mais il n'est pas davantage en nous seulement, car il est un objet et nous
sommes engagés dans un monde qui nous est extérieur. Il faut donc recevoir
la leçon de la phénoménologie (dont l'originalité du reste est sujette à

caution), mais il faut la recevoir tout entière, avec ses implications critiques,
car la phénoménologie se caractérise comme un idéalisme transcendantal.

247



L'évidence phénoménologique renvoie à l'ego transcendantal et à un idéal
de vérité transcendant toute expérience, sinon l'intelligence n'est pas
satisfaite: on se traîne dans l'empirisme et les leçons de Platon et de Descartes,
de Kant et de Husserl ne sont pas entendues.

Telle est la thèse générale de cet ouvrage. Dans le premier chapitre,
l'auteur défend les droits de la réflexion, c'est-à-dire de la critique qui
remonte du donné aux conditions qui le rendent possible. Dans le chapitre II,
il montre que les résultats de la Phénoménologie de la perception touchant la
constitution antéprédicative du monde perçu ne sont pas incompatibles avec
l'idéalisme. Il le prouve en rappelant qu'il y a chez Malebranche, à côté
d'une théorie de la connaissance intellectuelle une psychologie de la
perception. «La théorie des jugements naturels est une interprétation théologique

du caractère spontané, antéprédicatif, de la synthèse perceptive;
ainsi ce caractère, que la Phénoménologie de la perception veut opposer à l'idéalisme

critique et à la transcendance du vrai, avait été clairement aperçu
et mis en lumière par Malebranche, l'héritier de la tradition augustinienne,
le philosophe de la Vision en Dieu (p. 82).» Enfin, avec le chapitre III,
l'auteur éclaire par l'analyse réflexive la transcendance phénoménologique
du monde perçu. Cette transcendance est le signe de la transcendance
de l'être ou de l'absolu. Sans cette référence à l'être, il n'y aurait pas d'être-
au-monde. L'étendue, écrit-il, «n'est pas sans un sujet qui la perçoive;
elle est toujours pour un sujet, mais non pas en lui; elle ne se réduit pas à une
manière d'être du sujet, car elle est infinie: elle traduit au regard du sujet
l'immensité de l'être qui le déborde. Cet être n'est pas l'étendue elle-même,
qui n'est qu'indétermination, phénomène; ce n'est pas non plus Ven-soi,

sans communication possible avec la pensée; ce ne peut être que l'absolu où
la pensée s'éclaire. La transcendance phénoménologique, l'ouverture au
monde, à l'extériorité infinie de l'horizon perceptif, suppose donc la
transcendance ontologique, l'ouverture à l'être (p. 91).» C'est ainsi qu'avec
M. Moreau, contrairement à ce qui se passe chez Merleau-Ponty, la pensée
débouche de l'analyse phénoménologique sur l'absolu.

Fernand Brunner

Jean-Pierre Leyvraz: Le Temple et le Dieu. Essai d'une Philosophie de la

Relation. Paris, Corti, 1960, 345 pages.

Le livre de J.-P. Leyvraz fascine et intimide. Il saisit à première vue par
la ferme beauté de son style, pùis par un mélange inusité d'évidence et de

mystère. Moi qui tiens tant à la clarté, je m'étonne d'éprouver, chaque
fois que j'en tourne les pages, la certitude de sa valeur et de son sens, alors

que je sais à peine si je le comprends.
Malgré sa frappante originalité, il s'enracine profondément dans la

tradition tout entière et il porte la marque très précise de l'époque
contemporaine: phénoménologie, psychologie, philosophie de l'existence, contexte
social et politique. Aucun éclectisme là-dedans: il s'agit de sensibilité, de

248



style, et, avant tout, de regard. Cet ouvrage difficile, sous-titré «Essai d'une
philosophie de la relation», et au fil duquel on retrouve nombre de
problèmes traditionnels - par exemple, sous un éclairage tout neuf, le problème
des Universaux - est le poème d'un visionnaire, un film métaphysique.

Le «regard», en effet, qui structure cette pensée, est bien plutôt celui de
la caméra que celui du phénoménologue. Il est à chaque instant double et
polarisé à l'extrême: d'une part, il se pose sur le lointain le plus lointain, là
où l'individuel s'efface, où promesses et menaces s'abolissent, où règne la
généralité indifférente et immuable; d'autre part, il se tient aux aguets de
la présence immédiate, particulière, dont va dépendre, dont dépend déjà
l'instant imminent.

Ce regard double est en même temps réciproque. Il y a deux caméras,
simultanément. Au fond du lointain, à la surface de l'être usé par la distance,
des velléités de riposte affleurent. Par une sorte de convention poétique,
l'auteur échappe à la prison critique, irrémédiablement séparatrice du sujet
et de l'objet, et se permet un va-et-vient où, grâce à un mythe devenu
méthode et dialectique, «sujet» et «objet» surmontent leur fixité et
intervertissent leurs rapports. «En positif. .», dit, «en négatif» ..». Ces deux
rapports sont simultanément indispensables à l'instauration de l'être. Ils
s'inversent, s'altèrent, se différencient selon des «seuils» de distance variables
déterminant des niveaux ontologiques multiples - et nous voyons (au sens

philosophico-cinématographique que ce verbe peut prendre ici) l'être dans
sa pluralité modale se constituer à travers leurs distinctions et leurs contrastes.
Soudain, nous nous trouvons devant une donnée familière de notre vie -,
un peu comme un pur théoricien, en physique contemporaine, retrouve
l'expérience après un long circuit mathématique. Il ne s'agit donc pas de

contes intellectuels: à chaque niveau, c'est bien une perspective de l'être,
pour nous déchiré, et de nous déchirés par lui aussi, qui apparaît.

Nous retrouvons ainsi tous nos problèmes, même ceux, politiques, sociaux,
existentiels, que nous pose le temps où nous vivons. Impérieusement interrogative,

la philosophie nous rejette dans notre vie incarnée, hic et nunc.

Jeanne Hersch

Giuseppe Semerari: Storicismo e ontologismo critico. 2a edizione. Manduria,
Bari, Perugia, ed. Lacaita, 1960, 306 pages.

Le dessein de M. G. Semerari, connu entre autres par un important
ouvrage sur Schelling (cf. Studia philosophica, XIX, 230), est de dépasser

l'historicisme, illustré en Italie par B. Croce et G. Gentile, vers une
conscience concrète de l'historicité; il met en valeur, à cet effet, l'ontologie
critique qu'a élaborée Pantaleo Carabellese (1877-1948), dont nous avons
signalé (Studia philosophica, XVI, p. 256) un recueil de textes choisis en

français paru sous le titre: La conscience concrète, où l'être concret est caractérisé

par son activité. M. Semerari tient grand compte aussi du Husserl
de la Krisis et de la Phénoménologie de la perception de Merleau-Ponty. Comme

249



ce dernier, il voit l'éternité, non au-delà du temps, mais inséparable du
temps, comme l'a montré chez nous M. Henri Miéville. Historicité veut
dire intersubjectivité, communication des consciences, données récemment
seulement prises en considération. La conscience concrète de l'historicité
du monde et de l'homme aide à comprendre comment l'être se trouve
présent dans le devenir, comment le passé se relie au présent et au futur.
En Italie, comme en Allemagne, où l'historicisme avait trouvé ses plus
brillants représentants, celui-ci se trouve dépassé, non sans avoir obligé
l'ontologie traditionnelle à se transformer profondément.

Marcel Reymond

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik. J.G.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1960.

Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Festschrift für Hans-Georg
Gadamer zum 60. Geburtstag. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1960.

Das Phänomen des Verstehens durchzieht alle menschlichen Weltbezüge.
Darüber hinaus besitzt es auch innerhalb der Wissenschaft eine selbständige
Geltung, widersetzt sich aber dem Versuch, in eine bloße Methode derselben

zum «Aufbau einer gesicherten Erkenntnis» umgedeutet zu werden. Die in
Gadamers Werk vorgelegten «Untersuchungen knüpfen an diesen Widerstand

an, der sich innerhalb der modernen Wissenschaft gegen den
universalen Anspruch wissenschaftlicher Methodik behauptet. Ihr Anliegen ist,
Erfahrung von Wahrheit, die den Kontrollbereich wissenschaftlicher
Methodik übersteigt, überall aufzusuchen, wo sie begegnet und auf die ihr
eigene Legitimation zu befragen. So rücken die Geisteswissenschaften mit
Erfahrungsweisen zusammen, die außerhalb der Wissenschaft liegen: mit
der Erfahrung der Philosophie, mit der Erfahrung der Kunst und mit der
Erfahrung der Geschichte selbst. Das alles sind Erfahrungsweisen, in denen
sich Wahrheit kundtut, die nicht mit den methodischen Mitteln der Wissenschaft

verifiziert werden kann.» Die darin entwickelte Hermeneutik ist
«nicht etwa eine Methodenlehre der Geisteswissenschaften, sondern der
Versuch einer Verständigung über das, was die Geisteswissenschaften über
ihr methodisches Selbstbewußtsein hinaus in Wahrheit sind und was sie mit
dem Ganzen unserer Welterfahrung verbindet». Denn «was die
Geisteswissenschaften zu Wissenschaften macht, läßt sich eher aus der Tradition
des Bildungsbegriffes verstehen als aus der Methodenidee der modernen
Wissenschaft. Es ist die humanistische Tradition, auf die wir zurückverwiesen
werden. Sie gewinnt im Widerstand gegen die Ansprüche der modernen
Wissenschaft eine neue Bedeutung.» Demgemäß beginnt Gadamer den
ersten Abschnitt («Die Transzendierung der ästhetischen Dimension») des

ersten Teils, welcher der «Freilegung der Wahrheitsfrage an der Erfahrung
der Kunst» gewidmet ist, mit einer Explikation der «Bedeutung der huma-

250



nistischen Tradition für die Geisteswissenschaften». Darin verfolgt er in
vorzüglichen Skizzen die Geschichte der «humanistischen Leitbegriffe»
«Bildung», «sensus communis», «Urteilskraft» und «Geschmack».
Rücksichtlich des letzteren stellt Gadamer die entscheidende Nachwirkung Kants
heraus, «der die Ethik von allen ästhetischen und Gefühls-Momenten
gereinigt hat», während die griechische Ethik «in einem tiefen und
umfassenden Sinne eine Ethik des guten Geschmacks» war. «Blickt man nun
auf die Rolle, die Kants Kritik der Urteilskraft innerhalb der Geschichte
der Geisteswissenschaften spielt, wird man sagen müssen, daß seine

transzendental-philosophische Grundlegung der Ästhetik nach beiden Seiten
folgenreich war und einen Einschnitt darstellt. Sie bedeutet den Abbruch
einer Tradition, aber zugleich die Einleitung einer neuen Entwicklung: sie

hat den Begriff des Geschmacks auf das Feld eingeschränkt, auf dem er als

ein eigenes Prinzip der Urteilskraft selbständige und unabhängige Geltung
beanspruchen konnte — und engte umgekehrt damit den Begriff der Erkenntnis

auf den theoretischen und praktischen Vernunftgebrauch ein. Die
transzendentale Absicht, die ihn leitete, fand an dem eingeschränkten Phänomen
des Urteils über das Schöne (und Erhabene) Erfüllung und verwies den
allgemeinen Erfahrungsbegriff des Geschmacks und die Tätigkeit der
ästhetischen Urteilskraft im Bereich von Recht und Sitte aus dem Zentrum der
Philosophie. Das ist von nicht leicht zu überschätzender Bedeutung. Denn
was damit aus der Hand gegeben wurde, ist eben das, worin die philologischhistorischen

Studien lebten und wovon sie, als sie sich unter dem Namen
der Geisteswissenschaften ' neben den Naturwissenschaften methodisch
begründen wollten, allein ihr volles Selbstverständnis hätten gewinnen können.
Jetzt war - durch Kants transzendentale Fragestellung - der Weg verbaut,
die Überlieferung, deren Pflege und deren Studium sie sich widmeten, in
ihrem eigentümlichen Wahrheitsanspruch anzuerkennen. Damit ging aber
der methodischen Eigenart der Geisteswissenschaften ihre Legitimation im
Grunde verloren.» Es folgt - am Leitfaden der Kantschen Lehre von
Geschmack und Genie - die Darstellung der «Subjektivierung der Ästhetik»,
innerhalb derer sich ein wort- und begriffsgeschichtlicher Exkurs über das

«Erlebnis» findet. Hier (wie übrigens auch in andern Zusammenhängen)
wäre die Berücksichtigung von Klages am Platz gewesen; und aus der
Sekundärliteratur hätte die Studie von M. von der Groeben (Konstruktive
Psychologie und Erlebnis, 1934) mit Nutzen beigezogen werden können.

Ausgezeichnet formuliert Gadamer den Bezug zwischen Kunstwerk und
ästhetischem Erlebnis: «Das ästhetische Erlebnis ist nicht nur eine Art von
Erlebnis neben anderen, sondern repräsentiert die Wesensart von Erlebnis
überhaupt. Wie das Kunstwerk eine Welt für sich ist, so ist auch das ästhetisch

Erlebte als Erlebnis allen Wirklichkeitszusammenhängen entrückt. Es

scheint geradezu die Bestimmung des Kunstwerks, zum ästhetischen Erlebnis
zu werden, d.h. aber, den Erlebenden aus dem Zusammenhange seines

Lebens durch die Macht des Kunstwerks mit einem Schlage herauszureißen
und ihn doch zugleich in das Ganze seines Daseins zurückzubeziehen. Im
Erlebnis der Kunst ist eine Bedeutungsfülle gegenwärtig, die nicht diesem
besonderen Inhalt oder Gegenstand allein zugehört, sondern die vielmehr

251



das Sinnganze des Lebens vertritt. Ein ästhetisches Erlebnis enthält immer
die Erfahrung eines unendlichen Ganzen.» Die Grenzen der auf die Goethezeit

beschränkten «Erlebniskunst» weist Gadamer an der Geschichte des

Symbol- und des Allegoriebegriffes auf. Das leitet zur «Wiedergewinnung
der Frage nach der Wahrheit der Kunst» über, die sich als Kritik der
problematischen «ästhetischen Bildung» - deren Ansatz der Verfasser bei
Schiller sieht, der «in seinen ästhetischen Schriften die radikale Subjekti-
vierung, durch die Kant das Geschmacksurteil und seinen Anspruch auf
Allgemeingültigkeit transzendental gerechtfertigt hatte, aus einer
methodischen in eine inhaltliche Voraussetzung gewandelt» hat - und der
«Abstraktion des ästhetischen Bewußtseins» vollzieht. In beiden, in der
ästhetischen Bildung und im ästhetischen Bewußtsein, «wird Kunst als Kunst
des schönen Scheins der praktischen Wirklichkeit entgegengesetzt und aus
diesem Gegensatz verstanden. An die Stelle des Verhältnisses positiver
Ergänzung, das seit alters die Beziehung von Kunst und Natur bestimmt,
tritt jetzt der Gegensatz von Schein und Wirklichkeit. Traditionellerweise
ist es die Bestimmung der ,Kunst', die auch alle bewußte Umgestaltung
der Natur zum menschlichen Gebrauch umfaßt, innerhalb der von der
Natur gegebenen und freigelassenen Räume ihre ergänzende und
ausfüllende Tätigkeit zu vollbringen. Auch die ,Schöne Kunst', solange sie in
diesem Horizont gesehen wird, ist eine Perfektionierung der Wirklichkeit
und nicht ihre scheinhafte Maskierung, Verschleierung oder Verklärung.
Wenn aber der Gegensatz von Wirklichkeit und Schein den Begriff der
Kunst prägt, ist der umfassende Rahmen, den die Natur bildet, gesprengt.
Die Kunst wird ein eigener Standpunkt und begründet einen eigenen
autonomen Herrschaftsanspruch.» Erst die phänomenologische Kritik an der
Psychologie und Erkenntnistheorie des 19. Jahrhunderts befreite uns «von
den Begriffen, die ein angemessenes Verständnis des ästhetischen Seins
verhinderten. Sie hat gezeigt, daß alle Versuche in die Irre gehen, die Seinsart

des Ästhetischen von der Wirklichkeitserfahrung her zu denken und als
eine Modifikation derselben zu begreifen. Alle diese Begriffe, wie
Nachahmung, Schein, Entwirklichung, Illusion, Zauber, Traum, setzen den
Bezug auf ein eigentliches Sein voraus, von dem das ästhetische Sein
unterschieden sei. Nun lehrt aber der phänomenologische Rückgang auf die
ästhetische Erfahrung, daß diese gar nicht aus solchem Bezug denkt und
vielmehr in dem, was sie erfährt, die eigentliche Wahrheit sieht. Dem
entspricht, daß die ästhetische Erfahrung wesensmäßig nicht durch eine

eigentlichere Erfahrung der Wirklichkeit enttäuscht werden kann.» Es gilt
die Einsicht zu bewahren: «Das Pantheon der Kunst ist nicht eine zeitlose
Gegenwärtigkeit, die sich dem reinen ästhetischen Bewußtsein darstellt,
sondern die Tat eines geschichtlich sich sammelnden und versammelnden
Geistes. Auch die ästhetische Erfahrung ist eine Weise des Sichverstehens.
Alles Sichverstehen vollzieht sich aber an etwas anderem, das da verstanden
wird, und schließt die Einheit und Selbigkeit dieses anderen ein. Sofern wir
in der Welt dem Kunstwerk und in dem einzelnen Kunstwerk einer Welt
begegnen, bleibt dieses nicht ein fremdes Universum, in das wir auf Zeit
und Augenblick hineinverzaubert sind. Vielmehr lernen wir uns in ihm ver-

252



stehen, und das heißt, wir heben die Diskontinuität und Punktualität des

Erlebnisses in der Kontinuität unseres Daseins auf. Es gilt daher, dem Schönen
und der Kunst gegenüber einen Standpunkt zu gewinnen, der nicht
Unmittelbarkeit prätendiert, sondern der geschichtlichen Wirklichkeit des

Menschen entspricht. Die Berufung auf die Unmittelbarkeit, auf das Geniale
des Augenblicks, auf die Bedeutung des Erlebnisses ' kann vor dem Anspruch
der menschlichen Existenz auf Kontinuität und Einheit des Selbstverständnisses

nicht bestehen. Die Erfahrung der Kunst darf nicht in die Unverbind-
lichkeit des ästhetischen Bewußtseins abgedrängt werden. Diese negative
Einsicht bedeutet positiv: Kunst ist Erkenntnis und die Erfahrung des

Kunstwerks macht dieser Erkenntnis teilhaftig.» «Alle Begegnung mit der
Sprache der Kunst» ist «Begegnung mit einem unabgeschlossenen
Geschehen und selbst ein Teil dieses Geschehens.» Das zwingt zur Klärung der
Seinsart des Kunstwerkes (das Thema des zweiten Abschnittes: «Die Ontologie

des Kunstwerks und ihre hermeneutische Bedeutung»). Als Leitfaden
der ontologischen Explikation wählt Gadamer das «Spiel», mit dem «nicht
das Verhalten oder gar die Gemütsverfassung des Schaffenden oder
Genießenden und überhaupt nicht die Freiheit einer Subjektivität, die sich im
Spielen betätigt, sondern die Seinsweise des Kunstwerkes selbst» gemeint
ist. «Das Spiel hat ein eigenes Wesen, unabhängig von dem Bewußtsein
derer, die spielen. Spiel ist auch dort, ja eigentlich dort, wo kein Fürsichsein
der Subjektivität den thematischen Horizont begrenzt und wo es keine
Subjekte gibt, die sich spielend verhalten. Das Subjekt des Spieles sind
nicht die Spieler, sondern das Spiel kommt durch die Spielenden lediglich
zur Darstellung.» «Die Seinsweise des Spieles ist. nicht von der Art, daß
ein Subjekt da sein muß, das sich spielend verhält, so daß das Spiel gespielt
wird. Vielmehr ist der ursprünglichste Sinn von Spielen der mediale Sinn.
So reden wir etwa davon, daß etwas dort und dort oder dann und dann
,spielt', daß etwas sich abspielt, daß etwas im Spiele ist.» «Daß die Seinsweise

des Spieles derart der Bewegungsform der Natur nahesteht, erlaubt.
eine wichtige methodische Folgerung. Es ist offenbar nicht so, daß auch
Tiere spielen und daß man im übertragenen Sinne sogar vom Wasser und
vom Licht sagen kann, daß es spielt. Vielmehr können wir umgekehrt vom
Menschen sagen, daß auch er spielt. Auch der Sinn seines Spielens ist,
gerade weil er und soweit er Natur ist, ein reines Sichselbstdarstellen.»
Von da führen subtile Erörterungen über die «Verwandlung ins Gebilde»,
d.h. die eigentliche Vollendung des menschlichen Spiels als Kunst und die

Herausarbeitung der Relevanz der spielimmanenten Darstellung für den
Zuschauer zur These, «daß das Sein der Kunst nicht als Gegenstand eines

ästhetischen Bewußtseins bestimmt werden kann, weil umgekehrt das ästhetische

Verhalten mehr ist, als es von sich weiß. Es ist ein Teil des

Seinsvorganges der Darstellung und gehört dem Spiel als Spiel wesenhaft zu.» Die
Analyse der «Zeitlichkeit des Ästhetischen» und des paradigmatischen
Tragischen in der aristotelischen Wesensbestimmung, in welcher die
Wirkung auf den Zuschauer mitberücksichtigt ist, stützt Gadamers These. Die
daraus gezogenen ästhetischen und hermeneutischen Folgerungen beziehen
sich vor allem auf die «Seinsvalenz des Bildes» (Weltbezug und Urbild-

253



Abbild-Problematik), auf den ontologischen Grund des Okkasionellen und
des Dekorativen, auf die «Grenzstellung der Literatur» und auf die
Rekonstruktion und Integration als hermeneutische Aufgaben. Zusammenfassend
bestimmt Gadamer die «Seinsweise der Kirnst insgesamt durch den Begriff
der Darstellung, der Spiel wie Bild, Kommunion wie Repräsentation in
gleicher Weise umfaßt»; «das Kunstwerk wird damit als ein Seinsvorgang
gedacht und die Abstraktion aufgelöst, in die die ästhetische Unterscheidung
es versetzt. Auch das Bild ist ein Vorgang der Darstellung. Sein Bezug auf
das Urbild ist so wenig eine Minderung seiner Seinsautonomie, daß wir im
Gegenteil im Hinblick auf das Bild von einem Zuwachs an Sein zu sprechen
Ursache» haben. Und für die Hermeneutik ergibt sich: «Wie jeder andere

zu verstehende Text muß ein jegliches Kunstwerk — nicht nur das literarische

- verstanden werden, und solches Verstehen will gekonnt sein. Damit erhält
das hermeneutische Bewußtsein eine umfassende Weite, die diejenige des

ästhetischen Bewußtseins noch übertrifft. Die Ästhetik muß in der Hermeneutik

aufgehen. Das ist nicht nur eine Aussage, die den Umfang des Problems
betrifft, sondern sie gilt erst recht inhaltlich. Die Hermeneutik muß nämlich
umgekehrt im ganzen so bestimmt werden, daß sie der Erfahrung der Kunst
gerecht wird. Das Verstehen muß als ein Teil des Sinngeschehens gedacht
werden, in dem der Sinn aller Aussagen - derjenigen der Kunst und
derjenigen aller sonstigen Überlieferung - sich bildet und vollendet.»

So überzeugend Gadamers Ausführungen vielfach sind - rückblickend
ergeben sich doch gewisse Bedenken. Daß seine Interpretation des Spiels
nicht dessen ganzen Bereich trifft, ist zwar belanglos, da es nur als Leitfaden
der ontologischen Explikation des Kunstwerks fungiert. Aber wenn sich
dieses «erst mit der Aufnahme durch den Zuschauer vollendet», d.h. im
(nicht notwendig bewußt «erlebten») gegenwärtigen Dabeisein anderer
(empfangender) «Subjekte», und der Darstellung ein konstitutiver Bezug
zum Dargestellten eignet - weshalb man das spezifische Sein des Kunstwerkes

ein «relationales» heißen könnte -, dann läßt sich die Abdrängung
der ursprünglichsten Beziehung, nämlich die auf den schöpferischen
Menschen, nicht rechtfertigen. Warum soll dem in ihm geschehenden, nur partiell
«subjektiv», also willkürlich machbaren Produktionsprozeß jener Charakter
vorenthalten werden, den Gadamer gemäß der aristotelischen Auslegung
dem Zuschauer der antiken Tragödie einräumt - vom «Jammer» (Eleos)
und vom «Schauer der Bangigkeit» (Phobos) «überfallen» und
«mitgerissen» zu werden? Kants «Subjektivierung» der Ästhetik hat doch einen
transzendentalen Sinn, bezieht sich mithin (paradox gesagt) auf die «Objektivität»

des «Subjekts», nicht auf dessen beliebiges, «bloß subjektives» Tun.
Anders fomuliert: Gadamers Kritik der «Subjektivierung» arbeitet mit
einem ungeklärten Subjektsbegriff (der sich ohne weiteres auch auf den -
dabeiseienden oder « erlebenden » — Zuschauer anwenden läßt) ; und damit
hängt es dann wohl zusammen, daß der Begriff des «Seinsvorganges» zu
vieldeutig bleibt.

Der zweite Teil ist mit «Ausweitung der Wahrheitsfrage auf das Verstehen
in den Geisteswissenschaften» überschrieben. Deren «geschichtliche
Vorbereitung» gliedert Gadamer in drei Stadien: 1. Fragwürdigkeit der roman-

254



tischen Hermeneutik und ihrer Anwendung auf die Historik; 2. Diltheys
Verstrickung in die Aporien des Historismus; und 3. Überwindung der
erkenntnistheoretischen Fragestellung durch die phänomenologische
Forschung. Im Zentrum des ersten Stückes steht eine ausgezeichnete Analyse
der «psychologischen» Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer vor
allem gegen Spinozas Prinzipien der Bibelexegese und Chladenius, den er
nicht im (von Wach übernommenen) Aspekt Diltheys sieht, abhebt. Schleiermacher

stellt «neben die grammatische die psychologische (technische)
Auslegung - und in dieser liegt sein Eigenstes». Auch in der Dichtung will er
«kein gemeinsames Sachdenken, sondern individuelles Denken, das seinem
Wesen nach freie Kombination, Ausdruck, freie Äußerung eines Einzelwesens

ist», verstehen. Er setzt dabei eine «ästhetische Metaphysik der
Individualität» voraus, in welcher diese als eine «Manifestation des
Alllebens» fungiert. «Was verstanden werden soll, ist nun nicht nur der Wortlaut

und sein objektiver Sinn, sondern ebenso die Individualität des
Sprechenden bzw. des Verfassers. Schleiermacher meint, nur im Rückgang auf
die Entstehung von Gedanken lassen sich diese wirklich verstehen. Was für
Spinoza ein Grenzfall der Verständlichkeit ist und daher den Umweg ins
Historische erforderlich macht, das wird für ihn der Normalfall und bildet
die Voraussetzung, von der aus er die Lehre vom Verstehen entwickelt.»
«So universal die von Schleiermacher entwickelte Hermeneutik auch war -
diese Universalität hatte doch eine sehr fühlbare Schranke. Seine Hermeneutik

meinte in Wahrheit Texte, deren Autorität feststand. Gewiß bedeutet
es einen wichtigen Schritt in der Entwicklung des historischen Bewußtseins,
daß das Verstehen und Auslegen - der Bibel wie der Literatur des klassischen
Altertums — damit von allem dogmatischen Interesse völlig abgelöst wurde.
Weder die Heilswahrheit der Heiligen Schrift noch die Vorbildlichkeit der
Klassiker sollte ein Verfahren beeinflussen, das in jedem Text seinen
Lebensausdruck zu erfassen wußte und die Wahrheit des Gesagten dabei
dahingestellt ließ.» «Daher war seine hermeneutische Theorie von einer Historik,
die den Geisteswissenschaften als methodologisches Organon dienen konnte,
noch weit entfernt.» Demgemäß konnte die historische Schule mit ihrer
universalhistorischen Intention auf Schleiermachers Hermeneutik «eigentlich

nicht weiter bauen». Trotzdem ist es in gewisser Weise geschehen, und
zwar durch Dilthey; jedoch ist dieser mit der «Übertragung der Hermeneutik

auf die Historik. nur der Interpret der historischen Schule. Er
formuliert das, was Ranke und Droysen selber im Grunde denken. So war
also die romantische Hermeneutik und ihr Hintergrund: die pantheistische
Metaphysik der Individualität für die theoretische Besinnung der Geschichtsforschung

des 19. Jahrhunderts bestimmend. Das ist für das Schicksal der
Geisteswissenschaften und die Weltansicht der historischen Schule

verhängnisvoll geworden.» Das zeigt Gadamer, auf das Problem der Universalgeschichte

beschränkt, zumal an Ranke und Droysen in der Konfrontation
mit Hegel bzw. den aprioristischen Geschichtskonstruktionen. Wie bei jenen,
so findet Gadamer auch bei Dilthey eine Zwiespältigkeit seiner «Haltung
zwischen Idealismus und Erfahrungsdenken», jedoch nun erheblich
verschärft zum Zwiespalt zwischen erkenntnistheoretisch-methodischem und

255



lebensphilosophischem Ansatz in der Analyse des historischen Bewußtseins.
Zwar ist der Zusammenhang zwischen Leben und Wissen für Dilthey eine

«ursprüngliche Gegebenheit», weshalb seine Position durch Argumente der
idealistischen Reflexionsphilosophie gegen seinen historischen Relativismus
sich nicht erschüttern läßt. Aber es bleibt die «innere Uneinheitlichkeit»
zwischen seinem «unaufgelösten Gartesianismus» und dem lebensphilosophischen

Ausgangspunkt bestehen. «Man wird Dilthey», schreibt Gadamer,
«gerne zugeben, daß der Einfluß des Denkens auf das Leben ,aus der
inneren Notwendigkeit entspringt, in dem unsteten Wechsel der
Sinneswahrnehmungen, Begierden und Gefühle ein Festes zu stabilieren, das eine
stete und einheitliche Lebensführung möglich macht'. Aber diese Leistung
des Denkens ist dem Leben selbst immanent und vollzieht sich in den
Objektivationen des Geistes, die als Sitte, Recht, Religion den Einzelnen
tragen, sofern er sich an die Objektivität der Gesellschaft hingibt. Daß es

dazu den ,Standpunkt der Reflexion und des Zweifels' einzunehmen gilt
und daß diese Arbeit ,in allen Formen von wissenschaftlichem Nachdenken'
(und sonst nicht) vollbracht wird, ist mit den lebensphilosophischen
Einsichten Diltheys schlechterdings nicht zu vereinigen. Hier wird vielmehr
das besondere Ideal der wissenschaftlichen Aufklärung beschrieben, die sich
so wenig mit der lebensimmanenten Besinnung verträgt, als es geradezu der
Intellektualismus ' der Aufklärung gewesen ist, gegen den sich Diltheys

Grundlegung in der Tatsache der Philosophie des Lebens richtete.» Am
Ende wird von Dilthey «die Erforschung der geschichtlichen Vergangenheit
als Entzifferung und nicht als geschichtliche Erfahrung gedacht». Nun
liege es, meint Gadamer, in der «Natur der Sache», daß der spekulative
Idealismus «bessere Möglichkeiten» biete, «die in den Geisteswissenschaften

getätigte Erfahrung und die in ihnen erreichbare Objektivität angemessen
zu beschreiben», als Schleiermacher und die an ihn anknüpfende
Hermeneutik. Unter diesen Aspekt rückt Gadamer Husserls Bemühungen um
eine transzendentale Konstitutionsanalyse der natürlich-geschichtlichen
«Lebenswelt». Daß er sich dabei am späten Begriff des «Lebens» und nicht
an dem des leistenden intentionalen oder «reinen» Bewußtseins orientiert,
ist etwas unglücklich; denn Gadamer bemerkt selbst mit Recht, daß es

Husserl «überhaupt an jeder näheren Bestimmung dessen, was Leben ist»,
fehle, «obwohl das Herzstück der Phänomenologie, die Korrelationsforschung»

(hier müßte es vermutlich eher «Konstitutionsforschung» heißen),
«der Sache nach dem strukturellen Vorbild des Lebensverhältnisses folgt».
(Dieser Mangel ist übrigens nur die Konsequenz des unzulänglichen Husserl-
schen Erlebnisbegriffes, den schon früh Palägyi einer unbeachtet gebliebenen
Kritik unterworfen hat.) Davon abgesehen mußte Husserls Absicht, das wirkliche

Erfahren der «realen» Welt und Geschichte - an deren Stelle er
faktisch Naturwissenschaft und Historie setzte - in einem transzendentalen
Subjekt zu fundieren, von vornherein an der potenzierten Reflexivität seiner

phänomenologischen Reduktion und Epoche scheitern. Es mag sein, daß
Husserl «in der Folge seines Denkens die Furcht vor dem Erzeugungsidealismus

gründlich überwunden» hat; aber dessen sachhaltige
Konsequenzen hat er keineswegs beseitigt, und darauf kommt es schließlich allein

256



an. Das scheint mir Gadamer zu verkennen, obgleich schon seine eigene
treffende Charakterisierung - «es ist eine grundsätzlich anonyme, d.h. von
keinem mehr namentlich geleistete Intentionalität, durch die der alles
umfassende Welthorizont konstituiert wird» - ihn davon hätte überzeugen
müssen. Denn diese «anonyme Intentionalität» ist ein Reflexionsprodukt
und nichts sonst. Hier zieht Gadamer nun das nachgelassene Werk des

Grafen York (Bewußtseinsstellung und Geschichte, 1956) an. Darin «wird
zwischen dem spekulativen Idealismus und dem neuen Erfahrungsstandpunkt
des Jahrhunderts eine Brücke geschlagen, sofern der Begriff des Lebens nach
beiden Richtungen als der umfassende herausgestellt wird. Die Analyse
der Lebendigkeit, die für Graf York der Ausgangspunkt ist, so spekulativ sie

klingt, bezieht dennoch die naturwissenschaftliche Denkweise des
Jahrhunderts - ausdrücklich den Lebensbegriff Darwins - mit ein. Leben ist
Selbstbehauptung. Das ist die Basis. Die Struktur der Lebendigkeit besteht
darin, Urteilung zu sein, d.h. in der Teilung und Gliederung seiner selbst
sich doch als Einheit zu behaupten. Urteilung wird aber auch als das Wesen
des Selbstbewußtseins erwiesen, denn wenn es auch sich stets in Selbst und
Anderes dirimiert, besteht es doch - als ein Lebendiges - in dem Spiel und
Widerspiel dieser seiner konstitutiven Faktoren.» Gadamer interpretiert
das folgendermaßen: «Leben und Selbstbewußtsein haben wirklich etwas
Analoges. Leben bestimmt sich dadurch, daß das Lebendige sich von der
Welt, in der es lebt und mit der es verbunden bleibt, selber unterscheidet
und in solcher Selbstunterscheidung sich erhält. Die Selbsterhaltung des

Lebendigen geschieht ja in der Weise, daß es außer ihm Seiendes in sich
selbst einbezieht. Alles Lebendige nährt sich aus dem ihm Fremden. Der
fundamentale Tatbestand des Lebendigseins ist die Assimilation. Die
Unterscheidung ist also zugleich eine Nichtunterscheidung. Das Fremde wird
angeeignet. Diese Struktur des Lebendigen hat, wie schon Hegel gezeigt hat
und wie Graf York festhält, ihre Entsprechung im Wesen des Selbstbewußtseins.

Dessen Sein besteht darin, daß es alles und jedes zum Gegenstand seines

Wissens zu machen weiß und dennoch in allem und jedem, das es weiß,
sich selber weiß. Es ist also als Wissen ein Sich-von-sich-Unterscheiden und
als Selbstbewußtsein zugleich ein Übergreifen, indem es sich mit sich selbst
zusammenschließt.» «Offenkundig», fügt Gadamer bei, «handelt es sich

um mehr als um eine bloße strukturelle Entsprechung von Leben und
Selbstbewußtsein», nämlich, meine ich, um den täuschenden Schein einer
Analogie. Denn die wissende Aneignung des Selbstbewußtseins ist von der
selbsterhaltenden Einbeziehung von Seiendem durch das Lebendige so

radikal verschieden wie das denkende Hervorbringen einer Vorstellung oder
das Entäußern eines Wortes vom natürlichen Zeugungsakt. Aber der
methodische Primat des Selbstbewußtseins und dessen «dialektische» Ableitung
aus dem Leben durch Hegel wird jenes immer wieder dazu verleiten, sich,
dieses «aufhebend», an seine Stelle zu setzen. Die darin gelegene Gefahr
hat Gadamer selbst gesehen, wenn er später sagt: «Wenn man den Bannkreis

der idealistischen Spekulation wirklich durchbrechen will, darf man
offenbar die Seinsart des ,Lebens' nicht vom Selbstbewußtsein aus denken.»
Gadamers Kritik an Dilthey und Husserl ist wesentlich von Heideggers

17 25 7



Entwurf einer hermeneutischen Phänomenologie bestimmt. In deren
Zentrum stellt er mit Recht die «Hermeneutik der Faktizität», ineins mit der
Anfang und Ende der Metaphysik verknüpfenden Frage nach dem Sein
und dem Nichts, das zu denken die Metaphysik versagt habe. «Der wahre
Vorbereiter der Heideggerschen Stellung der Seinsfrage und des Gegenzuges
zu der Fragerichtung der abendländischen Metaphysik, den sie bedeutete,
konnte daher weder Dilthey noch Husserl sein; sondern am ehesten noch
Nietzsche. Das mag Heidegger erst später bewußt geworden sein. Aber in
der Rückschau läßt sich sagen; Nietzsches radikale Kritik am ,Piatonismus'
auf die Höhe der von ihm kritisierten Tradition zu heben, der abendländischen

Metaphysik auf ihrem eigenen Niveau zu begegnen, die transzendentale

Fragestellung als eine Konsequenz des neuzeitlichen Subjektivismus
zu erkennen und zu überwinden - das waren die Aufgaben, die dem Ansatz
nach schon in ,Sein und Zeit' lagen.» Bei Heidegger ist der Begriff des

Verstehens «nicht mehr ein Methodenbegriff wie bei Droysen. Verstehen
ist auch nicht, wie in Diltheys Versuch einer hermeneutischen Grundlegung
der Geisteswissenschaften, eine dem Zug des Lebens zur Idealität erst
nachfolgende inverse Operation. Verstehen ist der ursprüngliche Seinscharakter
des Lebens selber», wobei ich immerhin beifügen möchte, daß das in dieser
Exklusivität nur bezüglich der wachen existential-onto-logischen Welt- und
Selbstauslegung gilt. Allein für eine Hermeneutik kommt wohl nur sie in
Betracht. Alles Verstehen ist im Grunde ein Sichverstehen auf etwas. «Auch
das Ausdrucksverstehen meint am Ende nicht nur die unmittelbare Erfassung
des im Ausdruck Liegenden, sondern den Aufschluß über das verschlossene

Innere, den es gibt, so daß man dieses Verschlossene nun kennt. Das aber
heißt, daß man sich mit ihm auskennt. Insofern gilt in allen Fällen, daß,
wer versteht, sich versteht, sich auf Möglichkeiten seiner selbst hin entwirft.
Die traditionelle Hermeneutik hat den Problemhorizont, in den das
Verstehen gehört, in unangemessener Weise verengt. Die Ausweitung, die
Heidegger über Dilthey hinaus vornahm, wird gerade darum auch für das

Problem der Hermeneutik fruchtbar.»
Damit hat sich Gadamer den Boden zu seinem eigenen Entwurf der

«Grundzüge einer Theorie der hermeneutischen Erfahrung» bereitet. Von
Dilthey und Heidegger übernimmt er die These vom in sich geschichtlichen
Seinscharakter des Menschen, der diesem historisches Erfahren und
Verstehen ermöglicht. Demgemäß eignet auch dem letzteren als solchem

Geschichtlichkeit, und diese muß zum «hermeneutischen Prinzip» erhoben
werden. Das erfordert neben der positiven Übernahme der von Heidegger
aufgezeigten (nicht nur formalen, sondern als Bewegung der Überlieferung
und des Interpreten ineinanderspielenden) Zirkelstruktur der Auslegung
eine Revision der in der Aufklärung ausgesprochenen und seither kritiklos
befolgten Diskreditierung des «Vorurteils»; denn es gibt auch wahre
begründete oder begründbare Vorurteile. Sie müssen als «Bedingungen des

Verstehens» berücksichtigt werden, was einer Rehabilitierung der recht,
d.h. kritisch verstandenen, nicht blind geglaubten Autorität und Tradition
gleichkommt. Diese muß in der geisteswissenschaftlichen Hermeneutik
grundsätzlich wieder in ihr Recht eingesetzt werden. « Geisteswissenschaft-

258



liehe Forschung kann sich zu der Weise, wie wir als geschichtlich Lebende

zur Vergangenheit uns verhalten, nicht in einem schlechthinnigen Gegensatz
denken. In unserem Verhalten zur Vergangenheit, das wir ständig betätigen,
ist jedenfalls nicht Abstandnahme und Freiheit vom Überlieferten das

eigentliche Anliegen. Wir stehen vielmehr ständig in Überlieferungen, und
dieses Darinstehen ist kein vergegenständlichendes Verhalten, so daß das,

was die Überlieferung sagt, als ein anderes, Fremdes gedacht wäre - es ist
immer schon ein Eigenes, Vorbild und Abschreckung, ein Sichwiedererkennen,

in dem für unser späteres historisches Nachurteil kaum noch Erkennen,
sondern unbefangenste Anverwandlung der Überlieferung zu gewahren ist.»
«Am Anfang aller historischen Hermeneutik muß daher die Auflösung des

abstrakten Gegensatzes zwischen Tradition und Historie, zwischen
Geschichte und Wissen von ihr stehen. Die Wirkung der fortlebenden Tradition
und die Wirkung der historischen Forschung bilden eine Wirkungseinheit,
deren Analyse immer nur ein Geflecht von Wechselwirkungen anzutreffen
vermöchte. Wir tun daher gut, das historische Bewußtsein nicht - wie es

zunächst scheint - als etwas radikal Neues zu denken, sondern als ein neues
Moment innerhalb dessen, was das menschliche Verhältnis zur Vergangenheit

von jeher ausmachte. Es gilt, mit anderen Worten, das Moment der
Tradition im historischen Verhalten zu erkennen und auf seine hermeneu-
tische Produktion zu befragen.» Das erläutert Gadamer am Beispiel des

Klassischen. An ihm zeigt sich: «Das Verstehen ist selber nicht so sehr als
eine Handlung der Subjektivität zu denken, sondern als Einrücken in ein
Überlieferungsgeschehen, in dem sich Vergangenheit und Gegenwart
beständig vermitteln. Das ist es, was in der hermeneutischen Theorie zur
Geltung kommen muß, die viel zu sehr von der Idee eines Verfahrens, einer
Methode, beherrscht ist.» Verstehen heißt primär: «sich in der Sache"

verstehen, und erst sekundär: die Meinung des anderen als solche abheben
und verstehen. Die erste aller hermeneutischen Bedingungen bleibt somit
das Vorverständnis, das im Zu-tun-Haben mit der gleichen Sache entspringt.
Von ihm her bestimmt sich, was als einheitlicher Sinn vollziehbar wird,
und damit die Anwendung des Vorgriffs der Vollkommenheit.» «Die
Vorurteile und Vormeinungen, die das Bewußtsein des Interpreten besetzt
halten, sind ihm als solche nicht zu freier Verfügung. Er ist nicht imstande,
von sich aus vorgängig die produktiven Vorurteile, die das Verstehen ermöglichen,

von denjenigen Vorurteilen zu scheiden, die das Verstehen
verhindern und zu Mißverständnissen führen. Diese Scheidung muß vielmehr
im Verstehen selbst geschehen, und daher muß die Hermeneutik fragen, wie
das geschieht. Das bedeutet aber: sie muß in den Vordergrund stellen, was
in der bisherigen Hermeneutik völlig am Rande blieb, den Zeitenabstand
und seine Bedeutung für das Verstehen», nämlich seine positive fördernde
Bedeutung. «Der zeitliche Abstand hat offenbar noch einen anderen Sinn
als den der Abtötung des eigenen Interesses am Gegenstand. Er läßt den
wahren Sinn, der in einer Sache liegt, erst voll herauskommen. Die
Ausschöpfung des wahren Sinnes aber, der in einem Text oder in einer
künstlerischen Schöpfung gelegen ist, kommt nicht irgendwo zum Abschluß,
sondern ist in Wahrheit ein unendlicher Prozeß.» Nur dieser «Zeitenabstand

259



vermag die eigentliche kritische Frage der Hermeneutik lösbar zu machen,
nämlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von den falschen,
unter denen wir mißverstehen, zu scheiden. Das hermeneutisch geschulte
Bewußtsein wird daher historisches Bewußtsein einschließen. Es wird die
das Verstehen leitenden eigenen Vorurteile bewußt machen, damit die
Überlieferung, als Andersmeinung, sich ihrerseits abhebt und zur Geltung
bringt.» «Ein wirklich historisches Denken muß die eigene Geschichtlichkeit
mitdenken. Nur dann wird es nicht dem Phantom eines historischen Objektes
nachjagen, das Gegenstand fortschreitender Forschung ist, sondern wird in
dem Objekt das Andere des Eigenen und damit das Eine wie das Andere
erkennen lernen. Der wahre historische Gegenstand ist kein Gegenstand,
sondern die Einheit dieses Einen und Anderen, ein Verhältnis, in dem die
Wirklichkeit der Geschichte ebenso wie die Wirklichkeit des geschichtlichen
Verstehens besteht. Eine sachangemessene Hermeneutik hätte im Verstehen
selbst die Wirklichkeit der Geschichte aufzuweisen. Ich nenne das damit
Geforderte ,Wirkungsgeschichte'. Verstehen ist seinem Wesen nach ein
wirkungsgeschichtlicher Vorgang.» In ihr ist das Faktum eingeschlossen, daß
das historische Verstehen geschichtlicher Sach- und Sinngehalte je nach der
geschichtlichen Situation des Interpreten sich wandeln muß, da jene Gehalte
als solche für jede Gegenwart relevant - wahr oder unwahr - bleiben. Das

zwingt zur «Wiedergewinnung des hermeneutischen Grundproblems». In
der älteren, dem Selbstbewußtsein der nachromantischen Wissenschaftslehre
entschwundenen Tradition der Hermeneutik gab es neben dem Verstehen im
engeren Sinne (subtilitas intelligendi) und der Auslegung (subtilitas ex-
plicandi) noch die vom Pietismus hinzugefügte «Anwendung» (subtilitas
applicandi). Sie hat sich in der theologischen und juristischen Hermeneutik
durchgehalten, dort als auf die Gegenwart bezogene (angewandte)
Verkündigung der ausgelegten göttlichen Verheißung, hier als Auslegung des

gesetzlichen Willens im Hinblick auf den konkreten Einzelfall. In der
philologisch-historischen Hermeneutik ging diese Applikation aus bestimmten
Gründen verloren. Es gilt nun, «die geisteswissenschaftliche Hermeneutik
von der juristischen und theologischen her neu zu bestimmen. Dazu bedarf
es freilich.. der Erkenntnis, daß die romantische Hermeneutik und ihre
Krönung in der psychologischen Auslegung, d.h. dem Enträtseln und
Ergründen der anderen Individualität, das Problem des Verstehens viel zu
einseitig faßt. Unsere Überlegungen verwehren uns, die hermeneutische
Problemstellung auf die Subjektivität des Interpreten und die Objektivität
des zu verstehenden Sinnes aufzuteilen. Ein solches Verfahren ginge von
einem falschen Gegenüber aus, das auch nicht durch die Anerkennung der
Dialektik des Subjektiven und Objektiven überbrückt werden kann. Die
Unterscheidung einer normativen Funktion von einer kognitiven Funktion
reißt vollends auseinander, was offenkundig zusammengehört.» Gleichwohl
wird die geisteswissenschaftliche Hermeneutik nicht zu einem «Herrschaftswissen»

(Scheler), «d.h. Aneignung als Besitzergreifung, sondern ordnet
sich selbst dem beherrschenden Anspruch des Textes unter». Wenn also

zur geisteswissenschaftlichen Hermeneutik der existentielle Rückbezug
(Gadamer braucht diesen Ausdruck nicht) des auszulegenden historischen

260



Sachverhaltes auf die je gegenwärtige geschichtliche Lage gehört, dann wird
das Verstehen zu einem «Sonderfall der Anwendung von etwas Allgemeinem
auf eine konkrete und besondere Situation». Deshalb gewinnt Aristoteles
eine «hermeneutische Aktualität», da er in seiner Ethik die Problematik
der Anwendung des sittlichen Wissens auf die jeweilige Situation umfassend

erörtert hat. Desgleichen wächst der juristischen Hermeneutik eine
«exemplarische Bedeutung» zu, die Gadamer in ihrem Verhältnis zur philologischen

und historischen Auslegung klärt. Für den Historiker gilt
«grundsätzlich, daß die Uberlieferung in einem anderen Sinne zu interpretieren ist,
als die Texte von sich aus verlangen. Er wird immer hinter sie und die
Sinnmeinung, der sie Ausdruck geben, nach der Wirklichkeit zurückfragen, von
der sie ungewollt Ausdruck geben. Die Texte treten neben alles sonstige
historische Material, d.h. neben die sogenannten Überreste. Auch sie müssen
erst gedeutet werden, d.h. nicht nur in dem verstanden werden, was sie

sagen, sondern in dem, was sich in ihnen bezeugt.» Es wird nicht recht klar,
ob Gadamer selbst diese Intention des Historikers als legitime anerkennt
oder sie verwirft. Jedenfalls verlegt er den Akzent entschieden auf die
Applikation. Sie ist «keine nachträgliche Anwendung von etwas gegebenem
Allgemeinen, das zunächst in sich verstanden würde, auf einen konkreten Fall,
sondern ist erst das wirkliche Verständnis des Allgemeinen selbst, das der
gegebene Text für uns ist. Das Verstehen erweist sich als eine Weise von
Wirkung und weiß sich als eine solche Wirkung.» Demgemäß führt Gadamer
eine Analyse des «wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins» durch, die er mit
einer Kritik der Reflexionsphilosophie Hegels, in welcher dieser die «absolute

Vermittlung von Geschichte und Wahrheit» meinte vollenden zu
können, beginnt. Daran schließt sich eine Erörterung des Wesens der Erfahrung

am Leitfaden ihrer unterschiedlichen Bestimmungen bei Husserl,
Bacon, Aristoteles und Hegel, wobei Gadamer nicht genügend beachtet,
daß sich der Hegeische Erfahrungsbegriff ganz im Bereich der
Reflexionsphilosophie bewegt, deren Grenze er kurz vorher selbst überzeugend
aufgewiesen hat. So gewiß das Erfahren und insbesondere das hermeneutische
Erfahren in sich ein geschichtlicher Vorgang und Gadamer um die Bewahrung

der Tradition besorgt ist - hier, scheint mir, wirkt sich die Bindung
an eine übliche sprachliche Wendung (Erfahrungen, die man «macht»)
blickverengend aus. Daraus, daß solche Erfahrungen zumeist vorgängige
falsche Verallgemeinerungen und Annahmen zerstören, folgt keineswegs,
daß der eigentliche Prozeß der Erfahrung «ein wesentlich negativer»,
«Erfahrung zunächst immer Erfahrung der Nichtigkeit» ist. Schon die von
Gadamer ausdrücklich betonte unbegrenzte Offenheit des Erfahrens spricht
dagegen. Im Anschluß an Aischylos sagt er: «Erfahrung ist. Erfahrung der
menschlichen Endlichkeit. Erfahren im eigentlichen Sinne ist, wer ihrer
inne ist, wer weiß, daß er der Zeit und der Zukunft nicht Herr ist. Der
Erfahrene nämlich kennt die Grenze alles Voraussehens und die Unsicherheit

aller Pläne. In ihm vollendet sich der Wahrheitswert der Erfahrung.»
Da hätte die Einsicht nahe gelegen, daß aber vermutlich auch umgekehrt
gerade die menschliche Endlichkeit das potentiell unbegrenzte Erfahrenkönnen

ermöglicht und erzwingt. Gadamers Befangenbleiben in der Re-

261



flexionsphilosophie - denn um ein solches handelt es sich hier - dokumentiert
sich ferner in seiner Analyse der «hermeneutischen Erfahrung», so wenn
er behauptet, das Ich-Du-Verhältnis sei «ja kein unmittelbares, sondern
ein Reflexionsverhältnis» - das ist es auch, aber nicht nur. Die erwähnte
Offenheit der Erfahrung ist logisch gesehen die «Offenheit des So oder So.

Sie hat die Struktur der Frage.» Daraus leitet Gadamer einen
«hermeneutischen Vorrang der Frage» ab, deren Wesen er an der (aristotelischen
und) platonischen «Dialektik» expliziert. Fragen ist «mehr ein Erleiden
als ein Tun. Die Frage drängt sich auf, es läßt sich ihr nicht länger
ausweichen und bei der gewohnten Meinung verharren.» Sie bildet primär
einen Bestandteil des Gesprächs. Deshalb ist es «eine Erinnerung an das

Ursprüngliche, wenn sich die hermeneutische Aufgabe als ein In-das
Gesprächkommen mit dem Text begreift. Daß die Auslegung, die das leistet,

i sich sprachlich vollzieht, bedeutet nicht eine Versetzung in ein fremdes
Medium, sondern im Gegenteil die Wiederherstellung ursprünglicher
Sinnkommunikation. Das in literarischer Form Überlieferte wird damit aus der
Entfremdung, in der es sich befindet, in die lebendige Gegenwart des

Gespräches zurückgeholt, dessen ursprünglicher Vollzug stets Frage und
Antwort ist.» Der «Logik von Frage und Antwort» geht Gadamer weiter nach.
Trotz Plato seien wir für eine Logik der Frage «sehr wenig vorbereitet».
Da er zum Thema nur Collingwood und eine ungedruckte Dissertation
zitiert, mag hier etwa auf die Abhandlung von H. Rombach: «Über
Ursprung und Wesen der Frage» im «Symposion» 3 (1952) hingewiesen
werden. Weil für Gadamer, wie bereits bemerkt, die Bezugsstiftung der sich
wandelnden wirkungsgeschichtlichen Auslegung eines Textes zur
gegenwärtigen Situation des Interpreten wesentlich ist, mutet es etwas widersinnig

an, wenn er den (sicher mehrdeutigen) Begriff des «Problems» auf den
aristotelischen Sinn festlegen will und nicht sieht, daß in der
«Problemgeschichte» die «Probleme» faktisch wohl auch gelegentlich so verstanden
worden sind, wie er sie bestimmt: nicht wie «Sterne am Himmel», sondern
als «Fragen, die sich erheben und ihren Sinn aus ihrer Motivation haben».
Im übrigen formuliert Gadamer in diesem Zusammenhang klar und
entschieden die Fragwürdigkeit des Vicoschen Satzes, demgemäß das
naturwissenschaftliche Erkenntnisideal (die Bindung des Verstehens eines

Vorganges an seine künstliche Herbeiführung) «seine reinste Erfüllung in der
Geschichte findet, weil dort der Mensch seiner eigenen menschlich-geschichtlichen

Wirklichkeit begegne. Wir haben dagegen betont, daß ein jeder
Historiker und Philologe mit der grundsätzlichen Unabschließbarkeit des

Sinnhorizontes rechnen muß, in dem er sich verstehend bewegt. Geschichtliche

Überlieferung kann nur so verstanden werden, daß die grundsätzliche
Fortbestimmung durch den Fortgang der Dinge mitgedacht wird, und
ebenso weiß der Philologe, der es mit dichterischen oder philosophischen
Texten zu tun hat, um deren Unausschöpfbarkeit. In beiden Fällen ist es

der Fortgang des Geschehens, durch den das Überlieferte in neuen
Bedeutungsaspekten herauskommt. Die Texte werden durch die neue Aktualisierung

im Verstehen genau so in ein echtes Geschehen einbezogen wie die
Ereignisse durch ihren Fortgang selbst. Das war es, was wir als das wirkungs-

262



geschichtliche Moment innerhalb der hermeneutischen Erfahrung bezeichnet
hatten. Jede Aktualisierung im Verstehen vermag sich selber als eine
geschichtliche Möglichkeit des Verstandenen zu wissen. Es liegt in der
geschichtlichen Endlichkeit unseres Daseins, daß wir uns dessen bewußt sind,
daß nach uns andere immer anders verstehen werden. Gleichwohl ist es für
unsere hermeneutische Erfahrung ebenso unzweifelhaft, daß es dasselbe
Werk bleibt, dessen Sinnfülle sich im Wandel des Verstehens beweist, wie
es dieselbe Geschichte ist, deren Bedeutung sich fortgesetzt weiterbestimmt.
Die hermeneutische Reduktion auf die Meinung des Urhebers ist ebenso

unangemessen wie bei geschichtlichen Ereignissen die Reduktion auf die
Absicht der Handelnden.» Wäre hier nicht die Möglichkeit zu bedenken,
daß nicht nur der einzelne Mensch endlich ist, sondern auch die Geschichte
einmal enden könnte? Die Vollzugsweise ihrer Erfahrung faßt Gadamer als

«Verschmelzung der Horizonte des Verstehens, die zwischen Text und
Interpretation vermittelt», und diese geschehende Vermittlung ist «die eigentliche

Leistung der Sprache». «Freilich, was Sprache ist, gehört zum Aller-
dunkelsten, was es für das menschliche Nachdenken gibt. Unserem Denken
ist die Sprachlichkeit so unheimlich nahe und sie wird im Vollzuge so wenig
gegenständlich, daß sie ihr eigentliches Sein von sich aus verbirgt. Wir sind
in unserer Analyse des geisteswissenschaftlichen Denkens jedoch auf solche

Art in die Nähe dieses allgemeinen und allem voraufliegenden Dunkels

geraten, daß wir uns der gewonnenen Führung durch die Sache, der wir
nachgehen, anvertraut wissen können. Wir suchen von dem Gespräch aus,
das wir sind, dem Dunkel der Sprache nahezukommen.» Das gibt das

Thema des dritten Teils: «Ontologische Wendung der Hermeneutik am
Leitfaden der Sprache».

Zunächst stellt Gadamer die Sprache als «Medium der hermeneutischen
Erfahrung» vor, gegliedert in die Sprachlichkeit des hermeneutischen
Gegenstandes und des hermeneutischen Vollzugs. Danach expliziert er in
drei Schritten die «Prägung des Begriffs ,Sprache' durch die Denkgeschichte
des Abendlandes». Unter dem Titel «Sprache und Logos» gibt er eine
subtile Interpretation der platonischen Sprachtheorie. Als Ergebnis formuliert

er, daß einerseits die «Entdeckung der Ideen durch Plato das eigene
Wesen der Sprache noch gründlicher verdeckt, als es die sophistischen
Theoretiker taten, die im Gebrauch und Mißbrauch der Sprache ihre
eigene Kunst (Techne) entwickelten». Anderseits ist «nicht das Wort,
sondern die Zahl das eigentliche Paradigma des Noetischen die Zahl,
deren Benennung ersichtlich reine Konvention ist und deren Genauigkeit '

eben darin besteht, daß jede Zahl durch ihre Stellung in der Reihe definiert
ist, also ein reines Gebilde der Intelligibilität, ein ens rationis ist, nicht im
abschwächenden Sinne seiner Seinsgeltung, sondern im Sinne seiner
perfekten Vernünftigkeit. Dies ist das eigentliche Resultat, auf das der ,Kraty-
los ' bezogen ist, und dieses Resultat hat eine höchst folgenreiche Konsequenz,
die in Wahrheit alles weitere Denken über Sprache beeinflußt. Stellt der
Bereich des Logos den Bereich des Noetischen in der Vielheit seiner
Zuordnungen dar, so wird nämlich das Wort ganz wie die Zahl zum bloßen
Zeichen eines wohldefinierten und vorgewußten Seins. Damit ist im Prinzip

263



die Fragestellung umgekehrt. Jetzt wird nicht mehr von der Sache aus
nach dem Sein und Mittelsein des Wortes gefragt, sondern vom Mittel des

Wortes aus auf das hin gefragt, was und wie etwas vermittelt, nämlich dem,
der etwas gebraucht. Im Wesen des Zeichens liegt, daß es in seiner
Verwendungsfunktion sein Sein hat, und das so, daß seine Eignung allein darin
liegt, verweisend zu sein. Es muß sich daher in dieser seiner Funktion von
der Umgebung, in der es angetroffen und als Zeichen genommen werden
soll, abheben, um eben damit sein eigenes Dingsein aufzuheben und in
seiner Bedeutung aufzugehen (zu verschwinden) : es ist die Abstraktion des

Verweisens selbst.» Dem stimmt allerdings Gadamer nicht zu: «Das Wort
ist nicht nur Zeichen. In irgendeinem schwer zu erfassenden Sinne ist es

doch auch fast so etwas wie ein Abbild.» Worauf diese - selbst wenn sie

auch nur partiell zutrifft - sehr gefährliche These den Leser vorbereiten
soll, zeigt sich in Gadamers Verfolgung der beiden christlich-theologischen
Lehrstücke von der Inkarnation und der Trinität. Denn daraus erfährt
man - zwar bereits innerhalb der Erörterung über «Sprache und
Begriffsbildung» -, daß «in der Mitte der Durchdringung der christlichen Theologie
durch den griechischen Gedanken der Logik» etwas Neues aufkeimt: «Die
Mitte der Sprache, in der sich das Mittlertum des Inkarnationsgeschehens
erst zu seiner vollen Wahrheit bringt. Die Christologie wird zum
Wegbereiter einer neuen Anthropologie, die den Geist des Menschen in seiner
Endlichkeit mit der göttlichen Unendlichkeit auf eine neue Weise vermittelt.
Hier wird das, was wir die hermeneutische Erfahrung genannt haben,
seinen eigentlichen Grund finden.» Das verweist auf den letzten Abschnitt:
«Sprache als Horizont einer hermeneutischen Ontologie». Im Anschluß an
Humbolts Sprachtheorie stellt Gadamer in lichtvollen und überzeugenden
Ausführungen die wesentliche Leistung der «Sprache als Welterfahrung»
heraus. Er berücksichtigt dabei auch die Umweltsproblematik des Menschen.
«Die Sprache ist nicht nur eine Ausstattung, die dem Menschen, der in der
Welt ist, zukommt, sondern auf ihr beruht, und in ihr stellt sich dar, daß
die Menschen überhaupt Welt haben. Für den Menschen ist die Welt als

Welt da, wie sie für kein Lebendiges sonst Dasein hat, das auf der Welt ist.
Dies Dasein der Welt aber ist sprachlich verfaßt.» «Nicht nur ist die Welt
nur Welt, sofern sie zur Sprache kommt - die Sprache hat ihr eigentliches
Dasein nur darin, daß sich in ihr die Welt darstellt. Die ursprüngliche
Menschlichkeit der Sprache bedeutet also zugleich die ursprüngliche Sprachlichkeit

des menschlichen In-der-Welt-Seins.» Das Weltverhältnis des
Menschen ist durch seine «Umweltfreiheit» charakterisiert. «Solche Umweltfreiheit

schließt die sprachliche Verfaßtheit der Welt ein. Beides gehört
zueinander. Sich über den Andrang des von der Welt her Begegnenden
erheben, heißt: Sprache haben und Welt haben.» Freiheit von der Umwelt
besagt zugleich «Erhebung» über sie und «Erhebung zur Welt». Diese
«bedeutet nicht ein Verlassen der Umwelt, sondern eine andere Stellung
zu ihr, ein freies distanziertes Verhalten, dessen Vollzug jeweils ein sprachlicher

ist». «Aus dem Weltverhältnis der Sprache folgt ihre eigentümliche
Sachlichkeit. Es sind Sachverhalte, die zur Sprache kommen. Eine Sache,
die sich so und so verhält - darin liegt die Anerkennung des selbständigen

264



Andersseins, das eine eigene Distanz des Sprechenden zur Sache voraussetzt.
Auf dieser Distanz beruht, daß sich etwas als ein eigener Sachverhalt
abzuheben und zum Inhalt einer Aussage zu werden vermag, die auch andere
verstehen.» «Die sprachliche Welterfahrung ist ,absolut'. Sie übersteigt
alle Relativitäten von Seinssetzung, weil sie alles Ansichsein umfaßt, in
welchen Beziehungen (Relativitäten) immer es sich zeigt. Die Sprachlichkeit
unserer Welterfahrung ist vorgängig gegenüber allem, das als seiend erkannt
und angesprochen wird. Der Grundbezug von Sprache und Welt bedeutet
daher nicht, daß die Welt Gegenstand der Sprache werde. Was Gegenstand
der Erkenntnis und der Aussage ist, ist vielmehr immer schon von dem
Welthorizont der Sprache umschlossen. Die Sprachlichkeit der menschlichen
Welterfahrung schließt nicht die Vergegenständlichung der Welt in sich.»
Die in der Sprache gelegene Welterschließung ist umfassender als die der
Physik und Biologie. Noch mehr: die gesamte Welterfahrung und
insbesondere die hermeneutische Erfahrung entfaltet sich aus der «Mitte der
Sprache», die, auf das Ganze des Seienden bezogen, «das endlich-geschichtliche

Wesen des Menschen mit sich selbst und mit der Welt vermittelt».
Gadamer schreibt dieser «Mitte der Sprache» eine «spekulative Struktur»
zu, wobei er sich auf die Bedeutung der Spekulation als «Gegensatz zum
Dogmatismus der alltäglichen Erfahrung» beruft, jedoch unerwähnt läßt,
daß sie auch der neuzeitlich-wissenschaftlichen Erfahrung widerstreitet und
sich überhaupt in einer Dimension bewegt, in welcher der reflektierende
«Spiegel» faktisch an die Stelle des «Gespiegelten» getreten ist. «Spekulativ
ist jemand, der sich nicht unmittelbar der Handfestigkeit der Erscheinungen
oder dem Gemeinten in seiner fixen Bestimmtheit überläßt, sondern zu
reflektieren weiß - hegelisch gesprochen: wer das Ansich als ein Fürmich
erkennt. Und ein Gedanke ist spekulativ, wenn sich das in ihm ausgesagte
Verhältnis nicht als die eindeutige Zusprechung einer Bestimmung zu einem
Subjekt, einer Eigenschaft zu einem gegebenen Ding denken läßt, sondern
als ein Spiegelverhältnis gedacht werden muß, in dem das Spiegelnde selber
die reine Erscheinung des Gespiegelten ist, wie das Eine das Eine des Andern
und das Andere das Andere des Einen ist.» Am Leitfaden einer Analyse
des Bedeutungswandels des Begriffs des Schönen gewinnt Gadamer den
«universalen Aspekt der Hermeneutik». Denn bei Plato und Aristoteles ist
die Bestimmung des Schönen «eine universale, ontologische. Natur und
Kunst bilden hier keinerlei Gegensatz.» «Offenbar ist es die Auszeichnung
des Schönen gegenüber dem Guten, daß es sich von sich selbst her darstellt,
sich in seinem Sein unmittelbar einleuchtend macht. Damit hat es die
wichtigste ontologische Funktion, die es geben kann, nämlich die der
Vermittlung zwischen Idee und Erscheinung.» «Schönheit hat die Seinsweise
des Lichtes.» Im Licht artikuliert sich nicht nur das Sichtbare, sondern auch
der intelligible Bereich, freilich im Lichte des Geistes (Nous) und in der
christlichen Spekulation im Lichte des Wortes. «Das Licht, das alles so

hervortreten läßt, daß es in sich selbst einleuchtend und in sich verständlich
ist, ist das Licht des Wortes. Auf die Lichtmetaphysik ist also die enge
Beziehung begründet, die zwischen dem Vorscheinen des Schönen und dem
Einleuchten des Verständlichen besteht.» Damit erreicht Gadamer eine

265



wesentliche Tiefe und kehrt zugleich zum Ausgangspunkt seiner
faszinierenden Untersuchungen zurück. Man könnte allenfalls fragen, warum
er bei der spekulativen, für uns nicht mehr verbindlichen Lichtmetaphysik
stehen bleibt und sie nicht vom Wesen des Menschen her zu verstehen
versucht, wozu ihn die immer wieder betonte Endlichkeit desselben anregen
könnte. Davon abgesehen muß ich gestehen, seinen spekulativen Ausführungen

nicht so folgen zu können, daß ich sie einigermaßen adäquat zu
referieren vermöchte. Vielleicht hängt es mit dem Verdacht zusammen, daß
alles spekulative Denken aus der unausdrücklichen Gleichsetzung des Seins

mit dem Seienden (des reflektierenden Spiegels mit dem Gespiegelten), mithin

aus der Verkennung der «ontologischen Differenz» (Heidegger) lebt
und ihr seinen berückenden Schein verdankt.

Zweifellos nimmt Gadamers Werk eine entscheidende Stellung in der
hermeneutischen Literatur ein. Es hält sich durchwegs auf einem hohen
Niveau, und gerade deshalb ärgert man sich etwas über die Unzulänglichkeit
seines Registers. Verwunderlich bleibt auch, daß die psychologisch-anthropologischen

Bemühungen keine Rolle darin spielen; nur der Psychologismus
in einer abgestandenen Form geht darin noch wie ein Schreckgespenst um,
ähnlich wie seinerzeit bei Rickert «die» Psychologie. Aber das mindert
weder seinen Rang noch seinen Gehalt.

Da es unmöglich ist, die Beiträge der Festschrift kurz zu referieren,
begnügen wir uns mit ihrer bloßen Nennung. H. Kuhn: Einleitung; O. Becker:
Die Aktualität des pythagoreischen Gedankens; W. Bröcker: Das Höhlenfeuer

und die Erscheinung von der Erscheinung; M. Heidegger: Hegel und
die Griechen; A. Henkel: Versuch über «Wandrers Sturmlied»; D. Henrich:

Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der
Vernunft; G. Krüger: Mythisches Denken in der Gegenwart; H. Kuhn:
Der Begriff der Prohairesis in der Nikomachischen Ethik; K. Löwith:
Unzulängliche Bemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzident;
J. Lohmann: Über den paradigmatischen Charakter der griechischen
Kultur; R. Pflaumer: Zum Wesen von Wahrheit und Täuschung bei
Platon; W. Schadewaldt: Der Weg Schillers zu den Griechen; W. Schulz:
Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Piatos; R.-E. Schulz:
Herakles - Dionysos - Christus; K.-H. Volkmann-Schluck : Der deutsche
Idealismus und das Christentum; W. Wieland: Die Ewigkeit der Welt;
P. Friedländer: Akademische Randglossen. // Kunz

Hans Wagner: Philosophie und Reflexion. Ernst Reinhardt Verlag,
München/Basel 1959.

Ungefähr in der Mitte dieses merkwürdigen Buches steht die These: «Die
gesamte Philosophie entspringt aus der spekulativen Reflexion und ist nichts
anderes als deren systematisch entfalteter Gang». «Spekulativ» ist die Reflexion,

weil sie sich mit «letzten und absoluten Prinzipien beschäftigt», «in

266



aller Form Prinzipientheorie» ist. Als solche versucht sie, sich selbst als
fundierendes einheitliches Prinzip der Philosophie und ihrer Disziplinen zu
konstituieren, was der Verfasser freilich jeweils nur im Ansatz zeigt. Der
mehrfach auf sich reflektierende Gang der Reflexionen beginnt mit dem
Aufweis der Viergliedrigkeit jedes theoretischen Gebildes, das aus dem
Erkenntnis- oder theoretischen Subjekt, dem zu erkennenden seienden Gegenstand,

der Erkenntnistätigkeit und ihrem Ergebnis (der Theorie) besteht.
Diese vier Fundamentalglieder sind «ebenso voneinander untrennbar und
unlöslich zueinandergehörig, wie sie eindeutig voneinander unterscheidbar
und unterschieden sind. Kein Glied ist das, was es ist, und hat den Sinn, den
es hat, in Isolierung von den anderen Gliedern; jedes hat seine ihm eigene
Bestimmtheit und seinen ihm eigenen Sinn nur in strenger Bezogenheit auf
alle Gegenglieder.» Das wird einleuchtend dargelegt. Allein bald setzt sich
eine für alles folgende entscheidende, den phänomenalen Sachverhalt
verfälschende Fehldeutung des einen Fundamentalgliedes, der Erkenntnistätigkeit

durch - und zwar in der Weise einer scheinbar harmlosen terminologischen

Fixierung. Wagner bezeichnet die alles Bewußtseinsleben ursprünglich
oder abgeleitet, unmittelbar oder vermittelt charakterisierende
Gegenstandsbezogenheit (Intentionalität) als «Denken», obwohl er ausdrücklich
anerkennt, daß es auch wahrnehmende, fühlende, wollende u. a. «konkrete»
Modi der Intentionalität gibt und das gegenstandsbezogene Bewußtseinsleben

sich nicht im «Denken» erschöpft. Dieses sei die «fundamentale,
ursprüngliche und prinzipielle Gestalt» der Erkenntnistätigkeit. Er nennt jenes
«Denken» - in Wirklichkeit handelt es sich dabei ausschließlich um den jedes
anschaulich-vorstellend, wahrnehmend, wollend, fühlend usw. auf Gegenstände

bezogene Gerichtetsein begleiten könnenden oder es thematisierenden
Reflexionsakt- ein « Prinzip », dank dessen die gegenständlichen Hinwendungsweisen

«alle erst Modi des Bewußtseinsleben» sein sollen. Darin liegt m. E.
die «prinzipientheoretische» Verfälschung des phänomenalen Tatbestandes,
die deshalb verborgen bleiben kann, weil Wagner einerseits den Seinscharakter

der «Prinzipien» ungeklärt läßt; und weil andererseits alle Innerlichkeit
nur mittels der darauf bezogenen vergegenständlichenden Reflexionsakte
gegeben ist und diese an die Stelle der an sich präreflexiven, sekundär
reflektierten Phänomene rücken können. Das dokumentiert sich etwa in der irrigen
Behauptung, die Sinnlichkeit sei «von Hause aus... von bloß zuständlicher
Struktur» (erhalte mithin erst durch die Reflexivität einen gegenstandsbezogenen

Charakter) ; oder in der Bezeichnung der gegenständlichen Gehalte
aller intentionalen Akte als «Gedanken» (Noemata). Daher kann Wagner
sagen, alles Aktleben sei «letzten Endes, in seiner Urgestalt» oder «auf seine

Urgestalt zurückgeführt» «Denken, das Denken als Prinzip. Und der Gehalt,
dieses zu seinem Gegenglied (Akt und Aktleben) ebenso untrennbar
zugehörige wie von ihm notwendig zu unterscheidende Glied, ist Denkgehalt,
Gehalt dieses Denkens als Prinzip. Aller Gehalt ist in seiner Urgestalt
Denkgehalt. Wird der als Prinzip verstandene Akt Denken genannt, so kann man
den ebenso als Prinzip verstandenen Denkgehalt auch als Gedanken bezeichnen.

Aller Gehalt ist letztlich Gedanke». Gegen unsere These, daß der
Verfasser die primären weltzugewandten Bezugsweisen durch die sekundären

267



Reflexionsakte ersetze, ließe sich seine Unterscheidung zwischen der «Struktur

und Gesetzlichkeit» des gegenstandsbezogenen Aktes und der
andersgearteten « Struktur und Gesetzlichkeit eines auf einen gegenstandsbezogenen
Akt gerichteten Reflexionsaktes», ferner seine Versicherung anführen, die
noetische Reflexion könne keine «wirkliche Fundamentalfunktion»
übernehmen. Allein das bleibt für den Fortgang seiner Überlegungen ohne sich
auswirkende Konsequenzen. Sie führen in «konstitutions»- und
«geltungstheoretischen» Reflexionen - als eine Art Synthese von Ansätzen Husserls
und Hönigswalds - auf das das Aktleben tragende und vollziehende Subjekt,
hinter dessen Denomination ein «ganzer Hexenkessel von Schwierigkeiten»
stecke. «Diese Schwierigkeiten hängen zum großen Teil an der zunächst
recht schwer zu beantwortenden Frage, als was man das Aktleben selbst
letztlich zu bestimmen habe. Die älteren Formen der Transzendentalphilosophie,

speziell des Neukantianismus, machten sich die Sache dadurch leicht,
daß sie das Aktleben als empirisches Geschehen im Bewußtsein faßten, also
als ein - ob zwar inneres - Gefüge von realen ,seelischen' Verläufen und
Prozessen in der Zeit. Damit überwiesen sie es im Grunde als methodischen
Forschungsgegenstand an die Psychologie, an die empirische Bewußtseinslehre.

Das bedeutet, daß sie bedenkenlos die noetische Reflexion mit der
Psychologie gleichsetzten. Und daswiederum bedeutet, daß sie den Forschungsgegenstand

der Psychologie mit jener Art von Subjekt gleichsetzten, welcher
der Endpunkt des noetischen Reflexionsrückganges sein soll» (der bei Wagner
ein von der Reflexion - und nur von ihr - gesetztes und hypostasiertes
Gedankengebilde ist). «Diese Gleichsetzung nun ist aber in jedem Fall eine
innere Unmöglichkeit. Denn gibt es eine empirische Bewußtseinslehre, eine

Psychologie, so sind mit Bezug auf sie ihr Objekt und ihr Subjekt zu
unterscheiden: ein Objekt, ohne das sie gegenstandslos wäre, ein Subjekt, ohne
das sie nicht zustande käme. Wenn also das Subjekt, auf welches der
noetische Reflexionsrückgang führen soll, die Stelle des Gegenstandes in der
Psychologie einnimmt, dann faßt diese Psychologie dieses Subjekt gerade
nicht, weil sie es nicht als Subjekt faßt, und ihr eigenes Subjekt ebenfalls
nicht, weil dieses Subjekt aufbauvollziehende Bedingung und eben
darum gerade nicht Gegenstand dieser empirischen Wissenschaft Psychologie

ist. Unmöglich also können das Subjekt, auf das der noetische
Reflexionsrückgang führen soll, und der Gegenstand der Psychologie
gleichgesetzt werden. Wovon die empirische Bewußtseinslehre handelt,
kann niemals und in keinem Sinn Subjekt sein, auch nicht, wie man im
Neukantianismus gelegentlich sagte, ,empirisches' Subjekt». Das sind die
üblichen Überlegungen, die logisch durchaus korrekt und unwiderlegbar
sind, aber zu nichts anderem führen als zu einem mittels der Reflexivität
sich selbst setzenden und hypostasierenden «transzendentalen» Subjekt, das

sich nur deshalb als - gar noch «absoluter» - «Ursprung» vorkommt, weil
es von seiner faktischen Abhängigkeit vom gelebten Menschsein wegblickt
oder wegdenkt. Das transzendentale Subjekt, wie Wagner es konzipiert,
kennzeichnet eine «Doppelmomentigkeit» - übrigens eine Wortschöpfung,
von der man dasselbe sagen kann, was Wagner einmal im Hinblick auf
Heideggers «Geworfenheit» bemerkt: sie ist nicht unbedingt geschmack-

268



voll «Faktizität» und «Absolutheit». Die «Faktizität» wird als
«Unvollendetheit», als «Endlichkeit» oder «Bedingtheit» des Subjekts bestimmt.
Als solche ist sie der «unendliche Stachel seines Leistens, d.h. seiner
Selbstgestaltung». Jedermann wisse, daß mit der «Faktizität» «eines der aktuellsten

Anliegen der jüngsten philosophischen Bewegung zum Ausdruck kommt.
Man hat es nicht nur zu einem Hauptthema, sondern sogar zum absoluten
Ausgangspunkt der philosophischen Reflexion machen wollen». Wagner
meint offenbar Heideggers Begriff der «Faktizität», aber er übersieht, daß
sich dessen Gehalt keineswegs mit demjenigen seines eigenen Ausdrucks deckt,
den er wählte, um «möglichst bei Geläufigem zu bleiben». Das ist ein
Beispiel für seine meist anonyme Polemik gegen Heidegger, dem er manchmal
seltsame Dinge vorwirft bzw. unterstellt. Davon abgesehen bildet die «Faktizität»

bei Wagner ein abgeleitetes, obzwar integrierendes Moment des

Subjekts; trotzdem ist sie und «nur sie» die «Wurzel mehrerer Grundcharaktere»

desselben: seiner «wesentlichen Freiheit», des Willens (letztlich «Wille
zu sich selbst, d.h. Wille des Subjekts zur Selbstgestaltung»), der Zeitlichkeit

und der Geschichtlichkeit. Abhängig erweise sich die «Faktizität» vom
andern Grundmoment des Subjekts, von seiner «Absolutheit», die eine solche
des «Denkens als Prinzip» sei - wir würden sagen: eine vom Subjekt erdachte
und sich selbst zugedachte «Absolutheit». Oder wie Wagner es formuliert:
«Das Absolute... ist wesentlich Selbstbeziehung auf ein von ihm selbst

begründetes und von ihm selbst unterschiedenes Anderes, um in dieser
Selbstbeziehung auf das Andere in diesem Anderen sich selbst zu bestimmen».
Oder: «Das Denken ist das Absolute, insofern es Prinzip ist. Prinzip ist es,
insofern es konstitutives Moment für eine ganze Mannigfaltigkeit von
konkreten Leistungen des Subjekts ist: für das theoretische Erkennen, das Wollen
und Streben, Planen und Entwerfen, Träumen und Handeln. Es ist das
diesem allem zu Grunde liegende Moment der Gegenstandsbezogenheit» -
wir fügen hinzu: für die sekundäre Reflexion fungiert das Denken als ein
solches konstituierendes Prinzip, keineswegs als faktisch-seiender Grund jener
konkreten Leistungen. Oder: «Das Denken ist als das Absolute hervorgetreten.

Es hat seine Absolutheit jedoch in Wahrheit nur, insofern es sich
auf ein Anderes seiner selbst bezieht. Als solches Anderes des Denkens
erweist sich zunächst der Gegenstand. Aber er erweist sich als dieses Andere des

Denkens in Wahrheit erst dann, wenn ihm eine Konstitution aus anderen
Prinzipien eignet, als es die Gegenständlichkeitsprinzipien selbst sind, wenn
ihm wahrhaftes Ansichsein eignet, ein Ansichsein, das durch Seinsprinzipien
konstituiert ist und im Sein selbst wurzelt. Das Denken hat seine Absolutheit

darin, daß es sich in seinem Gegenstande auf das Seiende und das Sein
selbst bezieht. Die wahrhafte ontologische Position ist ein notwendiges Impli-
kat eines wahrhaften Begriffs vom Denken. Indem das Denken sich auf ein
Seiendes bezieht, das seine eigenen Prinzipien besitzt, bezieht es sich, wie
es in seinem Begriff vorgeschrieben ist, in der Tat auf ein wahrhaft Anderes
seiner selbst und hat darin die ihm angestammte Absolutheit. Nicht also
schon im Begriff des Gegenstandes als solchen erreicht das Denken seine
Absolutheit, sondern erst in dem Begriff des Gegenstandes, der sowohl des

Gegenstandes Gegenständlichkeit wie Ansichsein in sich schließt». Wollte

269



man dagegen einwenden, das üblicherweise verstandene «Absolute» sei doch
gerade durch das Fehlen des Angewiesenseins auf anderes gekennzeichnet,
so kann man etwa lesen: «Freilich wissen wir, und auch das war ein wesentliches

Resultat der geltungstheoretischen Reflexion, daß dem Denken als

notwendiges Gegenmoment zur Absolutheit auch Faktizität zukommt, wahrhafte

und durch keine Dialektik tilgbare Faktizität. Und mit der Faktizität
Endlichkeit, Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Bedingtheit. Und mit diesen aus
der Faktizität fließenden Momenten Abhängigkeit von der Welt und von
Weltstücken, Angewiesenheit auf die Welt und auf Weltstücke. Aber diese

Abhängigkeit und diese Angewiesenheit kommen dem Denken nicht von
außen, als gäbe es eine Macht oder ein Prinzip außerhalb des Denkens,
wodurch dem Denken solche Abhängigkeit und solche Angewiesenheit
aufgezwungen werden könnte (wäre dies auch nur denkbar, wiederum wäre
alle Wahrheit und Gewißheit verloren und vertan). Gewiß stellen sich diese

Abhängigkeit und diese Angewiesenheit als Folgen von Bedingungen dar,
die nicht schlechthin als ermöglichende, sondern ebenso auch als einschränkende

Bedingungen des Denkens begriffen werden müssen. Aber eben diese

Bedingungen, deren Folgen die Abhängigkeit und Angewiesenheit sind,
fallen gänzlich in das Denken selbst. Es selbst schränkt sich in diesen
Bedingungen in die Faktizität ein. Aber diese Selbsteinschränkung in die Faktizität

ist durchwegs eine geltungsbetroffene: sie geschieht auf Grund der
Absolutheit, nach Maßgabe der Absolutheit, um der Absolutheit willen (denn
ohne Selbsteinschränkung keine Selbstbeziehung aufein Anderes, ohne
Selbstbeziehung auf ein Anderes keine affirmative Absolutheit). Darum ist denn
auch alle Abhängigkeit des Denkens und alle Angewiesenheit des Denkens
in Wahrheit eine aus der Absolutheit des Denkens folgende Selbstanweisung
des Denkens an die Welt und Weltstücke. Es ist angewiesen, weil es sich

angewiesen hat. So bedeutet denn zwar die Angewiesenheit, Abhängigkeit
und Bedingtheit des Denkens eine Angewiesenheit auf, eine Bedingtheit durch
die Welt und durch die Weltstücke. Aber der Grund dieser Angewiesenheit
und Bedingtheit fällt nicht aufdie Seite dessen, woraufdas Denken angewiesen
und wodurch es bedingt ist, er fällt vielmehr ganz und gar in das Denken selbst,
in seine Absolutheit. Darum ist alle Faktizität mit ihren Folgen zwar gewiß
schlechterdings affirmativ und wahr, aber gleichzeitig nur möglich, insofern
das Denken selbst der absolute Grund auch für sie ist. Nach allen Momenten
seiner Bestimmtheit also ist das Denken der absolute Grund seiner selbst».
Das besagt doch wohl eindeutig: Faktizität, Endlichkeit, Zeitlichkeit,
Geschichtlichkeit, Bedingtheit, Absolutheit, Unendlichkeit usw. des Wagner-
schen Subjekts sind von diesem erdachte Begriffe und nichts sonst,
«Begriffsdichtungen», um das böse Wort Langes zu gebrauchen.

Ich habe bereits bemerkt, daß Wagner die Seinsart der «Prinzipien»
ungeklärt läßt. Obwohl er damit die Tradition der - wie er selbst sagt -
ehrwürdigen, aber fehlerreichen alten Metaphysik fortführt, rückt mit dieser

Ungeklärtheit das Ganze seiner Reflexionen in ein alles vernebelndes Zwielicht.

Das ist um so fataler, als er sich mit Erfolg um eine präzise, wenngleich
durch die überflüssige Wiederholung derselben Wörter ermüdende und
schwerfallige Diktion bemüht. Sind die «Prinzipien» vom Denken eines

270



Subjekts erdachte «Grundsätze», die es - sei es zur Erklärung, zur
Vergegenständlichung, zur Ermöglichung der Denkbarkeit oder was immer - sich
selbst und dem Seienden supponiert? Oder sollen sie das Seiende seinsmäßig,
mithin unabhängig von allem Gedachtwerden konstituierende Züge sein?
Oder sind sie in einer dritten Bedeutung gemeint? Weder der Einführung
des Begriffs - der Postulierung des «Denkens» als «Prinzip» - noch den

späteren Darlegungen läßt sich eine eindeutige Antwort entnehmen. So

kann man diesen prinzipientheoretischen Entwurf eines Systems der
Philosophie als Dokument des sich wieder ausbreitenden spekulativen Denkens
allenfalls wie ein mehr oder minder faszinierendes Glasperlenspiel zur Kenntnis

nehmen. rj v~

Roger Mehl: De Vautorité des valeurs. 1 vol., 270 p. Paris, P.U.F., 1957.

M. Roger Mehl, Professeur à la Faculté de théologie protestante de
l'Université de Strasbourg, s'est depuis longtemps acquis une vive
reconnaissance pour la manière dont il s'est attaché aux problèmes de la Condition
du philosophe chrétien, et par divers travaux, notamment sur la philosophie
de l'histoire et sur le problème de la rencontre d'autrui. C'est dans le même
esprit pénétré de l'expérience de la vie chrétienne qu'il a abordé le problème
des valeurs.

La philosophie des valeurs, estime M. Mehl, pourrait «mettre un terme
à la dialectique impossible de l'essence et de l'existence» où s'enferme la
pensée philosophique. Mais il faut pour cela montrer d'abord que les valeurs
ne sont pas des essences, qu'il «n'existe pas de monde des valeurs
au sens platonicien du terme», que nous n'avons pas l'expérience de valeurs
déterminées d'avance, et que le vrai problème des valeurs n'est pas celui de
leur nature, mais celui de leur autorité. Or, poser le problème de l'autorité
des valeurs, c'est traiter le problème des valeurs comme celui de la personne :

l'autorité, c'est ici le mode de présence de la personne au monde, où apparaît
son originalité. De même, nous ne faisons d'expérience authentique des

valeurs que dans des situations humaines concrètes; ce sont en effet les

valeurs qui donnent un sens à l'existence par l'exigence qu'elles lui adressent

et par le jugement qu'elles impliquent. Mais on ne peut pas plus juger de la
valeur que de la personne en elle-même, car les valeurs renvoient toujours
au-delà d'elles-mêmes. A la fois dans le temps comme créée et comme
vécue, la valeur est ambiguë et insaisissable comme la personne.

Par conséquent, M. Mehl écarte les doctrines qui fondent les valeurs sur
leur participation à Dieu et qui réservent à une théologie d'élucider le
mystère de leur autorité. L'expérience des valeurs ne se fonde pas sur
l'immédiat de notre relation à Dieu; elles ne sont pas non plus médiatrices; leur
autorité diffère, enfin, de celle de la personne - à laquelle elle est seulement
analogue - et de celle de Dieu. 11 semble bien plutôt que M. Mehl voie
dans certaines théories de la valeur le danger de constituer un monde de

degrés qui nous écarterait de Dieu.

271



Mais il n'y a de valeur qu'à l'occasion d'une personne et «l'ambiguïté
de la morale entière tient, croyons-nous, à la difficulté qu'il y a à définir le

rapport légitime des personnes et des valeurs». Sans doute, valeur et personne
se réconcilient-elles en Dieu, mais il n'en va pas ainsi pour la créature qui
«ne parvient qu'exceptionnellement à accorder l'ordre de Dieu avec l'ordre
des valeurs». On ne tirera pourtant pas de cette suprématie des ordres de
Dieu sur les valeurs la conclusion qu'il est impossible de définir une éthique
chrétienne: il s'agit plutôt de montrer comment les valeurs tiennent leur
autorité de Dieu et par suite quelle sorte d'autorité elles exercent sur les

personnes, afin de dépasser les philosophies selon lesquelles le sujet ne peut
que réaliser son essence, d'avance donnée, et celles qui affirment toute
essence posée par le seul sujet.

Nous ne pouvons ici que signaler la portée et l'actualité du problème
ainsi traité, car ces réflexions font apparaître comme réellement fondamentale

la relation valeur-personne, relation qui est «de celles qui ne peuvent
être brisées». La phénoménologie de l'autorité qu'a entreprise M. Mehl
est une description nouvelle; ses pages sur l'autorité du témoin nous paraissent
particulièrement significatives et il faut souhaiter que cet effort provoque
et des discussions adéquates et beaucoup d'efforts analogues.

D. Christoff

Das Problem des Fortschritts und die Wissenschaft. Ein Zyklus von

Vorträgen von Markus Fierz, Erwin von Beckerath, Gaetano Benedetti, Heinrich

Barth. Rektoratsprogramm der Universität Basel für das Jahr 1959.

Verlag von Helbing & Lichtenhahn, Basel 1959.

Das Basler Rektoratsprogramm läßt also der Diskussion über den
Fortschritt die Zügel nicht völlig frei; schon in der Formulierung des Titels
bekennt es sich zur Problematik des Fortschritts und weist damit die Auffassung,
der Fortschritt sei die selbstverständlichste Sache der Welt, a limine zurück;
zudem - es verlangt, daß die Fortschrittsproblematik im Zusammenhang
mit der Entwicklung der Wissenschaften behandelt werde.

In seinem Kerngehalt will der Begriff «Fortschritt» nicht mehr aussagen
als die rein physikalisch gesehene Tatsache der Ortsveränderung, des
Fortschreitens von einem durch Ort und Zeit bestimmten Punkt zu einem andern
derart fixierten Punkt. Hier, im Bereich des physikalisch erfaßbaren
Geschehens, ist denn auch von einer besonderen Problematik unseres Begriffs
noch nichts zu vermelden. Im Gebrauch des täglichen Lebens sagt der
Begriff aber bedeutend mehr aus; hier wird das Geschehen des Fortschreitens
aus der Physik herausgenommen, wird herübergeholt und eingebettet in
den Bereich der menschlichen Wertung; hier geht es um ein Fortschreiten
von einem niedrigeren zu einem höheren Wert ; eine aller Axiologie immanente
eigenartige Energie dringt von allen Seiten in unser Begriffswort ein und
gibt ihm eine bestimmte axiologische Intention, damit aber auch die unserem
Begriff eigene Problematik. Diese Problematik liegt also nicht im Kerngehalt

272



des Fortschreitens an sich, sie liegt in den später dem Begriffswort von außen
her beigefügten axiologischen Elementen.

Zuerst kommen also drei Vertreter von Fachwissenschaften zum Wort;
Markus Fierz für die theoretische Physik, Erwin von Beckerath für die
Sozialwissenschaften, Gaetano Benedetti für die Psychiatrie. Alle drei verwenden
nur den bereits axiologisch gewordenen Begriff des Fortschritts. Bei allen
ihren wohlbegründeten Vorbehalten gegenüber jedem naiven Fortschrittsoptimismus

— die Überprüfung des Wissensbestandes in ihren Fachgebieten
nötigt sie zur Feststellung eines Fortschreitens, einer fortschreitenden
Entwicklung von niedrigeren zu höheren wissenschaftlichen Wertpositionen.
In der gebotenen Konzentration werden uns hier in den drei Fachgebieten
überaus anziehende und instruktive Längsschnitte dargeboten. Es ist
unmöglich, in unserer Besprechung auf die Fülle der hier ausgebreiteten
Einzelheiten einzugehen; aber wie interessant ist schon allein die Feststellung,
daß einzelne Denker wie Flegel und Marx ihren optimistisch gemeinten
Fortschritt aus der Sphäre menschlicher Axiologie wieder herausholen und
ihn zurückstellen in den Bereich einer vom Menschen unabhängigen
Entwicklung in der Sache selbst; der Fortschritt wird dort zum sachlich gültigen
Gesetz erhoben, und dieses Gesetz reißt den Menschen - volentem nolentem -
in ein von ihm unabhängiges Fortschrittsgeschehen hinein. Als Vertreter
der Philosophie darf Heinrich Barth in der Auslotung der Fortschrittsproblematik

natürlich noch ein gutes Stück tiefer gehen; er will über «Sinn
und Unsinn» des Fortschritts ins Reine kommen. Auch der Philosoph muß
die Tatsache des Fortschritts auf so vielen Gebieten anerkennen; er übersieht
aber auch nicht die heutige Gegenbewegung, die dem Schlagwort
«Fortschritt» seine ehemalige deklamatorische Durchschlagskraft nicht mehr
zubilligen kann. Heute sieht sich der Fortschritt allenthalben mit Anführungszeichen

versehen. Auf die Frage nach dem Woher und Wohin bleibt uns
die Fortschrittsparole die Antwort schuldig. Als Kompaß taugt sie nicht,
da wir ihr über Sinn und Wegweisung zu wenig entnehmen können. Nur
am Menschen soll gemessen werden, was in einem guten Sinn als Fortschritt
zu beurteilen ist. Wesentlich ist die Ausrichtung des ganzen Fortschrittsproblems

auf den Menschen. Die fortschreitende Entwicklung darf, auf
welcher Höhenlage sie immer liegen möge, den Mitmenschen und dessen

Anliegen nicht übersehen. Der Unsinn des Fortschritts liegt im Ausfall
sinnvoller menschlicher Existenz, sofern sie dem rücksichtslosen Durchsetzen einer
fortschreitend-fortschrittlichen Planung zum Opfer fällt.

Heinrich Barth findet eine Wegleitung aus der Fortschrittsproblematik
in Pestalozzis Harmonie der natürlichen Menschenkräfte; nicht nur Kopf
und Hand, auch das Herz soll mitsprechen und mitentscheiden. Ist doch
für Pestalozzi das Herz die Stätte der Begegnung nicht nur mit sich selbst,
sondern auch mit dem Mitmenschen. Fortschritt für Hand und Kopf hat
wohl seinen guten Sinn; sein Unsinn aber ist dort nachzuweisen, wo er mit
einem Anspruch auf Absolutheit aus den verpflichtenden Zusammenhängen
der Existenz herausbricht.

So haben die vier Mitarbeiter am Basler Rektoratsprogramm dem zur
Alltagssache und unklar gewordenen Begriffdes Fortschrittsdurch ihre lichtvol-

18 273



len Untersuchungen selbst wiederum, im Bereich der philosophischen Hermeneutik

und der menschlichen Axiologie, zu einem bedeutsamen Fortschritt
verholfen" Ernst Haenßler

Hans Welzel: Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. Walter de Gruyter
& Co., Berlin 1958.

Hans Welzel, Ordinarius für Strafrecht und Rechtsphilosophie an der
Universität Bonn, kommt das Verdienst zu, Samuel Pufendorf für unsere
Zeit wiederentdeckt zu haben. Es ist sehr zu begrüßen, daß er seine 1928

abgeschlossene Dissertation über «Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs»,
von welcher nur schwer zugängliche Teildrucke vorlagen, überarbeitet
vollständig veröffentlichte.

Welzel beginnt mit einer Übersicht der Hauptlehren Pufendorfs, insofern
sie zur Begründung des Naturrechts dienten, und dem Hinweis auf die
geschichtlichen Beziehungen. Den Hauptteil des Werkes bildet eine
eingehende Darstellung der Naturrechtslehre dieses Autors, welcher eine
besondere, übersteigerten Individualismus ablehnende Spielart des säkularisierten

rationalistischen Naturrechts des 17. Jahrhunderts entwickelte.
Welzel betont die Aktualität der von Pufendorf vorgetragenen Ansichten:

sein kühner Vorgriff auf eine methodisch verschiedene Erfassung von
Seinstatsachen und Werten in der Lehre der entia physica und moralia; die
überaus modern anmutende Anthropologie, ausgehend von der Gegenüberstellung

von Mensch und Tier und der Kennzeichnung des Menschen als

bewußt entscheidendes Wesen, das, seiner Menschenwürde — ebenfalls ein
für Pufendorf grundlegender Begriff - wegen sich nach sittlichen Gesetzen
richten soll; die Formulierung des obersten naturrechtlichen Satzes als
Gebot der socialitas und nicht als Behauptung einer natürlichen Neigung
oder eines Triebes zur Geselligkeit. Die Betonung der Menschenwürde
führt zur Forderung der Gleichheit und Freiheit, weswegen sich
rechtmäßige Herrschaft nur auf einen freiwillig eingegangenen Unterwerfungsvertrag

stützen könne, eine Wiederaufnahme, Vertiefung und Verbindung
von bis in die griechische Sophistik zurückreichenden Gedanken, welche in
dieser Form die ideellen Grundlagen der Französischen Revolution vorbereiteten

und, wie Welzel annimmt, insbesondere J.J. Rousseau beeinflußten.
Pufendorf unterscheidet, glücklicher als Thomasius, zwischen Recht und
Moral nach dem Kriterium der Äußerlichkeit des Verhaltens und kommt
damit der Kantschen Unterscheidung zwischen Moralität und Legalität
nahe, dem Recht die Möglichkeit, verpflichtend zu wirken, belassend.

Diese Hinweise mögen zeigen, daß Welzel mit seiner Dissertation einen
sozialphilosophischen Denker der Vergangenheit entriß und vor verfehlter
herabsetzender Beurteilung bewahrte, dessen Ansichten in der heutigen
Auseinandersetzung über sozialethische Fragen und deren anthropologische
Voraussetzungen mitgehört zu werden verdienen.

H. Schultz

274



Franz Achermann: Das Verhältnis von Sein und Sollen als ein Grundproblem
des Rechts. Verlag P. G. Keller, Winterthur 1955.

Franz Achermann behandelt das Problem von Sein und Sollen auf der
Grundlage des erkenntnistheoretischen Empirismus im Sinne von Moritz
Schlick und Bertrand Rüssel. Er leistet erneut den Nachweis, daß aus einem,
selbst einem idealen Sein, kein Sollen unmittelbar abgeleitet werden kann.
Der Verfasser hebt hervor, daß die in naturrechtlichen Deduktionen häufige
syllogistische Ableitung nur dann zu einem Sollenssatz führt, wenn der
Obersatz des Syllogismus bereits als Norm gefaßt oder verstanden wird. Ist
er aber ein wirklicher Seinssatz, so vermag er — ohne stillschweigende Um-
deutung in ein Gebot - nie zu einer Norm als Schlußfolgerung zu gelangen.

Sollenssätze setzen voraus, daß durch eine Wertung ein bestimmtes ideales
Sein als vorbildlich gesetzt werde, doch gebe es für eine solche Wertung
keinen allgemein verbindlichen Maßstab. Auch die Menschenrechte werden
nur verbindlich, wenn sie als solche ausdrücklich erklärt und - wie zu
ergänzen ist - geachtet werden. Die Aufgabe des Staates liegt vor allem
darin, zu erklären, welche idealen Seinsinhalte für das wirkliche Sein
verbindlich sein sollen, und diese Sollenssätze zu verwirklichen. Ob nicht aus
der Eigenart des Rechts als einer Friedensordnung unter Gleichgestellten,
unter Rückgriff auf das Kriterium der Rechtlichkeit im Sinn von Leonard
Nelson, sich über den vermeintlich völlig fehlenden Maßstab nicht doch
mehr aussagen ließe, selbst wenn nicht außer acht gelassen wird, daß alles
Recht auch auf der Entscheidung der Angehörigen einer Gemeinschaft zum
Recht beruht? H

Fritz Wagner: Moderne Geschichtsschreibung. Ausblick auf eine
Philosophie der Geschichtswissenschaft. Erfahrung und Denken, Band 4.

Duncker & Humblot, Berlin 1960.

In einer ungemein fesselnden, klaren und kritischen Weise zeigt uns
Wagner an ausgewählten Vertretern der gegenwärtigen deutschen,
englischen, amerikanischen, französischen und holländischen Historiographie
überzeugend, wie überall, zum Teil unabhängig voneinander, in ihr die
Tendenz durchbricht, die engen fachlichen Schranken - politische,
Wirtschafts-, Sozial-, Geistes-, Kirchengeschichte usw. - zu sprengen, um den
unverkürzten geschichtlichen Menschen zu erfassen. Ineins damit geht die
methodologische Besinnung auf den Wissenschaftscharakter der Historie,
die nun aber auch die jeweilige Stellung des Historikers einbezieht und so

einen existentiell-anthropologischen Charakter gewinnt. «Die Zahl der
Selbstbefragungen nimmt innerhalb der Historikerschaft der westlichen
Welt ständig zu; jeder Nachdenkliche fühlt sich von der Selbstsicherheit,
mit der man einst sein eigenes Sein gleichsam auslöschend ein reines Auge
auf die Vergangenheit richtete, durch einen Abgrund geschieden. Um so

lebhafter wird daher das Interesse, das auch innerhalb der Zunft an dem
erwacht ist, was man, in deutlicher Abgrenzung von Geschichtsphilosophie,

275



die Theorie der Geschichte zu nennen pflegt: ein legitimes, dem Bereich
der Geschichtswissenschaft voll zugehöriges Nachsinnen über die Grundlagen

dieser Disziplin, ein philosophisches, dem wissenschaftlichen
Selbstbewußtsein des Historikers unvermeidlich zugewachsenes Fragen nach der
eigenen Existenz als Fachwissenschaftler. Theorie der Geschichte ist also
keine Anleitung zur Spekulation; sie erfordert im Gegenteil, sich beim
etwaigen Übertritt in die geschichtsphilosophische Nachbarschaft der
Grenzüberschreitung so deutlich wie möglich bewußt zu sein. Theorie der
Geschichte ist auch nicht Technik des historischen Arbeitens, so
selbstverständlich sie mit der Sauberkeit und Reichhaltigkeit dieses Verfahrens
zusammenhängt.» Die ausgezeichnete Abhandlung Wagners verwirklicht
vorbildlich die Absicht der neuen Schriftenreihe «Erfahrimg und Denken»,
die der «Förderung der Beziehungen zwischen Philosophie und
Einzelwissenschaften» dienen will. j-[ fcunz

Jean Starobinski: Uœil vivant. 1 vol., 257 p. Gallimard, Paris 1961.

Cet essai sur le regard fait suite, dans une certaine mesure, à la très

remarquable thèse de M. Starobinski, J.-J. Rousseau: la transparence et Vobstacle.

Nous y avons trouvé une continuelle réflexion sur la relation de l'intuition
et du discours, du regard et de la parole.

Le regard signifie l'intention de voir, l'attente et l'appel de la répétition
du voir; il est plein de «l'énergie impatiente» qui désire «autre chose que
ce qui lui est donné»; jamais satisfait, il est à la fois «puissance de découvrir»
et «impatience d'attendre». Mais le regard rencontre l'obstacle, dissimulation,

absence, et l'esprit se tourne alors vers l'inaccessible. Attiré par l'ombre,
fasciné par l'objet qui dissimule, l'esprit - tourné vers l'au-delà - se jette
sur l'objet. Et tout objet peut cacher, pour le regard: l'ordre et la proportion
de l'art grec classique même est une violence au regard qui cherche par delà.

Il en résulte une sorte de dialectique du regard, qui consiste à tenir pour
trompeur et à dépasser ce qui a été vu, qui refuse l'apparence, en compromettant

d'ailleurs toute intuition, mais qui s'attache à l'apparence en tant
qu'elle cache un mystère. Ce qui importe, alors, c'est l'intervalle - ou le
lien - que signifie le regard, entre la personne et le but visé.

Or, tandis que le regard cherche à se fixer ou à se poursuivre en parole,
le discours de son côté recherche l'intuition. A partir d'un premier regard,
la parole poursuit ce qui manque à ce regard primitif; en cherchant au-delà
du donné et de l'obstacle, la conscience se transforme, avec son désir.

Quatre études - sur Corneille, Racine, Rousseau, Stendhal - font mieux
apparaître ce rapport de la parole et du regard. Ainsi, l'on voit chez Corneille
la conscience éblouie - et la volonté d'éblouir, l'effort de la parole éblouissante,

dont il faudra que des actes réalisent les promesses. La parole doit
provoquer la décision: il ne s'agit ni de voir ni de faire, ici, mais de faire
voir, et jusqu'au sacrifice de soi. Ainsi doit se créer un nom impérissable
ou ce qui ne sera qu'un décor et une illusion.

Ainsi encore, dans les autres essais de ce livre, «Racine et la poétique du
regard», «Stendhal pseudonyme», et surtout «Jean-Jacques Rousseau et le

276



péril de la réflexion», nous voyons la critique, selon la tâche qu'elle s'est

maintenant découverte, chercher, par delà la vue, le sens: «Le regard
critique se perd dans le sens qui s'éveille par lui»-et transformer «les signes
écrits en paroles vivantes», trouvant un univers de pensée qui exige du
lecteur le sacrifice. Mais la critique, tout en admettant la fascination, cherche
encore la distance, cherchant, au-delà du sens évident, une signification
cachée. D. Christof

Jean-Claude Piguet: De l'esthétique à la métaphysique. Martinus NijhofF,
La Haye 1959, VI + 294 pages.

Ce titre-programme contient déjà la thèse centrale de l'ouvrage. L'auteur
espère fonder enfin la vraie métaphysique en prenant l'esthétique comme
«modèle». Jusqu'ici, les métaphysiciens ont voulu inventer un discours leur
permettant d'atteindre l'être. Or, il faut inverser cette démarche. L'esthéticien,

pour parler, doit d'abord se donner l'œuvre d'art et la contempler
en silence. De même, le métaphysicien doit partir de la contemplation
silencieuse de l'être pour faire ensuite le discours portant sur cet être. Et
quand l'auteur dit «l'être», il entend le réel concret de la perception.

Il faudra donc passer de la «conscience silencieuse» à la «conscience
loquace» de la «discipline métaphysique». Le problème du langage se pose.
L'auteur décompose la «question critique» du langage à l'aide de l'épochè
husserlienne. La conscience passe de «l'attitude naturelle» (où elle est
«dans» le langage) à la «situation pure» (où le langage, avec tout ce qu'il
présuppose, est mis hors de circuit). Devenue silencieuse, percevante, il lui
reste à «se réaliser», selon deux modes possibles. Selon le premier, elle
«transforme tout donné en signes», et la visée est cognitive. Selon le second,
elle assume l'objet comme unité de signification, soit par la visée créatrice
de l'artiste, soit par la visée contemplative de l'esthétique ou de la
métaphysique.

Il y aura donc trois modes du langage, correspondant aux trois visées,

cognitive, créatrice, contemplative.
La conscience métaphysique, silencieuse, laisse l'expérience parler. La

discipline métaphysique a pour objet de se constituer en un langage dont le
sens soit celui-là même de l'expérience. Ce «nouveau rationalisme» ne
s'oppose donc plus à l'empirisme: «son langage, en effet, loin de prétendre
se soumettre l'expérience, rejoint le sens même des choses».

Autour du centre qu'il vise, l'auteur a su multiplier des développements
qui sont mieux que des digressions: analyses fines de philosophies anciennes

ou contemporaines, Descartes et Berkeley, Kant et Hegel, Husserl et
Heidegger, problèmes de la couleur ou du sommeil, etc. L'analyse de l'empirisme
logique anglo-saxon, soudain rattaché à une recherche explicitement tournée
vers la métaphysique, pourrait ouvrir la voie à un dialogue philosophique
intercontinental devenu aujourd'hui, à cause des obstacles mêmes, plus
indispensable que jamais.

Ouvrage original, riche, vivant, clairement conçu et construit, dont ce
résumé ne donne qu'un reflet pauvre. Je formulerai pourtant quelques

277



réserves. D'abord, la radicalité de la thèse ne me paraît pas garantir sa

profondeur. Elle reflète, certes, une expérience philosophique réelle, mais
je doute qu'elle atteigne la substance du travail philosophique, où silence et
langage, intuition et discours s'emmêlent plus mystérieusement, nouant des

rapports non de succession, mais de simultanéité dialectique. Puis, la
précarité de la contemplation, dont parle l'auteur, ne me paraît pas expliquer
suffisamment pourquoi celle-ci, dans sa plénitude, appelle le langage. Enfin
et surtout, l'esthétique comme «modèle» de la métaphysique me semble
rester vide tant que ce modèle ne se concrétise pas davantage. L'esthétique
n'est aujourd'hui encore guère plus assurée de son langage que la
métaphysique, et Valéry la considérait comme la branche la plus difficile de la
philosophie.

Peut-être l'auteur juge-t-il parfois trop vite, et de trop haut, les démarches

philosophiques de la philosophia perennis antérieures à la phénoménologie.
(Elles aussi partent, sans doute, d'une plénitude silencieuse.) Peut-être
puiserait-il chez les anciens le besoin d'une plus grande résistance aux impulsions

de son propre esprit, et, par là, d'une exigence plus sévère - ce qui
ajouterait, aux qualités évidentes de vie et d'originalité de son livre, celle
d'une plus substantielle épaisseur. Jeanne Hersch

Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen
Malerei. Athenäum Verlag, Frankfurt a.M. und Bonn 1960.

Manche mag es überraschen, daß Gehlen nach seinen zwei großen
anthropologischen Werken (Der Mensch, 1940, 6. Aufl. 1958, und Urmensch und
Spätkultur, 1956) die moderne Malerei zum Gegenstand seines dritten
Hauptwerkes macht. Sieht man indessen auf die Ergebnisse, ist dies nicht
mehr so unverständlich; denn die moderne Malerei erscheint bei Gehlen
als ein höchst charakteristischer und für weitere Phänomene aufschlußreicher
anthropologischer Befund, der ganz und gar im Kontext der heutigen
Industriegesellschaft steht. Einerseits könnte ich mir zwar gut vorstellen,
daß die zuständigen Kunsthistoriker und -theoretiker in diesem Buch, von
dem sie hoffentlich gebührend Notiz nehmen, einen sehr gewichtigen Beitrag
zur Ästhetik und neuesten Kunstgeschichte erblicken müssen, der
seinesgleichen suchen dürfte. Denn das Buch erwächst aus intensivster
Durcharbeitung des Materials und erschließt, wie mir scheint, das Verständnis
moderner Malerei, indem es von neuen oder doch bislang vernachlässigten
Gesichtspunkten her sehen lehrt und damit gerade die immanenten
ästhetischen Gesetzlichkeiten zur Geltung bringt. Im Bestreben, der modernen
Malerei dadurch gerecht zu werden, daß er sich auf ihre konstitutiven
Intentionen einläßt, ist Gehlen von der dogmatischen Verständnislosigkeit
etwa eines Hans Sedlmayr ebenso meilenweit entfernt wie vom «Ansingen»
moderner Kunst bei zahlreichen Kunstkommentatoren. Anderseits, und
darauf soll hier Gewicht gelegt werden, ist diese «Ästhetik» der modernen
Malerei (zu der übrigens der Verfasser gemäß dem Untertitel und sonstigen
Hinweisen nur beitragen will) von vornherein eingefügt in weitere
anthropologische Zusammenhänge. Die Anführung der «Soziologie» im Untertitel

278



könnte einigen Lesern eine zu enge Fassung der Thematik nahelegen, doch
sind zur Soziologie die Anthropologie im weitesten Sinne und folglich auch
die Kulturphilosophie hinzuzunehmen. Der Verfasser bekundet denn auch
ausdrücklich sein primäres Interesse an weitertragenden kulturphilosophischen

Perspektiven, die die Analyse der modernen Malerei eröffnet (201).
Nicht unerwähnt soll bleiben, daß der Autor seine sehr anspruchsvollen und
streckenweise subtilen Untersuchungen in wohltuender und sehr lesbarer
Auflockerung darbietet - wobei wir uns allerdings Leser denken können,
z.B. den Schreibenden, die zuweilen eine straffere und insofern systematischere

sowie sichtbarer verzahnte Darstellung wünschen möchten. Die zehn
Teile des präsentablen und mit acht vorzüglichen Farbtafeln geschmückten
Bandes zerfallen ihrerseits in kürzere Kapitel und entwickeln die Gedankenreihen

zwar durchgehend und mit Vor- und Rückblicken verbunden,
zugleich aber auch als eine Abfolge von relativ selbständigen Essays. Die in
sich reflektierte Schwerelosigkeit gewisser Werke der modernen Malerei
scheint weithin in den Stil eingegangen zu sein, und dazu kommt eine Fülle
großartiger, geistvoller und höchst pointenreicher Formulierungen, welche
die Lektüre zu einem hohen und seltenen Genuß machen - wenn man von
den zunehmend einstürmenden Fragen vorerst absehen kann, die manche
beunruhigen mögen und von denen am Schluß die Rede sein soll.

Mit einigen grundlegenden Unterscheidungen bereitet der Verfasser seine
zentrale Thematik der «Bildrationalität» in der Malerei vor (7ff., insbes.

14f.), d.i. der «Verständnisanforderungen an den Betrachter» (39). Diese
«Leitidee der Bildrationalität» ist zunächst soziologisch indiziert, denn die
Anwendbarkeit soziologischer Vorstellungen steigt mit dem «Grade der
inneren Rationalität eines Themas», «weshalb z.B. die Industriegesellschaft
die soziologisch durchsichtigste ist» (14). Doch ist für Gehlen die Idee der
Bildrationalität auch «ästhetisch und kunsttheoretisch» bedeutsam (34),
während sie für die «kunstgeschichtliche» Sicht im engern Sinn als «zu
weitmaschig» vom Verfasser nicht in Anspruch genommen wird (39).
Dieser mindestens teilweise soziologische Rahmen, der «Epochen der
Malerei» begründet (Teil I), ist durch folgende Zuordnungen gekennzeichnet:
Die ideelle Kunst der Vergegenwärtigung, die das «primäre Motiv», die
bildliche Darstellung eines Was, mit «sekundären Motiven» verbindet, d.i.
mit «Konnotationen», mit zum Bildverständnis nötigem Mitzudenkendem,
z.B. religiöser und mythologischer Art, gehört zur Feudalgesellschaft. In
«Kernvorstellungen» wird das Bewußtsein des Betrachters vermittels der
Bilder festgemacht, und zugleich finden im Bild die Institutionen der Gesellschaft

ihre Repräsentation (22ff). Die «realistische Kunst», welche die
«sekundären Motive» abstreift und das «primäre Motiv», den dargestellten
Gegenstand, z.B. die Natur, zentral werden läßt, entspricht der vorindustriellen

bürgerlichen Gesellschaft. Im scheinbar «sklavischen Realismus»
macht sich die Kunst gerade von der feudalistischen Welt frei, so wie sie

sich in der Distanzierung des Sehens geistig über die «Drastik des Daseins»
noch erhebt (29). Die ungegenständliche Malerei schließlich, die auch noch
das «primäre Motiv» fallen läßt und bloß die Form im engern Sinne
beibehält, gehört zur nachbürgerlichen Industriegesellschaft unserer Zeit, wie

279



im vorliegenden Buche dargetan werden soll. Im Zusammenhang mit diesen

soziologischen Längsschnitten der Malerei finden sich übrigens höchst
instruktive Darlegungen über die Beziehungen der Renaissancekunst zur
Wissenschaft (30ff. «Die Malerei der Renaissance hat einen ganz
außerordentlichen Reichtum der Denkmittel auf den höchsten damals erreichbaren

Ebenen entfaltet.» 33). Um den «seit Jahrhunderten laufenden
Reduktionsprozeß des Bildgehaltes, die einleuchtende Folge von Abtragungen
der Schichten der Bildrationalität» (16), mit der die «Wiedererkennbarkeit»
immer mehr entfällt, gruppieren sich die Erörterungen des Buches. In der
modernen Malerei, übrigens auch in Verbindung mit «Einbrüchen der
Technik» in Photographie und Film (40), fällt alles weg, was bisher die
Bildrationalität stützte, und die Frage erhebt sich: wohin gerät die
Bildrationalität?

Der Prozeß der Abtragung bisheriger Schichten der Bildrationalität kann
nun vornehmlich unter dem Gesichtspunkt des «Bezugssystems» der Kunst
betrachtet werden: Waren es für die ideelle Kunst insbesondere absolute
Wahrheiten, vorwiegend religiösen Charakters, und dann im Realismus die
«Natur», so ist dies heute «die menschliche Subjektivität». «Alle moderne
Kunst ist Reflexionskunst» (17 u. passim). Das Wie wird wichtiger als das
Was (40). Die reflektierte oder doch reflexionsbereite Subjektivität wird
optisch ins Bild umgesetzt. Auf dem heutigen «Reflexionsniveau» wird
übrigens auch die alte Kunst gesehen, weshalb die zeitgenössische Kunst
nicht allein dem Bewußtsein der Zeit entspricht (49), und es ist auffallend,
mit welcher inneren Anteilnahme und Vertiefung Gehlen gerade der alten
Kunst gerecht werden will (z.B. der Renaissancemalerei und der
niederländischen Malerei, 38f.). Im Vergleich damit scheint gar die Moderne in
etwa abzufallen, und es wird «das bedenklichste Risiko der neuesten Kunst»
hervorgehoben: die moderne Kunst bleibt an «artikulierter Intellektualität»
hinter der gleichzeitigen Musik und Dichtung zurück (34). Gerade im
Hinblick auf die moderne Malerei zitiert Gehlen mit Nachdruck Michelangelo:

«Si pinge col cervello, non colla mano» - womit auch «Emotion»
und «Intuition» als angeblich entscheidend ausgeschlossen werden (z.B. 34).

In der modernen Malerei, die die reflektive Subjektivität ins Optische
umsetzt und die heute allein möglichen Erlebnisse, nämlich die sich selbst
erlebenden erregt (167), wird vom Bild her der «moderne Zustand der
chronischen Reflektiertheit schlechthin» erreicht (62ff.), was übrigens in
den gelungenen Fällen eine «extrem hohe Intellektualität» voraussetzt.
Dies entspricht der «modernen chaotischen Kultur mit ihren endlosen
Überraschungen und Neuigkeiten, mit ihren ewig wechselnden und sich

gegenseitig nur halb bestätigenden Erfahrungen, mit ihren auch moralischen
und spirituellen Bremseffekten», die einen glatten Vollzug des Daseins

unmöglich machen und einen Zustand der chronischen Reflexion bedingen
(63). Die von daher zu verstehende moderne «Reflexionskunst» wird des
näheren ausführlich dargelegt, in den verschiedenen Richtungen, die irgendeine

Seite der Subjektivität prinzipiell thematisieren (woneben es auch
Verfahren gibt, die «mehr querfeldein» gehen, 201). Im Teil II (Gegenstand

und Bildfläche - Reflexionserzeugung) werden die systematischen An-

280



sätze der modernen Malerei, in Verbindung mit der eben angedeuteten
Bewußtseinslage der Reflektiertheit, entwickelt, insbesondere die neukantisch
inspirierte Ästhetik Konrad Fiedlers und das Bildungsprinzip des
Impressionismus. Was den letzteren anbelangt: mit ihm «begann der lange Weg,
auf dem die Subjektivität des Künstlers einen stets steigenden Zuschuß zum
Bildgehalt hergab» (57). Der Impressionismus erfindet «die Zweischichtigkeit

des Bildes, nämlich in seiner Verselbständigung zu einer Reizfläche
eigenen Rechts bei dennoch festgehaltener Gegenständlichkeit» (64).
Die Betrachtung wendet sich dann im III. bis V. Teil den für Gehlen noch
heute gültigen Höhepunkten der modernen Malerei zu: dem Kubismus,
den schon Kahnweiler neukantisch interpretierte und der gar in die Nähe
Fichtes gestellt werden kann, was Gehlen in mancher Hinsicht vertieft;
ferner der Kunst Paul Klees, dieses «pictor doctus» (102), der z.B. von sich
aus die gestaltpsychologischen Wahrnehmungsgesetze entdeckt und im Bild
auswertet und in dem der Verfasser den «sehr reinen Fall der ,peinture
conceptuelle'» (112) erblickt; und schließlich den Bildern Kandinskys und
Mondrians, bei denen eine «peinture conceptuelle» aus der «ganz privaten
Innerlichkeit eines Künstlers» entsteht (114 - weshalb sie denn besonders

kommentarbedürftig ist), wo die subjektive Innerlichkeit reflexiv verarbeitet
und ins Bild gebracht wird, ja bei Mondrian durch die Verarbeitung «rein
subjektiver Konflikte» (121).

Die moderne Malerei läßt sich nun auch unter dem Gesichtspunkt des

notwendigen Neuanfangs (Teil VI: Anfangsschwierigkeiten), nach dem
Bruch mit einer 600jährigen Tradition (144), und überdies im Blick auf
ihre mögliche Gegenstellung zum Politischen betrachten (Teil VIII: Über
Politisches und Freiheit). Im Kubismus sowie bei Klee, Kandinsky und
Mondrian, diesen exemplarischen Erscheinungen einer «peinture conceptuelle»,

für die Gehlen recht eigentlich «plädiert» (162, 169, 222), wurde
das Problem des Neuanfangs überzeugend gelöst (126ff.). Der Surrealismus,
der ebenfalls, und zwar vom Unbewußten her, die Subjektivität ins Bild
zieht, brachte in seine revolutionären Antriebe, die in den übrigen
Richtungen entpolitisiert erscheinen, einen «politischen Gehalt» hinein, indem
er das «Ontologische einer Gegenwelt» vor Augen führt, insbesondere bei
Max Ernst (156). Weniger überzeugend sind nach dem Verfasser zwei
andere Formen des «Neuanfangs». Dies gilt in erster Linie für den
Expressionismus (Teil VII), namentlich in seiner deutschen «denkfeindlichen»,
«provinziell gebliebenen» Variante (138), wobei ich mich freilich frage,
ob der Verfasser diese Richtung nicht zu schnell abweist. (In bezug auf die
expressionistische «Deformation» heißt es: «Irgendeine Vorstellung von
ungestümer Malerei scheint sich in einen Imperativ verwandelt zu haben.»
143). Die zweite nicht in gleicher Weise wie die «peinture conceptuelle»
überzeugende Form besteht im Waltenlassen des «Zufalls», so in der
«informellen Malerei», dem «Tachismus». Freilich kann gerade auch in dieser
Malerei eine «beachtliche Pointe» liegen (127), und der Verfasser schlägt
denn auch in späteren Zusammenhängen recht positive Töne an.

Mit der Bezugsbasis der Subjektivität ist die Kommentarbedürftigkeit
verbunden (Teil IX), denn der Kommentar hat eine Reihe von Funktionen,

281



die gerade mit der Subjektivität zusammenhängen (z.B. Rechtfertigung des

Souveränitätsanspruchs der Malerei, Erklärung der angewandten neuen
Verfahren, wie desjenigen des Kubismus usw. 54f., 162ff.). Auch Gehlens
Buch will ein solcher Kommentar sein (54, 163). Da die Bedeutung nicht
mehr ohne weiteres aus dem Bild ablesbar ist, erscheint sie «neben dem Bild
als Kommentar», der «ein wesentlicher Bestandteil der modernen Kunst
selbst» ist (54). Die Kommentarbedürftigkeit ist überdies darin begründet,
daß «die Doppelbeziehung von Anschauung und Intellekt dem Auge wesenseigen

ist» (162).
Überaus aufschlußreich ist die ergänzende Betrachtung der modernen

Malerei von der Vergangenheit her, womit sie in den Umkreis des «Manierismus»

gerückt werden muß und Anlaß zur «Manierismus-Frage» gibt
(Teil X). Der gemeinsame Nenner aller manieristischen Hauptmotive ist
die «Gegennatürlichkeit» (176ff), wobei die Künstlichkeit der (jeweiligen!)
«Natur» nicht übersehen werden darf (Klee: «Menschentier - Uhr aus
Blut». Zit. 177). Die «Gegennatürlichkeit» ist in einem Überschuß an
Subjektivität begründet, ist deren Erzeugnis, der Künstler kann die «Gegennatur»

selber ganz schaffen (180). Daraus resultiert eine «Realsuspension»
als Zustandsqualität des Innern, die sogar echt und unecht in die Schwebe

bringt (181 ff.). Hier fällt vor allem Licht auf die abstrakte Kunst und ihren
«Concettismus», der «Bildbegriffe» erzeugt, «gedanklich-anschauliche
Pointen», die man durch wörtliche Ausformulierungen töten würde (174).
Oder es wird «eine Sinnvermutung, für die es keinen Schlüssel gibt»,
provoziert (175), u. ä. Nach der Auffassung Gehlens gelingt der Kunst
«eine Erweiterung des Bewußtseins» auf diesem Wege: «Das gute abstrakte
Bild strahlt in die wortunfähigen Schichten, dort setzt es die Unterscheidungskonflikte,

dort stachelt es die Reflexion an (die bewußtseinsfahige Folge der
inneren Reibungen), und dort kann es, im gelungenen Falle, bis an die
Grenze der Wortfindung durchschlagen.» «An bestimmter und enger Stelle,
die aber tief reicht, gelingt da wohl ein nie gehörtes, treffendes Wort, ein
,optischer concetto', und eine stumme Reflexion erfüllt sich im Sichtbaren»
(186).

Wiederum neue Aspekte ergeben sich, wenn die Thematik, die im ganzen
Buch hintergründig anwesend ist, expliziert und die moderne Malerei
nunmehr eigens im Kontext der technisch-naturwissenschaftlich-industriellen
Kultur gesehen wird (Teil XI), in der übrigens die Künste ganz allgemein
zu den «Nebenerzeugnissen» gerechnet werden müssen (222). «Die
Denkfiguren und Verhaltensweisen der industriegesellschaftlichen Mentalität»
(nicht aber deren Inhalte haben die Künstler ergriffen. Damit treten etwa
in Erscheinung: ganz allgemein die «Wissenschaftsförmigkeit» und die
«Technisierbarkeit» (191), und damit z.B. das Durchspielen von
Machbarkeiten, das Experimentieren, die freie Verlegung von Voraussetzungen,
die eingerechnete Verwertung des Zufalls, kalkulierte Formen der Geschicklichkeit,

die von der «Inspiration» ununterscheidbar werden, die Hineinnahme

des in sich zurücklaufenden Prozeßcharakters in das Kunstwerk und
die Verwendung von «Neomaterien». Auch in der Kunst werden die Mittel
und das Machbare zum Selbstzweck, was sehr überzeugend sein kann, wenn

282



der optische Effekt sich selber legitimiert (199f.). So wie die heutige Zivilisation

zunehmend zur «Zwischenwelt» wird, so richtet sich auch die Kunst
in solcher Zwischenwelt ein 190). Ferner werden nun die Randerscheinungen
elementar, und sie zeigen als das «Unkontrollierte» «eine eigene sonderbare
Natürlichkeit» (197): Abbau, Welken, Abblättern, Verwittern, Verfärben
usw. Worauf nun aber Gehlen in diesem Zusammenhang vor allem abzielt:
Die Kunst übernimmt eine heute unentbehrliche Funktion der «Entlastung
des Bewußtseins». Gerade durch die Aneignung der geistigen Voraussetzungen

der Industriegesellschaft schafft sich die moderne Kunst eine «Oase
der subjektiven Freiheit» in einer Zeit ungeheuren Sozialdruckes, insbesondere

auch seitens des Staates (205). Die heutige Malerei verschont uns mit
«Daseinsmächtigkeit» (165). «Nur in der Kunst kann man noch Freiheitsgrade

und Reflexionswachheiten und Libertinismen vorschweben lassen,
die im öffentlichen Leben gar nicht unterzubringen wären.» «Sie wird der
Halt für Bewußtseinsexkursionen, für die der Platz sonst überall zugestellt
ist» (205). Die Entlastungsfunktion ist gerade wegen des Reflexionscharakters
möglich, denn damit trennt sich die heutige Kunst vom «Bedingungslosen»
ab, nichts in ihr kann in Moral, Erziehung, Dienst am Volk oder
Weltanschauung umgesetzt werden (206). «Der fürchterliche Ernst der
Wirklichkeit zieht sich in die Religion und die Politik zurück» (209). Die
entlastende Kunst komme auch durchaus dem Zeitgenossen entgegen: «Die
Kunst soll ihn an genau umgrenzter, erwarteter Stelle beunruhigen.» «Er
will nicht mehr belagert, gepackt, herangezogen, veranlaßt, erschüttert und
überwältigt werden» (206). Die Kunst hat heute ihren eigenen «Aggregatzustand,

den der Suspension, ja der Lévitation» (209). Dagegen ertrügen
wir die moralischen Ansinnen bisheriger Bilder nicht mehr (222). Die
moderne Kunst erlaubt uns, «im Umkreis von Einstellungen zu bleiben, die

von der Industriekultur und von dem Klima der Großstadtgesellschaften
überall erzeugt und unterhalten werden» (223). Die durch die Kunst bewerkstelligte

Entlastung wird nun in einen weiteren Zusammenhang
hineingerückt. Denn eine so komplizierte Gesellschaft wie die heutige kann vom
Einzelnen nur noch in wenigen koordinierenden Querverbindungen
aufgefaßt werden, er kann sich nur in den wenigsten Fällen wirklich einlassen,
weshalb er sich weitgehend entlastender Verhaltensweisen bedienen muß.
In solchem Zusammenhang könnte selbst das Bild, das an die Wand gehängt
wird, über Bord gehen, und die Frage, ob bestimmte Formen heutiger
Malerei dies überhaupt noch seien, ist zu stellen (210ff.). Nun bleibt freilich
das Bild noch an der Wand - «aber es ändert seinen Anspruch, und die
Malerei erscheint in unserer Zeit als eine geglückte Möglichkeit, die Kunst
in die Reichweite der Begabung unserer Herzen zu rücken. Man kann sich

vor diesen Bildern halten, und darum lieben wir sie» (224). Damit schließt
der Verfasser die Ausblicke des XII. Teils (Zwischen Gestern und Morgen).
Gerade die abschließenden Teile veranlassen eine Reihe von Fragen, die
hier nur aufgeworfen werden, denn ihre Beantwortung würde weit führen.

Ob das Bild, das Gehlen von der Industriegesellschaft entwirft, nicht zu
sehr aus Malachit gemacht sei und ob deshalb die nicht durchschaubaren
und nicht dirigierbaren Zwangsläufigkeiten, die der «Entlastung» rufen,

283



nicht überbetont werden, sei nur angetönt. Doch gerade wenn das Bild des

Verfassers zuträfe, wäre die Frage zu stellen, ob die Kunst so sehr in
«Entlastung» bestehen könne und dürfe. Scheint doch die Entlastung das Risiko
des subjektivistischen Eskapismus zu laufen; funktionalistisch konzipiertes
Komplement zur Industriegesellschaft, ja gar deren Requisit wäre sie schon.
Ob wohl nicht gerade heute hohe Kunst im Sinne vergangener Zeiten
notwendig wäre, und zwar eine Kunst, die das «Wesen» der Dinge oder (sit
venia verbo) das «Absolute » vor Augen führte, natürlich in Brechungen, von
der Reflexion umspielt, und insofern suspendiert, als die ausformulierbaren
«absoluten Wahrheiten» dahin sind? In der Erörterung der künftigen
Möglichkeiten der Kunst kann übrigens Gehlen «gewisse Besorgnisse»
nicht unterdrücken, und er sieht die Zukunft durchaus nicht gänzlich in der
entlastenden und damit vornehmlich abstrakten Kunst; dem widerspräche
auch seine Hochschätzung der «peinture conceptuelle», wie übrigens auch
des «Surrealismus». Auch wird aufschlußreicherweise ausdrücklich gesagt,
daß die abstrakte Kunst wohl «das Schicksal jedes Subjektivismus, an
Anämie zu sterben», teilen werde (221). Diese Feststellung würde sich
übrigens in die Erörterungen des «Subjektivismus» in «Urmensch und
Spätkultur» einfügen (vgl. dazu dieses Jahrbuch, Vol. XVII, 221 ff.). Auch erklärt
dies vielleicht eine deutliche Ambivalenz in der Beurteilung der abstrakten
Kunst, deren unerschöpfliches Potential an Pointen Gehlen bewundert,
deren riskanten Charakter er aber nicht verkennt. Die aufgeworfenen
Fragen gewinnen an Aktualität, wenn wir bedenken, daß auch die abstrakte
Kunst nicht ganz aus den ethischen Zusammenhängen herauszulösen ist, was
auch Gehlen festhält (194f.), d.h. aus denjenigen Zusammenhängen, von
denen her dem «ungeheuren Sozialdruck» (soweit er besteht) und dem
Politischen zu begegnen wäre. Die Fragen dürften zeigen, wie sehr das in
mancher Hinsicht nicht genug zu rühmende Buch an zentrale Dinge rührt.
Auch über moderne Malerei kann ein Philosoph (der sich uns freilich in
der realitäts- und zeitbezogenen und deshalb für manche weniger suspekten
Gestalt des Anthropologen und Soziologen vorstellt) nur in der Weise schreiben,

daß er die Philosophie in Bewegung setzt. Hans Ryffel

Fernand-Luden Mueller: Histoire de la psychologie de l'antiquité à nos jours.

Payot, Paris 1960, 444 pages.

M. F.-L. Mueller a compris l'histoire de la psychologie de la manière
la plus large, comme une histoire de la philosophie présentée au point de

vue de l'âme humaine et même de l'homme tout entier: nous sommes donc
en présence d'une véritable histoire de l'anthropologie, le mot étant pris
dans son sens philosophique. Un cinquième seulement de l'ouvrage, la
4e partie, est consacré à l'histoire de la psychologie scientifique.

Les définitions, dit-on, sont arbitraires, mais en réalité le développement
d'une discipline vivante possède une nécessité interne qui donne aux
concepts leur véritable compréhension.

La psychologie métaphysique est d'abord envisagée comme une doctrine
de salut qui s'exprime au moyen de mythes avec l'orphisme, le pythagorisme

284



et le platonisme. Aristote, sans abandonner l'ontologie finaliste, incline la
psychologie vers l'observation objective, le goût du concret, le souci de
l'individuel - ce qui rejoint en quelque mesure l'esprit de la psychologie
médicale d'Hippocrate, qui prélude à notre psychologie expérimentale.
Avec Démocrite et Epicure, ces nouvelles tendances se radicalisent en un
monisme matérialiste rejetant toute finalité. Le stoïcisme s'évade de ses

propres bases naturalistes en affirmant vigoureusement l'énergie humaine
et la liberté intérieure. Puis le pendule oscille dans l'autre sens, une vague
de mysticisme et d'occultisme déferle sur le monde méditerranéen avec
Philon le Juif et Plotin, le besoin d'évasion spirituelle par l'ascèse se fait jour
et rejoint les traditions orphiques et pythagoriciennes. La psychologie
chrétienne, qui culmine avec saint Augustin, approfondit l'intériorité
spirituelle en la dégageant de la conception néo-platonicienne d'une âme du
monde et des idées magiques qui l'accompagnent. La Renaissance manifeste
une crise profonde de rupture avec la tradition chrétienne: revalorisation
de l'homme concret dans une perspective activiste. La volonté de connaître
le monde se substitue à la recherche d'un salut personnel qui détournait
l'homme de la nature. Nous passerons - faute de place - sur les péripéties
de la psychologie métaphysique de Descartes à Bergson pour en venir à
l'avènement de la psychologie scientifique. On va enfin pouvoir en finir
avec ces stériles querelles métaphysiques : grâce à l'esprit positif de la science
s'instaure une «psychologie sans âme» qui cherche les lois des phénomènes
mentaux en s'appuyant sur de solides travaux de laboratoire. Hélas, les

démons ne se laissent pas exorciser si aisément... ou tant mieux, car ce
sont peut-être des esprits de lumière! Malgré les magnifiques conquêtes de
la psychologie de laboratoire, la métaphysique montre à nouveau le bout
de l'oreille avec la phénoménologie, la Gestalttheorie et la psychologie des

profondeurs de Jung. Voici les judicieuses conclusions de l'auteur.
«En se compliquant et diversifiant, la psychologie ne s'est plus cantonnée

dans une attitude hostile, ni même ,de sereine indifférence' à l'égard de
la philosophie Aujourd'hui comme hier, la question fondamentale:
Qu'est-ce que l'homme? demeure. Et elle exclut en principe toute réponse
sur le seul terrain des sciences biologiques et psychologiques. Car il ne s'agit
pas de l'homme en tant que produit de la nature, en tant qu'objet parmi
tous ceux qui peuplent notre univers, mais de l'homme comme sujet
Il ne saurait y avoir de rupture totale entre l'ancienne et la nouvelle psychologie.

L'une et l'autre, par des voies et au gré de méthodes différentes, ne
peuvent qu'apporter leur contribution, voire quelque dimension nouvelle,
à cette connaissance de soi par soi préconisée déjà par le vieux Socrate.»

Le souci constant de M. Mueller est de dessiner à larges traits les «lignes
de force» les plus importantes de cette si complexe histoire, en insistant
chaque fois sur l'imprégnation des recherches par la mentalité d'époque.
Un constant et difficile équilibre est maintenu entre tendances positives et
aspirations mystiques qui se relayent les unes les autres avec tous les

compromis intermédiaires imaginables. Nous avons été heureux que soient
mentionnées les racines de la moderne caractérologie, chez Hippocrate,
Anaxagore, Cardan, Pomponazzi et Fr. Bacon, ce qui nous fait regretter

285



d'autant plus l'absence d'une description de la caractérologie actuelle -
pour des raisons impérieuses de compression de texte, croyons-nous. Souhaitons

que cette fâcheuse lacune soit réparée dans une prochaine édition.
Le style de l'auteur est élégant, aisé, parfois délicatement ironique, aussi

l'ouvrage se lit agréablement d'un bout à l'autre. Rigoureusement composé -
sans prétendre être absolument complet, il va sans dire - divisé en
paragraphes précis qui sont rappelés en tête des chapitres, l'ouvrage peut également

se consulter avec fruit lorsqu'on cherche un renseignement exact.
Cette magistrale histoire de la psychologie est unique en français et vient
à son heure: elle rendra les plus grands services au grand public cultivé
ainsi qu'aux étudiants. Maurice Gex

Paul Fraisse: Psychologie du temps. 1 vol., 326 p. P.U.F., Paris 1957.

Pierre Janet, dans un de ses cours les plus remarquables, montrait déjà
en 1928 comment les «conduites» humaines dans les représentations temporelles

proviennent d'efforts d'adaptation aux changements. Trente ans plus
tard, le bel ouvrage de M. Paul Fraisse, Professeur de psychologie à la
Sorbonne, reprend, poursuit et complète ces vues, dans le sens d'une psychologie

du comportement. Les résultats de très nombreuses observations et
travaux de laboratoire, une bibliographie abondante, un exposé magistral
font de ce livre un instrument d'information indispensable.

Les conduites temporelles sont examinées sous trois aspects: D'abord,
au point de vue biologique, l'homme - comme l'animal - subit un conditionnement

temporel, car l'organisme s'adapte, par des rythmes, aux changements
réguliers du milieu. Ensuite, l'homme, capable de saisir dans une simultanéité
des excitations, des changements successifs; dans cette perception de l'ordre
et de la durée consiste la perception du temps. Enfin, l'homme peut dépasser
ces intégrations présentes parce qu'il se représente les changements successifs,
les organise, se situe parmi eux; il acquiert ainsi la maîtrise du temps. Cette
organisation des changements dans un horizon temporel n'est pourtant pas
simplement la maîtrise d'un objet extérieur, mais une adaptation vécue.
La psychologie la plus évoluée retrouve ici les vues de saint Augustin sur la
complexité du présent: présent des choses passées - la conduite du récit, la
mémoire — présent des choses présentes: l'action; présent des choses futures:
le projet, l'imagination. La maîtrise du temps devient alors réellement
maîtrise de soi, par l'intégration au présent de la personne historique, par
la formation d'une idée de réalité et de relativité qui contribue à affranchir
la personne du changement vécu, à la faire se conquérir elle-même.

Cet ouvrage de psychologie fait bien apparaître le renouvellement et
l'élargissement des limites de cette science. Il s'agit notamment de comparer
diverses estimations du temps, et c'est par la résistance rencontrée que nous
estimons le temps écoulé. «Or, cette résistance se manifeste sous la forme
d'un état affectif que traduit le jugement de valeur que nous attribuons à
l'obstacle» (p. 198). Cette appréciation est en effet d'abord toute qualitative.
Or, il faudrait beaucoup d'autres exemples encore pour montrer que la
psychologie ainsi comprise, tout en se fondant sur une foule d'observations

286



très précises, est vraiment une connaissance de l'homme en situation. Cependant,

le peu que nous avons pu indiquer ci-dessus suffit à faire bien
comprendre que, selon la vue d'ensemble dégagée de toutes ces analyses, l'homme
n'est pas le sujet passif du temps, mais que le temps est bien plus une réaction
de son activité à sa situation: si l'on peut toujours dire que «le temps nous
fait», en un sens, il faut aussitôt ajouter que c'est nous qui «faisons» le

temps, et l'on comprend que la psychologie découvre, dans l'activité
philosophique, une «sublimation de l'expérience temporelle».

D. Christoff

C. A. van Peursen: Leib, Seele, Geist, Einführung in eine phänomenologische

Anthropologie. 1 vol., 192 p. Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1959. (Traduction allemande de Lichnam - fiel - Geest, Bijlefeld,
Utrecht.)

C'est en discutant les doctrines classiques de la relation de l'âme et du
corps que M. le Prof, van Peursen, de l'Université de Groningen, établit les

bases d'une anthropologie philosophique. Il écarte d'abord le dualisme
cartésien, le primat platonicien de l'âme, ainsi que les exclusivismes
matérialiste de Feuerbach ou spiritualiste de Berkeley. L'image du monde des

primitifs, celle de la pensée archaïque, celle de la Bible font découvrir un
rapport vécu, préobjectif, préréflexif, préphilosophique, tandis que chez
Aristote le complexe âme-corps se distingue de l'esprit. Aujourd'hui, les

anthropologies de Gehlen, de Plessner, aussi bien que les descriptions de
Sartre et surtout de Merleau-Ponty font comprendre l'unité du corps vivant -
mieux, du corps vécu.

Dans les deux derniers chapitres se résume et se précise l'image dessinée
à travers ces exposés souvent pénétrants. Selon M. van Peursen, le moi,
sujet pur, échappe à toute saisie réflexive. Il ne peut être davantage compris
comme un objet, et ce serait ce que Kant veut dire lorsqu'il exclut le concept
métaphysique du moi-substance: l'être spirituel de l'homme est en lui un
secret insaisissable. Moi et objet, esprit et monde constituent un rapport
premier, non une tension entre des pôles de même nature: le sujet (l'auteur
cite ici P. Thévenaz) ne peut être simple regard d'observateur : il est activité.
Le moi est le corrélat, le «compagnon» du monde et de la vie quotidienne.
Subjectivité, il est aussi histoire et se manifeste par le corps et par les actes

qui prolongent celui-ci dans le milieu. L'esprit est donc présent dans l'orientation

de la vie quotidienne avec ses lignes de force, qui est orientation de
l'homme total. L'auteur se réfère ici à Wittgenstein et à M. Ryle surtout,
mais - tandis que M. Ryle voit le moi s'échapper en un perpétuel commentaire

et dans l'opération sur lui-même - le moi est donné immédiat, notamment

dans sa différence avec l'autre moi, dans son rapport avec autrui, et il
ne se connaît jamais comme être isolé. L'esprit n'est donc pas séparable
mais présent dans la corporéité, et surtout il fait l'unité de l'âme et du corps.

L'homme ainsi compris est un être-soumis-au-jugement (als Gerichtetsein),
un être «ouvert», c'est-à-dire non terminé, un «champ d'existence» (p. 174)

287



de même que l'esprit de Dieu est un champ de forces dans lequel l'homme
se comporte. Tant que la question du rapport âme-corps est restée une
question d'essence de l'homme (âme, corps ou combinaison), l'homme a été

conçu comme être isolé. Mais si l'homme est compris comme totalité
spirituelle, l'esprit est cette orientation d'un être qui a à être jugé, et c'est à

partir de cette orientation qu'on peut comprendre ce que l'homme est.
C'est ainsi encore que l'homme se comprend à partir de l'être autre du
prochain.

L'ouvrage de M. van Peursen nous apporte donc brièvement, et avec
une grande clarté, des traits essentiels d'une anthropologie philosophique
dans un contexte chrétien. n - #

Christophe Baroni: Nietzsche éducateur. De l'homme au surhomme. 1 vol.,
305 p. Buchet-Chastel, Paris 1961.

L'ouvrage de M. Baroni promet au lecteur français une étude quasi
nouvelle sur un sujet capital. La notion du philosophe-éducateur, voire de

l'artiste-éducateur, éducateur de l'homme, de son peuple, de l'humanité,
familière au public de langue allemande, n'est en effet guère développée
dans la pensée française. Le lien de l'éducateur, en ce sens, et du moraliste,
est à peine étudié chez nous, où pourtant plus d'un penseur le porterait sans
faiblir. Or, lorsqu'il s'agit de Nietzsche, ce lien, cette notion sont essentiels.

L'auteur n'a, en fait, nullement méconnu ce grand sujet. Sa thèse est

fort riche en considérations qui y touchent bien, ses citations, abondantes,
sont remarquablement choisies. A dire vrai, il a surtout mis toute sa conviction

à donner de Nietzsche une idée plus juste que celle qui est ordinairement
répandue, notamment en pays de langue française, et il a voulu le faire en
faisant une large place à l'explication psychologique de l'évolution de
Nietzsche et du rapport de l'homme et de sa pensée. Il s'est aussi attaché
à distinguer la pensée de Nietzsche de doctrines politiques qu'on croit parfois
inspirées de lui, sans d'ailleurs démonter dans le détail les supercheries qui,
de toutes parts, ont encouragé ces interprétations superficielles. Il a donc mis
beaucoup de lui-même à défendre, devant le grand public, la pensée authentique

de Nietzsche, non sans une légère tendance à croire unanimement
partagées les erreurs qu'il dénonce.

Le sujet n'est donc pas épuisé, soit quant aux grands thèmes de la formation
de l'homme, soit quant aux thèmes plus spéciaux (gymnase et université,
humanisme et philologie) traités dans les conférences de Bâle «sur l'avenir
de nos établissements d'éducation»; mais il faut se féliciter qu'il ait été
abordé avec tant de sympathie et que l'auteur ait su faire leur part,
considérable, aux thèmes maître-disciple, éducation et rôle du corps, et surtout
au dynamisme du «Deviens ce que tu es», tout en touchant au moins, sans

toujours leur faire une place centrale, d'autres thèmes tels que l'innocence
du devenir. Quant à la thèse principale de l'auteur, que la philosophie doit
devenir psychologie, peut-être faut-il en faire hommage à Nietzsche. Mais
alors s'agit-il encore de psychologie? n Chrhtnff

288



Revue philosophique de Louvain. Louvain, Editions de l'Institut supérieur
de philosophie, Nauwl eaerts, 1960 ss.

Nous avons relevé dans les sommaires des derniers numéros de cette
revue digne du plus haut intérêt, tant par la valeur de ses articles et de ses

comptes rendus que par l'intérêt de ses chroniques (Congrès, réunions
savantes, etc.) et de ses nouvelles (nominations, décès, nouvelles revues,
instruments de travail, etc.), les études suivantes:
Février 1960, N° 57 :

D.-M. de Petter, Allocution pour le jubilé de Mgr L. de Raeymaeker (L'œuvre
philosophique du président de l'Institut supérieur de philosophie de Louvain).
Textes des conférences prononcées à l'occasion de ce jubilé, lors de «La
journée d'études sur les problèmes que posent aujourd'hui à la pensée
thomiste les philosophies contemporaines»:

Georges Van Riet, Mythe et vérité, p. 15-87 (Classification des diverses
théories interprétatives du mythe, analyse de leur fondement épistémolo-
gique, par rapport aux diverses conceptions de la vérité). - André Wylleman,
L'homme et la création des valeurs, p. 88-102 (Dans une philosophie de l'être
et du bien, l'homme n'est «créateur» de valeur que dans sa relation à la
Transcendance). - Jean Ladrière, Histoire et destinée, p. 103-134 (Etat de la
question, Hegel, Marx, Heidegger, Husserl; l'homme dans l'histoire ne s'y
enferme pas en répondant à sa vocation surnaturelle). — Louis Van Haecht,
Le langage de la philosophie, p. 135-164 (Analyse de la modification du langage
de la philosophie dès présocratiques aux philosophies modernes; la
redécouverte de la signification du langage et les signes précurseurs de cette
redécouverte dans le thomisme). Quatre études qui suggèrent par leurs
richesses la vitalité de l'Ecole de Louvain et son sens de l'actualité.
Mai 1960, N° 58:

J. Donald Monam, La connaissance morale dans le «Protreptique» d'Aristote,

p. 185-219 (Interprétations actuelles du P., Düring, Jaeger, nécessité de
les envisager synoptiquement pour saisir les nuances de la pensée concrète
d'Aristote). - Gérard Verbecke, L'unité de l'homme: saint Thomas contre Averroes,

p. 220-249 (Contre le spiritualisme dualiste d'A., s. Th. retrouve Aristote,
le modifie pour instaurer une solide anthropologie). - Yves Nolet de Brau-
were, Coup de sonde dans la philosophie anglaise contemporaine (suite et fin), p.250
à 268 (G.-C. Warnock contre Wittgenstein et Ryle et leur philosophie du
langage; les philosophes chrétiens: P. Gaesch, Austin Farrer, Hare). -
J.-D. Robert, Essai d'une description phénoménologique élémentaire du connaître,

p. 269-292 (La solution du problème de la connaissance est à chercher
dans une élucidation des facteurs de l'appréhension de la réalité).
Août 1960, N° 59:

E.-D. Brisbois, L'être et ses premières conditions métaphysiques, p. 341-372

(Analyse et reconstruction par déduction des concepts fondamentaux de

toute ontologie, psychologie et théologie métaphysiques). - Robert-W.
Schmidt, L'emploi de la séparation en métaphysique, p. 373-393 (Partant du
De Trinitate de s. Thomas, l'A. dégage le sens et l'emploi spécifique de la
séparation, distincte de l'abstraction). - Guy Vidal, Connaissance a priori et

19 289



connaissance a posteriori selon Nicolai Hartmann, p. 394-429 (Vue systématique
et critique des deux phases de la gnoséologie de N. H., article solide et bien
informé). - Christian Rutten, La méthode philosophique chez Bergson et chez

Biotin, p. 430-452 (Etude critique sur: R.-M. Mossé-Bastide, Bergson et

Biotin).
Novembre 1960, N° 60:

Ralph Mclnerny, Le terme «âme» est-il équivoque ou univoque?, p. 481—504

(s. Thomas commente un fragment du De Anima, nuance les acceptions
d'âme, en vue de la théorie de l'analogie des Noms). - Leo Sweeney, L'infini
quantitatif chez Aristote, p. 505-528 (Etude critique de R. Mondolfo, L'Infinito
nel pensiero dell'antichita classicà: chez A., seulement un infini quantitatif). -
Maurice Giele, La date d'un commentaire médiéval anonyme et inédit sur le « Traité
de l'âme» d'Aristote (Oxford, Merton Collège 275, fol. 108 r.—121 v.), p. 529
à 556 (Date: entre 1270-1275, mscr. cité et comparé à d'autres codices). -
Malcolm Clark, Meaning and Language in Hegel' Bhilosophy, p. 557-578. -
Nicholas Rescher, Must identities be necessary?, p. 579-588.
Février 1961, N° 61:

Urbain Dhondt, Science suprême et ontologie chez Aristote, p. 5-30 (A. critique
de l'éléatisme et du platonisme pour fonder une philosophie de la substance,
sauvegardant l'autonomie du sensible et rendant possible la connaissance

intellectuelle). - Elie Denissoff, L'énigme de la science cartésienne: la physique de

Descartes est-elle positive ou inductive? Essai d'interprétation de deux extraits
du «Discours de la méthode», p. 31-75 (Etude très importante: Descartes,
fondateur de la science expérimentale). - Louis de Raeymaeker, Le sens

et le fondement de l'obligation morale, p. 76-91 (Complémentarité de la volonté
et de l'intelligence dans la prise de conscience du fondement de la liberté:
l'obligation morale, et de son absoluité: Dieu). - Georges Thiès, Horizons
impasses de la psychologie actuelle. Réflexions sur quelques ouvrages récents
(à suivre), p. 92-109 (psychologie phénoménologique et psychologie
expérimentale, les ouvrages de Fraisse, de Buytendiik).
Mai 1961, N° 62:

Charles Lefèvre, Du platonisme à l'aristotélisme, p. 197-248 (Actes du
Symposium sur A. à Oxford en 1957, Etat de la question: le platonisme des

premiers ouvrages d'Ar., son émancipation). - André Hayen, La philosophie
catholique de M. Blondel au temps de la première «Action», p. 249-314 (prolonge
les thèses de H. Bouillard, Blondel et le christianisme, à l'aide de la correspondance

en cours de publication). - Alphonse de Waelhens, Bensée mythique et

philosophie du mal, p. 315-347 (Etude critique de P. Ricœur, Finitude et

culpabilité, le rôle du mythe comme approche de la situation de l'homme
coupable). - Joseph Nuttin, Problèmes de psychologie de la motivation, p. 348-370
(Ecole de Külpe, Freud, Pavlov, construction progressive du processus de

motivation, tenant compte de l'intervention de facteurs nouveaux).
Gabriel Widmer

290


	Besprechungen = Comptes rendus

