
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Der archimedische Punkt in der Philosophie Paul Häberlins

Autor: Zantop, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der archimedische Punkt
in der Philosophie Paul Häberlins

von Hans £antop

1. Die Aufgabe

In seinem letzten Vortrag über «Die Aufgabe einer philosophischen
Anthropologie»1 verlangte Häberlin von der philosophischen
Anthropologie, daß sie einen Ausgangspunkt finde, der in sich selbst

unbestreitbar und schlechthin wahr ist, weil Philosophie von allen

subjektiven Bedingungen unabhängige Wahrheit suche. In dieser
Suche wußte er sich mit Parmenides, Augustin und Descartes einig,
aber er konnte sich nur den parmenideischen Argumentationen,
nicht aber den cartesischen Formulierungen anschließen. Im
Verlaufe seiner philosophischen Entwicklung hatte er sich jedoch nicht
mit der Kritik des cartesischen Prinzips aller Philosophie begnügt,
sondern diesen a priori gewissen Ausgangspunkt bedeutend erweitert.
Sowohl Kritik wie Erweiterung geben uns den willkommenen Anlaß,
diesen fundamentalen Überlegungen Häberlins aufmerksam zu
folgen.

Weil Häberlin den unbestreitbaren Ausgangspunkt als

«archimedischen Punkt»2 bezeichnet hat, wollen wir unsere Untersuchung
unter diesem Titel durchführen. Dabei können wir entsprechend
dem zeitlichen Auftreten dieses Ausdrucks in seinen Schriften
nacheinander einen «ontologischen» von einem «anthropologischen»
und einem «gesamtphilosophischen» Ausgangspunkt unterscheiden.
In der «Logik im Grundriß» (1947) bezeichnete Häberlin die Ur-
wahrheit vom Existenzwissen des Subjekts im «Ich bin» als

archimedischen Punkt, von dem wir ausgehen müssen (S. 34). In «Leben

1 Gehalten am Symposion der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

in Bern am 27./28. Februar 1960.
2 Dos moi pou sto kai kino ten gen. Gib mir einen Punkt, wo ich hintreten

kann, und ich bewege die Erde. Nach Plutarch. Marcellus, übersetzt von
Eyth, K. 14.

214



und Lebensform» (1957) nannte er die Tatsache der Selbsterfahrung
den «archimedischen Punkt aller wahrhaften Anthropologie» (S.61).
In seiner letzten Schrift, «Das Böse» (1960), erklärte er das Wissen
des Menschen um seine problematische Situation zum
«archimedischen Punkt aller philosophischen Besinnung» (S. 37).

2. Der ontologische Ausgangspunkt

Der philosophischen Bedeutung des archimedischen Punktes im
Philosophieren Paul Häberlins kommen wir am ehesten näher,
wenn wir zuerst auf die zuvor genannten Denker zurückgreifen.
Alle drei werden allerdings nur dort erwähnt, wo es Häberlin um
das ontologische Apriori, die «Urwahrheit», geht: «Subjekt als

solches weiß sich selber a priori als Subjekt» (Philosophia perennis,
1952, S. 33).

Parmenides hatte in seinem Lehrgedicht «Uber die Natur» vom
Seienden behauptet, daß nur ein Weg der Forschung zu denken sei,

nämlich daß Es ist, und er begründete ihn mit dem bekannten Satz :

«denn dasselbe ist Denken und Sein» (B 3). An anderem Ort
formuliert er: «Dasselbe ist Denken und der Gedanke, daß Es ist;
denn nicht ohne das Seiende, in dem es als Ausgesprochenes ist,
kannst du das Denken finden» (B 8,34).

Auf diese Sätze bezieht sich Häberlin in seiner «Philosophia
perennis», wenn er sagt: «Die so verstandene Urwahrheit hat,
ausgesprochen oder nicht, Philosophie zu allen Zeiten begleitet;
mit voller Klarheit ausgesprochen hat sie wohl zuerst Parmenides.
Seine Gleichsetzung von Sein und ,Denken' will doch wohl sagen,
daß Subjekt des Denkens selbstverständlich sei, daß Denken nicht
zu finden sei ohne Seiendes, dessen Denken es sei. So viel Denken,
so viel Subjekt des Denkens, so viel Seiendes. Anderseits versteht
Parmenides ,Denken' durchaus im allgemeinen Sinn des

gegenständlichen Wissens: ,einen Gedanken haben', der dem Gegenstand

gilt. Dies bedeutet aber zugleich: einen Gegenstand haben, ,um
dessetwillen der Gedanke ist'. ,Denken' und ,Objekthaben' ist ihm
dasselbe. Objekthaben ist aber Subjektsein schlechthin. So ist es

für Parmenides dasselbe, zu sein (Subjekt zu sein) und zu ,denken'»
(S. 33).

Augustin wird von Häberlin mit Parmenides und Descartes

zusammen im Aufsatz «Die philosophische Frage und die Natur-

215



philosophie»3 nur genannt; trotzdem lohnt es sich, seine wichtigsten
Äußerungen zu zitieren, weil sie die Übereinstimmung mit Descartes

zeigen. In seinem «Encheiridion» lesen wir: «Niemand kann
darüber in Unwissenheit sein, daß er lebt; denn wenn er nicht lebt,
kann er nicht einmal etwas nicht wissen, weil nicht nur das Wissen,
sondern auch das Nichtwissen voraussetzt, daß man lebt4.» Im
zweiten Buch der «Soliloquien» fragt die Vernunft Augustin: «Du,
der du dich erkennen willst, weißt du, daß du bist?» Er bejaht.
Die weiteren Fragen, woher er wisse, ob er sich als Einheit oder als

Vielheit fühle, und ob er wisse, daß er sich bewege, verneint er.
«Weißt du, daß du denkst?» fragt die Vernunft. Augustin bejaht
wieder. «Es ist also wahr, daß du denkst?», forscht die Vernunft
weiter. «Ja», antwortet Augustin5. Im elften Buch des «Gottesstaates»

nimmt Augustin diese Thematik nochmals auf: «... wir
sind, wissen, daß wir sind und lieben dies unser Sein und Wissen.

In diesen drei Stücken, die ich nannte, verwirrt uns kein falscher
Schein der Wahrheit. Doch ohne das Gaukelspiel von Phantasien
in Einbildungen fürchten zu müssen, bin ich dessen ganz gewiß,
daß ich bin, weiß und liebe.» Auf den Einwand der Akademiker:
«Wie, wenn du dich täuschtest?» erwidert er: «Wenn ich mich
täusche, bin ich ja. Denn wer nicht ist, kann sich auch nicht täuschen;
also bin ich, wenn ich mich täusche. Da ich demnach bin, wenn ich
mich täusche, kann es keine Täuschung sein, daß ich bin; denn es

steht fest, daß ich bin, wenn ich mich täusche. Da ich also, auch

wenn ich mich täuschte, sein müßte, um mich täuschen zu können,
täusche ich mich darin gewiß nicht, daß ich weiß : ich bin. Denn
wie ich weiß, daß ich bin, weiß ich auch um eben dies mein Wissen6. »

Descartes, der wahrscheinlich Augustins Gedankengang gekannt
hat, setzt in seiner «Abhandlung über die Methode» (IV. Teil)
mit dem methodischen Zweifel ein : « Sogleich darauf bemerkte ich
jedoch, daß, während ich so denken wollte, daß alles falsch sei, es

3 Philosophia naturalis, Bd. V/1958, Heft 2/3, S. 221.
4 Zitiert aus: Augustin, Reflexionen und Maximen. Aus seinen Werken

gesammelt und übersetzt von Adolf von Harnack. J. C. B. Mohr, Tübingen
1922, S. 39.

6 Selbstgespräche über Gott und die Unsterblichkeit der Seele. Bibliothek
der alten Welt, Artemisverlag, Zürich 1954, S. 117.

6 De civitate Dei XI, 26. Vom Gottesstaat. Bibliothek der alten Welt,
Artemisverlag, 1955, Bd. 2, S. 46-48.

216



notwendig erforderlich war, daß ich, der es dachte, etwas sei. Da
ich mir nun darüber klar wurde, daß diese Wahrheit ,Ich denke,
also bin ich ' so fest und so sicher war, daß selbst die überspanntesten
Annahmen der Skeptiker nicht imstande waren, sie zu erschüttern,
so urteilte ich, daß ich sie unbedenklich als erstes Prinzip der von
mir gesuchten Philosophie annehmen konnte7.» Zu Beginn der
zweiten Meditation argumentiert er mit dem Betrüger, der ihn
täuschen könnte: «Aber es gibt einen, ich weiß nicht welchen
höchst mächtigen und verschlagenen Betrüger, der mich geflissentlich

stets täuscht. — Nun, wenn er mich täuscht, so ist es also

unzweifelhaft, daß ich bin. Er täusche mich, soviel er kann, niemals
wird er es doch fertigbringen, daß ich nichts bin, so lange ich denke,
daß ich etwas sei. Und so komme ich, nachdem ich derart alles

mehr als zur Genüge hin und her erwogen habe, zum Schluß, daß

dieser Satz: ,Ich bin, ich existiere', sooft ich ihn ausspreche oder
in Gedanken fasse, notwendig wahr ist8.» Im I. Teil der «Prinzipien
der Philosophie» wiederholt Descartes in aller Kürze diese

Überlegungen und schließt sie mit den Worten: «Nachdem ist der Satz:

,Ich denke, also bin ich' (ego cogito, ergo sum) die allererste und
gewisseste aller Erkenntnisse, die sich jedem ordnungsgemäßen
Philosophieren darbietet9.» - Von diesem cartesischen «cogito-sum»
ist die rationalistische Philosophie wie von etwas Selbstverständlichem

ausgegangen. So war auch für Kant, den Kritiker dieses Rationalismus,

die «synthetische Einheit der Apperzeption (also das
Selbstbewußtsein im ,Ich denke') der höchste Punkt, an den man allen
Verstandesgebrauch, selbst die ganze Logik, und, nach ihr, die

Transzendentalphilosophie heften muß»10.

Den cartesischen Formulierungen konnte sich Häberlin nicht oder

nur mit Reserve anschließen: «Nicht hauptsächlich deswegen, weil
sie ,Denken' in einem besonderen (und zwar menschlichen) Sinne

versteht, sondern weil sie mißverständlich, ja in sich selber
zweideutig sind. - Sicher ist im ,Cogito ergo sum' die echte ursprüngliche

Einsicht enthalten; der Satz ist insofern Ausdruck der
Entdeckung des Subjekts als im Denken selbst seines Seins unmittelbar

' Philosophische Bibliothek, Bd. 26 a, S. 28.
8 Philosophische Bibliothek, Bd. 27, S. 18.
9 Philosophische Bibliothek, Bd. 28, S. 2-3.
10 Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, S. 133*.

217



gewissen. So verstanden, läge der Ton auf,ich': Ich denke, darin
bin ich. Aber Descartes läßt diese Entdeckung alsbald am Wege
liegen; der Grund ist, daß er sich wohl von Anfang an nicht klar
ist über ihre Bedeutung. Die Formel verrät das Mitschwingen einer
fatalen Vergegenständlichung des ,Ich'. Sie klingt so - aber der

Klang ist bezeichnend -, als ob es sich um Erfahrung handelte:
ich stelle fest (kann nicht leugnen), daß ich denke; darin ist ebenso

unleugbar festgestellt, daß ich bin. So würde Wissen um Sein (des

Subjekts) abhängig gemacht von der Erfahrung. ,Ich' als Seiendes

wäre erfahrener Gegenstand, es wäre nicht Subjekt, sondern Objekt.
Das eigentliche Subjekt, nämlich das Subjekt auch dieser Erfahrung,
bliebe völlig außer acht. Es würde verkannt, daß das Subjekt in

aller Erfahrung, wie in aller Funktion, schon seines Seins gewiß ist,
nicht erst durch irgendeine Erfahrung. - Descartes selber neigt
deutlich zu dieser zweiten Interpretation der Formel. Der Fortgang
seines Denkens jedenfalls zeigt, daß er die erste, ,parmenideische',
außer acht läßt. Die Vergegenständlichung des Subjekts setzt sich
durch. ,Ich' als Seiendes wird zum Erst-Erfahrenen; es wird zum
Prototyp der Res cogitans und wird damit selber zu einer Res.

Darin ist die Entscheidung für den Empirismus grundsätzlich
vollzogen» (« Philosophia perennis», S. 34).

In dem einige Jahre später erschienenen Aufsatz über «Die
philosophische Frage und die Naturphilosophie»3 formuliert Häberlin
das ontologische Apriori folgendermaßen: «Philosophie ist dort und
nur dort, wo derartige (wahre) Einsicht gesucht ist. Philosophische
Fragen sind Fragen eines also Suchenden. Was bleibt, ist nur
das Suchen selbst, als philosophische Aufgabe. Nur wenn diese gelöst,
wahrhafte Einsicht also gewonnen wäre, dann wäre auch ihre
Möglichkeit (für uns) erwiesen. Anders als durch tatsächliche
Einsicht ist sie nicht zu erweisen. - Nun hat aber Philosophie diesen

wirklichen Erweis anscheinend in der Hand, nämlich durch ihre
eigene Existenz als wahrheitssuchende. Sie braucht sich nur ihrer selbst

,bewußt' zu werden. Dann sieht sie, d.h. der Suchende, ein: daß er

sucht. Er sieht sich als Subjekt aller Frage oder Antwort ein. Diese
Einsicht aber ist unbedingt wahr ; sie ist unabhängig von standpunktbedingter

Meinung. Die, Entdeckung ' des Subjekts ist die.primordiale
philosophische Einsicht, wie immer man sie mit Worten bezeichnen oder,
darstellen ' möchte (Parmenides, Augustin, Gartesius). An diesem Punkte
ist die Möglichkeit wahrhafter Einsicht für uns erwiesen» (S. 221).

218



3. Der anthropologische Ausgangspunkt

Mit dem anthropologischen Ausgangspunkt betreten wir
«philosophisches Neuland». In der Philosophiegeschichte fand Häberlin
keinen Vorläufer, zu dessen philosophisch-anthropologischem
Ausgangspunkt er hätte kritisch Stellung beziehen können. Die von
ihm geführte Auseinandersetzung in der «Philosophia perennis»
(S. 65-66) mit Leibniz, Kant und Schopenhauer setzte mit der
Kritik ein, daß das Problem der Selbsterfahrung kaum je gesehen,

jedenfalls niemals ernsthaft in Angriff genommen worden sei. Gegenüber

Leibniz machte er geltend, daß die Tatsache der menschlichen

Selbsterfahrung ihm zum Problem hätten werden müssen. Kant
und Schopenhauer hätten wenigstens begriffen, daß es sich hier
wirklich um ein Problem handle, aber Kant schiebe es beiseite
und Schopenhauer erkläre es als schlechthin unlösbar.

Häberlins Kritik der zeitgenössischen Denker trifft diese darin,
daß sie den a priori gewissen Ausgangspunkt der philosophischen
Anthropologie überhaupt nicht gesehen hätten, denn die neueren
anthropologischen Versuche übergingen das Problem wieder
vollständig, jedenfalls ginge keine von ihnen von der Tatsache der

Selbsterfahrung aus, d.h. davon, was vom Menschen einzig a priori
feststeht. Das gelte auch für die Vertreter der existentialistischen

Gruppe, für Jaspers und Heidegger. Für ihre Anthropologie sei es

ebenso charakteristisch wie fatal, «daß die unbedingt feststehende

Tatsache, welche einzig wirklichen Aufschluß über das Wesen des

Menschen geben könnte, überhaupt nicht befragt wird» (S. 66).
Diese als Problem der philosophischen Anthropologie entdeckte

Tatsache hat Häberlin erstmals in seinem Buch «Der Mensch.
Eine philosophische Anthropologie» (1941) ausführlich dargestellt.
Zum archimedischen Punkt hat er sie aber erst viel später, in
«Leben und Lebensform» (1957) erklärt: «Wie immer Anthropologie

sich gestalten möge, die Tatsache der Selbsterfahrung ist
feststehende Voraussetzung aller möglichen Anthropologie als Frage
oder als Antwort. Sie ist in diesem Sinne das anthropologische

,Apriori'... So fraglich sonst der Inhalt der Selbsterfahrung ist,
so unfraglich gewiß ist er in diesem einen Punkte. Die Feststellung
jener Tatsache als solcher ist unzweifelhaft richtig. Sie ist aber

richtig nicht qua Erfahrungsinhalt, sondern allein deshalb, weil
hier, in diesem einen Punkte, die Erfahrung mit dem übereinstimmt,

219



was vor und abgesehen von allem Festzustellenden feststeht. - Es

ist wichtig, zu sehen, daß die Tatsache (oder doch der möglichen)
Selbsterfahrung das einzige ist, was wir vom Menschen von Anfang
an sicher wissen. Aller übrige Inhalt der Selbsterfahrung ist traglich,
weil er nicht a priori feststeht. Wenn daher Anthropologie als wahre

möglich sein soll, so kann sie nur von jener unzweifelhaften Tatsache

ausgehen. Diese ist der archimedische Punkt aller wahrhaften

Anthropologie» (S. 60-61).
In seinem eingangs erwähnten Vortrag über «Die Aufgabe einer

philosophischen Anthropologie»1 nennt Häberlin als unbestreitbaren

Ausgangspunkt die Tatsache, daß der Mensch sich selbst

kontrollieren oder zu sich selbst Stellung nehmen kann, ausgedrückt
im Satz: «Ich gebe mir Rechenschaft über mich selbst». Dieser
Satz enthält nun aber mehr als nur die Tatsache, daß ich mich
selbst erfahre, auf die Häberlin zuvor als archimedischen Punkt
aller wahrhaften Anthropologie hingewiesen hatte. Sie enthält zudem
noch die kritische Stellungnahme, so daß also nicht Selbsterfahrung
überhaupt, sondern kritische Selbsterfahrung diejenige Tatsache

ist, von der alle philosophische Anthropologie ihren Ausgang
nehmen muß.

4. Der gesamtphilosophische Ausgangspunkt

Philosophisches Denken erschöpft sich jedoch nicht in theoretisch-

ontologischen und anthropologischen Fragestellungen; jedenfalls
stand für Häberlin von Anfang an die gesamte Lebensproblematik
des Menschen im Zentrum seines Denkens. So zweifelte er nie am
Bestehen der menschlichen Problematik noch an dem ihr
innewohnenden Impuls zu einer Lösung. Aber verhältnismäßig sehr

spät, nämlich erst im Aufsatz «Über Pseudophilosophie» (1959)
nimmt er - nachdem er den philosophischen Glauben als Glauben
an mögliche Wahrheit erläutert hat - die menschliche Problematik
zum Ausgangspunkt der ganzen philosophischen Besinnung: «Aber
dieser philosophische Glaube ist schwer bedroht durch das Wissen

um die problematische Situation. Dieses Wissen ist in der
Unzufriedenheit' anwesend und ist mit dieser Voraussetzung allen
Philosophierens. Es ist, wenn man so sagen darf, die primordiale Einsicht
des Philosophierenden. Als solche ist es unfraglich, nicht bloße

Meinung, sondern unbedingt wahr. Wir meinen im negativen Selbsturteil

nicht, daß wir unzufrieden seien, sondern wir sind unzufrie-

220



den * Weiß der Philosophierende von vornherein nicht, was richtig
wäre - diese Einsicht sucht er ja erst —, so weiß er von vornherein
doch um die Unrichtigkeit des Verhaltens, d.h. um die
problematische Situation. Dieses sein Wissen ist das ,Apriori' aller
Philosophie, ihr fester Ausgangspunkt11.»

Wie wenn er spürte, daß die früher von ihm behauptete Ur-
wahrheit im «Ich bin»12 als Ausgangsbasis für die philosophische
Besinnung zu schmal sei, fährt Häberlin im gleichen Aufsatz später
fort: «Wenn Philosophie notwendig vom ersten Gewissen, vom
Wissen um die problematische Situation des Subjekts ausgehen
muß, so ist dieser Ausgangspunkt nur ungenügend bezeichnet
durch den Satz ,Ich bin'. Es müßte genau heißen: Ich bin m
problematischer Situation zu Welt. Die primordiale Einsicht schließt die
Einsicht vom Sein der Welt ein. Darum ist Philosophie nur dort,
kann ihre Aufgabe nur dort ernsthaft in Angriff nehmen, wo auch
Welt ,ernst genommen' wird. Ich, d.h. der in problematischer
Situation Befindliche, der Mensch also, bin stets zusammen mit

* Wilhelm Busch hat diesem Gedanken zu Beginn seiner «Knopp-
trilogie» in folgenden Versen Ausdruck gegeben:

Aber erst im Zusammenhang seines Nachdenkens über das

Lebensproblem des Bösen reflektierte Häberlin auf die Aufgabe der
Philosophie im Ganzen und ihren in ihm enthaltenen Ursprung:
«Hier ist der Ursprung der Philosophie. Sie versteht sich aus dem

uns immanenten ,Wissen' um Richtigkeit (welches Wissen im
Problem anwesend ist) zusammen mit der Erfahrung der tatsächlichen

Unrichtigkeit des Verhaltens. Philosophie heißt der Versuch
des irrenden Menschen, das Richtige ,von ferne' zu schauen, wahrhafte

Einsicht des richtigen Verhaltens zu gewinnen. Dies ist die

Aufgabe der Philosophie; sie bestimmt ihr Wesen» (Das Böse, 1960,
S. 33). «Weiß der Philosophierende von vornherein nicht, was

richtig wäre, so weiß er doch eines von vornherein. Indem er die

11 Über Pseudophilosophie. Studia Philosophica, Bd. XIX/1959, S. 134.
12 Handbüchlein der Philosophie, 1948, S. 31 und 134.

Welt» (S. 135).

Sokrates, der alte Greis,
sagte oft in tiefen Sorgen:
Ach, wie viel ist doch verborgen,
was man immer noch nicht weiß.

Und so ist es. - Doch indessen
darf man eines nicht vergessen,
eines weiß man doch hinieden,
nämlich, wenn man unzufrieden.

221



philosophische Aufgabe übernimmt, weiß er, daß das Problem

besteht; er kennt die problematische Situation. Dieses sein Wissen

ist unfragliche, unbedingt wahrhafte Einsicht. Jene Situation besteht

tatsächlich und nicht nur vermeintlich oder wahrscheinlich. Der
Philosophierende ,besitzt' eine Einsicht ,a priori': das Wissen um
die problematische Situation. Mit dieser Einsicht ist freilich die

philosophische Aufgabe in keiner Weise gelöst; sie ist nur erst gestellt.
Immerhin ist für den Versuch der Lösung ein fester, unfraglicher
Ausgangspunkt gegeben. Als solcher erweist sich die Einsicht in
zwiefacher Weise. Vor allem ist sie die einzige Einsicht a priori; es

gibt nichts, was der Philosophierende vor allem Philosophieren
weiß, als daß das Problem besteht. Ist sie aber die einzige Einsicht
a priori, dann kann Philosophie, welcher es ja um Einsicht geht,

von nichts anderem ausgehen. - Sie ist aber zugleich unbedingt
wahrhaftige, unzweifelhafte Einsicht. Ist sie dies, dann muß
Philosophie, welcher es ja um wahrhaftige Einsicht zu tun ist, von ihr
ausgehen. So ist das Wissen um die Situation der archimedische
Punkt aller philosophischen Besinnung» (S. 36-37).

5. Die philosophiegeschichtliche Bedeutung der drei archimedischen Punkte

Wir haben im Verlaufe unserer Darstellung drei Ausgangspunkte
unterschieden, die für das philosophische Denken Häberlins
charakteristisch sind. Hinsichtlich des ontologischen, der nur das

Seinsbewußtsein eines jeden Subjekts enthält, konnte sich Häberlin auf
drei namhafte Vorgänger berufen: Parmenides, Augustin und
Descartes; er hätte auch noch Kant nennen können, der ja dem
«Ich denke» auch «das Bewußtsein, daß ich bin» entnommen hat.

Allerdings haben nur Parmenides und Descartes auf ihren Ausgangspunkt

ausdrücklich hingewiesen: Parmenides, wenn er sagt, daß
das Seiende ein ihm Gemeinsames sei, von wo er auch den Anfang
nehme, und wohin er wieder zurückkehren werde; Descartes, wenn
er formuliert, daß er im «cogito-sum» das erste Prinzip, d.h. den

ersten Anfang der von ihm gesuchten Philosophie durch eine
einfache Einsicht (simple inspection) gefunden habe. Häberlin hat
erst 1934 in «Das Wesen der Philosophie» das Bewußtsein überhaupt
im Sinne des Seinsbewußtseins oder der «Theorie» zur
Grundsituation des theoretischen Verhaltens erklärt.

222



Daß die philosophische Anthropologie ihren eigenen Ausgangspunkt

habe, nämlich im Problem der Selbsterfahrung, hat vor
Häberlin kein Denker mit hinreichender Klarheit gesehen, weshalb

er sich auch auf keinen Vorgänger berufen konnte. Natürlich war
es auch den von Häberlin genannten Denkern selbstverständlich,
daß sie von sich selbst mit Sicherheit mehr wissen, nämlich daß sie

irren, zweifeln, fragen, denken und die verschiedensten Erfahrungen
machen, ein Wissen, das also nicht nur ihre Existenz (Sein), sondern
auch ihre Funktion (Aktion) und deren Qualität betrifft. Als
Selbstbewußtsein war es ihnen seit Descartes der selbstverständliche
Ausgangspunkt ihres wissenschaftlichen Denkens, wobei sich höchstens

noch die Frage stellte, ob es andern, außermenschlichen Wesen

auch zukomme. Eben diese Frage beantwortete Häberlin erstmals

in seiner philosophischen Anthropologie «Der Mensch» (1941)
dahin, daß dieses Selbstbewußtsein als Qualitätsbewußtsein mit
apriorischer Gewißheit nur dem Menschen eignet und sorgfältig
vom allgemeinen Seinsbewußtsein zu unterscheiden ist. Ebenso

wichtig war für ihn die Einsicht, daß es die theoretische Seite der

Selbsterfahrung ist, die ein genuin philosophisches Problem enthält.
Wie Häberlin in seiner Kritik ausführte, haben Kant und Schopenhauer

wenigstens das Problem gesehen13. Es besteht bei Kant in der

Schwierigkeit, wie ich mir selbst überhaupt ein Objekt der
Anschauung und inneren Wahrnehmung sein könne (KdrV. B 155-6).
In der unvollendeten Preisschrift über «die Fortschritte der
Metaphysik» lesen wir darüber: «Ich bin mir meiner selbst bewußt,ist
ein Gedanke, der schon ein zweifaches Ich enthält, das Ich als

Subjekt und das Ich als Objekt. Wie es möglich sei, daß ich, der ich
denke, mir selber ein Gegenstand (der Anschauung) sein und so

mich von mir selbst unterscheiden könne, ist schlechterdings
unmöglich zu erklären, obwohl es ein unbezweifeltes Faktum ist. .14»

Gerade dieses unbezweifelte Faktum, das nicht erklärt werden
könne, bildete für Häberlin als Tatsache der Selbsterfahrung zugleich
das Problem der philosophischen Anthropologie. Hat die ontologische
Besinnung ein unfragliches Wissen zu ihrem Ausgangspunkt, so

geht im Gegensatz dazu die philosophische Anthropologie von

13 Siehe dazu mein Aufsatz: Über das Problem der Selbsterkenntnis bei
Plato, Kant und Schopenhauer. «Im Dienste der Wahrheit». Festschrift
zum 80. Geburtstag von Paul Häberlin, S. 67 ff.

14 Cassirer-Ausgabe, Bd. 8, S. 248-249.

223



einem höchst fragwürdigen, eben problematischen Wissen aus. Es

ist in der Meinung enthalten, daß da ein Subjekt sich selbst als

Subjekt und nicht bloß als ein von ihm verschiedenes Objekt erfahre.
Das erfahrene Objekt bekommt die Bedeutung des Subjektes und
erscheint damit als Nicht-Objekt. Diese zweideutige Meinung hat
philosophische Anthropologie aufzulösen, indem sie nach dem

Ursprung dieses grundlegenden Irrtums der Selbsterfahrung fragt.
Den gesamtphilosophischen Ausgangspunkt gewinnen wir von

hier aus, wenn wir mit Häberlin die gesamte Lebensproblematik
des Menschen ins Auge fassen. Das Wissen um die problematische
Situation, wie es sich im Gefühl der Unzufriedenheit Ausdruck
verschafft, rührt daher, daß der Mensch die Unrichtigkeit seines

Verhaltens erfährt, weil er a priori um Richtigkeit des Verhaltens
als Maßstab weiß. Seine Unzufriedenheit wird durch die betrübliche
Erfahrung gesteigert, daß er richtiges Verhalten nie endgültig
realisieren kann. Hier sieht Häberlin den Ursprung der Philosophie,
wenn sie im Versuch des irrenden Menschen besteht, das Richtige
wenigstens von ferne zu schauen und so wahrhafte Einsicht in
richtiges Verhalten zu gewinnen. Mit der so verstandenen Gewißheit
der problematischen Situation ist damit zugleich auch die Gewißheit
der philosophischen Aufgabe gegeben, und darauf kommt es Häberlin
in diesem Zusammenhang an.

In welcher Weise vollzieht sich die Lösung dieser Aufgabe? Im
Unterschied zum wissenschaftlichen kombinierend-verbindenden
Denken schöpft das philosophische Denken die problematische
Situation aus: «Philosophisches Denken kennt nur ein Erfahrenes,
das ist die problematische Situation. Diese Erfahrung will es

ausschöpfen, nicht mit andern verbinden», wie Häberlin in «Das Böse»

(S. 38) formuliert. Weil in unkritischer Selbsterfahrung das Selbst,
obwohl es Objekt ist, als Subjekt verkannt wird, kann auf jeden
Fall «die wahrgenommene Problematik anthropologisch nicht als

Quelle der Erkenntnis, sondern nur als Gegenstand philosophischer
Betrachtung und Verifikation in Frage kommen»15.

Wenn die problematische Situation der Selbsterfahrung nicht als

Quelle wahrer Erkenntnis gelten, sondern ihr Gehalt nur als Gegenstand

philosophischer Verifikation in Frage kommen kann, dann
könnten wir sie am besten mit einer Erzgrube vergleichen, aus deren

16 Philosophie anthropologique, Paris 1943, S. 76.

224



Tiefe das mit viel wertlosem Material vermischte Metall zutage
gefördert und dann in einem langdauernden Reinigungsprozeß zu
reinem Erz geläutert wird. In dieser Weise können wir Häberlins
Worte verstehen: «Alle philosophisch gesuchte Einsicht muß mit
dem Wissen um die problematische Situation gegeben, in ihr
begriffen sein. Nur so wäre sie nicht irgendwie andere Einsicht. Wer
also, wie der Philosophierende, unbedingte Wahrheit über richtiges
Verhalten sucht, der muß versuchen, diese Wahrheit in der Wahrheit
a priori zu finden, sie darin zu entdecken. — In dieser Weise präzisiert
sich die philosophische Aufgabe. Sie besteht in der Explikation
(Auslegung) der ursprünglichen Wahrheit auf das richtige Verhalten
hin und kann in nichts anderem bestehen. Was Philosophie sucht,
kann nur in der Tatsache der Problemsituation selber und nicht
anderswo zu finden sein. Die philosophische Aufgabe verlangt den

Versuch, den Gehalt der ursprünglichen Einsicht, d.h. die
problematische Situation selber, zu ergründen. Sie ist die Aufgabe, die

,erste Wahrheit' auf ihre Bedeutung für das richtige Verhalten hin
zu erforschen. Philosophie hat nichts anderes zu tun, als sich auf
diese Bedeutung zu besinnen, auf die Bedeutung der Tatsache, welche
die philosophische Aufgabe provoziert hat» (Das Böse, S. 37-38).

Um die philosophische Bedeutung der drei Ausgangspunkte
Häberlins zu ermessen, fragen wir abschließend nach dem, was den

genannten Denkern an einem in sich gewissen Anfang ihres Denkens

liegen konnte. Parmenides wollte wohl zeigen, daß nur sein Weg
der denkenden Forschung in sich gewiß sei, im Gegensatz zu den

Irrwegen der gewöhnlichen Sterblichen. Augustin wiederum hatte
als christlicher Denker keine Veranlassung, neben der Gewißheit
göttlicher Offenbarung eine andere, in sich gegründete Gewißheit
herauszustellen; darum hat er seine Entdeckung auch gar nicht in
diesem Sinne verwertet. Descartes ebenfalls nicht, wie Häberlin
bemerkte. Immerhin darf man ihm die Absicht zuschreiben, eine

von der christlichen Offenbarung unabhängige ursprüngliche
Einsicht gesucht zu haben, die ihm erlaubte, Erkenntnisse zu gewinnen,
die gleich sicher wären wie die mathematischen. Es ging ihm zweifellos

um gegenständliche Erkenntnis, die ausgehend von äußerer wie
innerer Erfahrung dennoch absolut gewiß wäre. Kants Verdienst

war es, gezeigt zu haben, daß uns von Dingen an sich solche Erkenntnis

nicht möglich sei, wohl aber von Erscheinungen. Seines eigenen

Ausgangspunktes und Impulses war er sich wohl bewußt: es sollte

15 225



die Stellung des Menschen als vernünftigem Wesen in dieser
sinnlichen Erscheinungswelt bestimmt und damit auch seine Aufgabe
erkannt werden. Aber er vermochte die problematische Situation
der Vernunft nicht so zu klären, daß er mit der Vernunft die Stellung
des Menschen im Kosmos hätte bestimmen können.

Von hier aus läßt sich die Bedeutung der drei Ausgangspunkte bei

Häberlin erfassen. Wie uns seine Werkgeschichte «Statt einer
Autobiographie» (1959) berichtet, gehörten zu seinen entscheidenden

Erlebnissen einerseits die Schönheit und Wohlgeordnetheit des

Kosmos und anderseits die Erfahrung der Problematik oder Unordnung

in sich selbst. Was er von da an suchte, war Einsicht in das

eigene Wesen, um es von dieser Unordnung, die so viel Leid mit sich

bringt, wenn immer möglich, zu befreien. Auf dem Wege dazu
erkannte er zuerst, daß sein einstiges Schönheitserlebnis auf seinem

Wissen a priori um Sein und Einheit der Welt gründet, ein heimliches

Wissen, das jeglichem Seienden wesentlich eignet. Er erkannte

weiter, daß die erfahrene Problematik eine spezifisch menschliche
ist und als solche gerade dazu dienen kann, Einblick in das Wesen

des Menschen zu gewinnen, dessen erlebte Zwiespältigkeit im
Gegensatz zum Wissen um Sein und Einheit der Welt steht. Nur
von ihr aus konnte er die Tragweite der inneren Widersprüchlichkeit
der Selbsterfahrung erkennen und als legitime Aufgabe einer

philosophischen Anthropologie angehen.

Die Entdeckung des ontologischen und später des anthropologischen

Ausgangspunktes bildete die notwendigen Etappen auf dem

Wege zum gesamtphilosophischen Ausgangspunkt. Im Dienste der
Wahrheit stellte er sich die Frage nach der Richtigkeit des Verhaltens
angesichts der ständig erfahrenen Unrichtigkeit. Ohne die a priori
gewisse Idee richtigen Verhaltens könnten wir nicht unser Verhalten
als faktisch unrichtiges erfahren. Soll die Frage beantwortet werden,
wie richtiges Verhalten für den Menschen beschaffen ist, so braucht
hiezu tatsächlich nur die problematische Situation als solche befragt
zu werden. Dabei dürfen ihr allerdings nicht die inhaltlich subjektiven

Bedingungen entnommen werden, d.h. alle noch so

überzeugende Empirie muß unberücksichtigt bleiben. Weil die
problematische Situation in sich die philosophische Denkaufgabe enthält,
steht sie für den Philosophierenden von vornherein fest.

Wenn wir die philosophiegeschichtliche Bedeutung des

gesamtphilosophischen Ausgangspunktes erwägen, so haben wir zu beden-

226



ken, daß die für die Lösung der Lebensprobleme notwendigen
Daten im ontologischen Ausgangspunkt bei Parmenides, Augustin
und Descartes nicht enthalten sind. Deshalb sahen sich auch so

viele Denker genötigt, entweder die zu schmale Basis durch Anleihen
bei der Selbsterfahrung zu erweitern und durch eine spekulative
Metaphysik ins Übersinnliche zu erhöhen oder aber zu verzichten
und im Namen der Philosophie zu behaupten, daß eine Lösung
überhaupt unmöglich sei. Für jeden Freund der Weisheit müßte es

darum von größter Bedeutung sein, wenn es in einer Zeit größter
geistiger Verwirrung einem Denker gelungen wäre, die für die

Erfüllung der philosophischen Aufgabe a priori gewisse und doch
hinreichende Ausgangslage aufzuzeigen. Denn erst dies versetzte
ihn in die Lage, die Lösung mutig und allen Widerständen zum Trotz
zu suchen, ohne weder dem Skeptizismus noch dem Relativismus
zu verfallen. Daß wir in Paul Häberlin diesen Denker gefunden
haben, stimmt uns dankbar.

227


	Der archimedische Punkt in der Philosophie Paul Häberlins

