Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Paradoxe et conciliation dans la philosophie de Paul Ricceur
Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paradoxe et conciliation
dans la philosophie de Paul Ricceur

par Philibert Secretan

Serait-il prudent d’aborder un point quelconque de la philosophie
de Paul Ricceur sans en rappeler trois traits fondamentaux. Ils
dominent la pensée du philosophe francais, de ses études sur Jaspers
et Mounier & sa magistrale exégése du Mal et de ses symboles; ils
commandent le style d’une pensée vivante et d’une vocation continue:
— le souci de ’homme concret, avec son arriére-plan personnaliste

et existentiel ;

— P’exigence d’une explicitation transcendantale antérieure ala descrip-
tion immédiate, mais prenant prétexte d’une expérience sollicitante;
— enfin la conscience que toute philosophie part d’un présupposé;
que, si toute philosophie a un point de départ méthodologique,

il n’y a néanmoins jamais de point de départ radical.

Ainsi, on ne saurait valablement suivre Paul Ricceur dans sa
recherche, ni 'interroger sur la signification du paradoxe — puisque
c’est ici le théme de cet exposé —, sans garder en vue cette triple
discipline de I’esprit: existentielle, transcendantale et méthodologique.
On se souviendra donc que le paradoxe est une tension vécue avant
d’étre le fait d’un jugement; qu’il ne suffit pas d’en décrire le phéno-
meéne pour en saisir la racine; qu’il serait dangereux de prendre le
paradoxe comme point de départ pour formuler une philosophie
qui a la fois ’assume et le dépasse.

Ou encore, le paradoxe n’est jamais qu’une abstraction arrachée
a ’homme paradoxal, qui se reconnait pour tel dans une médiation.
Il ne saurait étre question de paradoxe si le fini et I’infini ne solli-
citaient I’homme, ne le jetaient dans la stupeur et I’étonnement, ne
Pobligeaient & se dé-connaitre, puis & se re-connaitre, n’établissaient
au centre de l’existence, puis de la réflexion, cette rupture qu’apres
d’autres Paul Ricceur appelle le paradoxe.

Se reconnaissant fini parce que appelé par l'infini, 1’homme
médiant cherche a repérer ses horizons. Il profile son abstraction sur

187



le ciel ontologique de I’Etre et du Néant, ou éthique du Bien et du
Mal. Mais placés dans la perspective de la Personne, ces absolus
prennent d’autres accents: péché et justice, rectitude et errance,
force et faiblesse, mensonge et véracité. Et ce qu’ils révelent est
précisément une réalité qui ne saurait étre saisie en dehors du point
de vue de ’homme. Autrement dit, ni le Mal ni le Néant, aucun
des sigles de la finitude, ne seraient déchiffrables sans I’aveu de la
faute, sans que soient assumés la faillibilité et I’échec, sans ’angoisse
qui refuse la perdition, c’est-a-dire sans la mise en ceuvre d’une
liberté en quoi réside aussi, et réciproquement, la possibilité de
Iaffirmation de I’Etre, de la conversion au Bien, du passage de
I’angoisse subie 4 I’angoisse surmontée.

Encore que le sens de cette liberté soit a découvrir au dela du
paradoxe, dans les perspectives de solution, de détente, de concilia-
tion que nous ouvre la philosophie de Paul Ricceur!. Et porter une
réflexion de raison au niveau d’une «affirmation vivante», c’est
principalement découvrir a quel moment le paradoxe arréte un
processus qui, pour rebondir, doit relever le défi de 1’aporie, du
discontinu et de ’absurde. Sans quoi le paradoxe devient une ombre
si épaisse que ni la raison ni ’espoir, ni le besoin de bonheur, ni la
fidélité a I’Etre ne parviendront a la déchirer.

% * %

Je proposerai trois secteurs de réflexion out voir surgir comme par
nécessité le défi du paradoxe; donc trois exemples ou discerner a
quelle démarche correspond I’appel profond d’un espoir de solution.
(On sait combien cette notion d’espoir répond a la prudence philoso-
phique de Paul Ricoeur, qui n’a cessé de mettre en garde contre les
totalisations hatives, les synthéses prématurées, les impatiences de la
raison, lorsque celle-ci découpe son champ de réalisation dans des
limites abstraites et comme fixées selon son arbitraire.)

Les trois secteurs auxquels je m’arréterai — qui sont en fait trois
niveaux de structure traversés par une méme visée — sont ceux d’une
ontologie, d’une éthique et d’une politique. Ce dernier domaine participe

1 11 faudra se garder de donner 2 cette idée de solution un sens hégélien,
trop proche du signalement de I’dufhebung. Comme le dit quelque part
M. Ricceur: «L’espérance ne réconcilie pas, elle console». Et il ajoute: « C’est
pourquoi ’angoisse I’accompagnera toujours . . .»

188



a vrai dire d’une éthique, mais n’en demeure pas moins profondément
tributaire de ce que nous rangeons sous le signe de la praxis.

Cet ordre m’est pour ainsi dire dicté par I’économie interne de
la philosophie ricceurienne. Il y a dans le veeu d’une vision éthique
du monde — Grandeur et limite d’une vision éthique du monde est le titre
que, selon ’aveu de M. Ricceur lui-méme, aurait pu porter sa Philosophie
de la Volonié — la perspective de retrouver au niveau des conduites
humaines — volontaires ou involontaires, gracieuses ou pécamineuses —
les modes d’une médiation entre une ontologie de I’Etre et du Néant
et une pédagogie de I’action. Une morale sans ontologie serait un
pur jeu de conventions aléatoires; une morale sans débouchés sur
laction, un cadre de valeurs abstraites qui ne résisterait pas aux
impulsions de la vie. Et & son tour, une ontologie, une conquéte de
IPEtre qui resterait au niveau de la jforme et ne susciterait pas une
affirmation vivante, risquerait bien de n’étre qu’un édifice tel qu’en
lui-méme une fausse éternité 'aurait figé.

Précisons toutefois un point qui ne devrait laisser subsister aucun
doute: Lorsque M. Riceceur parle d’une découverte de la valeur par
Pexistant, du pbdle transcendant déchiffré a travers ce qui fait pro-
bléme pour ’homme, de I’absolu désabsolutisé dans la médiation
vécue, il ne s’agit d’aucune maniére de verser dans un relativisme
de type psychologique, sociologique ou historique, mais bien d’établir
les lois d’une lecture de I’absolu réfracté par une culture — Personne
et Histoire. Ainsi leur signification médiatrice est donnée aux actes
posés dans la liberté. Et la liberté sera elle-méme délivrée de I'indif-
férence qui la menace, parce qu’en posant un acte, elle sous-entend
une affirmation radicale, une affirmation originaire, selon les termes
que M. Ricceur reprend a Jean Nabert.

Le paradoxe de la négativité

Ainsi une problématique se fait jour, qui oblige & élucider le
penser et le vouloir dans la lumiére d’une ontologie. Elle contient
la puissance de fascination que M. Ricceur attribue au débat entre
Paffirmation et la négation, le pouvoir libre d’aller & I’Etre ou
d’aller au Néant, «de se décider pour un style philosophique en ou:
ou un style en non, et qui sait, un style en joie et non en angoisse».

C’est précisément cette reprise ontologique du probléme de la
liberté que Ricceur met en ceuvre dans un opuscule des plus éclairants:

189



Négativnité et affirmation originaire?, ou 'on puisera les éléments d’un

«abrégé sur le paradoxe ontologique».

Insistons d’emblée sur un premier point. Le titre dit: Négativité et
affirmation originaire. Originaire est au singulier et ne se rapporte
donc qu’a affirmation. Il n’y a pas de négativité originaire. Décalage
important de valeur. Cet écart des termes pose la possibilité de
trouver, au deld du paradoxe qui naitra de la texture «positive—
négative» de I’existence, une issue vers le dépassement du paradoxe:

«II faut établir cette proposition initiale: que I’expérience spéci-
fique de la finitude se présente d’emblée comme une expérience
corrélative de limite et de dépassement de limite.»

Et dans cet écart se déclare un triple signalement du paradoxe:
— D’abord que le paradoxe est toujours plus qu’une sorte d’instant

ou l’étonnement s’installerait dans la vision; plus qu’un simple

choc critique qu’il s’agirait de maitriser; qu’il y va de la possibilité
méme de viser ’Etre ou de s’en détourner.

— En second lieu, le paradoxe parait constamment relié a I’idée de
finitude. Il est un indice de finitude; finitude et paradoxe sont
corrélatifs. L’un se signifie a I’autre, signale a ’autre son imper-
fection. Ils se marquent mutuellement du signe du négatif.

— Enfin le paradoxe implique un état de rupture, de discontinuité,
de disproportion, avec tout ce que la rupture exige secrétement
pour la conciliation de ce qui a été déchiré.

Ce premier signalement appelle toutefois des distinctions, imposées
principalement par le passage d’un dénombrement des catégories
du paradoxe a la nécessité d’amener I'idée de paradoxe a une sorte
de point de départ ontologique: la négativité.

Il faut donc relier ici la notion d’opinion contenue dans « paradoxe»
(d6éa = opinion) a celle de constatation, de perception (déxet wot
= avoir 'impression). Or, dans la constatation, il n’y a pas encore
de jugement a proprement parler, ni d’affirmation ni de négation.
Si la différence constatée appartient au régne de la dofa, la néga-
tivité est introduite dans le paradoxe au profit d’une xpigic. Le
«ceci est différent de cela», et le «ceci n’est pas cela» marquent
une progression et dans l’ordre logique et dans I’expression d’une
découverte ontologique.

2 Desclée de Brouwer, 1955.

190



La négativité parait donc une surdétermination de la différence,
Papport d’une déclaration 4 une constatation, la surimpression d’un
Juger sur un voir. Mais si le juger excéde ainsi le voir, la question se
pose de savoir si cet exceés du juger ne contient pas la possibilité d’un
dépassement du paradoxe, d’une conversion du paradoxe par le
passage du point de vue sur I’objet au point de vue du suyjet. Le point
de vue sur ’objet est d’abord un point de vue extérieur, et le juge-
ment de paradoxe qui l’accompagne demeurera rivé a la non-
cohérence. Pour saisir le paradoxe comme tel, c’est-a-dire comme
désordre qui m’affecte, qui déconnecte la cohérence du «je pense»
de la cohérence du «il y a», il faut que le sujet soit saisi comme lieu
du paradoxe, comme ce qui rend paradoxal le paradoxe.

La négativité du paradoxe est bien a retenir du c6té du sujet,
alors que la non-cohérence se placerait du c6té de l'objet; et rejeter
la non-cohérence sur le sujet reviendrait exactement a interdire la
réduction du paradoxe, a rendre impossible un retournement de la
perspective. D’autre part, retenir la non-cohérence dans le cercle fatal
de la négativité conduirait & grossir la différence en négativité, la néga-
tivité s’amplifiant &4 son tour en néantisation, en participation au Néant.

Or, le non-étre ne peut jamais étre pensé que par analogie; a
vouloir lintroduire dans I’Etre comme un ver dans la pomme
(Sartre), on couperait la racine méme de la négation, qui n’est
Jamais que la négation du pouvoir de dire ’Etre. Mais I'impuissance
a dire ’Etre n’est & son tour qu’un aveu; et ’aveu n’affecte qu’un
rapport de la conscience a I’Etre — d’une conscience a qui demeure
la liberté de revenir sur cet aveu sous le choc d’une expérience qui
viendrait nier cette négation premiére. Et cette liberté n’est pas
prise sur I’Etre; elle est ’étre méme de la conscience négatrice, et la
constitue elle-méme au-dela de 'expérience immédiate: elle la relie
a un passé, la projette dans un avenir et tisse autour de son regard
un monde au sein duquel la conscience transcende le négatif jusque
dans le refus et dans la révolte®.

Toute réflexion sur la négativité doit donc s’accompagner d’une
attention constante a I’apparition d’'un moment critique ou le champ

3 «Il me semble qu’il est possible de montrer que, en toute contestation du
réel par quoi une valeur surgit dans le monde, une affirmation d’éire est en-
veloppée. 11 me semble qu’on peut le montrer par une analyse des attitudes
valorisantes en apparence les plus ,néantisantes‘, telles I’indignation, la
Protestation, la récrimination, la révolte.»

191



apparemment totalisé de la négativité se divise en une sphere d’ombre
et une sphére de clarté. La sphére d’ombre étant celle ou la raison
perd pied dans le vertige du Néant, et 'autre ou la négation de la
négation —ce que M. Ricceur appelle la dénégation —reprend pied
dans I’Etre.

Si I’écueil d’une dangereuse radicalisation du paradoxe est ainsi
évité, il n’en reste pas moins que le paradoxe subsiste a 'intérieur
de ce mouvement de dépassement. Mais la négativité s’est en quelque
sorte muée en fronti¢re. La limite & laquelle nous sommes perpétuelle-
ment renvoyés, le clair-obscur dans lequel la raison continue 2
baigner et qui masque le résultat, perpétuellement reculé, de ce que
Husserl appelle 'autoclarification de la raison (Selbsterhellung der
Vernunft) reste le signe distinctif de la condition humaine.

Si néanmoins la raison a pu percer jusqu’au fondement de I’affir-
mation originaire, elle peut aussi se tenir droitement dans la lumiére
de I’Etre. D’un Etre qui justifie les médiations de la pensée, et
comme fin et comme origine. Car les médiations sont des médiations
fideles — non déformantes — lorsqu’une philosophie de I’Etre «justifie
et limite en méme temps le pacte de la réalit¢é humaine avec la
négativitéy.

Le paradoxe de la liberté

La pensée n’accueille jamais mieux les «révélations» du paradoxe
qu’en s’enfongant dans les structures paradoxales de l’existence.
Aussi est-ce dans le champ d’une réflexion sur le devoir et sur le
pouvoir, sur la contingence et sur la liberté, qu’apparaitra avec le plus
d’acuité ce qui, depuis les théories grecques du «mixte» et du
mélange, depuis la lucidité tragique de Pascal et avec les formules
modernes de I’ambiguité, est apporté, est surajouté a la notion
logique du paradoxe. Or, quelle assonnance qu’il ait aux «sentiments»
qui dominent l’aprés-guerre, M. Ricceur n’a pas succombé 2
la siréne qui chante avec la conscience de notre temps ’ambiguité
et I’absurde. Dans I’admirable conférence qu’il fit aux Rencontres
internationales de Geneve en 19534, il insistait sur ce que sa médita-
tion sur ’angoisse avait de peu moderne:

4 Vraie et fausse angoisse, repris dans Histoire et Vérité, Ed. du Seuil, Collection
Esprit.

192



«Je ne crois pas que nous devions nous laisser conduire par les
traits les plus émouvants de notre époque, mais plutét par le dyna-
misme interne de la dialectique de I’angoisse... Venant a4 notre
temps au lieu d’en partir, nous serons peut-étre mieux armés pour
le reconnaitre. . .»

On peut méme prétendre qu’a l'intérieur d’un engagement qui
Sest précisé a la faveur des événements politiques qui secouent la
France, et qui divisent profondément les consciences, M. Ricceur a
choisi une voie philosophique qui I’éloigne, en apparence tout au
moins, des préoccupations immédiates de notre époque. Ainsi sa
grande Mythologie de la Faute, qui constitue le second tome de
Finitude et Culpabilité, rassemble notre effort de réflexion autour des
tragiques grecs et des prophetes d’Israél, dans une recherche des
figures exemplaires qui doivent nous aider 4 nous reconnaitre. La
démarche philosophique est 1a encore celle qu’il annongait aux
Rencontres de Gentve.

Eloignement n’est pourtant pas désintérét, mais recul et appro-
fondissement de la tiche philosophique en creusant ce que la condi-
tion humaine a de plus spécifique: d’étre capable de I'infini sans
Jamais le réaliser; de subir le fini sans jamais s’y résigner. C’est au
centre de cette tension que I’affirmation originaire se découvre
comme point d’équilibre et de justice. Mais chaque acte humain,
chaque effort de la volonté et de la pensée, chaque passion du corps
ou de ’Ame, repose le méme probléme et oppose le méme écran a
une vision claire et durable des valeurs qui peuvent fonder ’existence
en raison. Encore que la raison — et c’est l1a une difficulté dont Paul
Ricceur s’expliquera dans la troisitme partie de la Philosophie de la
Volonté — paraisse plus interprétative que normative. Elle comprend
plus qu’elle ne régle. Elle part non d’elle-méme, mais «du plein du
langage», c’est-a-dire d’une premiére expression non philosophique
a laquelle va adhérer la philosophie, «constamment soucieuse de
thématiser la structure universelle et rationnelle de cette adhésion».

Mais il est un cas ou ce langage lui-méme parait réduit a I'im-
puissance; ou il se heurte a I'indicible; ol la nécessité s’impose de
recourir a I'image, au symbole. Ce cas est celur du Mal. De I’homme
faillible & la symbolique du Mal, il y a cette «place» mystéricuse
entre une faute, un aveu et un pardon, et ce Mal qui ne se découvre
Jamais dans son étre et dans son origine, mais que précisément la
faute exprime, ’aveu reprend et le pardon efface. Et c’est & réduire

13 193



cet écart que s’emploie Paul Ricceur tout au long d’une réflexion
dont les thémes essentiels constituent la trame de la Philosophie de la
Volonté (tomes I et IT) encore inachevée.

Disons, par souci d’une premiere orientation, ce que serait une
lecture & rebours de ’ccuvre centrale de Ricoeur. On partirait de la
présence du Mal dans le monde, comme scandale et comme énigme,
pour se voir réduit a déchiffrer les symboles qui disent le Mal sans
bien le comprendre. Puis on verrait que ce déchiffrement n’est
possible qu’a travers une réflexion sur la faillibilité, dans laquelle
doit étre repéré le liew du Mal. La faillibilité s’inscrit elle-méme dans
une situation fondamentale, qui est celle de ’homme, médiateur
entre le fini et I'infini. Or, cette médiation, a la fois n’a de sens que
dans le paradoxe et n’a sa «raison» que si elle devient capable de
«dédramatiser» les paradoxes «seconds» qui découlent du paradoxe
central du fini-infini. Et parmi ces paradoxes seconds, Ricceur avait
choisi de traiter, dans le premier volume de la Philosophie de la Volonté,
le conflit du volontaire et de l’involontaire.

Que I’on doive 2 la fois subir et vouloir, que la liberté refuse mais
puisse aussi acquiescer, que le corps se fasse conjointement limite et
ouverture; qu’un conflit perpétuel rende utopique toute réduction
du multiple & 'un, toute abrogation du passionnel par le rationnel;
qu’il n’y ait pas de processus logique par lequel la liberté procede
de la nature: voila autant de thémes qui introduisent au paradoxe
ou qui le nourrissent. Mais le paradoxe lui-méme ne serait que
rupture, discontinuité et hétérogénéité, s’il n’était aussi jointure et
promesse de réconciliation. De méme que nous avons vu la dénéga-
tion retourner le négatif vers ’affirmation, de méme, ici, le paradoxe
du paradoxe, la réconciliation dans ’antinomie, rameéne le tragique
a ’espérance®.

La liberté de refus est la méme liberté que celle du consentement.
Mais de l'une a Pautre, il y a changement de signe, c’est-a-dire
variation du rapport de la liberté &4 la nécessité — corps, monde,

5 «Peut-étre, d’ailleurs, les conflits de I’involontaire et du volontaire,
principalement le conflit de la liberté et de I’inexorable nécessité, ne peuvent-
ils étre apaisés qu’en espérance et dans un autre siécle.»

194



passion. Refuser et recevoir sont bien deux attitudes de la volonté
libre: encore qu’a travers elle, nous visions deux horizons, ’un fermé
et I’autre ouvert, I'un fini et ’autre infini, qu’il nous faudra a nouveau
réconcilier en espérance et en raison. En I’homme, la conciliation
devient donc possible. Mais la solution du paradoxe n’est que
conciliation; sila blessure est fermée, le tissu reste fragile. Le paradoxe
demeure, quoique assumé et converti en une tension féconde. Ou
encore, cette paix n’est qu’une tréve. Elle n’a de sens qu’en contre-
point du conflit qui renvoie sans cesse ’homme au tragique du Mal,
de la faute, de I’errance, du mensonge. L’homme sauvé n’est jamais
qu’un homme délivré et purifié. S’il s’est arraché au Mal, il ne I’a
ni détruit ni vaincu.

Autrement dit le monde fermé et obscur de la faute, de la souillure —
cette figure a la fois extérieure, physique, et intérieure du Mal — est
encore pour I’homme source d’aliénation & un paradoxe radical.
Il n’y a, a proprement parler, de faute que consentie, reconnue,
repérée, fuie dans le scrupule, peut-étre enviée dans la volupté de
P’angoisse, peut-étre effacée dans le pardon. Et pourtant, le Mal
demeure, face cachée de la faute que je veux, puis que je reconnais,
que j’avoue: force aliénante qui m’envoiite et qui m’effraie. Mais
en méme temps, le Mal, s’il n’a de sens que dans le régne de ’homme,
est profondément «étranger» a I’homme: «Le mal aussi positif,
aussi séduisant, aussi affectant et infectant soit-il, ne saurait faire de
Ihomme autre chose que ’homme.» L’attache au mal ne saurait
étre une aliénation dés-humanisante.

L’autonomie du Mal n’est que le signe d’une non-appartenance
originaire de ’homme au Mal; mais en méme temps il appartient
a I’homme de le vouloir, de s’y perdre et aussi de s’en détourner.
Le Mal n’est pas de I’homme mais il vient au monde par
I’homme...

Ce n’est qu’en obéissant librement 4 une vocation premiére,
comprise et ressaisie dans la lucidité sur le Mal, qu’il est possible a
’homme de vaincre une inclination qui a la fois procéde du Mal et
contient donc la possibilité du Mal. Pour la surmonter, et restaurer
le statut originel de ’homme, il faut évidemment une réaffirmation
du Pouvoir originel sur le Mal, que le chrétien appelle la grace,
lorsque le mal devient une pédagogie et qu’au débat entre I’Etre
et le Néant répond le choix entre perdition et salut.

195



Le paradoxe politique

L’examen du paradoxe dans le contexte d’une éthique de la
liberté et d’une problématique du Mal, permet d’établir une liaison
étroite entre ’homme de la destinée et ’homme de la Cité.

On ne connait de Paul Ricceur que deux textes de philosophie
politique. Le premier, Le Paradoxe politique, a paru dans la revue
Esprit et fait centre pour le sujet qui nous préoccupe. Une seconde
contribution a trouvé son expression dans une conférence tenue en
1957; elle s’intitule Etat et Violence®.

La réflexion politique de Ricceur s’inscrit d’une part dans le
projet fondamental d’une anthropologie qui coinciderait avec le pro-
gramme que Emmanuel Mounier proposait, en le fondant, au mouve-
ment Esprit: «Refaire la civilisation»; d’autre part, elle resurgit
perpétuellement d’une méditation éthique.

Le lien d’une politique a une éthique apparait d’une maniere
absolument directe si 'on songe qu’aussi bien dans le Paradoxe
politique que dans Etat et Violence, M. Ricceur centre sa réflexion sur le
mal politique et sur une culpabilité qui introduisent le probléme et
sous-tendent I’ensemble du discours.

Le mal confere sa note tragique au paradoxe qui se creuse entre
I’Etat, garant du bien commun, et la violence inhérente a I’exercice
du pouvoir: «C’est parce que ’Etat est une certaine expression de
la rationalité de I’histoire, une victoire sur les passions de ’homme
privé, qu’il est la grandeur humaine la plus exposée, la plus menacée,
la plus encline au mal.»

Voila le paradoxe repéré. Mais encore faudrait-il se garder de
partir de la. Une réflexion qui se continue d’Aristote a Rousseau et
Hegel, et qui insiste sur I’analogie profonde de la Cité-télos, du
Contrat social et de la «liberté réalisée dans I’Etat», doit d’abord
souligner 1’idéalité constitutive de I’Etat. Cette idéalité, il faut la
tenir fermement avant de se retourner contre le pouvoir et la violence
qui ’habite. Elle est le «positif» contre lequel vient se heurter, en le
menacant, I’irrationnel de la violence.

Sur le terrain bien précis de la pratique politique réapparait ainsi
ce que nous avons tenté de mettre en évidence: Pinanité d’une

¢ Peut-étre faut-il ajouter les pages que M. Ricceur a écrites en guise d’intro-
duction 4 un texte de Max Weber sur le Meétier politique (Esprit, avril 1960).

196



réflexion en style de divorce, qui renverrait dos & dos les termes du
paradoxe, ou qui tenterait de rejeter I'un au seul profit de ’autre.
C’est proprement parce qu’il y a rationalité qu’il y a violence. Ou
plus exactement, c’est parce que la rationalité ne peut tenir sa
promesse — quoique cette promesse demeure valide — que le mal
s’installe dans la Cité sous le signe du tyran. «Le mal politique, c’est
au sens propre la folie de la grandeur, c’est-a-dire la folie de ce qui
est grand.»

Le probléme de Paction politique ne sera donc pas celui de la
destruction de ’Etat — qui, sous une forme ou sous une autre, s’impose
toujours comme une nécessité de raison —, mais le probléme du
contrble et de la défense de ’Etat contre 'usurpateur et le tyran.
Encore que la possibilité de voir le tyran s’emparer de I’Etat n’existe
explicitement que parce que dans I’Etat lui-méme la violence se
trouve légalisée.

Dans FEtat et Violence, Paul Ricceur tend précisément a montrer
que la violence de I’Etat se manifeste sous le signe de la nécessité,
légalisée par la figure et la fonction du magistrat, et 1égitimée par la
sanction que prononce celui & qui revient de rendre la justice. Justice
et punition, droit et violence, sont d’autres termes du paradoxe
politique, qui affecte ’Etat dont la violence légitime n’est jamais
totalement 1égitimée dans les faits. Car ’Etat nait du mal; et s’il le
résorbe dans la Loi, il le perpétue en le jugulant.

Au paradoxe objectif vient alors répondre le paradoxe subjectif,
celui qui tenaille le citoyen deés que s’impose un choix entre le devoir
de conserver ’Etat et le devoir de témoigner contre le mal de I’Etat.
C’est dans cette perspective que M. Ricceur distingue I’éthique
normalement contraignante et 1’éthique de détresse. Cette notion con-
crétise admirablement, au niveau des choix auxquels nous sommes
acculés par des situations limites — la guerre, par exemple” — ce qu’il
peut y avoir de profondément tragique dans le paradoxe politique.

Désobéir pour mieux obéir, refuser pour assumer plus pleinement,
rompre avec l'universel pour le ressaisir plus profondément et
’asseoir dans une rationalité plus riche que I’obéissance a la loi
naturelle et contraignante: ce signalement ne vaut-il pas pour toutes
les situations ot les termes de ’opposition que signifie le paradoxe

7 La guerre d’Algérie, en particulier, a ’occasion de laquelle cette notion
fut forgée dans le contexte des positions prises par I’équipe d’Esprit.

197



entrent dans une tension insupportable; ou le fini de la contingence
risque de détruire, sous la violence de sa pression, l'infini de la
liberté; ol la vocation a I’Etre se trouve compromise par 1’attraction
trop puissante du Néant?

Alors I’angoisse devient vitale — spirituellement vitale — et mobilise
les forces qui sauvent — celles que les Anciens appellaient des vertus.
Dans le combat qu’entoure le clair-obscur du paradoxe, la lumicre
qui donne la victoire est a la fois vertu et raison.

O

Le paradoxe force a la lucidité. Et la philosophie, n’est-ce pas
aussi cela? Une manié¢re de donner a la raison ’ordre et le pouvoir
de repérer dans le désordre des impressions et des situations, non pas
une issue libre, mais un chemin praticable entre deux vertiges.
Alors le paradoxe donne a penser: de la manitre de le subir ou de
faire pacte avec lui dépend le courage de ’homme ou sa tristesse.

198



	Paradoxe et conciliation dans la philosophie de Paul Ricœur

