Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Prudence, art, logique : situation de la logique parmi les activités
humaines en perspective aristotélicienne

Autor: De Muralt, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prudence, art, logique

Situation de la logique parmi les activités humaines
en perspective aristotélicienne

par André de Muralt

La logique aristotélicienne a une étrange destinée. Définie comme
Part des arts par les siecles scolastiques, déformée par les nomina-
lismes qui se sont succédé depuis Duns Scot, rejetée par Descartes,
critiquée par Kant, elle est considérée de nos jours par la phéno-
ménologie et la logistique comme une étape ou un cas particulier
de la pensée humaine, et jugée définitivement périmée par la science
positive. Pourtant, elle continue paradoxalement d’étre répétée dans
un enseignement immuablement traditionnaliste, qui ne cesse
d’égréner ses notions de génération en génération. Il est vrai que
ce dernier avatar n’est pas le moindre, car tres souvent les auteurs
de manuels reprennent une exposition aristotélicienne sans se soucier
de son origine ni examiner ses titres de nécessité, fermés a toutes
ses implications métaphysiques et critiques, sans jamais en tout cas
chercher a situer la logique parmi les autres activités humaines ni
méme a la définir par son objet propre. Il est entendu une fois pour
toutes que la logique est une discipline normative, propédeutique
nécessaire a priori de toute pensée vraie. Une telle définition permet
a ses partisans de présenter la logique comme un monolithique
cadeau du ciel et a ses adversaires de la mépriser d’'une maniére
tout aussi peu nuancée.

L’historien de la philosophie, désireux d’aboutir 4 un jugement
critique exact, se doit donc de remonter a la source premicre de
toute logique: les ceuvres d’Aristote. Dans cette entreprise, il est
heureusement aidé par la longue tradition aristotélicienne, illustrée
par les noms de Saint Thomas d’Aquin (1225-1274), de Thomas,
cardinal de Vio, dit Cajetan (1468-1534) et de Jean Poinsot, dit
Jean de Saint Thomas (1589-1644). Comme toute tradition n’a de
sens que par la source originale dont elle facilite P’intelligibilité et

157



transmet le message, les ceuvres majeures de la tradition aristoté-
licienne renvolent a chaque pas le critique a I’ceuvre premicre
dont elles tirent leur séve, 'ceuvre du maftre de ceux qui savent, selon
Iexpression de Dante, tant l’expérience constante de [I’historien
manifeste qu’il est nécessaire de connaitre la pensée du Stagirite
dans sa vivante explicitation traditionnelle avant d’aborder son
ceuvre écrite.

Or, a la lumiére des grands commentateurs, il apparait que la
philosophie aristotélicienne recele les éléments nécessaires a ce que
I’on pourrait appeler aujourd’hui une sifuation existentielle de la logique.
En perspective aristotélicienne, il faut en effet montrer la nécessité
de la logique, car celle-ci est loin de s’imposer immédiatement.
L’objet des disciplines philosophiques étant donné par ’expérience,
aucune science n’a par elle-méme a démontrer son existence, sauf
la théologie d’une part, dont I’objet est donné par la connaissance
surnaturelle et rend apparemment inutile ’existence a son égard
d’une science humaine nouvelle, et la logique d’autre part, de I'objet
de laquelle P'intelligence n’a aucune expérience immédiate. Il faut
donc procéder dans ce dernier cas comme le théologien pour la
théologie, et manifester d’abord I’existence nécessaire de la logique.
C’est l'office de la présente étude critique. Elle part de la seule
expérience possible en I’occurrence, expérience indirecte qui est
celle de I'usage du mot «logique» dans le langage quotidien, puis
elle considere la situation concrete de la logique parmi les multiples
activités humaines, enfin sa nécessité¢ instrumentale spécifique dans
Iordre du connaitre, par analogie avec la nécessité instrumentale
propre a la prudence dans I’agir moral et a ’art dans le faire créateur.
Par conséquent, il ne s’agit pas ici d’une définition quidditative de
la logique, mais d’une description concréte de son exercice. Cette
étude ne présente que la fonction de la logique, son instrumentalité
propre, d’ou découlent sa propriété d’art régulateur de l'acte de
connaissance et sa coextensivité a ’ordre entier de la philosophie.

Or, comme l'instrumentalité est une forme de ’intentionnalité,
cette étude est un chapitre de notre enquéte plus vaste sur la notion
d’intentionnalité considérée comparativement chez les grands sco-
lastiques et dans la phénoménologie husserlienne?.

! Pour la doctrine des vertus comme dispositions stables (ézt¢, habitus),
voir Aristote, Ethique a Nicomague, trad. Tricot, Vrin, 1959, Paris (cité

158



Topique du langage courant

Le langage courant utilise le mot «logique» dans de nombreuses
locutions. Sans prétendre étre exhaustive, une topique du langage
Courant peut facilement déceler la pensée qui préside a l'usage de
ces expressions dans les circonstances méme les plus banales de la
vie quotidienne. Cette étude, tout empirique, s’arrétera 4 quatre
expressions bien connues.

Ainsi, par exemple, chacun de nous parle & 'occasion de la logique
des passions. Par la, nous entendons le déroulement déterminé de
sentiments intimes, tel que I'un entraine ’autre, de maniére appa-
remment cohérente ou méme de maniére apparemment contra-
dictoire, lorsque par exemple une attitude imprévue au premier
abord est commandée par un sentiment plus profond, apparu par
Peffet d’une circonstance inopinée. Un exemple fera comprendre ce
dont il s’agit ici. Racine nous présente une héroine amoureuse,

Ethigue), livres 1, 13 et II, Saint Thomas, In decem libros Ethicorum ad Nico-
machum expositio, Marietti, 1949, Turin (cité Comm.), livre 11, Summa theologica,
B.A.C., 1951, Madrid (cité Summ. theol.), I-11, qq. 49-54; pour la doctrine
des actes moraux humains, voir Ethique, 111, 3-6, Comm., Summ. theol., I-11,
qq. 1-17; pour la doctrine des vertus intellectuelles, art et prudence, Ethique,
VI, Comm., Summ. theol., I-11, q. 57, II-11, qq. 47-56; pour la doctrine de
la logique, I’ceuvre d’Aristote en entier, trad. Tricot, Vrin, Paris, mais
pour ce qui concerne I’explicitation critique de cette ccuvre, la définition
de la logique par son objet propre, sa fonction d’art, etc., les commentaires
de Saint Thomas sont irremplacables: In duos libros Posteriorum Analyticorum
expositio, Marietti, 1949, Turin (cité In poster.), le prologue du Comm. de
U Eihique et quelques passages du Commentaire des Métaphysiques d’Aristote,
Marietti, 1950, Turin (cité In Metaph., trad. fr. du grec par Tricot, Vrin,
1953, Paris). De méme, il faut consulter Jean de Saint Thomas, Cursus
Dhilosophicus thomisticus, Ars logica, Marietti, 1948, Turin (cité Ars logica);
renseignements utiles dans Cajetan, In De ente et essentia D. Thomae Aquinatis
Commentaria, Marietti, 1934, Turin. Pour la confrontation critique prudence—
art-logique, rares indications éparses dans Ars logica, 1I, q. 1. — Pour la
confrontation phénoménologie—scolastique, cf. nos articles Les deux dimensions
de ’intentionnalité husserlienne (Revue de Théologie et de Philosophie, 3, 1958,
Lausanne), Les deux voies de la philosophie aristotélicienne (Etudes de Lettres, 4,
1958, Lausanne), L’élaboration husserlienne de la notion d’intentionnalité (Revue
de Théologie et de Philosophie, 4, 1960), Adéquation et intentions secondes
(Studia Philosophica, 1961, Bale), notre ouvrage L’idée de la phénoménologie,
Pexemplarisme husserlien (Presses Universitaires de France, 1958, Paris), par-
ticulierement le paragraphe 10.

159



Phedre, hésitant entre I’amour incestueux qu’elle porte au fils de
son mari Thésée, et le devoir de laver son amant des accusations
portées contre lui par la trop dévouée Oenone. Elle s’est décidée
a avouer son crime a Thésée, lorsqu’elle apprend qu’elle a une
rivale heureuse en la personne d’Aricie. Sa jalousie passionnée
emporte ses bonnes résolutions: elle se tait et abandonne Hippolyte
a la vengeance de Thésée. Cette jalousie, qui jaillit du plus prbfond
de I’ame de Phedre, et modifie brutalement le cours de ses sentiments,
nous parait «logique», selon ce que nous pouvons comprendre de
la nature humaine.

Lorsque de méme nous parlons de la logique d’une destinée, nous
entendons par 14 le déroulement de divers événements d’une vie
humaine, tel que les circonstances de cette vie, normalement consi-
dérées comme le produit du hasard, semblent toutes liées par une
main providentielle et converger vers une fin unique, par exemple
un succes retentissant.

La topique du langage révele jusqu’ici que nous attribuons au mot
«logique» le sens d’un déroulement déterminé, d’un mouvement
ordonné a un terme unique et définitif, déroulement ou mouvement
qui par la nous apparait comme intelligible ou du moins comme
vraisemblable. Mais cette notion de détermination et d’ordre qu’ex-
prime le mot «logique» n’implique encore nulle idée de nécessité:
la liberté demeure entiére en Phédre, de méme les circonstances de
la destinée d’'un homme ne sont probablement que des occasions
accidentelles, dont, pour lexplication la plus simple, une volonté
habile a su profiter.

L’idée de nécessité apparait dans ce que le langage courant
appelle la logique des événements, déroulement historique qui méne
nécessairement d’une situation donnée, considérée comme cause
antécédente ou condition nécessaire, & une nouvelle situation consi-
dérée comme résultat nécessaire de la précédente. Ici le langage
courant se révele prodigue: déterminisme historique, sens de I’his-
toire, autant d’expressions qui évoquent la relation nécessaire de
la cause a leffet, en y ajoutant souvent la nuance affective d’un
ordre fatal, inexorable, indépendant de la volonté et de la liberté
des hommes pris dans cet engrenage. Ainsi, par exemple, la reprise
des essais nucléaires soviétiques entraine «logiquement» la reprise
des essais nucléaires américains. De fait, ’homme n’est plus maitre
d’événements aussi «logiquement» liés; c’est le cours irrépressible,

160



haturel, des choses, que désigne ici le terme de «logique», excluant
toute initiative, tout art humain. Mais par la aussi, ce cours naturel
des choses, dégagé, semble-t-il, des contingences imprévisibles de la
volonté humaine, nous apparait comme intelligible et vrai & propor-
tion méme de sa nécessité.

Enfin nous parlons de la logique d’un raisonnement, en pensant a la
conséquence nécessaire d’une conclusion a partir de prémisses
€tablies auparavant. Ici aussi le langage évoque un processus néces-
saire, la contrainte subie par l'intelligence engagée dans une démons-
tration. Le déroulement de la pensée révele les implications néces-
saires d’une position, et, ici comme plus haut, indépendamment des
veeux et des aspirations morales des hommes. Ainsi, dira-t-on, les
malthusiens développent avec une «logique» impitoyable les con-
séquences de la surpopulation.

Cette breéve topique du langage permet de poser quelques conclu-
sions. 1. I1y a logique pour le langage courant 12 ol il y a mouvement.
De fait, il n’y a logique en perspective aristotélicienne que dans le
cas d’une pensée discursive et abstractive, c’est-a-dire pour une
pensée cheminant. — 2. De plus, il y a logique pour le langage
courant la ol il y a mouvement ordonné, et dans la mesure ot il y a
ordre, il y a unité et intelligibilité. Le langage courant utilise donc le
mot «logique» pour désigner un mouvement dont il veut exprimer
Pintelligibilité, et, explicitement ou non, situe la notion «logique»
dans le domaine rationnel de la connaissance. — 3. Enfin, 'intelli-
gibilité du mouvement varie selon la qualité de la relation entre les
termes considérés. Le silence de Phédre se comprend dans le con-
texte des sentiments de cette passionnée. Le succés d’un homme
parait normal, vu les circonstances favorables qui l’ont entouré.
Ni ce silence ni ce succeés ne paraissent nécessaires cependant; ils
recelent une part d’inconnu, de mystére, propre a la liberté humaine
ou a la Providence divine. La connaissance que nous pouvons
prendre de ces deux événements ne dépasse pas le niveau de I’opinion
probable. Mais qu’en politique, un événement en entraine un autre,
il y a 1a un enchainement nécessaire de cause A effet; que dans une
démonstration, une conclusion découle de prémisses diiment établies,
il y a 12 une conséquence nécessaire. Dans ces deux derniers cas, le
mot «logique» désigne un mouvement nécessaire dont I’intelligibilité
est parfaite en raison méme de sa nécessité. Aussi bien le langage
courant, qui lie naturellement la notion de «logique» a celle d’intelli-

11 161



gibilité, sent-il que 1’usage le plus correct du mot «logique» est celui
ou «logique» qualifie un acte de PI'intelligence raisonnante.

Les diverses activités humaines et leurs structures nécessaires

Ces derniéres affirmations font cependant figure de conjecture
encore: elles méritent d’étre mieux établies. Si le mot «logique»
implique I’idée de mouvement et de nécessité, toute activité humaine
de fait est un mouvement structuré selon certaines nécessités, toute
activité humaine semble impliquer une logique. Il semble, en parti-
culier, pour reprendre la grande distinction aristotélicienne des
activités humaines, que le connaitre (Pewpeiv), ’agir moral (zpdrreey)
et le faire créateur (woeiv) impliquent chacun une logique. Y a-t-il
donc une logique de I’agir et une logique du faire, puisque la critique
du langage nous incite & admettre une logique dans Pordre du
connaitre? Ou du moins, y a-t-il dans I'ordre de I’agir moral et dans
Pordre du faire créateur quelque chose qui corresponde a la logique
dans P’ordre du connaitre? Ici s’ouvre la recherche qui aboutira a
situer en perspective aristotélicienne la logique par rapport a la
prudence dans l’agir moral et a I’art dans le faire créateur.

Toute activité humaine est en effet un mouvement. L’ame hu-
maine n’est pas actuellement parfaite dans son étre substantiel, mais
réalise sa perfection dans de multiples opérations accidentelles,
spécifiées par un objet propre distinct. Ainsi dans le connaitre, elle
s’actualise en tendant vers le réel a contempler dans sa vérité; dans
Pagir, en tendant vers le réel & aimer dans sa bonté; dans le faire,
en tendant vers une ceuvre réelle a faire surgir dans son originale
beauté. Intelligence et volonté, toutes les facultés de 1’ame sont
intentionnelles dans la mesure ou elles sont puissances, et ’actuali-
sation de ces puissances ne peut étre qu’un mouvement?2, mouvement
vital, spirituel, immanent dans le cas du connaitre et de 1’agir,
puisque la perfection de l'intelligence et de la volonté est de reposer
dans la contemplation et I’amour de leur objet, transitif dans le cas
du faire, puisque la perfection de la volonté créatrice est I’ccuvre
extérieure?®.

2 Selon la fameuse définition d’Aristote: le mouvement est ’acte de ce
qui est en puissance en tant qu’il est en puissance, Physiques, 111, 1, 201 a 10.

* D’apres Métaphysiques, @, 8, 1050 a 30 — 1050 b 1.

162



De plus, les diverses activités humaines sont marquées d’un carac-
tere de nécessité naturelle. Si Pintelligence est puissance du vrai, la
volonté puissance du bien et réalisation du beau, il est naturel que
Iintelligence recherche le vrai, c’est-a-dire connaisse, que la volonté
recherche le bien ou le beau, c’est-a-dire aime et crée. Si la nature
de P'intelligence et de la volonté est d’étre ordonnée au vrai et au
bien, la connaissance, ’amour, la création expriment une nécessité
et une exigence subjectives d’expansion, de perfection et de fécondité
naturelles: le vrai, le bien, le beau sont dus aux puissances de ’ame,
et seuls ils peuvent pleinement épanouir toutes les virtualités du
sujet humain.

Corrélativement, une autre nécessité apparait aussitét, celle de
Iobjet, visé comme terme ou fin de l’activité humaine considérée.
Le vrai s’opposant au faux, Uintelligence n’est pas libre de s’arréter
a ce qui contredit manifestement ce 4 quoi elle est naturellement
ordonnée. Seul I’étre, ce qui est (70 dv, 70 efvac) est vrai, seul I’étre
peut combler vitalement I’intelligence humaine, et par excellence la
Substance séparée®. De méme, le bien s’opposant au mal, la volonté
humaine n’est pas libre de s’épanouir véritablement dans ’amour
de n’importe quelle réalité. Seule la possession d’un bien réel peut
combler parfaitement I’amour humain, et éminemment I’Acte purS5.
Ordonnées au vrai et au bien, I’intelligence et la volonté ne peuvent
vivre que du vrai et du bien, sous peine de se détruire. C’est bien la
nécessité la plus fondamentale: I’homme n’est pas libre du principe
de son bonheur.

Dans la seule activité créatrice, et encore s’agit-il ici de I’activité
artistique, et non artisanale ou technique ordonnée vers 'utile,
I’homme reste libre et maitre de P’objet qu’il veut réaliser, encore
que la création d’une ceuvre soit nécessaire pour parfaire le créateur
dans sa ligne propre d’artiste. L’homme est libre du beau et du laid,
car il le crée, alors qu’il n’est libre ni du vrai qu’il contemple, ni du
bien qu’il aime®.

4 Car l’intelligence est mue naturellement par Pintelligible (Métaphysiques,
A, 7, 1072 a 30), et Dieu est le souverain intelligible, étant vofjoeme vororg
(Métaphysiques, A, 9, 1074 b 34).

8 Car toute chose appéte naturellement le bien (Ethique, I, 1, 1094 a 3;
Métaphysiques, A, 7, 1072 a 28), et Dieu est aimé (¢pdpevov) de la volonté,
€tant le désirable en soi (Méiaphysiques, A, 7, 1072 a 34).

6 Cette considération est abstraite, il est vrai, car elle considére P’artiste
comme tel. En fait, ’artiste est homme avant d’étre artiste, et le beau de

163



Une derniére nécessité apparait enfin, celle des moyens mis en
ceuvre pour atteindre ’objet visé. Toute puissance considére ’acte
ou l'objet a quoi elle est ordonnée comme une fin. En elle-méme,
elle n’est pas immédiatement actualisée par son objet, mais, chemi-
nant jusqu’a la pleine réalisation de ’acte dans lequel elle saisit
son objet propre, elle utilise nécessairement un certain nombre de
moyens et parcourt une série d’étapes intermédiaires. Ainsi I’intelli-
gence, pour parvenir de sa curiosité initiale & la contemplation
terminale du vrai, suit de fait une démarche et utilise des instruments
de pensée déterminés. Dans l’agir, de méme, s’inscrivent entre le
désir de la volonté amoureuse et la possession du bien aimé une
série de démarches intermédiaires, déterminées en fonction de la
fin visée. La parfaite actualité de l'intelligence et de la volonté est
donc conditionnée par une série de moyens, qui sont autant d’ap-
proches, de voies nécessitées par la potentialité du sujet considére.
Cela est méme vrai du faire créateur, qui cependant pensait étre
pleinement maitre de son ceuvre. L’artiste est lié lui aussi, en parti-
culier par la nécessité de la mati¢re corporelle dans laquelle il veut
incarner son inspiration. Cette matiére, qui contribue a donner a
Pceuvre sa physionomie propre, exige de P’artiste ’emploi de tel
moyen nécessaire, en ’occurrence de tel procédé technique ou traite-
ment spécial.

Place de la logique
parmi les nécessités structurant les diverses activités humazines

A ce point de la recherche, il apparait que toute activité humaine,
compte tenu des nuances introduites a propos du faire créateur, est

A

un mouvement lié a une triple nécessité, subjective, objective et
instrumentale. Selon le résultat de la topique du langage, une
question se pose légitimement: y a-t-il une logique pour chacune des

I’ceuvre doit se distinguer sans s’opposer au bien de ’homme: le bien prime
8

sur le beau, lequel ne saurait donc étre un transcendantal, convertible avec
I’étre, comme le bien, le vrai, 'un, par ex. Pour la méme raison, il faut dire
que la nécessité subjective du faire s’enracine de fait dans la nécessité sub-
jective de l’agir et s’identifie avec elle, car c’est pour se réaliser comme
homme que ’homme devient artiste. — Le bien prime sur le beau revient
d’une certaine maniére a ordonner, non a subordonner, le beau au bien,
le faire a I’agir. Le danger est deés lors est de «moraliser» I’art, de le réduire
a une pure instrumentalité.

164



activités humaines et selon les trois nécessités découvertes ici? De
fait, ce ne sera pas le cas: une topique du langage n’a pas encore
valeur d’analyse philosophique et ne peut donner qu’un champ
d’expérience philosophique.

En effet, les deux premiéres nécessités, subjective et objective,
expriment simplement la structure naturelle de ces mouvements
vitaux que sont les opérations de connaitre, d’agir et de faire. Tout
mouvement se définit essentiellement par ses termes: ferminus a quo
et terminus ad quem. Dans le cas présent, le terme initial est la puissance
considérée dans sa privation de I'objet dii naturellement — intelli-
gence et volonté —, le terme final, la faculté considérée dans son
acte de posséder son objet spécifiant propre — connaissance du vrai,
amour du bien, création du beau”. La nature méme des mouvements
de I'intelligence et de la volonté exige ces principes nécessaires, et
n’exige qu’eux. La nature méme de la connaissance, de ’agir et du
faire humains exige de jaillir d’un sujet intelligent et volontaire, et
d’étre spécifiés par le vrai intelligible, le bien aimable et quelque
ceuvre belle. L’intelligence et la volonté peuvent refuser cette der-
ni¢re spécification objective et ne pas tendre naturellement vers
leur terme naturel: toute puissance peut se détourner de son bien
propre, mais par 14 méme, elle agit contre sa nature, et contre
nature se détruit®. Du point de vue des nécessités subjective et
objective, il n’y a donc pas de place pour une logique dans le con-
naitre, ni dans I’agir, ni dans le faire. La nature de ’acte méme de

7 Plus exactement, le mouvement implique trois principes, la matiére,
la privation et la forme, Physiques, 1, 7.

8 De nombreuses morales, du cynisme a Dexistentialisme, prénent cette
existence heureuse, libre jaillissement d’énergie spontanée, indépendamment
de toute détermination substantielle et donc de toute finalité reconnue par
Pintelligence et aimée par la volonté. Cette liberté qui peut dire oui ou non
a notre nature et donc au bien qui lui est naturellement da est appelée par
les scolastiques liberté d’exercice. Liberté purement existentielle, n’impliquant
aucune détermination objective, par opposition a la liberté de choix, elle
est le fond de la morale existentialiste, car elle seule permet de réaliser,
dans la négation athée, une liberté d’indétermination absolue, celle méme
du suicide. At vero quoad exercitium nihil necessitat voluntatem, si advertenter procedat,
nisi solum Deus clare visus (Jean de Saint Thomas, Philosophia naturalis, 1V,
q. 12, a. 4, 401 a). La réponse de Jean de Saint Thomas & Jean-Paul Sartre
est un de ces recoupements doctrinaux qui manifestent 4 Ihistorien la
structure immuable de la pensée humaine, et justifient I’espoir que nourrit
le philosophe d’atteindre en quelque maniére le vrai.

165



I'intelligence et de la volonté n’implique pas formellement une
logique. Ce point se manifestera plus clairement encore par la suite,
et pour P’instant oriente 1’analyse philosophique du c6té des nécessités
instrumentales. Si la nécessité de la logique dans quelque domaine
que ce soit peut étre établie, il ne peut s’agir légitimement que d’une
nécessité instrumentale. Ainsi se vérifiera le titre de I’ensemble de
P’ceuvre logique d’Aristote: Organon.

La nécessité instrumentale dans Uordre de Uagir moral: la prudence

Dans ce domaine pourtant une nouvelle difficulté surgit, car la
nécessité instrumentale connait une certaine latitude, ou du moins
se réalise différemment selon ’activité humaine considérée.

Dans 'ordre de I’agir, la volonté qui tend a réaliser un but pra-
tique ou a posséder un bien aimé, peut utiliser tel ou tel moyen.
La volonté est libre de son choix. Ainsi, si je me fixe comme but la
possession d’une automobile, je puis balancer entre un certain
nombre de moyens également adéquats. Plus cependant la fin visée
est élevée dans ’ordre des biens, plus les moyens s’averent indifférents
par rapport a cette fin. Si le bien dt 2 ’homme par la nature est le
bonheur, quel moyen s’impose en effet en raison de sa plus grande
appropriation a cette fin? Selon I’activité envisagée, il y a donc une
certaine proportion ou au contraire une certaine disproportion entre
les moyens et la fin. Dans la mesure ol un moyen est plus propor-
tionné qu’un autre a la fin visée, il s’impose avec un certain degré
de nécessité plus contraignante, et la volonté qui le met en ceuvre
peut prétendre mériter I’acte qui lui vaut d’accéder a cette fin.
Dans la mesure au contraire ou aucun moyen n’est plus propor-
tionné qu’un autre a la fin visée, aucun d’eux ne s’impose, et la
volonté se trouve libre de déterminer elle-méme les moyens de son
action a proportion méme de leur inadéquation essentielle. Cette
derni¢re affirmation se vérifie avant tout dans le cas ou la fin visée
est la fin ultime, la béatitude; aussi bien, seul le théologien peut-il
donner a cette partie de la philosophie morale son ultime précision
formelle®. La béatitude en effet n’est plus un bien dit par nature,
mais donné par miséricorde, immérité par conséquent a proportion

® Aussi la doctrine de Summ. theol., I-11, qq. 1 sqq. est-elle irremplagable
sur ce point.

166



méme de sa sublimité et de I'inadéquation régnant entre elle et les
moyens pour latteindre. La nécessité instrumentale se fait donc
d’autant moins sentir que la fin visée est plus élevée en valeur selon
la nature; elle se fait d’autant plus sentir selon que la fin visée est
plus immédiate, plus limitée selon la nature. Pourtant méme dans
Paction la plus courante, visant une fin qui peut é&tre considérée
comme intermédiaire en comparaison de la fin ultime, la liberté du
choix des moyens reste enti¢re, car jamais dans ’ordre moral de
Pagir, aucun moyen ne s’impose absolument & I’exclusion de tout
autre. N’y ett-il qu'un seul moyen pour une fin, celui-ci est encore
objet de la liberté de choix, et non seulement de la liberté d’exercice.
L’homme moral, le spirituel aussi bien que ’homme d’action, est
donc mesure de son agir, et d’une certaine maniére mesure de toutes
choses pour lui-méme’. Cet homme, maitre de réaliser sa destinée,
libre de ses moyens, conscient de sa fin, c’est le prudent.

La volonté, comme puissance de I’ame, est en effet ordonnée par
nature a ’acte qui la parfait en lui donnant sa fin propre. Mais elle
s‘ordonne elle-méme, de maniére autonome, a cette fin par ses
vertus (dperae), qui d’une part facilitent la réalisation de son acte
en la disposant convenablement a celui-ci, et d’autre part assurent
la rectitude et la bonté de cet acte en lui donnant le bon usage des
moyens. Or, ces moyens doivent étre déterminés par la raison dans
Pacte de délibération et de choix, et dans cet office de conseil et de
Jugement, la raison exerce sa vertu de prudence qui lui permet
d’apprécier plus facilement la conformité de tel moyen avec I’inten-
tion droite rectifiée moralement par les vertus morales et ordonnée
naturellement vers le bien di. La prudence n’est donc autre que la
raison, car le principe premier de toute ceuvre humaine est la raison?,
la raison jugeant droitement et prescrivant adéquatement les moyens
appropriés 2 mettre en ceuvre dans I’agir'?: elle ordonne ainsi les
moyens a la fin visée et ces moyens s’imposent désormais, non en
raison de leur nécessité intrinséque, mais en raison de la rectitude
du jugement et de ordre donné par la prudence. Si donc il y a

10 Ethique, 111, 6, 1113 a 33; IV, 14, 1128 a 31; X, 5, 1176 a 16.

11 Summ. theol., 1-11, q. 58, a. 2.

2 La prudence (ppévraic) est un habitus de I’action avec une raison vraie
(&1 e peta Aéyou mpoxtins|, Ethique, VI, 5, 1140 b 5 et 21), I’4pdtc Aéyoc
de agir (Ethique, 11, 2, 1103 b 33; VI, 13,1144 b 27, la recta ratio agibilium
Scolastique (Summ. theol., I-11, q. 57, a. 4).

167



nécessité instrumentale dans 1’agir, c’est une nécessité déterminée
par le précepte de la prudence.

Cette nécessité connait une certaine latitude, car la prudence, en
raison des circonstances contingentes dans lesquelles elle doit s’exer-
cer, ne peut opérer que par des voies laissées a son libre arbitre et
donc indéterminées en elles-mémes, et I'intellect pratique, sujet de
’acte prudentiel, n’aboutit qu’a une vérité contingente dont la
mesure est le prudent lui-méme?3. Si Aristote reprend le mot de
Protagoras, il limite sa portée a I’ordre prudentiel des moyens, et ne
saurait I’étendre a4 Pordre naturel de la volonté vers sa fin due. Le
prudent est libre de choisir ses moyens, non sa fin. Celle-ci est imposée
par la nature méme de la volonté ordonnée d’elle-méme au bien.
Le prudent ajoute donc, dans le domaine de I’agir, ’ordre moral de
la liberté a ’ordre nécessaire de la nature.

Si donc P’agir humain abandonne la détermination des moyens
a mettre en ceuvre pour atteindre la fin visée a la libre appréciation
de la prudence, c’est que I’action morale humaine n’admet pas de
logique, pour autant que la notion de logique implique I'idée de
nécessité.

La nécessité instrumentale dans Pordre du faire créateur: Uart

Dans l'ordre du faire créateur, au contraire, la nécessité instru-
mentale est évidente. L’artiste, certes, est libre de sa fin d’artiste;
mais, celle-ci une fois déterminée, les moyens s’imposent d’eux-
mémes, c’est-a-dire en raison de la fin visée. Cette nécessité con-
traignante des moyens du faire est en raison directe de la matérialité
de Pceuvre a réaliser: chaque matiére exige une technique spéciale
de traitement, et comme la matiére fait partie intégrante de I’ceuvre
méme, elle ne peut étre seulement un moyen, une pure occasion
pour la forme. Les moyens s’imposent donc a ’artiste parce que la
matiére est un principe réel de ’oeuvre d’art4. La volonté doit donc
mettre en ceuvre des moyens dont la nécessité s’impose en raison

13 Cf. n. 10. — L’expression per vias arbitrarias et non certas est scolastique
(Ars logica, 11, q. 1, a. 2, 257 b). — Pour la vérité pratique par rapport a la
vérité spéculative, cf. Ethique, V1, 8, 1141 b 14; Comm.; Summ. theol., I11-11,
q. 47, a. 3; Ethique, VI, 2, 1139 a 26 ; Comm. ; Summ. theol., I-11, q. 57, a. 5 ad 3.

14 Ce dernier point peut paraitre évident, bien qu’il soit contesté par
IEcole frangaise de philosophie esthétique. Paradoxalement, celle-ci prend

168



d’une fin librement choisie. Elle ne le fait pas cependant, sans étre
dirigée par la raison qui, ici comme dans I’acte prudentiel, est le
principe premier de toute ceuvre humaine. La raison n’a ici qu’un
office, celui de juger droitement des moyens a mettre en ceuvre,
c’est-a-dire de reconnaitre leur nécessité évidente. Elle ne délibere
pas a leur sujet, ni ne les choisit, ni ne les prescrit, puisqu’ils s’im-
posent d’eux-mémes. En reconnaissant la nécessit¢é des moyens a
employer pour réaliser ’ccuvre, la raison exerce une vertu, propre
a I’ordre du faire, I’art, qui facilite son jugement en disposant celui-ci
a discerner immédiatement et sans erreur les moyens véritablement
nécessaires a la perfection de I’ccuvrel!. Cette vertu regarde en
effet le bien de I’ceuvre, et non le bien de 'homme créateur lui-
méme. Elle n’est pas une vertu morale qui rectifie I'intention de
Partiste et 'ordonne efficacement 4 son bien proprement humain.
Elle est une vertu intellectuelle qui n’acquiert de bonté morale que
si elle est ordonnée & son tour par une vertu morale, ou par la
prudence, qui sans étre une vertu morale elle-méme — elle est une
vertu de la raison pratique comme l’art — suppose cependant la
vertu morale rectifiant 'intention premiére. C’est ainsi qu’Aristote
écrit que «de l’art il y a vertu, mais non de la prudence», exprimant
par 12 que lartiste ne peut atteindre sa pleine stature morale, sa
parfaite bonté humaine s’il se contente d’étre artiste, mais qu’il doit
de plus étre prudent et vertueux'®. Par opposition a la prudence qui

prétexte, pour rejeter la distinction dans I’ccuvre d’art d’une forme et d’une
matiére, de 'unité existentielle et comme telle irréductible de I’ceuvre d’art.
Or, cette unité, le philosophe aristotélicien, au nom de ses propres principes,
ne peut pas ne pas ’admettre. En effet, 'ccuvre d’art n’a pas d’unité spéci-
fique par elle-méme (per se), étant un tout accidentel, et la seule unité
propre dont elle puisse jouir est une unité existentielle, selon 1’exercice.
La perception concréte de Pentité «esthétique» de I’ceuvre et la philosophie
de P’art qui en peut résulter ne rendent pas caduque I’analyse de I’ceuvre
comme tout accidentel d’étre.

15 L’art (téyvn) est un habitus créateur avec une raison vraie (i Tic
peta Adyou dhndode mountind), Ethique, VI, 4, 1140 a 21). De méme que faire
et agir sont distincts (cf. n. 3), de méme leurs vertus sont distinctes (Ethique,
VI, 4, 1140 a 2). Bien qu’Aristote n’ait pas textuellement défini ’art comme
Pdphoc Aéyos du faire, la scolastique a légitimement affirmé que Part est la
recta ratio faciendorum (Summ. theol., I-11, q. 57, a. 3).

16 "ANG: pejv Téyvne pdv éotly dpeth, ppovicens 8'obx oty (Ethique, V1, 5, 1140
b 22). Cf. VI, 13, 1144 b 30; Comm. ; Summ. theol., I-11, q. 57, a. 3 c. et ad 2.
Cf. n. 6.

169



agit selon des voies librement déterminées et raisonnablement
adaptées aux circonstances contingentes, I’art juge infailliblement
des moyens qui s’imposent nécessairement et crée selon des voies
parfaitement déterminées en elless-mémes?’. Pourtant I’intellect pra-
tique, sujet du jugement de ’art, aboutit comme la prudence a une
vérité contingente et singuliére, puisque les moyens reconnus néces-
saires ne le sont qu’en fonction d’une ceuvre singuliére a réaliser
hic et nunc.

Le faire créateur humain admet donc pleinement une nécessité
instrumentale, et la raison, reconnaissant dans la libre création de
I’ceuvre, la nécessité des moyens a employer, les propose immédiate-
ment a la volonté qui les mettra efficacement en ceuvre. Par opposi-
tion a la prudence, qui propose librement a la volonté les moyens
choisis, I'instrumentalité impliquée dans le faire créateur rapproche
I’art de la notion confusément acquise jusqu’ici de logique. De fait,
selon la tradition aristotélicienne, la logique est un art, mais tout art
est-il une logique? La suite de cette enquéte permettra de répondre
a cette question. Pour I'instant, elle permet d’expliciter deux types
de nécessité instrumentale: une nécessité instrumentale indéterminée
et libre, celle de la prudence dont la présence méme, en tant que
vertu, est nécessaire dans toutes les actions morales humaines, mais
dont I’exercice n’est pas ordonné a tel moyen déterminé; une nécessité
instrumentale déterminée, celle de ’art, dont D’office consiste a
reconnaitre l’ordre nécessaire de la volonté a tel moyen imposé
par 'ccuvre a faire.

La nécessité instrumentale de la logique peut désormais se définir
selon deux grandes analogies, I’une avec I’ordre prudentiel de I’agir
moral et P'autre avec l'ordre artistique du faire créateur. Ainsi
seulement, le philosophe aristotélicien peut prétendre situer concréte-
ment la logique parmi les activités humaines.

La nécessité instrumentale dans ordre du connailre: a) prudence et logique

Pour mener a bien cette comparaison, il convient d’abord de
déterminer le type de nécessité instrumentale qui convient a la
logique dans I’ordre du connaitre, et de répondre ainsi définitivement
a la question de I’existence de la logique (question an est).

17 Per certas ac determinatas vias, Ars logica, 11, q. 1, a. 2, 257 a.

170



L’explicitation des nécessités subjective et objective a révélé plus
haut que la logique ne s’impose pas a ’acte de connaitre selon le
point de vue de l’objet qui le spécifie. Toute connaissance, en effet,
est spécifiée par 1’objet propre qu’elle prétend atteindre, et celui-ci
Joue a son égard le role d’une cause formelle!®. Si pour le philosophe
aristotélicien la cause formelle, fiit-elle méme purement spécifiante
dans P’ordre quidditatif et non déterminante dans ’ordre existentiel,
est un principe doué d’une nécessité intrinseque absolue, il est clair
que la nécessité qu’il attribuera a la logique dans le connaitre ne
peut étre de ce type. La logique ne s'impose pas selon une nécessité intrinséque
absolue a la connaissance; la quiddité de I’acte de connaitre n’est pas
définie par la logique, ni ne la contient comme une de ses parties.

Si la notion de logique n’est pas nécessaire a la notion quidditative
de la connaissance, elle n’est pas davantage nécessaire a aucun de
ses deux exercices vitaux élémentaire et final. Ainsi, par exemple,
de I’expérience sensible ol l'intelligence se trouve impliquée. La
connaissance nait en effet du besoin vital de I'intelligence ordonnée
au vrai. Il suffit & Pintelligence d’étre pour connaitre, flit-ce impar-
faitement, et comme la connaissance est pour I'intelligence son étre
en acte, nul n’est besoin pour elle d’apprendre a étre par un art
spécial. Ainsi de méme de la contemplation du vrai, et particuliére-
ment de la contemplation philosophique de I’Etre premier. Les
termes, initial et final, du connaitre, ne relévent donc pas de la
logique, car ici et 14, 'intelligence est en dehors, soit en dega, soit au-
deld du domaine logique. La raison en est que dans les deux cas,
la puissance de connaitre procéde par mode intuitif ou quasi intuitif,
coopérant dans le premier cas a une connaissance manifestement
immédiate, s’exercant dans le second cas selon un mode éminent,
séparé du conditionnement sensible naturel qui lui impose sa dé-
marche abstractive et discursive. D’une maniere générale, il ne peut
y avoir logique la ol la puissance de connaissance est immédiatement
actualisée, 14 ol la connaissance procéde par mode d’infusion, a
plus forte raison 14 o1 la connaissance est considérée comme substan-
tiellement en acte: ni l'intuition intellectuelle (si elle existe), ni la

18 I.’objet est cause formelle spécifiant la connaissance (Ars logica, 11, q. 21,
a. 4, 670 a). Bien qu’entitativement extrinséque, par opposition a la forme
substantielle, il est nécessaire 4 la spécification de la connaissance selon une
nécessité absolue intrinséque, car la connaissance se définit quidditativement
Par son terme.

171



connaissance affective, ni la foi, ni la science angélique, ni la con-
naissance divine ne relevent de la logique pour le philosophe aristo-
télicien 19,

Aussi bien la logique apparait-elle dés que la connaissance s’ac-
quiert, croit et augmente: elle est nécessaire selon I’exercice de
’intelligence humaine engagée actuellement dans son statut abstractif
et discursif, comme la respiration et la nourriture sont nécessaires
a la vie d’une plante. Cette nécessité n’est plus intrinseéque absolue,
déterminant la quiddité de l’acte du connaitre, mais relative a
Pexistence concréte de la connaissance abstractive et discursive. La
logique ne considere pas ’objet du savoir, mais le développement,
P’acquisition du savoir de cet objet?. Le terme initial de ce chemine-
ment, ’expérience, échappe néanmoins a la logique aussi bien
quidditativement qu’existentiellement. Mais la contemplation ter-
minale en rel¢ve, non pas il est vrai en tant qu’elle est considérée
quidditativement par rapport a son objet propre, ni non plus en
tant qu’elle est considérée dans son acte de posséder celui-ci, mais
en tant que 'intelligence s’achemine concrétement a cette contem-
plation ultime, particuli¢rement dans les démonstrations de I’exis-
tence de Dieu. Il apparait donc que méme si la nécessité de la logique
est ici qualifiée de relative, elle n’en est pas moins une nécessité pure
et simple (ari@s, simpliciter), puisque ’accroissement de la connais-
sance n’est que la réalisation effective d’une exigence essentielle de
Pintelligence.

1 En perspective aristotélicienne, il y a logique, non seulement 12 o il y a
intentionnalité et potentialité, mais 12 ot il y a intentionnalité et potentialité
non immédiatement actualisable de P’intelligence. L’intuition, bien qu’in-
tentionnelle, ne reléve pas de la logique, car elle est immédiatement actua-
lisée. On juge de la différence entre la logique aristotélicienne et la logique
husserlienne, lorsqu’on sait que la logique transcendantale thématise précisé-
ment 1’intuition.

2 La réduction phénoménologique qui renvoie la saisie en droit de I’objet
a linfini, et ne considére de fait que le développement du savoir, aboutit
de fait a identifier la logique et la connaissance. Par conséquent, toute
connaissance, méme celle de Dieu, ne peut procéder que selon le chemine-
ment de ’anticipation eidétique a priori et du remplissement synthétique:
la connaissance divine elle-méme est soumise a la logique transcendantale.
Cf. Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie, trad. Ricceur, Gallimard,
1950, p. 506 et 265 (pagination frangaise), deux citations qui introduisent
la potentialité en Dieu.

172



Cette nécessité s’accompagne cependant encore d’une autre néces-
sité quasi accidentelle, relative non plus a la réalisation pure et simple
de I’exigence naturelle de I'intelligence, mais relative a la réalisation
parfaite de celle-ci. Ce n’est pas seulement I’exercice pur et simple
de la connaissance que considere la logique, mais son exercice tel,
son statut de connaissance scientifique parfaitement formulée2l. Ce
nouvel aspect de la nécessité instrumentale de la logique est 1ié a
Pexpression de la connaissance dans le langage. La logique s’impose
en effet dés que l'intelligence prétend exprimer ses actes dans le
langage, non seulement les actes qui d’eux-mémes exigent linstru-
mentalité logique, ce qui peut paraitre évident, mais aussi les actes
qui échappent par eux-mémes a I’emprise logique, comme ceux qui
ont été cités plus haut. Or, ’expression dans le langage vise la
communication de la connaissance a autrui, mais aussi 1’accroisse-
ment plus facile de la connaissance grace a une formulation plus
parfaite 22,

Il faut bien comprendre le sens du terme «réalisation parfaite»
utilisé ici. La logique ainsi envisagée ne considere pas l'acte de
connaitre dans sa valeur de connaissance proprement dite. Il est en
effet des connaissances plus ou moins parfaites selon la dignité de
Pobjet atteint: la connaissance d’un principe est plus excellente que
la connaissance d’un effet. La logique n’a pas a déterminer la per-
fection de la connaissance selon ce point de vue de l'intelligibilité
et de la vérité, mais le mode parfait d’exercer et de formuler cette
connaissance. Elle détermine le moyen, I'instrument nécessaire a
Pintelligence pour atteindre lintelligibilité et la vérité parfaites:

21 La nécessité naturelle absolue et intrinséque est soit celle de la matiére
ou de la forme, soit celle de I’essence. La nécessité relative est celle du principe
efficient ou final de Vesse (In 5 Metaph., n°s 833-834; Summ. theol., I, q. 82,
a. 1). Ars logica distingue dans la nécessité selon I’esse une nécessité pure et
simple et une nécessité respective secundum quid, c’est-a-dire selon 1’état
parfait de la nature considérée (II, q. 1, a. 1, 252 a).

22 T] convient donc de bien distinguer la connaissance vivante proprement
dite de son expression dans le langage, en particulier parce que celle-ci est
Coextensive a celle-12, sous peine d’aboutir a ’identification nominaliste qui
réduit la pensée au langage, et donc la philosophie a la logique. Par oppo-
sition au nominalisme, le philosophe aristotélicien affirme que la logique
touche 4 plus profond que le seul langage, et il fait apparaitre ainsi le para-
doxe de certains efforts philosophiques contemporains pour fonder logique-
ment le langage d’une pensée intuitive et donc ineffable par principe.

173



elle est la logique formelle de Pintelligence, dans la mesure ol les moyens
et les instruments qu’elle propose sont des _formes de son cheminement
fondamental et élémentaire??; elle reste formelle, quand bien méme,
appliquée a la mati¢re d’une science particuliere, elle est logique
matérielle de I'intelligence engagée dans telle discipline, car elle est
alors encore logique formelle, non plus de I'intelligence comme
telle, mais d’une science particuliere. La forme logique n’est donc
pas a confondre avec une cause formelle déterminante: elle n’est
pas principe formel d’étre, ni spécifiant extrinséque, ni déterminant
intrinséque; elle n’est pas davantage un principe exemplaire a
priori de I'opération de connaissance; elle est un instrument d’exercice
parfait. Entitativement pur effet accidentel de raison?!, elle est un
principe instrumental informant les actes de la pensée selon un
ordre logique non réel. Elle est au mieux une cause concomitante,
et plus exactement une condition sine qua non du parfait exercice de
Pintelligence?s. C’est pourquoi elle ne saurait donner positivement
la vérité, mais elle permet seulement d’éviter ’erreur dans le chemine-
ment de la pensée. Paradoxalement, la logique aristotélicienne, qui
présente tous les caractéres de la discipline rationnelle la plus aridement
abstraite, explicite la condition existentielle de la connaissance: elle ne s'impose
que du point de vue de Pexercice concret de Uintelligence. Comme ’affirme
fortement Saint Thomas d’Aquin?, la logique a pour office de
permettre a l'intelligence de procéder avec ordre, facilement et sans
erreur. Sa valeur est donc toute négative, comme celle d’une condition
sine qua non.

23 La logique est 'instrument universel de I'intelligence, non des sciences
particuliéres. Elle est adéquate a lintelligence, non aux sciences parti-
culieres (Ars logica, 11, q. 1, a. 2, 258 a). C’est pourquoi le philosophe aristo-
télicien la considére comme la discipline fondamentale de la raison humaine,
dont relévent les logiques mémes qu’aujourd’hui soit la phénoménologie,
soit la philosophie esthétique, soit la science contemporaine prétendent lui
substituer.

2 Ars logica, 11, q. 3, a. 2, 318 b 33, et passim. — La forme logique est le
seul cas d’effet formel accidentel.

25 Elle est ouvartle comme la matiére (Physiques, I, 9, 192 a 13). Ce texte,
extérieur pourtant 2 notre sujet, n’est pas sans importance pour lui: la
logique est matérielle en tant qu’instrument de la connaissance qui est sa
fin. Cf. plus bas. L’expression necessarium sine quo aliquid non potest vivere aul
esse, de concausa, se retrouve dans In 5 Metaph., lect. 6, n° 827.

26 In 1 Poster., lect. 1, n° 1.

174



Ici apparait ’analogie de la logique avec l'ordre prudentiel de
I’agir. Car la logique joue dans ’ordre du connaitre un role correspon-
dant a celui que joue la loi dans ’ordre de I’agir. La loi en effet est
généralement négative. Elle n’indique nullement la fin de I’agir ni
ne permet donc d’accéder positivement a celle-ci, mais elle dicte
les conditions négatives qui s’imposent nécessairement a ’acquisition
du bonheur. Le bonheur, lui, ne peut étre que positif: fu aimeras le
Seigneur ton Dieuw de tout ton ceur, de toute ton dme et de tout ton esprit.
Tel est le plus grand des commandements, c’est-a-dire a la fois celui
qui donne son sens a la loi, la suppose et la finalise. Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu est le premier, et donc le dernier des commande-
ments, celui qui, finalisant la loi, la transcende et I’assume. Les
relations entre loi et agir sont donc analogues aux relations entre
logique et connaitre. De méme que la loi est ordonnée au bien, de
méme la logique est ordonnée a la contemplation du vrai; de méme
par conséquent la contemplation du vrai est au-dela de la logique,
la finalise, c’est-a-dire la suppose, I'utilise, 'assume et la transcende.
Réduire la fin 4 la conformité 4 la loi est un pharisaisme juridique
qui se prétend sagesse morale, comme la confusion de la logique et
de la connaissance est un juridisme logiciste qui se prétend sagesse
métaphysique.

Cependant, puisque la loi ne peut éwre concrétement exercée que
par la prudence, I’analogie porte a proprement parler entre la
prudence et la logique. Et cette analogie, comme toute analogie,
s’explicite en une similitude de proportions dans une différence
quidditative de nature. La logique est nécessaire a la contemplation
parfaite du vrai comme la prudence est nécessaire a I’amour efficace
du bien. La logique ne saurait étre seulement utile, comme le pré-
tendaient les Jésuites de Coimbra?’: elle n’est pas seulement un
moment dialectique, nécessaire provisoirement, destiné a étre dé-
Passé dans la claire vision; car procéder facilement et sans erreur
est une exigence propre a l'intelligence. De méme que la prudence
ajoute I’ordre moral de la liberté & ’ordre naturel de la volonté vers
le bien, de méme la logique ajoute d’une certaine maniére son ordre
instrumental nécessaire 4 I’ordre naturel de intelligence vers le vrai.
Mais 1a différence apparait avec évidence: la prudence impose un

¥ Appelés traditionnellement les Conimbricenses, auteurs platonisants de
C€lebres Commentarii in universam dialecticam Aristotelis (Venise, 1616).

175



ordre de moyens librement consentis; la forme logique s’impose
nécessairement pour l’exercice de la connaissance dans son statut
abstractif et discursif. S’il est nécessaire que la prudence utilise des
moyens, elle est libre d’utiliser tel ou tel. La logique au contraire
impose I'utilisation nécessaire de moyens nécessaires. Autant dire
finalement que la logique ne peut procéder que par des voies pleine-
ment déterminées, et qu’elle est plus proche de ’art que de la pru-
dence. Il convient donc de situer maintenant la logique par rapport
a lart.

La nécessité instrumentale dans 'ordre du connaitre: b) art et logique

Un curieux renversement se présente ici. L’ordre de I'agir et
lordre du connaitre sont structurés selon des nécessités subjective et
objective semblables, étant déterminées ’une et I’autre par un objet
dii naturellement. Pourtant les nécessités instrumentales de la pru-
dence et de la logique ne sont que semblables proportionnellement
dans une différence quidditative de nature. Au contraire, alors que
le faire et le connaitre différent en ce que le premier est libre de son
objet fin et I'autre déterminé nécessairement par son objet propre,
les nécessités instrumentales de l’art et de la logique coincident
d’une certaine manicre.

De méme que ’art informe une matiére indéterminée en mettant
en ceuvre des moyens imposés par cette matiere méme, de méme
la logique informe une matiére qui en loccurrence est l'acte de
I'intelligence. Art et logique informent de plus de maniére identique:
ils imposent de maniére nécessaire et déterminée une forme a une
matiére donnée. La forme certes est différente de part et d’autre,
de méme que la matiére elle-méme; il n’en reste pas moins que du
point de vue de la régulation formelle, art et logique ont la méme
définition. C’est pourquoi la logique est formellement un art*®. Non
seulement une stricte analogie régne entre art et logique, telle que
I’on peut dire que la logique est a la connaissance ce que l’art est
au faire, mais une parfaite communauté d’essence lie lart et la
logique; par conséquent la logique est un art, car ’on peut attribuer

2 In 1 Poster., lect. 1; Summ. theol., 1I-11, q. 47, a. 2 ad 3; Ars logica, 11,
q. 1, a. 2, 259 b.

176



univoquement la notion d’art a la logique?®. L’analogie qui régne
entre la prudence et la logique ne permet pas d’attribuer univoque-
ment la raison de prudence a la logique: la logique n’est pas une prudence
de Pintelligence, bien que ’ceuvre de la prudence soit intérieure comme
celle de la logique. La prudence procede par des moyens libres et
contingents, ’art procéde par des moyens s’imposant nécessairement
d’eux-mémes: c’est 1a la raison de 'univocité essentielle de ’art et
de la logique du point de vue formel.

Pourtant la logique n’est pas un art absolument, ni de tous les
points de vue. L’artiste, exercant sa vertu d’art, juge pratiquement
des moyens nécessaires capables d’ordonner une mati¢re corporelle
pour réaliser I’ceuvre projetée. Cette matiere est elle-méme inerte,
ni active, ni efficiente; elle est sujet pur, réceptacle passif de I’activité
créatrice. Celle-ci, portant sur une matiére extérieure, est donc
transitive, mécanique, selon I’expression scolastique, et donne lieu a
une euvre servile, exclusivement déterminée dans sa qualité d’ccuvre
pPar P’art de son créateur®. La logique au contraire ne porte pas
sur une matiére extérieure et inerte, mais sur une matiére intérieure
et vivante: dans I’immanence de 'intelligence, sur 1’acte méme de
connaitre. La différence essentielle des mati¢res d’application de
Part et de la logique entraine donc une modification importante
dans la maniére de concevoir 'un et I'autre. Si 'on considere la
logique non plus d’un point de vue uniquement formel, mais selon
son exercice dans sa matiére propre, l'univocité établie plus haut
fait place & une analogie, c’est-a-dire de nouveau & une similitude
de proportions dans les différences essentielles. La logique, formellement
art du point de vue quidditatif, est donc seulement un analogue de Uart du
boint de vue de Pexercice concretL.

_—

®» La doctrine de I’attribution univoque (suvovipog; amAde, simpliciter)
€t analogique (xat 'dvaloylay; xatd 1, secundum quid) se trouve dans les
Catégories d’Aristote, 1 (cf. particulierement Cafégories, 5, 3 a 33 — 3 b 9).
Doctrine trés travaillée par la scolastique. Cajetan, De nominum analogia.
De congeptu entis (Ed. Zammit, Rome, 1934) reste un classique. Cf. Ars logica,
11, q. 13: De antepraedicamentis et analogis.

% Aucune nuance péjorative dans ces expressions d’art mécanique et
d’ceuvre servile, cf. Ars logica, 11, q. 1, a. 2, 257 b.

8 Ibid., 259 b. Saint Thomas parle de la logique, art libéral, comme d’un
art secundum quandam similitudinem (Summ. theol., I-I1, q. 57, a. 3 ad 3), ce
qQui explicite le secundum quid cité n. 29.

12 177



L’ordre imposé par la forme logique aboutit donc a une ccuvre
intérieure, alors que l’ordre imposé par I’art aboutit a une ceuvre
extérieure. L’ordre logique des actes de l'intelligence est certes un
ouvrage d’art, mais l'ouvrage d’un art immanent, non transitif,
d’un art lbéral®?, libéré des servitudes d’une maticre extérieure,
passive, sinon rétive aux impulsions de I’artiste. Cet art libéral
impose son ordre a une matitre réelle cependant, bien que I'on
puisse concevoir un art libéral purement formel, qui soit pur ordre
créé a linfini, comme peuvent étre considérées, semble-t-il, les
mathématiques?3.

Sil’on s’étonne de voir un acte de 'intelligence qualifié de matiére,
il faut comprendre que cette expression ne désigne que la potentialité
propre a ’acte de connaissance humain. De méme que la matiére
de ’art n’est pas la pure puissance physique indéterminée, mais telle
réalité actuelle, bois, marbre, couleurs, sons, potentielle a I’égard de
tout ordre artistique lui advenant par surcroit, de méme ’acte de
'intelligence humaine, véritablement actuel dans la mesure ou il
est exercé, demeure potentiel cependant a 1’égard de sa propre
vérité ou fausseté. Il y a donc place ici pour un art spécial déterminant
les conditions négatives de la vérité, et disposant I’acte de intelli-
gence humaine a cet effet34.

Le caractére d’art libéral immanent que revét la logique apparait
encore plus évidemment lorsqu’on comprend que la matiere de
Iinformation logique est également son agent. La connaissance non
seulement est exercée par l’intelligence, mais encore s’actualise elle-
méme en se donnant les conditions instrumentales, les formes logiques
nécessaires a son exercice parfait. Le sujet connaissant est donc
I’agent de Pordination logique de ses propres actes. Dans I’exercice
concret de sa connaissance, l'intelligence s’ordonne elle-méme, en
vue du vrai a quoi elle est naturellement ordonnée, de méme que

32 Ars logica, 11, q. 1, a. 2, 257 b, et citations de Summ. theol., n. 31.

33 L’art abstrait, qui, fait significatif, offre souvent des prétentions mathé-
matiques, tend lui aussi & un art purement formel — il se dit informel, par quoi
il exprime son caractére non figuratif. Il considére volontiers en effet la matiére
comme une pure occasion de la_forme, et réduit celle-ci par conséquent au role
de moyen. Par 13, il tend a se définir, non plus comme servile, mais comme
libéral. Il représente une tendance idéaliste ou logiciste dans 1’art contempo-
rain, face aux tendances «concrétes» paralléles.

34 Ars logica, loc. cit., n. 32.

178



dans I’exercice concret de son agir, la volonté s’ordonne elle-méme
en vue du bien a quoi elle est naturellement ordonnée. Non seule-
ment la matiere de la logique coincide avec ’acte de l'intelligence,
mais I’agent méme de Pordination logique coincide avec la matiére
sur laquelle porte cette ordination. Et comme I’information logique
procéde par mode d’art, c’est-a-dire par voies nécessaires et déter-
minées, i} apparait bien évidemment que la matiére méme de la
logique ne saurait lui étre rebelle ni rétive: il n’est pas d’acte de
Pintelligence abstractive et discursive qui ne soit ordonné logique-
ment. Dans cet art libéral unique qu’est la logique, agent et patient
s’identifient réellement dans I’acte intellectuel immanent ou Pintelli-
gence tendant vers le vrai s’ordonne et se régle en se donnant a elle-
méme les conditions et les formes mémes de sa saisie du vrai. L’acte
de connaissance intellectuelle et I’acte d’ordination logique sont
donc simultanés, la logique est coextensive a la philosophie, et la
perfection propre de la logique n’est pas de juger des moyens néces-
saires & I’ceuvre comme ’art, ni de prescrire les moyens nécessaires
a la fin comme la prudence, mais d’ordonner immédiatement 1’objet,
au moment de la connaissance qu’en prend lintelligence?®.

A vrai dire, il faut distinguer entre un agent principal, Uintelligence,
et un agent insirumental, la logique, c’est-a-dire la vertu, 'art propre
a la raison dans son exercice parfait. La logique est dite en effet
agent instrumental, parce qu’elle n’est pas pur instrument. Un pur
instrument suppose un agent parfaitement en acte, ce que ne peut
€tre l’intelligence humaine qui exige la logique pour son exercice
actuel. De toute facon, puisque la logique n’est autre que la raison
méme ordonnant ses propres actes de fagon a penser facilement et
sans erreur, la distinction proposée ici revient a considérer, comme
cette étude I’a constamment fait, deux états du sujet intelligent: un
¢tat de l'intelligence qui recherche naturellement le vrai, un état
de lintelligence qui se donne artificieusement les formes logiques
de sa pensée du vrai. En tant qu’agent instrumental, la logique
est un art qui coopere avec la nature de lintelligence: elle per-

3 Ars logica, 11, q. 1, a. 5, 284 a. — ‘H pev yap gpbwneic émtaxtind) dotwy, la
Prudence est préceptive (Ethique, VI, 11, 1143 a 8; Comm. ; Summ. theol., I-11,
q. 57, a. 6; 1I-II, q. 47, a. 8). Au contraire, la perfection de I’art n’est pas
de prescrire, mais de juger, d’aprés Ethique, V1, 5, 1140 b 22; Summ. theol.,
loc. ¢it. ici. — La coextension de la logique et de la philosophie est établie en
Meétaphysiques, T', 2, 1004 b 17, cf. In 4 Metaph., lect. 4, n° 574.

179



fectionne celle-ci dans la ligne de son exercice propre, sans lui ajouter
nulle détermination quidditative ni accidentelle réelle, car elle
n’est autre que la puissance instrumentale que se donne lintelligence
humaine pour atteindre la perfection de son acte propre a I'égard
du vrai. Instrument de Pintellection, la logique est virtuellement
contenue dans lintelligence, cause efficiente principale de I’acte
intellectuel. Elle est une vertu de l’intelligence abstractive et dis-
cursive, qui, comme toute vertu, intellectuelle ou morale, nait de
Pexercice répété de l’acte a la perfection duquel elle est ordonnée.
La logique ne saurait donc étre un principe exemplaire a priori de
Pacte intellectuel, puisque bien au contraire elle ne dispose a celui-ci
que dans la mesure ou elle en est 'effet propre (finis effectus): a la
fois disposition et propriété, condition existentielle et ultime perfec-
tion existentielle du connaitre, coextensive a tout I'ordre de la
connaissance abstractive et discursive, elle est I’éfat stable qui assure
a l'intelligence les formes et la rectitude de sa démarche®. Art libéral,
elle se rapproche de tous les arts qui perfectionnent ’exercice d’une
nature, et le rapprochement ne manque pas de piquant, puisqu’il
permet de grouper la logique, ’agriculture, ’apiculture, I’élevage,
I’enseignement et 1’éducation! Dans cette méme mesure, elle se
distingue nettement des arts mécaniques, dont les matiéres serviles
subissent des déterminations qui n’ont qu’une conformité acciden-
telle avec elles.

3 Sur le point de la vertu, la terminologie aristotélicienne et scolastique
est particuliérement significative. Du point de vue de I’objet, la vertu est la
Jorce instrumentale (virtus) de la puissance active considérée (Sdvap:s,
potentia), et aussi ’excellence (dpets]) de Pacte de cette puissance, en tant
que perfection existentielle de celui-ci. Du point de vue du sujet, la vertu
est un état stable acquis (é&c, habitus) par D’exercice répété de 'acte de la
puissance, car une hirondelle ne fait pas le printemps (Ethique, I, 6, 1098 a 18;
II, 1, 1103 a 31; Comm.; Summ. theol., I-11, q. 51, a. 2. Cf. Ars logica, 11,
q.1, a. 1, 256 a; cf. Summ. theol., I, q. 117, a. 1). La vertu en effet est la
seule possession du sujet: puisque chaque sujet, en exergant sa nature, est c€
qu’il est, et, selon qu’il s’agit de P’intelligence ou de la volonté, connait le
vrai ou aime le bien, il ne peut avoir que ses vertus, c’est-a-dire les moyens
qu’il se donne en vue de sa fin. — Il est possible de montrer & partir de 12
que toute philosophie qui rejette la nature humaine, puissance essentielle-
ment ordonnée 2 son bien dQ, ne saurait étre une philosophie de I’étre,
mais une philosophie hypostasiant subrepticement ’ordre instrumental de
la vertu en ordre métaphysique de I’étre: ainsi par exemple de existentia-
lisme pour la liberté, et du transcendantalisme pour la logique. Cf. n. 8.

180



Enfin, la logique manifeste son caractére d’art libéral immanent
en ce qu’elle ne pose pas un étre réel nouveau, par opposition a l’art
mécanique. L’ccuvre créée est un effet réel produit dans I’existence
extérieure par l’art, c’est-a-dire par une vertu propre de la raison
ordonnant droitement la volonté productrice. L’ceuvre d’art est
donc un effet réel de la raison, non a la vérité toute I’ceuvre d’art, mais
au moins ’ordre réel qui informe originalement la matiére. La
logique au contraire ne produit pas un ordre réel nouveau. De toute
facon, elle ne suscite pas ’acte de connaissance, qui est plutot son
agent. Elle ordonne celui-ci selon des relations qui sont de purs
étres de raison (entia rationis). Les formes logiques dans lesquelles
s’exerce ’acte de connaissance n’ajoutent donc aucune détermina-
tion réelle ni a4 ’acte de connaitre ni a ’objet connu: elles structurent
logiquement la connaissance de 1’objet, c’est-a-dire ordonnent
I’objet dans son étre-connu®, et ne sont pas directement connues
avec l’objet, mais réflexivement a partir de celui-ci. Elles sont dites
étre de raison, et dans cette expression le mot «&wre» est utilisé
pour manifester la coextension de I’ordre logique a I’ordre du con-
naitre, c’est-a-dire la coextension des formes logiques a ce qui est,
en tant qu’il est connu; d’autre part les mots «de raison» sont
utilisés pour bien manifester que la logique n’engendre pas de
maniere transitive un étre réel qui comme tout autre étre réel serait
indépendant de I’acte du connaitre. Car I’étre de raison logique
n’est pas indépendant de l’acte de connaitre; c’est d’étre connu,
au sein méme de la connaissance de I’objet, qui lui donne son entité:
Péire de raison n’est quwen tant que connu, son esse est son cognosci. Si la
connaissance cesse, I’étre de raison s’évanouit. Aussi bien, alors que
tout étre réel est sujet de son étre-connu, ou de son intelligibilité,
comme d’une dénomination extrinseque accidentelle qui ne lui
ajoute rien de réel, I’étre de raison n’a-t-il d’étre que celui d’un pur

8 Ars logica, 11, q. 1, a. 3, 263 a; a. 4, 276 a. — De méme, le conseil pru-
dentiel qui ordonne les moyens en vue de la fin n’ajoute rien de réel & ceux-ci,
mais seulement une dénomination de raison, car les moyens sont désormais
appétibles moralement, dans la mesure ot ils sont ordonnés convenablement
a la fin. L’ordre moral institué ici par la prudence est donc formellement
un ordre de raison, mais non un étre de raison logique, car le moyen n’est pas
Ordonné en tant que connu, mais en tant qu’appétible sub regula moris (Ars
logica, 11, q. 1, a. 3, 267 b).

181



objet®, Telle est I'ultime conséquence de la définition de la logique
comme art libéral: I’art logique, informant une mati¢re immanente,
Pordonne selon des relations de raison qui n’ont d’existence que
dans la mesure ou elles sont actuellement pensées.

Conclusion: logique et philosophie

Si la prudence est une vertu de la raison dans I’ordre de 1’agir bon,
si I’art est une vertu de la raison dans I’ordre du faire créateur, la
logique est la vertu propre de la raison dans ’ordre du connaitre
vrai: elle est comme telle la raison droite, I’'dpttos 10705, du connaitre
vrai, et par la méme impliquée dans tout exercice spéculatif ou
pratique de Pintelligence. La logique apparait ainsi comme l’art
des arts®®, P’art premier et fondamental de la raison comme telle.

Ce caractére d’art cependant n’est que la fonction existentielle
de la logique, mais ne définit pas sa nature. Car la logique est quiddita-
tivement la science spéculative des relations logiques de la raison®® — c’est
pourquoi la précédente description existentielle n’a pas a déterminer
davantage ce que sont ces relations logiques, mentionnées plus haut —
Il faut donc distinguer Uart logique, dont il a été question jusqu’ici,
de la science logique. L’art logique, en tant que vertu propre de l'intel-
ligence spéculative dans son statut abstractif et discursif, met en
ceuvre in actu exercito les formes logiques de la connaissance, consi-
dérées in actu signato par la science logique. Pourtant, si la logique
est un art, elle ne procéde pas comme un art, selon un mode synthé-
tique, en appliquant les formes logiques a 1’acte intellectuel existant.
La logique certes est un art, mais tout art n’est pas une logique.
Dans le cas de la logique, art libéral de l'intelligence, il n’y a pas
application d’une forme a priori: I'intelligence produit son acte en

% L’ens rationis a un pur esse objective in ratione, il est un pur intelligible
(Ars logica, 11, q. 2). Il s’oppose & Dintelligibilité subjective (subjectée) de
toute réalité créée et a Vintelligibilité substantielle de I’Etre premier. — Il est
intéressant de rapprocher la formule esse est cognosci, valable en perspective
aristotélicienne pour le seul ens rationis, avec lesse est percipi de Berkeley
valable selon cet auteur pour toute réalité métaphysique (Cf. Ars logica, 11,
q. 2, a. 5, 307 a, 310 a).

3 Ars artium, In 1 Poster., lect. 1, n° 4. — La logique, comme ’art, ne rectifie
pas I’appétit, et un parfait logicien peut ne pas étre prudent ni vertueuX-

2 In 4 Metaph., lect. 4; Summ. theol., I-I1, q. 57, a. 3 ad 3 et 6 ad 3; 4rS
logica, 11, q. 1, a. 2.

182



suscitant a la fois la forme instrumentale dans laquelle il est exercé.
L’art logique ne saurait donc avoir valeur d’exemplaire normatif
a priori de la connaissance rationnelle.

La méme affirmation se vérifie de la science logique, pour ce qui est
du moins de ses principes propres: essentiellement, la science logique
est science spéculative de I’étre de raison logique; elle procede selon
le mode analytique propre a toute science spéculative, en abstrayant
de I’existence et résolvant son objet dans ses causes propres, qui ne
peuvent étre ici que la cause matérielle, le sujet des relations logiques
de la raison, et la cause formelle, le cognosc: de ces relations mémes.
La science logique peut cependant accidentellement exercer une
certaine régulation exemplaire dans la mesure ou elle fournit a la
connaissance spéculative des regles et une direction. Ainsi, si, essen-
tiellement, tout acte abstractif et discursif de I’intelligence est instru-
mentalement informé par la logique comme art, il peut arriver qu’un
acte rationnel, logiquement fautif, soit exemplairement rectifiéc par la
science logique considérée dans son mode pratique de régulation,
ceci particulierement dans le raisonnement syllogistique. La logique
considérée comme science peut donc revétir un certain mode pra-
tique de régulation exemplaire®!, lequel ne doit en aucun cas étre
confondu avec la fonction instrumentale de ’art logique. En effet,
celle-ci est ’aspect principal de la logique comme art; or, il s’agit
ici d’'un mode pratique de la logique considérée comme science.
Puisque donc un mode est nécessairement second et matériel par
rapport 4 la nature substantielle qu’il modifie, il apparait manifeste-
ment que le caractére exemplaire de la logique aristotélicienne ne
lui est qu’accidentel: la logique aristotélicienne est par elle-méme
(xaPavTiy, amAds, per se, simpliciter) ¢ la fois un art et une science, et dans
certaines circonstances seulement (xavd. T¢; secundum quid) elle est une
science pratique normative a priori.

En tant qu’art, la logique est I'instrument de P’intelligence, organon
coextentif 4 tout l’exercice abstractif et discursif de I’intelligence;
elle n’appartient donc pas a la philosophie proprement dite, ni ne
constitue une de ses parties. En tant que science, elle est une partie
de la critique métaphysique; elle situe I’étre de raison logique,
Pintention seconde, qui la spécifie formellement, par rapport a

81 Ars logica, 11, q. 1, a. 4, 271 a—272 b. — Cette fonction directrice de la
logique s’exerce doublement sous la forme de la logica docens et de la logica
utens, ibid., q. 1, a. 5.

183



I’étre réel, et distingue l'intention seconde utilisée par I’intelligence
dans son statut rationnel, au niveau de son exercice univoque, de
Pintention seconde utilisée par l’intelligence dans son statut d’intel-
ligence, au niveau de son exercice analogique et transcendantal,
P’analogie et la convertibilité des transcendantaux étant également
des intentions de raison, c’est-a-dire des formes instrumentales de la
pensée. Ce qui donc a été appelé depuis des temps immémoriaux logique
Jormelle se réduit, au sens strict, a I'exposé des formes de raison exercées par
Part logique et érigées en régles par la science logique en tant que celle-ci
revét accidentellement un mode pratique de régulation exemplaire. Elle corres-
pond exactement aux Summulae logicae de Jean de Saint Thomas.

Ces précisions permettent de nuancer le caractére propédeutique
traditionnellement attribué a la logique formelle. Seule la logique
comme science peut étre considérée comme une propédeutique a la
philosophie, dans la mesure ou elle exerce une certaine régulation
exemplaire: d’apres ce qui vient d’étre dit, ce caracteére propédeu-
tique ne peut étre qu’accidentel a la logique, & qui il confere le mode
de science pratique — seul un habitus surnaturel pouvant étre spécula-
tif et pratique a la fois et au méme titre essentiel —, bien qu’il soit
nécessaire a l’intelligence dans sa recherche du savoir scientifique
parfait. La logique comme science spéculative et partie de la critique
métaphysique ne peut étre évidemment qu’une ultime explicitation
de lintelligibilité propre a la logique comme art. Enfin la logique
comme art ne saurait non plus étre considérée comme propédeutique,
du moins formellement, c’est-a-dire comme une méthode a priori qui
peut étre exercée indépendamment de ’acte auquel elle est ordonnée.
Elle peut étre propédeutique matériellement, dans la mesure out
I'instrument, qui est a la fin ce que la matiere est a la forme, est
premier par rapport a cette fin, non par soi, mais selon I’exercice.
L’art logique, tel que le congoit le philosophe aristotélicien, ne peut
donc étre érigé en propédeutique sinon selon un point de vue abstrait
accidentel qui rejoint celui de la science logique considérée, en
raison de son mode pratique, comme accidentellement a priori.
L’art logique en effet est nécessaire a I’exercice pur et simple de
Pintelligence rationnelle, alors que la science logique sous son mode
pratique n’est nécessaire qu’a ’exercice fel, parfait, de I'intelligence.
D’ou I’affirmation fondamentale que dans aucun de ses aspects principaux,
ni comme art ni comme science, la logique aristotélicienne ne peut étre une
propédeutique formellement nécessaire a la philosophie.

184



Cette conclusion parait encore plus manifeste du fait que 1’expli-
citation de la science logique est le résultat d’une objectivation de
Part logique quasi accidentelle par rapport a l’instrumentalité de
celui-ci, ’aspect premier et le plus formel de la logique étant sa
fonction existentielle d’art de I’intelligence. Aussi bien Saint Thomas
appuie-t-11 davantage dans son Commentaire des Analytiques postérieurs
sur le caractére d’art, d’art des arts, de la logique, que sur son
caractére de science (scientia rationalis).

Certes, I'exposition scolastique court le risque d’absolutiser la
logique en une méthode a priori, car elle ne distingue pas assez ce
qui est de la logique formelle proprement dite, au sens défini plus
haut, et ce qui est de la logique comme partie de la critique méta-
physique. Un Jean de Saint Thomas pourtant, en distinguant une
logique ex parte formae et un logique ex parte materiae — cette distinction
ne recouvre pas celle, traditionnelle, de la logique formelle et de la
logique matérielle —, oriente la réflexion critique vers la clarification
proposée ici. C’est en effet le nominalisme qui a été la premiere
victime de Dexposition scolastique, en voyant dans la logique,
premiére selon I'ordre scolaire des manuels, la partie formellement
premi¢re de la philosophie elle-méme. Ainsi congue, la logique ne
peut plus étre ni un art instrumental de I’intelligence, ni une science
spéculative de I’étre de raison logique, mais exclusivement une
science pratique, normative et exemplaire, méthode a priori de toute
connaissance intellectuelle. Une telle position méconnait par con-
séquent la distinction aristotélicienne entre nécessaire et accidentel,
et introduit dans la pensée philosophique un ferment idéaliste et
existentialiste, puisque DI'instrument existentiel de la connaissance
est désormais considéré comme son principe formel propre.

Or, comme selon le philosophe aristotélicien DI'instrument est
premier par rapport a la fin selon I’exercice, et comme seule la fin
donne son sens a l’instrument en le spécifiant formellement, la
primauté existentielle de la logique, prise dans son acception principale, répond
a la primauté formelle de la philosophie, et particuliérement de la métaphysique,
science de étre comme tel et de [’ Etre premier. L’ordre qui régne entre la
quiddité et P’exercice détermine également les relations entre la
philosophie et la logique. La pensée qui n’admet pas cet ordre
identifie nécessairement philosophie et logique, comme elle tend a
identifier essence et existence, matiére et forme, puissance et acte,
substance et opération, essence et individu, nature et universel,

185



concept et jugement, connaissance et langage, connaissance et
amour, morale et art, agir heureux et vertu morale, création et art,
prudence et vertu morale, loi et prudence, liberté de choix et liberté
d’exercice. Cette identification peut se produire diversement au
profit de 'un ou lautre des termes de Palternative, et donne lieu
chaque fois a2 un couple de positions philosophiques contraires
comme le sont I'ontologisme platonisant et le nominalisme héracli-
téen4?, Il ne faut pas étre grand clerc pour discerner ici les options
majeures de notre siecle.

42 Une série d’oppositions semblables peut étre dégagée en théologie,
aboutissant 2 des simplifications doctrinales analogues. Ainsi par exemple
de la foi et des ceuvres, du Christ et de I’Eglise.

186



	Prudence, art, logique : situation de la logique parmi les activités humaines en perspective aristotélicienne

