
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Prudence, art, logique : situation de la logique parmi les activités
humaines en perspective aristotélicienne

Autor: De Muralt, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prudence, art, logique

Situation de la logique parmi les activités humaines
en perspective aristotélicienne

par André de Murait

La logique aristotélicienne a une étrange destinée. Définie comme
l'art des arts par les siècles scolastiques, déformée par les nomina-
lismes qui se sont succédé depuis Duns Scot, rejetée par Descartes,

critiquée par Kant, elle est considérée de nos jours par la
phénoménologie et la logistique comme une étape ou un cas particulier
de la pensée humaine, et jugée définitivement périmée par la science

positive. Pourtant, elle continue paradoxalement d'être répétée dans

un enseignement immuablement traditionnaliste, qui ne cesse

d'égréner ses notions de génération en génération. Il est vrai que
ce dernier avatar n'est pas le moindre, car très souvent les auteurs
de manuels reprennent une exposition aristotélicienne sans se soucier
de son origine ni examiner ses titres de nécessité, fermés à toutes
ses implications métaphysiques et critiques, sans jamais en tout cas

chercher à situer la logique parmi les autres activités humaines ni
même à la définir par son objet propre. Il est entendu une fois pour
toutes que la logique est une discipline normative, propédeutique
nécessaire a priori de toute pensée vraie. Une telle définition permet
à ses partisans de présenter la logique comme un monolithique
cadeau du ciel et à ses adversaires de la mépriser d'une manière

tout aussi peu nuancée.
L'historien de la philosophie, désireux d'aboutir à un jugement

critique exact, se doit donc de remonter à la source première de

toute logique: les œuvres d'Aristote. Dans cette entreprise, il est

heureusement aidé par la longue tradition aristotélicienne, illustrée

par les noms de Saint Thomas d'Aquin (1225-1274), de Thomas,
cardinal de Vio, dit Cajetan (1468-1534) et de Jean Poinsot, dit
Jean de Saint Thomas (1589-1644). Gomme toute tradition n'a de

sens que par la source originale dont elle facilite l'intelligibilité et

157



transmet le message, les œuvres majeures de la tradition aristotélicienne

renvoient à chaque pas le critique à l'œuvre première
dont elles tirent leur sève, l'œuvre du maître de ceux qui savent, selon

l'expression de Dante, tant l'expérience constante de l'historien
manifeste qu'il est nécessaire de connaître la pensée du Stagirite
dans sa vivante explicitation traditionnelle avant d'aborder son

œuvre écrite.

Or, à la lumière des grands commentateurs, il apparaît que la

philosophie aristotélicienne recèle les éléments nécessaires à ce que
l'on pourrait appeler aujourd'hui une situation existentielle de la logique.

En perspective aristotélicienne, il faut en effet montrer la nécessité

de la logique, car celle-ci est loin de s'imposer immédiatement.

L'objet des disciplines philosophiques étant donné par l'expérience,
aucune science n'a par elle-même à démontrer son existence, sauf
la théologie d'une part, dont l'objet est donné par la connaissance
surnaturelle et rend apparemment inutile l'existence à son égard
d'une science humaine nouvelle, et la logique d'autre part, de l'objet
de laquelle l'intelligence n'a aucune expérience immédiate. Il faut
donc procéder dans ce dernier cas comme le théologien pour la

théologie, et manifester d'abord l'existence nécessaire de la logique.
C'est l'office de la présente étude critique. Elle part de la seule

expérience possible en l'occurrence, expérience indirecte qui est

celle de l'usage du mot «logique» dans le langage quotidien, puis
elle considère la situation concrète de la logique parmi les multiples
activités humaines, enfin sa nécessité instrumentale spécifique dans

l'ordre du connaître, par analogie avec la nécessité instrumentale

propre à la prudence dans l'agir moral et à l'art dans le faire créateur.
Par conséquent, il ne s'agit pas ici d'une définition quidditative de

la logique, mais d'une description concrète de son exercice. Cette
étude ne présente que la fonction de la logique, son instrumentalité

propre, d'où découlent sa propriété d'art régulateur de l'acte de

connaissance et sa coextensivité à l'ordre entier de la philosophie.
Or, comme l'instrumentalité est une forme de l'intentionnalité,

cette étude est un chapitre de notre enquête plus vaste sur la notion
d'intentionnalité considérée comparativement chez les grands sco-

lastiques et dans la phénoménologie husserlienne1.

1 Pour la doctrine des vertus comme dispositions stables (ê?iç, habitus),
voir Aristote, Ethique à Nicomaque, trad. Tricot, Vrin, 1959, Paris (cité

158



Topique du langage courant

Le langage courant utilise le mot «logique» dans de nombreuses
locutions. Sans prétendre être exhaustive, une topique du langage
courant peut facilement déceler la pensée qui préside à l'usage de

ces expressions dans les circonstances même les plus banales de la
vie quotidienne. Cette étude, tout empirique, s'arrêtera à quatre
expressions bien connues.

Ainsi, par exemple, chacun de nous parle à l'occasion de la logique
des passions. Par là, nous entendons le déroulement déterminé de

sentiments intimes, tel que l'un entraîne l'autre, de manière
apparemment cohérente ou même de manière apparemment
contradictoire, lorsque par exemple une attitude imprévue au premier
abord est commandée par un sentiment plus profond, apparu par
l'effet d'une circonstance inopinée. Un exemple fera comprendre ce

dont il s'agit ici. Racine nous présente une héroïne amoureuse,

Ethique), livres I, 13 et II, Saint Thomas, In decern libros Ethicorum ad Nico-
machum expositio, Marietti, 1949, Turin (cité Comm.), livre II, Summa theologica,

B.A.C., 1951, Madrid (cité Summ, theol.), I—II, qq. 49-54; pour la doctrine
des actes moraux humains, voir Ethique, III, 3-6, Comm., Summ, theol., I—II,
qq. 1—17 ; pour la doctrine des vertus intellectuelles, art et prudence, Ethique,
VI, Comm., Summ, theol., I-II, q. 57, II—II, qq. 47-56; pour la doctrine de
la logique, l'œuvre d'Aristote en entier, trad. Tricot, Vrin, Paris, mais

pour ce qui concerne l'explicitation critique de cette œuvre, la définition
de la logique par son objet propre, sa fonction d'art, etc., les commentaires
de Saint Thomas sont irremplaçables: In duos libros Posteriorum Analyticorum
expositio, Marietti, 1949, Turin (cité In poster.), le prologue du Comm. de

l'Ethique et quelques passages du Commentaire des Métaphysiques d'Aristote,
Marietti, 1950, Turin (cité In Metaph., trad. fr. du grec par Tricot, Vrin,
1953, Paris). De même, il faut consulter Jean de Saint Thomas, Cursus

philosophicus thomisticus, Ars logica, Marietti, 1948, Turin (cité Ars logica);
renseignements utiles dans Cajetan, In De ente et essentia D. Thomae Aquinatis
Commentaria, Marietti, 1934, Turin. Pour la confrontation critique prudence-
art-logique, rares indications éparses dans Ars logica, II, q. 1. — Pour la
confrontation phénoménologie-scolastique, cf. nos articles Les deux dimensions
de l'intentionnalité husserlienne (Revue de Théologie et de Philosophie, 3, 1958,

Lausanne), Les deux voies de la philosophie aristotélicienne (Etudes de Lettres, 4,
1958, Lausanne), L'élaboration husserlienne de la notion d'intentionnalité (Revue
de Théologie et de Philosophie, 4, 1960), Adéquation et intentions secondes

(Studia Philosophica, 1961, Bâle), notre ouvrage L'idée de la phénoménologie,

l'exemplarisme husserlien (Presses Universitaires de France, 1958, Paris),
particulièrement le paragraphe 10.

159



Phèdre, hésitant entre l'amour incestueux qu'elle porte au fils de

son mari Thésée, et le devoir de laver son amant des accusations

portées contre lui par la trop dévouée Oenone. Elle s'est décidée

à avouer son crime à Thésée, lorsqu'elle apprend qu'elle a une
rivale heureuse en la personne d'Aricie. Sa jalousie passionnée

emporte ses bonnes résolutions: elle se tait et abandonne Hippolyte
à la vengeance de Thésée. Cette jalousie, qui jaillit du plus profond
de l'âme de Phèdre, et modifie brutalement le cours de ses sentiments,

nous paraît «logique», selon ce que nous pouvons comprendre de

la nature humaine.

Lorsque de même nous parlons de la logique d'une destinée, nous
entendons par là le déroulement de divers événements d'une vie

humaine, tel que les circonstances de cette vie, normalement
considérées comme le produit du hasard, semblent toutes liées par une
main providentielle et converger vers une fin unique, par exemple

un succès retentissant.
La topique du langage révèle jusqu'ici que nous attribuons au mot

«logique» le sens d'un déroulement déterminé, d'un mouvement
ordonné à un terme unique et définitif, déroulement ou mouvement

qui par là nous apparaît comme intelligible ou du moins comme
vraisemblable. Mais cette notion de détermination et d'ordre qu'exprime

le mot «logique» n'implique encore nulle idée de nécessité:

la liberté demeure entière en Phèdre, de même les circonstances de

la destinée d'un homme ne sont probablement que des occasions

accidentelles, dont, pour l'explication la plus simple, une volonté
habile a su profiter.

L'idée de nécessité apparaît dans ce que le langage courant
appelle la logique des événements, déroulement historique qui mène
nécessairement d'une situation donnée, considérée comme cause

antécédente ou condition nécessaire, à une nouvelle situation considérée

comme résultat nécessaire de la précédente. Ici le langage
courant se révèle prodigue: déterminisme historique, sens de
l'histoire, autant d'expressions qui évoquent la relation nécessaire de

la cause à l'effet, en y ajoutant souvent la nuance affective d'un
ordre fatal, inexorable, indépendant de la volonté et de la liberté
des hommes pris dans cet engrenage. Ainsi, par exemple, la reprise
des essais nucléaires soviétiques entraîne «logiquement» la reprise
des essais nucléaires américains. De fait, l'homme n'est plus maître
d'événements aussi «logiquement» liés; c'est le cours irrépressible,

160



naturel, des choses, que désigne ici le terme de «logique», excluant
toute initiative, tout art humain. Mais par là aussi, ce cours naturel
des choses, dégagé, semble-t-il, des contingences imprévisibles de la
volonté humaine, nous apparaît comme intelligible et vrai à proportion

même de sa nécessité.

Enfin nous parlons de la logique d'un raisonnement, en pensant à la

conséquence nécessaire d'une conclusion à partir de prémisses
établies auparavant. Ici aussi le langage évoque un processus nécessaire,

la contrainte subie par l'intelligence engagée dans une démonstration.

Le déroulement de la pensée révèle les implications nécessaires

d'une position, et, ici comme plus haut, indépendamment des

vœux et des aspirations morales des hommes. Ainsi, dira-t-on, les

malthusiens développent avec une «logique» impitoyable les

conséquences de la surpopulation.
Cette brève topique du langage permet de poser quelques conclusions.

1. Il y a logique pour le langage courant là où il y a mouvement.
De fait, il n'y a logique en perspective aristotélicienne que dans le
cas d'une pensée discursive et abstractive, c'est-à-dire pour une
pensée cheminant. - 2. De plus, il y a logique pour le langage
courant là où il y a mouvement ordonné, et dans la mesure où il y a

ordre, il y a unité et intelligibilité. Le langage courant utilise donc le

mot «logique» pour désigner un mouvement dont il veut exprimer
l'intelligibilité, et, explicitement ou non, situe la notion «logique»
dans le domaine rationnel de la connaissance. - 3. Enfin, l'intelligibilité

du mouvement varie selon la qualité de la relation entre les

termes considérés. Le silence de Phèdre se comprend dans le
contexte des sentiments de cette passionnée. Le succès d'un homme
paraît normal, vu les circonstances favorables qui l'ont entouré.
Ni ce silence ni ce succès ne paraissent nécessaires cependant; ils
recèlent une part d'inconnu, de mystère, propre à la liberté humaine
ou à la Providence divine. La connaissance que nous pouvons
prendre de ces deux événements ne dépasse pas le niveau de l'opinion
probable. Mais qu'en politique, un événement en entraîne un autre,
il y a là un enchaînement nécessaire de cause à effet; que dans une
démonstration, une conclusion découle de prémisses dûment établies,
il y a là une conséquence nécessaire. Dans ces deux derniers cas, le

mot «logique» désigne un mouvement nécessaire dont l'intelligibilité
est parfaite en raison même de sa nécessité. Aussi bien le langage

courant, qui lie naturellement la notion de «logique» à celle d'intelli-

11 161



gibilité, sent-il que l'usage le plus correct du mot «logique» est celui
où «logique» qualifie un acte de l'intelligence raisonnante.

Les diverses activités humaines et leurs structures nécessaires

Ces dernières affirmations font cependant figure de conjecture
encore: elles méritent d'être mieux établies. Si le mot «logique»
implique l'idée de mouvement et de nécessité, toute activité humaine
de fait est un mouvement structuré selon certaines nécessités, toute
activité humaine semble impliquer une logique. Il semble, en
particulier, pour reprendre la grande distinction aristotélicienne des

activités humaines, que le connaître {ïïewpeïv), l'agir moral (npawecv)
et le faire créateur (nolsïv) impliquent chacun une logique. Y a-t-il
donc une logique de l'agir et une logique du faire, puisque la critique
du langage nous incite à admettre une logique dans l'ordre du
connaître? Ou du moins, y a-t-il dans l'ordre de l'agir moral et dans

l'ordre du faire créateur quelque chose qui corresponde à la logique
dans l'ordre du connaître? Ici s'ouvre la recherche qui aboutira à

situer en perspective aristotélicienne la logique par rapport à la

prudence dans l'agir moral et à l'art dans le faire créateur.
Toute activité humaine est en effet un mouvement. L'âme

humaine n'est pas actuellement parfaite dans son être substantiel, mais

réalise sa perfection dans de multiples opérations accidentelles,

spécifiées par un objet propre distinct. Ainsi dans le connaître, elle

s'actualise en tendant vers le réel à contempler dans sa vérité; dans

l'agir, en tendant vers le réel à aimer dans sa bonté; dans le faire,

en tendant vers une œuvre réelle à faire surgir dans son originale
beauté. Intelligence et volonté, toutes les facultés de l'âme sont
intentionnelles dans la mesure où elles sont puissances, et l'actualisation

de ces puissances ne peut être qu'un mouvement2, mouvement
vital, spirituel, immanent dans le cas du connaître et de l'agir,
puisque la perfection de l'intelligence et de la volonté est de reposer
dans la contemplation et l'amour de leur objet, transitif dans le cas

du faire, puisque la perfection de la volonté créatrice est l'œuvre
extérieure3.

2 Selon la fameuse définition d'Aristote: le mouvement est l'acte de ce

qui est en puissance en tant qu'il est en puissance, Physiques, III, 1, 201 a 10.
3 D'après Métaphysiques, 0, 8, 1050 a 30 - 1050 b 1.

162



De plus, les diverses activités humaines sont marquées d'un caractère

de nécessité naturelle. Si l'intelligence est puissance du vrai, la
volonté puissance du bien et réalisation du beau, il est naturel que
l'intelligence recherche le vrai, c'est-à-dire connaisse, que la volonté
recherche le bien ou le beau, c'est-à-dire aime et crée. Si la nature
de l'intelligence et de la volonté est d'être ordonnée au vrai et au
bien, la connaissance, l'amour, la création expriment une nécessité

et une exigence subjectives d'expansion, de perfection et de fécondité
naturelles: le vrai, le bien, le beau sont dus aux puissances de l'âme,
et seuls ils peuvent pleinement épanouir toutes les virtualités du
sujet humain.

Corrélativement, une autre nécessité apparaît aussitôt, celle de

l'objet, visé comme terme ou fin de l'activité humaine considérée.
Le vrai s'opposant au faux, l'intelligence n'est pas libre de s'arrêter
à ce qui contredit manifestement ce à quoi elle est naturellement
ordonnée. Seul l'être, ce qui est (to ov, to ecvae) est vrai, seul l'être
peut combler vitalement l'intelligence humaine, et par excellence la
Substance séparée4. De même, le bien s'opposant au mal, la volonté
humaine n'est pas libre de s'épanouir véritablement dans l'amour
de n'importe quelle réalité. Seule la possession d'un bien réel peut
combler parfaitement l'amour humain, et éminemment l'Acte pur5.
Ordonnées au vrai et au bien, l'intelligence et la volonté ne peuvent
vivre que du vrai et du bien, sous peine de se détruire. C'est bien la
nécessité la plus fondamentale: l'homme n'est pas libre du principe
de son bonheur.

Dans la seule activité créatrice, et encore s'agit-il ici de l'activité
artistique, et non artisanale ou technique ordonnée vers l'utile,
l'homme reste libre et maître de l'objet qu'il veut réaliser, encore

que la création d'une œuvre soit nécessaire pour parfaire le créateur
dans sa ligne propre d'artiste. L'homme est libre du beau et du laid,
car il le crée, alors qu'il n'est libre ni du vrai qu'il contemple, ni du
bien qu'il aime6.

1 Car l'intelligence est mue naturellement par l'intelligible (Métaphysiques,

A, 7, 1072 a 30), et Dieu est le souverain intelligible, étant voijaeœç vcrjaiç

(Métaphysiques, A, 9, 1074 b 34).
6 Car toute chose appète naturellement le bien (Ethique, I, 1, 1094 a 3;

Métaphysiques, A, 7, 1072 a 28), et Dieu est aimé (èpcû[j.svov) de la volonté,
étant le désirable en soi (Métaphysiques, A, 7, 1072 a 34).

6 Cette considération est abstraite, il est vrai, car elle considère l'artiste
comme tel. En fait, l'artiste est homme avant d'être artiste, et le beau de

163



Une dernière nécessité apparaît enfin, celle des moyens mis en

œuvre pour atteindre l'objet visé. Toute puissance considère l'acte

ou l'objet à quoi elle est ordonnée comme une fin. En elle-même,
elle n'est pas immédiatement actualisée par son objet, mais, cheminant

jusqu'à la pleine réalisation de l'acte dans lequel elle saisit

son objet propre, elle utilise nécessairement un certain nombre de

moyens et parcourt une série d'étapes intermédiaires. Ainsi l'intelligence,

pour parvenir de sa curiosité initiale à la contemplation
terminale du vrai, suit de fait une démarche et utilise des instruments
de pensée déterminés. Dans l'agir, de même, s'inscrivent entre le

désir de la volonté amoureuse et la possession du bien aimé une
série de démarches intermédiaires, déterminées en fonction de la
fin visée. La parfaite actualité de l'intelligence et de la volonté est

donc conditionnée par une série de moyens, qui sont autant
d'approches, de voies nécessitées par la potentialité du sujet considéré.

Cela est même vrai du faire créateur, qui cependant pensait être

pleinement maître de son œuvre. L'artiste est lié lui aussi, en
particulier par la nécessité de la matière corporelle dans laquelle il veut
incarner son inspiration. Cette matière, qui contribue à donner à

l'œuvre sa physionomie propre, exige de l'artiste l'emploi de tel

moyen nécessaire, en l'occurrence de tel procédé technique ou traitement

spécial.

Place de la logique

parmi les nécessités structurant les diverses activités humaines

A ce point de la recherche, il apparaît que toute activité humaine,

compte tenu des nuances introduites à propos du faire créateur, est

un mouvement lié à une triple nécessité, subjective, objective et

instrumentale. Selon le résultat de la topique du langage, une
question se pose légitimement: y a-t-il une logique pour chacune des

l'œuvre doit se distinguer sans s'opposer au bien de l'homme: le bien prime
sur le beau, lequel ne saurait donc être un transcendantal, convertible avec
l'être, comme le bien, le vrai, l'un, par ex. Pour la même raison, il faut dire

que la nécessité subjective du faire s'enracine de fait dans la nécessité
subjective de l'agir et s'identifie avec elle, car c'est pour se réaliser comme
homme que l'homme devient artiste. - Le bien prime sur le beau revient
d'une certaine manière à ordonner, non à subordonner, le beau au bien,
le faire à l'agir. Le danger est dès lors est de «moraliser» l'art, de le réduire
à une pure instrumentalité.

164



activités humaines et selon les trois nécessités découvertes ici? De
fait, ce ne sera pas le cas: une topique du langage n'a pas encore
valeur d'analyse philosophique et ne peut donner qu'un champ
d'expérience philosophique.

En effet, les deux premières nécessités, subjective et objective,
expriment simplement la structure naturelle de ces mouvements
vitaux que sont les opérations de connaître, d'agir et de faire. Tout
mouvement se définit essentiellement par ses termes: terminus a quo

et terminus ad. quem. Dans le cas présent, le terme initial est la puissance
considérée dans sa privation de l'objet dû naturellement - intelligence

et volonté -, le terme final, la faculté considérée dans son

acte de posséder son objet spécifiant propre - connaissance du vrai,
amour du bien, création du beau7. La nature même des mouvements
de l'intelligence et de la volonté exige ces principes nécessaires, et

n'exige qu'eux. La nature même de la connaissance, de l'agir et du
faire humains exige de jaillir d'un sujet intelligent et volontaire, et
d'être spécifiés par le vrai intelligible, le bien aimable et quelque
œuvre belle. L'intelligence et la volonté peuvent refuser cette
dernière spécification objective et ne pas tendre naturellement vers
leur terme naturel: toute puissance peut se détourner de son bien

propre, mais par là même, elle agit contre sa nature, et contre
nature se détruit8. Du point de vue des nécessités subjective et

objective, il n'y a donc pas de place pour une logique dans le

connaître, ni dans l'agir, ni dans le faire. La nature de l'acte même de

7 Plus exactement, le mouvement implique trois principes, la matière,
la privation et la forme, Physiques, I, 7.

8 De nombreuses morales, du cynisme à l'existentialisme, prônent cette
existence heureuse, libre jaillissement d'énergie spontanée, indépendamment
de toute détermination substantielle et donc de toute finalité reconnue par
l'intelligence et aimée par la volonté. Cette liberté qui peut dire oui ou non
à notre nature et donc au bien qui lui est naturellement dû est appelée par
les scolastiques liberté d'exercice. Liberté purement existentielle, n'impliquant
aucune détermination objective, par opposition à la liberté de choix, elle
est le fond de la morale existentialiste, car elle seule permet de réaliser,
dans la négation athée, une liberté d'indétermination absolue, celle même
du suicide. At vero quoad exercitium nihil nécessitât voluntatem, si advertenter procedat,
nisi solum Deus clare visus (Jean de Saint Thomas, Philosophia naturalis, IV,
q. 12, a. 4, 401 a). La réponse de Jean de Saint Thomas à Jean-Paul Sartre
est un de ces recoupements doctrinaux qui manifestent à l'historien la
structure immuable de la pensée humaine, et justifient l'espoir que nourrit
le philosophe d'atteindre en quelque manière le vrai.

165



l'intelligence et de la volonté n'implique pas formellement une

logique. Ce point se manifestera plus clairement encore par la suite,

et pour l'instant oriente l'analyse philosophique du côté des nécessités

instrumentales. Si la nécessité de la logique dans quelque domaine

que ce soit peut être établie, il ne peut s'agir légitimement que d'une
nécessité instrumentale. Ainsi se vérifiera le titre de l'ensemble de

l'œuvre logique d'Aristote : Organon.

La nécessité instrumentale dans l'ordre de l'agir moral: la prudence

Dans ce domaine pourtant une nouvelle difficulté surgit, car la
nécessité instrumentale connaît une certaine latitude, ou du moins
se réalise différemment selon l'activité humaine considérée.

Dans l'ordre de l'agir, la volonté qui tend à réaliser un but
pratique ou à posséder un bien aimé, peut utiliser tel ou tel moyen.
La volonté est libre de son choix. Ainsi, si je me fixe comme but la
possession d'une automobile, je puis balancer entre un certain
nombre de moyens également adéquats. Plus cependant la fin visée

est élevée dans l'ordre des biens, plus les moyens s'avèrent indifférents

par rapport à cette fin. Si le bien dû à l'homme par la nature est le

bonheur, quel moyen s'impose en effet en raison de sa plus grande
appropriation à cette fin? Selon l'activité envisagée, il y a donc une
certaine proportion ou au contraire une certaine disproportion entre
les moyens et la fin. Dans la mesure où un moyen est plus proportionné

qu'un autre à la fin visée, il s'impose avec un certain degré
de nécessité plus contraignante, et la volonté qui le met en œuvre

peut prétendre mériter l'acte qui lui vaut d'accéder à cette fin.
Dans la mesure au contraire où aucun moyen n'est plus proportionné

qu'un autre à la fin visée, aucun d'eux ne s'impose, et la
volonté se trouve libre de déterminer elle-même les moyens de son
action à proportion même de leur inadéquation essentielle. Cette
dernière affirmation se vérifie avant tout dans le cas où la fin visée

est la fin ultime, la béatitude; aussi bien, seul le théologien peut-il
donner à cette partie de la philosophie morale son ultime précision
formelle9. La béatitude en effet n'est plus un bien dû par nature,
mais donné par miséricorde, immérité par conséquent à proportion

9 Aussi la doctrine de Summ, theol., I—II, qq. 1 sqq. est-elle irremplaçable
sur ce point.

166



même de sa sublimité et de l'inadéquation régnant entre elle et les

moyens pour l'atteindre. La nécessité instrumentale se fait donc
d'autant moins sentir que la fin visée est plus élevée en valeur selon
la nature; elle se fait d'autant plus sentir selon que la fin visée est

plus immédiate, plus limitée selon la nature. Pourtant même dans
l'action la plus courante, visant une fin qui peut être considérée

comme intermédiaire en comparaison de la fin ultime, la liberté du
choix des moyens reste entière, car jamais dans l'ordre moral de

l'agir, aucun moyen ne s'impose absolument à l'exclusion de tout
autre. N'y eût-il qu'un seul moyen pour une fin, celui-ci est encore
objet de la liberté de choix, et non seulement de la liberté d'exercice.
L'homme moral, le spirituel aussi bien que l'homme d'action, est
donc mesure de son agir, et d'une certaine manière mesure de toutes
choses pour lui-même10. Cet homme, maître de réaliser sa destinée,
libre de ses moyens, conscient de sa fin, c'est le prudent.

La volonté, comme puissance de l'âme, est en effet ordonnée par
nature à l'acte qui la parfait en lui donnant sa fin propre. Mais elle
s'ordonne elle-même, de manière autonome, à cette fin par ses

vertus (àperat), qui d'une part facilitent la réalisation de son acte
en la disposant convenablement à celui-ci, et d'autre part assurent
la rectitude et la bonté de cet acte en lui donnant le bon usage des

moyens. Or, ces moyens doivent être déterminés par la raison dans
l'acte de délibération et de choix, et dans cet office de conseil et de

jugement, la raison exerce sa vertu de prudence qui lui permet
d'apprécier plus facilement la conformité de tel moyen avec l'intention

droite rectifiée moralement par les vertus morales et ordonnée
naturellement vers le bien dû. La prudence n'est donc autre que la
raison, car le principe premier de toute œuvre humaine est la raison11,
la raison jugeant droitement et prescrivant adéquatement les moyens
appropriés à mettre en œuvre dans l'agir12: elle ordonne ainsi les

moyens à la fin visée et ces moyens s'imposent désormais, non en
raison de leur nécessité intrinsèque, mais en raison de la rectitude
du jugement et de l'ordre donné par la prudence. Si donc il y a

10 Ethique, III, 6, 1113 a 33; IV, 14, 1128 a 31; X, 5, 1176 a 16.
11 Summ, theol., I—II, q. 58, a. 2.
12 La prudence (cppôvïjaiç) est un habitus de l'action avec une raison vraie

(Sjiç éLrjfhrjç p-erà Xd-you TrpaxTixVj, Ethique, VI, 5, 1140 b 5 et 21), l'àpOàç X6-yoç

de l'agir (Ethique, II, 2, 1103 b 33; VI, 13, 1144 b 27, la recta ratio agïbilium
scolastique {Summ, theol., I—II, q. 57, a. 4).

167



nécessité instrumentale dans l'agir, c'est une nécessité déterminée

par le précepte de la prudence.
Cette nécessité connaît une certaine latitude, car la prudence, en

raison des circonstances contingentes dans lesquelles elle doit s'exercer,

ne peut opérer que par des voies laissées à son libre arbitre et

donc indéterminées en elles-mêmes, et l'intellect pratique, sujet de

l'acte prudentiel, n'aboutit qu'à une vérité contingente dont la
mesure est le prudent lui-même13. Si Aristote reprend le mot de

Protagoras, il limite sa portée à l'ordre prudentiel des moyens, et ne

saurait l'étendre à l'ordre naturel de la volonté vers sa fin due. Le

prudent est libre de choisir ses moyens, non sa fin. Celle-ci est imposée

par la nature même de la volonté ordonnée d'elle-même au bien.
Le prudent ajoute donc, dans le domaine de l'agir, l'ordre moral de

la liberté à l'ordre nécessaire de la nature.
Si donc l'agir humain abandonne la détermination des moyens

à mettre en œuvre pour atteindre la fin visée à la libre appréciation
de la prudence, c'est que l'action morale humaine n'admet pas de

logique, pour autant que la notion de logique implique l'idée de

nécessité.

La nécessité instrumentale dans Vordre du faire créateur: l'art

Dans l'ordre du faire créateur, au contraire, la nécessité
instrumentale est évidente. L'artiste, certes, est libre de sa fin d'artiste;
mais, celle-ci une fois déterminée, les moyens s'imposent d'eux-
mêmes, c'est-à-dire en raison de la fin visée. Cette nécessité

contraignante des moyens du faire est en raison directe de la matérialité
de l'œuvre à réaliser: chaque matière exige une technique spéciale
de traitement, et comme la matière fait partie intégrante de l'œuvre
même, elle ne peut être seulement un moyen, une pure occasion

pour la forme. Les moyens s'imposent donc à l'artiste parce que la
matière est un principe réel de l'œuvre d'art14. La volonté doit donc

mettre en œuvre des moyens dont la nécessité s'impose en raison

13 Cf. n. 10. - L'expression per vias arbitrarias et non certas est scolastique
[Ars logica, II, q. 1, a. 2, 257 b). - Pour la vérité pratique par rapport à la
vérité spéculative, cf. Ethique, VI, 8, 1141 b 14; Comm.-, Summ, theol., II-II,
q. 47, a. 3; Ethique, VI, 2, 1139 a 26; Comm.-, Summ, theol., I—II, q. 57, a. 5 ad 3.

14 Ce dernier point peut paraître évident, bien qu'il soit contesté par
l'Ecole française de philosophie esthétique. Paradoxalement, celle-ci prend

168



d'une fin librement choisie. Elle ne le fait pas cependant, sans être

dirigée par la raison qui, ici comme dans l'acte prudentiel, est le

principe premier de toute œuvre humaine. La raison n'a ici qu'un
office, celui de juger droitement des moyens à mettre en œuvre,
c'est-à-dire de reconnaître leur nécessité évidente. Elle ne délibère

pas à leur sujet, ni ne les choisit, ni ne les prescrit, puisqu'ils
s'imposent d'eux-mêmes. En reconnaissant la nécessité des moyens à

employer pour réaliser l'œuvre, la raison exerce une vertu, propre
à l'ordre du faire, l'art, qui facilite son jugement en disposant celui-ci
à discerner immédiatement et sans erreur les moyens véritablement
nécessaires à la perfection de l'œuvre15. Cette vertu regarde en
effet le bien de l'œuvre, et non le bien de l'homme créateur lui-
même. Elle n'est pas une vertu morale qui rectifie l'intention de

l'artiste et l'ordonne efficacement à son bien proprement humain.
Elle est une vertu intellectuelle qui n'acquiert de bonté morale que
si elle est ordonnée à son tour par une vertu morale, ou par la
prudence, qui sans être une vertu morale elle-même - elle est une
vertu de la raison pratique comme l'art - suppose cependant la
vertu morale rectifiant l'intention première. C'est ainsi qu'Aristote
écrit que «de l'art il y a vertu, mais non de la prudence», exprimant
par là que l'artiste ne peut atteindre sa pleine stature morale, sa

parfaite bonté humaine s'il se contente d'être artiste, mais qu'il doit
de plus être prudent et vertueux16. Par opposition à la prudence qui

prétexte, pour rejeter la distinction dans l'œuvre d'art d'une forme et d'une
matière, de l'unité existentielle et comme telle irréductible de l'œuvre d'art.
Or, cette unité, le philosophe aristotélicien, au nom de ses propres principes,
ne peut pas ne pas l'admettre. En effet, l'œuvre d'art n'a pas d'unité spécifique

par elle-même (per se), étant un tout accidentel, et la seule unité
propre dont elle puisse jouir est une unité existentielle, selon l'exercice.
La perception concrète de l'entité «esthétique» de l'œuvre et la philosophie
de l'art qui en peut résulter ne rendent pas caduque l'analyse de l'œuvre
comme tout accidentel d'être.

16 L'art (-rÉyvrj) est un habitus créateur avec une raison vraie (fijiç -tiç

p-erà Xifyou dX7)0oûç raurpuo), Ethique, VI, 4, 1140 a 21). De même que faire
et agir sont distincts (cf. n. 3), de même leurs vertus sont distinctes (Ethique,
VI, 4, 1140 a 2). Bien qu'Aristote n'ait pas textuellement défini l'art comme
l'opOôç X070Î du faire, la scolastique a légitimement affirmé que l'art est la
recta ratio faciendorum (Summ, theol., I—II, q. 57, a. 3).

16 'AXkà (j-ijv téyvT)? plv ècmv épEtr), cppovijaeœç 8'oùx la-iv (Ethique, VI, 5, 1140
b 22). Cf. VI, 13, 1144 b 30; Comm.; Summ, theol., I—II, q. 57, a. 3 c. et ad 2.
Cf. n. 6.

169



agit selon des voies librement déterminées et raisonnablement

adaptées aux circonstances contingentes, l'art juge infailliblement
des moyens qui s'imposent nécessairement et crée selon des voies

parfaitement déterminées en elles-mêmes17. Pourtant l'intellect
pratique, sujet du jugement de l'art, aboutit comme la prudence à une
vérité contingente et singulière, puisque les moyens reconnus nécessaires

ne le sont qu'en fonction d'une œuvre singulière à réaliser
hic et nunc.

Le faire créateur humain admet donc pleinement une nécessité

instrumentale, et la raison, reconnaissant dans la libre création de

l'œuvre, la nécessité des moyens à employer, les propose immédiatement

à la volonté qui les mettra efficacement en œuvre. Par opposition

à la prudence, qui propose librement à la volonté les moyens
choisis, l'instrumentalité impliquée dans le faire créateur rapproche
l'art de la notion confusément acquise jusqu'ici de logique. De fait,
selon la tradition aristotélicienne, la logique est un art, mais tout art
est-il une logique? La suite de cette enquête permettra de répondre
à cette question. Pour l'instant, elle permet d'expliciter deux types
de nécessité instrumentale: une nécessité instrumentale indéterminée
et libre, celle de la prudence dont la présence même, en tant que
vertu, est nécessaire dans toutes les actions morales humaines, mais

dont l'exercice n'est pas ordonné à tel moyen déterminé; une nécessité

instrumentale déterminée, celle de l'art, dont l'office consiste à

reconnaître l'ordre nécessaire de la volonté à tel moyen imposé

par l'œuvre à faire.
La nécessité instrumentale de la logique peut désormais se définir

selon deux grandes analogies, l'une avec l'ordre prudentiel de l'agir
moral et l'autre avec l'ordre artistique du faire créateur. Ainsi
seulement, le philosophe aristotélicien peut prétendre situer concrètement

la logique parmi les activités humaines.

La nécessité instrumentale dans Vordre du connaître: a) prudence et logique

Pour mener à bien cette comparaison, il convient d'abord de

déterminer le type de nécessité instrumentale qui convient à la
logique dans l'ordre du connaître, et de répondre ainsi définitivement
à la question de l'existence de la logique (question an est).

17 Per certas ac determinatus vias, Ars logica, II, q. 1, a. 2, 257 a.

170



L'explicitation des nécessités subjective et objective a révélé plus
haut que la logique ne s'impose pas à l'acte de connaître selon le

point de vue de l'objet qui le spécifie. Toute connaissance, en effet,
est spécifiée par l'objet propre qu'elle prétend atteindre, et celui-ci
joue à son égard le rôle d'une cause formelle18. Si pour le philosophe
aristotélicien la cause formelle, fût-elle même purement spécifiante
dans l'ordre quidditatif et non déterminante dans l'ordre existentiel,
est un principe doué d'une nécessité intrinsèque absolue, il est clair

que la nécessité qu'il attribuera à la logique dans le connaître ne

peut être de ce type. La logique ne s'impose pas selon une nécessité intrinsèque
absolue à la connaissance; la quiddité de l'acte de connaître n'est pas
définie par la logique, ni ne la contient comme une de ses parties.

Si la notion de logique n'est pas nécessaire à la notion quidditative
de la connaissance, elle n'est pas davantage nécessaire à aucun de

ses deux exercices vitaux élémentaire et final. Ainsi, par exemple,
de l'expérience sensible où l'intelligence se trouve impliquée. La
connaissance naît en effet du besoin vital de l'intelligence ordonnée

au vrai. Il suffit à l'intelligence d'être pour connaître, fût-ce
imparfaitement, et comme la connaissance est pour l'intelligence son être

en acte, nul n'est besoin pour elle d'apprendre à être par un art
spécial. Ainsi de même de la contemplation du vrai, et particulièrement

de la contemplation philosophique de l'Etre premier. Les

termes, initial et final, du connaître, ne relèvent donc pas de la

logique, car ici et là, l'intelligence est en dehors, soit en deçà, soit au-
delà du domaine logique. La raison en est que dans les deux cas,
la puissance de connaître procède par mode intuitif ou quasi intuitif,
coopérant dans le premier cas à une connaissance manifestement

immédiate, s'exerçant dans le second cas selon un mode éminent,
séparé du conditionnement sensible naturel qui lui impose sa

démarche abstractive et discursive. D'une manière générale, il ne peut
y avoir logique là où la puissance de connaissance est immédiatement
actualisée, là où la connaissance procède par mode d'infusion, à

plus forte raison là où la connaissance est considérée comme
substantiellement en acte: ni l'intuition intellectuelle (si elle existe), ni la

18 L'objet est cause formelle spécifiant la connaissance (Ars logica, II, q. 21,
a. 4, 670 a). Bien qu'entitativement extrinsèque, par opposition à la forme
substantielle, il est nécessaire à la spécification de la connaissance selon une
nécessité absolue intrinsèque, car la connaissance se définit quidditativement
Par son terme.

171



connaissance affective, ni la foi, ni la science angélique, ni la
connaissance divine ne relèvent de la logique pour le philosophe
aristotélicien19.

Aussi bien la logique apparaît-elle dès que la connaissance

s'acquiert, croît et augmente: elle est nécessaire selon l'exercice de

l'intelligence humaine engagée actuellement dans son statut abstractif
et discursif, comme la respiration et la nourriture sont nécessaires

à la vie d'une plante. Cette nécessité n'est plus intrinsèque absolue,
déterminant la quiddité de l'acte du connaître, mais relative à

l'existence concrète de la connaissance abstractive et discursive. La
logique ne considère pas l'objet du savoir, mais le développement,
l'acquisition du savoir de cet objet20. Le terme initial de ce cheminement,

l'expérience, échappe néanmoins à la logique aussi bien

quidditativement qu'existentiellement. Mais la contemplation
terminale en relève, non pas il est vrai en tant qu'elle est considérée

quidditativement par rapport à son objet propre, ni non plus en

tant qu'elle est considérée dans son acte de posséder celui-ci, mais

en tant que l'intelligence s'achemine concrètement à cette contemplation

ultime, particulièrement dans les démonstrations de l'existence

de Dieu. Il apparaît donc que même si la nécessité de la logique
est ici qualifiée de relative, elle n'en est pas moins une nécessité pure
et simple (ânÀcos, simpliciter), puisque l'accroissement de la connaissance

n'est que la réalisation effective d'une exigence essentielle de

l'intelligence.

19 En perspective aristotélicienne, il y a logique, non seulement là où il y a

intentionnalité et potentialité, mais là où il y a intentionnalité et potentialité
non immédiatement actualisable de l'intelligence. L'intuition, bien
qu'intentionnelle, ne relève pas de la logique, car elle est immédiatement actualisée.

On juge de la différence entre la logique aristotélicienne et la logique
husserlienne, lorsqu'on sait que la logique transcendantale thématise précisément

l'intuition.
20 La réduction phénoménologique qui renvoie la saisie en droit de l'objet

à l'infini, et ne considère de fait que le développement du savoir, aboutit
de fait à identifier la logique et la connaissance. Par conséquent, toute
connaissance, même celle de Dieu, ne peut procéder que selon le cheminement

de l'anticipation eidétique a priori et du remplissement synthétique:
la connaissance divine elle-même est soumise à la logique transcendantale.
Cf. Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie, trad. Ricœur, Gallimard,
1950, p. 506 et 265 (pagination française), deux citations qui introduisent
la potentialité en Dieu.

172



Cette nécessité s'accompagne cependant encore d'une autre nécessité

quasi accidentelle, relative non plus à la réalisation pure et simple
de l'exigence naturelle de l'intelligence, mais relative à la réalisation
parfaite de celle-ci. Ce n'est pas seulement l'exercice pur et simple
de la connaissance que considère la logique, mais son exercice tel,

son statut de connaissance scientifique parfaitement formulée21. Ce

nouvel aspect de la nécessité instrumentale de la logique est lié à

l'expression de la connaissance dans le langage. La logique s'impose
en effet dès que l'intelligence prétend exprimer ses actes dans le

langage, non seulement les actes qui d'eux-mêmes exigent l'instru-
mentalité logique, ce qui peut paraître évident, mais aussi les actes

qui échappent par eux-mêmes à l'emprise logique, comme ceux qui
ont été cités plus haut. Or, l'expression dans le langage vise la
communication de la connaissance à autrui, mais aussi l'accroissement

plus facile de la connaissance grâce à une formulation plus
parfaite22.

Il faut bien comprendre le sens du terme «réalisation parfaite»
utilisé ici. La logique ainsi envisagée ne considère pas l'acte de
connaître dans sa valeur de connaissance proprement dite. Il est en
effet des connaissances plus ou moins parfaites selon la dignité de

l'objet atteint: la connaissance d'un principe est plus excellente que
la connaissance d'un effet. La logique n'a pas à déterminer la
perfection de la connaissance selon ce point de vue de l'intelligibilité
et de la vérité, mais le mode parfait d'exercer et de formuler cette
connaissance. Elle détermine le moyen, l'instrument nécessaire à

l'intelligence pour atteindre l'intelligibilité et la vérité parfaites:

21 La nécessité naturelle absolue et intrinsèque est soit celle de la matière
ou de la forme, soit celle de l'essence. La nécessité relative est celle du principe
efficient ou final de l'esse (In 5 Metaph., n0B 833-834; Summ, theol., I, q. 82,
a. 1). Ars logica distingue dans la nécessité selon l'esse une nécessité pure et
simple et une nécessité respective secundum quid, c'est-à-dire selon l'état
parfait de la nature considérée (II, q. 1, a. 1, 252 a).

22 II convient donc de bien distinguer la connaissance vivante proprement
dite de son expression dans le langage, en particulier parce que celle-ci est
coextensive à celle-là, sous peine d'aboutir à l'identification nominaliste qui
réduit la pensée au langage, et donc la philosophie à la logique. Par opposition

au nominalisme, le philosophe aristotélicien affirme que la logique
touche à plus profond que le seul langage, et il fait apparaître ainsi le paradoxe

de certains efforts philosophiques contemporains pour fonder logiquement

le langage d'une pensée intuitive et donc ineffable par principe.

173



elle est la logique formelle de V intelligence, dans la mesure où les moyens
et les instruments qu'elle propose sont des formes de son cheminement
fondamental et élémentaire23; elle reste formelle, quand bien même,

appliquée à la matière d'une science particulière, elle est logique

matérielle de l'intelligence engagée dans telle discipline, car elle est

alors encore logique formelle, non plus de l'intelligence comme
telle, mais d'une science particulière. La forme logique n'est donc

pas à confondre avec une cause formelle déterminante: elle n'est

pas principe formel d'être, ni spécifiant extrinsèque, ni déterminant
intrinsèque; elle n'est pas davantage un principe exemplaire a

priori de l'opération de connaissance; elle est un instrument d'exercice

parfait. Entitativement pur effet accidentel de raison24, elle est un

principe instrumental informant les actes de la pensée selon un
ordre logique non réel. Elle est au mieux une cause concomitante,
et plus exactement une condition sine qua non du parfait exercice de

l'intelligence25. C'est pourquoi elle ne saurait donner positivement
la vérité, mais elle permet seulement d'éviter l'erreur dans le cheminement

de la pensée. Paradoxalement, la logique aristotélicienne, qui

présente tous les caractères de la discipline rationnelle la plus aridement

abstraite, explicite la condition existentielle de la connaissance: elle ne s'impose

que du point de vue de l'exercice concret de l'intelligence. Comme l'affirme
fortement Saint Thomas d'Aquin26, la logique a pour office de

permettre à l'intelligence de procéder avec ordre, facilement et sans

erreur. Sa valeur est donc toute négative, comme celle d'une condition

sine qua non.

23 La logique est l'instrument universel de l'intelligence, non des sciences

particulières. Elle est adéquate à l'intelligence, non aux sciences
particulières (Ars logica, II, q. 1, a. 2, 258 a). C'est pourquoi le philosophe
aristotélicien la considère comme la discipline fondamentale de la raison humaine,
dont relèvent les logiques mêmes qu'aujourd'hui soit la phénoménologie,
soit la philosophie esthétique, soit la science contemporaine prétendent lui
substituer.

24 Ars logica, II, q. 3, a. 2, 318 b 33, et passim. - La forme logique est le
seul cas d'effet formel accidentel.

25 Elle est auvairta comme la matière (Physiques, I, 9, 192 a 13). Ce texte,
extérieur pourtant à notre sujet, n'est pas sans importance pour lui: la
logique est matérielle en tant qu'instrument de la connaissance qui est sa

fin. Cf. plus bas. L'expression necessarium sine quo aliquid non potest vivere aut

esse, de concausa, se retrouve dans In 5 Metaph., lect. 6, n° 827.
26 In 1 Poster., lect. 1, n° 1.

174



Ici apparaît l'analogie de la logique avec l'ordre prudentiel de

l'agir. Car la logique joue dans l'ordre du connaître un rôle correspondant

à celui que joue la loi dans l'ordre de l'agir. La loi en effet est

généralement négative. Elle n'indique nullement la fin de l'agir ni
ne permet donc d'accéder positivement à celle-ci, mais elle dicte
les conditions négatives qui s'imposent nécessairement à l'acquisition
du bonheur. Le bonheur, lui, ne peut être que positif: tu aimeras le

Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de tout ton esprit.

Tel est le plus grand des commandements, c'est-à-dire à la fois celui

qui donne son sens à la loi, la suppose et la finalise. Tu aimeras le

Seigneur ton Dieu est le premier, et donc le dernier des commandements,

celui qui, finalisant la loi, la transcende et l'assume. Les

relations entre loi et agir sont donc analogues aux relations entre
logique et connaître. De même que la loi est ordonnée au bien, de

même la logique est ordonnée à la contemplation du vrai; de même

par conséquent la contemplation du vrai est au-delà de la logique,
la finalise, c'est-à-dire la suppose, l'utilise, l'assume et la transcende.
Réduire la fin à la conformité à la loi est un pharisaïsme juridique
qui se prétend sagesse morale, comme la confusion de la logique et
de la connaissance est un juridisme logiciste qui se prétend sagesse

métaphysique.
Cependant, puisque la loi ne peut être concrètement exercée que

par la prudence, l'analogie porte à proprement parler entre la
prudence et la logique. Et cette analogie, comme toute analogie,
s'explicite en une similitude de proportions dans une différence

quidditative de nature. La logique est nécessaire à la contemplation
parfaite du vrai comme la prudence est nécessaire à l'amour efficace
du bien. La logique ne saurait être seulement utile, comme le
prétendaient les Jésuites de Coïmbra2': elle n'est pas seulement un
moment dialectique, nécessaire provisoirement, destiné à être
dépassé dans la claire vision; car procéder facilement et sans erreur
est une exigence propre à l'intelligence. De même que la prudence
ajoute l'ordre moral de la liberté à l'ordre naturel de la volonté vers
le bien, de même la logique ajoute d'une certaine manière son ordre
mstrumental nécessaire à l'ordre naturel de l'intelligence vers le vrai.
Mais la différence apparaît avec évidence: la prudence impose un

27 Appelés traditionnellement les Conimbricenses, auteurs platonisants de
célèbres Commentarii in universam dialecticam Aristotelïs (Venise, 1616).

175



ordre de moyens librement consentis; la forme logique s'impose
nécessairement pour l'exercice de la connaissance dans son statut
abstractif et discursif. S'il est nécessaire que la prudence utilise des

moyens, elle est libre d'utiliser tel ou tel. La logique au contraire
impose l'utilisation nécessaire de moyens nécessaires. Autant dire
finalement que la logique ne peut procéder que par des voies pleinement

déterminées, et qu'elle est plus proche de l'art que de la
prudence. Il convient donc de situer maintenant la logique par rapport
à l'art.

La nécessité instrumentale dans l'ordre du connaître: b art et logique

Un curieux renversement se présente ici. L'ordre de l'agir et

l'ordre du connaître sont structurés selon des nécessités subjective et

objective semblables, étant déterminées l'une et l'autre par un objet
dû naturellement. Pourtant les nécessités instrumentales de la
prudence et de la logique ne sont que semblables proportionnellement
dans une différence quidditative de nature. Au contraire, alors que
le faire et le connaître diffèrent en ce que le premier est libre de son

objet fin et l'autre déterminé nécessairement par son objet propre,
les nécessités instrumentales de l'art et de la logique coïncident
d'une certaine manière.

De même que l'art informe une matière indéterminée en mettant
en œuvre des moyens imposés par cette matière même, de même

la logique informe une matière qui en l'occurrence est l'acte de

l'intelligence. Art et logique informent de plus de manière identique:
ils imposent de manière nécessaire et déterminée une forme à une
matière donnée. La forme certes est différente de part et d'autre,
de même que la matière elle-même; il n'en reste pas moins que du

point de vue de la régulation formelle, art et logique ont la même

définition. C'est pourquoi la logique est formellement un art26. Non
seulement une stricte analogie règne entre art et logique, telle que
l'on peut dire que la logique est à la connaissance ce que l'art est

au faire, mais une parfaite communauté d'essence lie l'art et la

logique; par conséquent la logique est un art, car l'on peut attribuer

28 In 1 Poster., lect. 1; Summ, theol., II—II, q. 47, a. 2 ad 3; Ars logica, IL
q. 1, a. 2, 259 b.

176



univoquement la notion d'art à la logique29. L'analogie qui règne
entre la prudence et la logique ne permet pas d'attribuer univoquement

la raison de prudence à la logique : la logique n'est pas une prudence
de l'intelligence, bien que l'œuvre de la prudence soit intérieure comme
celle de la logique. La prudence procède par des moyens libres et

contingents, l'art procède par des moyens s'imposant nécessairement
d'eux-mêmes: c'est là la raison de l'univocité essentielle de l'art et
de la logique du point de vue formel.

Pourtant la logique n'est pas un art absolument, ni de tous les

points de vue. L'artiste, exerçant sa vertu d'art, juge pratiquement
des moyens nécessaires capables d'ordonner une matière corporelle
pour réaliser l'œuvre projetée. Cette matière est elle-même inerte,
ni active, ni efficiente; elle est sujet pur, réceptacle passif de l'activité
créatrice. Celle-ci, portant sur une matière extérieure, est donc

transitive, mécanique, selon l'expression scolastique, et donne lieu à

une œuvre servile, exclusivement déterminée dans sa qualité d'œuvre

par l'art de son créateur30. La logique au contraire ne porte pas
sur une matière extérieure et inerte, mais sur une matière intérieure
et vivante: dans l'immanence de l'intelligence, sur l'acte même de

connaître. La différence essentielle des matières d'application de

l'art et de la logique entraîne donc une modification importante
dans la manière de concevoir l'un et l'autre. Si l'on considère la
logique non plus d'un point de vue uniquement formel, mais selon

son exercice dans sa matière propre, l'univocité établie plus haut
fait place à une analogie, c'est-à-dire de nouveau à une similitude
de proportions dans les différences essentielles. La logique, formellement
a?t du point de vue quidditatif, est donc seulement un analogue de l'art du

point de vue de l'exercice concret31.

28 La doctrine de l'attribution univoque (tjuvtovu|xcoç; àrJ.mc, simpliciter)
et analogique (y.ax 'etvaXo-jfav; xara xt, secundum quid) se trouve dans les

Catégories d'Aristote, 1 (cf. particulièrement Catégories, 5, 3 a 33 - 3 b 9).
doctrine très travaillée par la scolastique. Gajetan, De nominum analogia.
L>e conceptu entis (Ed. Zammit, Rome, 1934) reste un classique. Cf. Ars logica,
tl> q. 13: De antepraedicamentis et analogis.

30 Aucune nuance péjorative dans ces expressions d'art mécanique et
d'œuvre servile, cf. Ars logica, II, q. 1, a. 2, 257 b.

31 Ibid., 259 b. Saint Thomas parle de la logique, art libéral, comme d'un
art secundum quandam similitudinem (Summ, theol., I—II, q. 57, a. 3 ad 3), ce
fini explicite le secundum quid cité n. 29.

12 177



L'ordre imposé par la forme logique aboutit donc à une œuvre
intérieure, alors que l'ordre imposé par l'art aboutit à une œuvre
extérieure. L'ordre logique des actes de l'intelligence est certes un

ouvrage d'art, mais l'ouvrage d'un art immanent, non transitif,
d'un art libéral32, libéré des servitudes d'une matière extérieure,
passive, sinon rétive aux impulsions de l'artiste. Cet art libéral
impose son ordre à une matière réelle cependant, bien que l'on
puisse concevoir un art libéral purement formel, qui soit pur ordre
créé à l'infini, comme peuvent être considérées, semble-t-il, les

mathématiques 33.

Si l'on s'étonne de voir un acte de l'intelligence qualifié de matière,
il faut comprendre que cette expression ne désigne que la potentialité

propre à l'acte de connaissance humain. De même que la matière
de l'art n'est pas la pure puissance physique indéterminée, mais telle
réalité actuelle, bois, marbre, couleurs, sons, potentielle à l'égard de

tout ordre artistique lui advenant par surcroît, de même l'acte de

l'intelligence humaine, véritablement actuel dans la mesure où il
est exercé, demeure potentiel cependant à l'égard de sa propre
vérité ou fausseté. Il y a donc place ici pour un art spécial déterminant
les conditions négatives de la vérité, et disposant l'acte de l'intelligence

humaine à cet effet34.

Le caractère d'art libéral immanent que revêt la logique apparaît
encore plus évidemment lorsqu'on comprend que la matière de

l'information logique est également son agent. La connaissance non
seulement est exercée par l'intelligence, mais encore s'actualise elle-
même en se donnant les conditions instrumentales, les formes logiques
nécessaires à son exercice parfait. Le sujet connaissant est donc

l'agent de l'ordination logique de ses propres actes. Dans l'exercice
concret de sa connaissance, l'intelligence s'ordonne elle-même, en

vue du vrai à quoi elle est naturellement ordonnée, de même que

32 Ars logica, II, q. 1, a. 2, 257 b, et citations de Summ, theol., n. 31.
33 L'art abstrait, qui, fait significatif, offre souvent des prétentions

mathématiques, tend lui aussi à un art purement formel - il se dit informel, par quoi
il exprime son caractère nonfiguratif II considère volontiers en effet la matière
comme une pure occasion de la forme, et réduit celle-ci par conséquent au rôle
de moyen. Par là, il tend à se définir, non plus comme servile, mais comme
libéral. Il représente une tendance idéaliste ou logiciste dans l'art contemporain,

face aux tendances «concrètes» parallèles.
34 Ars logica, loc. cit., n. 32.

178



dans l'exercice concret de son agir, la volonté s'ordonne elle-même

en vue du bien à quoi elle est naturellement ordonnée. Non seulement

la matière de la logique coïncide avec l'acte de l'intelligence,
mais l'agent même de l'ordination logique coïncide avec la matière
sur laquelle porte cette ordination. Et comme l'information logique
procède par mode d'art, c'est-à-dire par voies nécessaires et
déterminées, il apparaît bien évidemment que la matière même de la
logique ne saurait lui être rebelle ni rétive: il n'est pas d'acte de

l'intelligence abstractive et discursive qui ne soit ordonné logiquement.

Dans cet art libéral unique qu'est la logique, agent et patient
s'identifient réellement dans l'acte intellectuel immanent où l'intelligence

tendant vers le vrai s'ordonne et se règle en se donnant à elle-
même les conditions et les formes mêmes de sa saisie du vrai. L'acte
de connaissance intellectuelle et l'acte d'ordination logique sont
donc simultanés, la logique est coextensive à la philosophie, et la
perfection propre de la logique n'est pas de juger des moyens nécessaires

à l'œuvre comme l'art, ni de prescrire les moyens nécessaires
à la fin comme la prudence, mais d'ordonner immédiatement l'objet,
au moment de la connaissance qu'en prend l'intelligence35.

A vrai dire, il faut distinguer entre un agent principal, Vintelligence,

et un agent instrumental, la logique, c'est-à-dire la vertu, l'art propre
à la raison dans son exercice parfait. La logique est dite en effet

agent instrumental, parce qu'elle n'est pas pur instrument. Un pur
instrument suppose un agent parfaitement en acte, ce que ne peut
être l'intelligence humaine qui exige la logique pour son exercice
actuel. De toute façon, puisque la logique n'est autre que la raison
même ordonnant ses propres actes de façon à penser facilement et
sans erreur, la distinction proposée ici revient à considérer, comme
cette étude l'a constamment fait, deux états du sujet intelligent: un
état de l'intelligence qui recherche naturellement le vrai, un état
de l'intelligence qui se donne artificieusement les formes logiques
de sa pensée du vrai. En tant qu'agent instrumental, la logique
est un art qui coopère avec la nature de l'intelligence: elle per-

36 Ars logica, II, q. 1, a. 5, 284 a. — 'H p-èv -ytxp cpp6vï]tnç eTttxaxTLowj èariv, la
Prudence est préceptive (Ethique, VI, 11, 1143 a 8; Comm.-, Summ, theol., I—II,
q. 57, a. 6; II-II, q. 47, a. 8). Au contraire, la perfection de l'art n'est pas
de prescrire, mais déjuger, d'après Ethique, VI, 5, 1140 b 22; Summ, theol.,
l°c. cit. ici. - La coextension de la logique et de la philosophie est établie en
Métaphysiques, f, 2, 1004 b 17, cf. In 4 Metaph., lect. 4, n° 574.

179



fectionne celle-ci dans la ligne de son exercice propre, sans lui ajouter
nulle détermination quidditative ni accidentelle réelle, car elle
n'est autre que la puissance instrumentale que se donne l'intelligence
humaine pour atteindre la perfection de son acte propre à l'égard
du vrai. Instrument de l'intellection, la logique est virtuellement
contenue dans l'intelligence, cause efficiente principale de l'acte
intellectuel. Elle est une vertu de l'intelligence abstractive et
discursive, qui, comme toute vertu, intellectuelle ou morale, naît de

l'exercice répété de l'acte à la perfection duquel elle est ordonnée.

La logique ne saurait donc être un principe exemplaire a priori de

l'acte intellectuel, puisque bien au contraire elle ne dispose à celui-ci

que dans la mesure où elle en est l'effet propre (finis effectus) : à la
fois disposition et propriété, condition existentielle et ultime perfection

existentielle du connaître, coextensive à tout l'ordre de la
connaissance abstractive et discursive, elle est l'état stable qui assure

à l'intelligence les formes et la rectitude de sa démarche36. Art libéral,
elle se rapproche de tous les arts qui perfectionnent l'exercice d'une

nature, et le rapprochement ne manque pas de piquant, puisqu'il
permet de grouper la logique, l'agriculture, l'apiculture, l'élevage,
l'enseignement et l'éducation! Dans cette même mesure, elle se

distingue nettement des arts mécaniques, dont les matières serviles

subissent des déterminations qui n'ont qu'une conformité accidentelle

avec elles.

38 Sur le point de la vertu, la terminologie aristotélicienne et scolastique
est particulièrement significative. Du point de vue de l'objet, la vertu est la

force instrumentale (virtus) de la puissance active considérée (Suvojm«,

potentia), et aussi l'excellence (etper/j) de l'acte de cette puissance, en tant
que perfection existentielle de celui-ci. Du point de vue du sujet, la vertu
est un état stable acquis (ê£tç, habitus) par l'exercice répété de l'acte de la
puissance, car une hirondelle ne fait pas le printemps (Ethique, I, 6, 1098 a 18;

II, 1, 1103 a 31; Comm.; Summ, theol., I—II, q. 51, a. 2. Cf. Ars logica, IL
q. 1, a. 1, 256 a; cf. Summ, theol., I, q. 117, a. 1). La vertu en effet est la
seule possession du sujet: puisque chaque sujet, en exerçant sa nature, est ce

qu'il est, et, selon qu'il s'agit de l'intelligence ou de la volonté, connaît le

vrai ou aime le bien, il ne peut avoir que ses vertus, c'est-à-dire les moyens
qu'il se donne en vue de sa fin. - Il est possible de montrer à partir de là

que toute philosophie qui rejette la nature humaine, puissance essentiellement

ordonnée à son bien dû, ne saurait être une philosophie de l'être,
mais une philosophie hypostasiant subrepticement l'ordre instrumental de

la vertu en ordre métaphysique de l'être: ainsi par exemple de l'existentialisme

pour la liberté, et du transcendantalisme pour la logique. Cf. n. 8.

180



Enfin, la logique manifeste son caractère d'art libéral immanent
en ce qu'elle ne pose pas un être réel nouveau, par opposition à l'art
mécanique. L'œuvre créée est un effet réel produit dans l'existence
extérieure par l'art, c'est-à-dire par une vertu propre de la raison
ordonnant droitement la volonté productrice. L'œuvre d'art est

donc un effet réel de la raison, non à la vérité toute l'œuvre d'art, mais

au moins l'ordre réel qui informe originalement la matière. La
logique au contraire ne produit pas un ordre réel nouveau. De toute
façon, elle ne suscite pas l'acte de connaissance, qui est plutôt son

agent. Elle ordonne celui-ci selon des relations qui sont de purs
êtres de raison (entia rationis). Les formes logiques dans lesquelles
s'exerce l'acte de connaissance n'ajoutent donc aucune détermination

réelle ni à l'acte de connaître ni à l'objet connu: elles structurent
logiquement la connaissance de l'objet, c'est-à-dire ordonnent
l'objet dans son être-connu37, et ne sont pas directement connues
avec l'objet, mais réflexivement à partir de celui-ci. Elles sont dites
être de raison, et dans cette expression le mot «être» est utilisé

pour manifester la coextension de l'ordre logique à l'ordre du
connaître, c'est-à-dire la coextension des formes logiques à ce qui est,
en tant qu'il est connu;, d'autre part les mots «de raison» sont
utilisés pour bien manifester que la logique n'engendre pas de

manière transitive un être réel qui comme tout autre être réel serait

indépendant de l'acte du connaître. Car l'être de raison logique
n'est pas indépendant de l'acte de connaître; c'est d'être connu,
au sein même de la connaissance de l'objet, qui lui donne son entité:
l'être de raison n'est qu'en tant que connu, son esse est son cognosci. Si la
connaissance cesse, l'être de raison s'évanouit. Aussi bien, alors que
tout être réel est sujet de son être-connu, ou de son intelligibilité,
comme d'une dénomination extrinsèque accidentelle qui ne lui
ajoute rien de réel, l'être de raison n'a-t-il d'être que celui d'un pur

37 Ars logica, II, q. 1, a. 3, 263 a; a. 4, 276 a. - De même, le conseil pru-
dentiel qui ordonne les moyens en vue de la fin n'ajoute rien de réel à ceux-ci,
mais seulement une dénomination de raison, car les moyens sont désormais
appétibles moralement, dans la mesure où ils sont ordonnés convenablement
à la fin. L'ordre moral institué ici par la prudence est donc formellement
Un ordre de raison, mais non un être de raison logique, car le moyen n'est pas
ordonné en tant que connu, mais en tant qu'appétible sub régula moris (Ars
logica, II, q. 1, a. 3, 267 b).

181



objet38. Telle est l'ultime conséquence de la définition de la logique
comme art libéral : l'art logique, informant une matière immanente,
l'ordonne selon des relations de raison qui n'ont d'existence que
dans la mesure où elles sont actuellement pensées.

Conclusion: logique et philosophie

Si la prudence est une vertu de la raison dans l'ordre de l'agir bon,
si l'art est une vertu de la raison dans l'ordre du faire créateur, la

logique est la vertu propre de la raison dans l'ordre du connaître
vrai: elle est comme telle la raison droite, Yôpdos Xoyos, du connaître

vrai, et par là même impliquée dans tout exercice spéculatif ou

pratique de l'intelligence. La logique apparaît ainsi comme l'art
des arts39, l'art premier et fondamental de la raison comme telle.

Ce caractère d'art cependant n'est que la fonction existentielle
de la logique, mais ne définit pas sa nature. Car la logique est quiddita-
tivement la science spéculative des relations logiques de la raisonio - c'est

pourquoi la précédente description existentielle n'a pas à déterminer
davantage ce que sont ces relations logiques, mentionnées plus haut —.

Il faut donc distinguer Yart logique, dont il a été question jusqu'ici,
de la science logique. L'art logique, en tant que vertu propre de

l'intelligence spéculative dans son statut abstractif et discursif, met en

œuvre in actu exercito les formes logiques de la connaissance,
considérées in actu signato par la science logique. Pourtant, si la logique
est un art, elle ne procède pas comme un art, selon un mode synthétique,

en appliquant les formes logiques à l'acte intellectuel existant.
La logique certes est un art, mais tout art n'est pas une logique.
Dans le cas de la logique, art libéral de l'intelligence, il n'y a pas

application d'une forme a priori: l'intelligence produit son acte en

38 L'ens rationis a un pur esse objective in ratione, il est un pur intelligible
{Ars logica, II, q. 2). Il s'oppose à Vintelligibilité subjective (subjectée) de

toute réalité créée et à Vintelligibilité substantielle de l'Etre premier. - Il est

intéressant de rapprocher la formule esse est cognosci, valable en perspective
aristotélicienne pour le seul ens rationis, avec Yesse est percipi de Berkeley
valable selon cet auteur pour toute réalité métaphysique (Cf. Ars logica, IL
q. 2, a. 5, 307 a, 310 a).

39 Ars artium, In 1 Poster., lect. 1, n° 4. — La logique, comme l'art, ne rectifie

pas l'appétit, et un parfait logicien peut ne pas être prudent ni vertueux.
40 In 4 Metaph., lect. 4; Summ, theol., I—II, q. 57, a. 3 ad 3 et 6 ad 3; Ars

logica, II, q. 1, a. 2.

182



suscitant à la fois la forme instrumentale dans laquelle il est exercé.

L'art logique ne saurait donc avoir valeur d'exemplaire normatif
a priori de la connaissance rationnelle.

La même affirmation se vérifie de la science logique, pour ce qui est

du moins de ses principes propres : essentiellement, la science logique
est science spéculative de l'être de raison logique; elle procède selon

le mode analytique propre à toute science spéculative, en abstrayant
de l'existence et résolvant son objet dans ses causes propres, qui ne

peuvent être ici que la cause matérielle, le sujet des relations logiques
de la raison, et la cause formelle, le cognosci de ces relations mêmes.

La science logique peut cependant accidentellement exercer une
certaine régulation exemplaire dans la mesure où elle fournit à la
connaissance spéculative des règles et une direction. Ainsi, si,
essentiellement, tout acte abstractif et discursif de l'intelligence est instru-

mentalement informé par la logique comme art, il peut arriver qu'un
acte rationnel, logiquement fautif, soit exemplairement rectifié par la
science logique considérée dans son mode pratique de régulation,
ceci particulièrement dans le raisonnement syllogistique. La logique
considérée comme science peut donc revêtir un certain mode
pratique de régulation exemplaire41, lequel ne doit en aucun cas être
confondu avec la fonction instrumentale de l'art logique. En effet,
celle-ci est l'aspect principal de la logique comme art; or, il s'agit
ici d'un mode pratique de la logique considérée comme science.

Puisque donc un mode est nécessairement second et matériel par
rapport à la nature substantielle qu'il modifie, il apparaît manifestement

que le caractère exemplaire de la logique aristotélicienne ne
lui est qu'accidentel: la logique aristotélicienne est par elle-même

{y.aéPânzrjv, ânÀojç^ per se, simpliciter) à la fois un art et une science, et dans

certaines circonstances seulement [xazd zc, secundum quid) elle est une

science pratique normative a priori.
En tant qu'art, la logique est l'instrument de l'intelligence, organon

coextentif à tout l'exercice abstractif et discursif de l'intelligence;
elle n'appartient donc pas à la philosophie proprement dite, ni ne
constitue une de ses parties. En tant que science, elle est une partie
de la critique métaphysique; elle situe l'être de raison logique,
l'intention seconde, qui la spécifie formellement, par rapport à

41 Ars logica, II, q. 1, a. 4, 271 a-272 b. - Cette fonction directrice de la

logique s'exerce doublement sous la forme de la logica docens et de la logica

utens, ibid., q. 1, a. 5.

183



l'être réel, et distingue l'intention seconde utilisée par l'intelligence
dans son statut rationnel, au niveau de son exercice univoque, de

l'intention seconde utilisée par l'intelligence dans son statut
d'intelligence, au niveau de son exercice analogique et transcendantal,
l'analogie et la convertibilité des transcendantaux étant également
des intentions de raison, c'est-à-dire des formes instrumentales de la

pensée. Ce qui donc a été appelé depuis des temps immémoriaux logique

formelle se réduit, au sens strict, à l'exposé des formes de raison exercées par
l'art logique et érigées en règles par la science logique en tant que celle-ci

revêt accidentellement un mode pratique de régulation exemplaire. Elle correspond

exactement aux Summulae logicae de Jean de Saint Thomas.
Ces précisions permettent de nuancer le caractère propédeutique

traditionnellement attribué à la logique formelle. Seule la logique
comme science peut être considérée comme une propédeutique à la

philosophie, dans la mesure où elle exerce une certaine régulation
exemplaire: d'après ce qui vient d'être dit, ce caractère propédeutique

ne peut être qu'accidentel à la logique, à qui il confère le mode
de science pratique - seul un habitus surnaturel pouvant être spéculatif

et pratique à la fois et au même titre essentiel -, bien qu'il soit
nécessaire à l'intelligence dans sa recherche du savoir scientifique
parfait. La logique comme science spéculative et partie de la critique
métaphysique ne peut être évidemment qu'une ultime explicitation
de l'intelligibilité propre à la logique comme art. Enfin la logique
comme art ne saurait non plus être considérée comme propédeutique,
du moins formellement, c'est-à-dire comme une méthode a priori qui
peut être exercée indépendamment de l'acte auquel elle est ordonnée.
Elle peut être propédeutique matériellement, dans la mesure où

l'instrument, qui est à la fin ce que la matière est à la forme, est

premier par rapport à cette fin, non par soi, mais selon l'exercice.
L'art logique, tel que le conçoit le philosophe aristotélicien, ne peut
donc être érigé en propédeutique sinon selon un point de vue abstrait
accidentel qui rejoint celui de la science logique considérée, en
raison de son mode pratique, comme accidentellement a priori.
L'art logique en effet est nécessaire à l'exercice pur et simple de

l'intelligence rationnelle, alors que la science logique sous son mode

pratique n'est nécessaire qu'à l'exercice tel, parfait, de l'intelligence.
D'où l'affirmation fondamentale que dans aucun de ses aspects principaux,
ni comme art ni comme science, la logique aristotélicienne ne peut être une

propédeutique formellement nécessaire à la philosophie.

184



Cette conclusion paraît encore plus manifeste du fait que l'expli-
citation de la science logique est le résultat d'une objectivation de

l'art logique quasi accidentelle par rapport à l'instrumentalité de

celui-ci, l'aspect premier et le plus formel de la logique étant sa

fonction existentielle d'art de l'intelligence. Aussi bien Saint Thomas

appuie-t-il davantage dans son Commentaire des Analytiques postérieurs

sur le caractère d'art, d'art des arts, de la logique, que sur son
caractère de science (scientia rationalis).

Certes, l'exposition scolastique court le risque d'absolutiser la
logique en une méthode a priori, car elle ne distingue pas assez ce

qui est de la logique formelle proprement dite, au sens défini plus
haut, et ce qui est de la logique comme partie de la critique
métaphysique. Un Jean de Saint Thomas pourtant, en distinguant une
logique ex parte formae et un logique ex parte materiae - cette distinction
ne recouvre pas celle, traditionnelle, de la logique formelle et de la
logique matérielle -, oriente la réflexion critique vers la clarification
proposée ici. C'est en effet le nominalisme qui a été la première
victime de l'exposition scolastique, en voyant dans la logique,
première selon l'ordre scolaire des manuels, la partie formellement
première de la philosophie elle-même. Ainsi conçue, la logique ne

peut plus être ni un art instrumental de l'intelligence, ni une science

spéculative de l'être de raison logique, mais exclusivement une
science pratique, normative et exemplaire, méthode a priori de toute
connaissance intellectuelle. Une telle position méconnaît par
conséquent la distinction aristotélicienne entre nécessaire et accidentel,
et introduit dans la pensée philosophique un ferment idéaliste et

existentialiste, puisque l'instrument existentiel de la connaissance

est désormais considéré comme son principe formel propre.
Or, comme selon le philosophe aristotélicien l'instrument est

premier par rapport à la fin selon l'exercice, et comme seule la fin
donne son sens à l'instrument en le spécifiant formellement, la

primauté existentielle de la logique, prise dans son acception principale, répond
à la primautéformelle de la philosophie, et particulièrement de la métaphysique,

science de l'être comme tel et de l'Etre premier. L'ordre qui règne entre la

quiddité et l'exercice détermine également les relations entre la
philosophie et la logique. La pensée qui n'admet pas cet ordre
identifie nécessairement philosophie et logique, comme elle tend à

identifier essence et existence, matière et forme, puissance et acte,
substance et opération, essence et individu, nature et universel,

185



concept et jugement, connaissance et langage, connaissance et

amour, morale et art, agir heureux et vertu morale, création et art,
prudence et vertu morale, loi et prudence, liberté de choix et liberté
d'exercice. Cette identification peut se produire diversement au
profit de l'un ou l'autre des termes de l'alternative, et donne lieu
chaque fois à un couple de positions philosophiques contraires

comme le sont l'ontologisme platonisant et le nominalisme héracli-
téen42. Il ne faut pas être grand clerc pour discerner ici les options
majeures de notre siècle.

42 Une série d'oppositions semblables peut être dégagée en théologie,
aboutissant à des simplifications doctrinales analogues. Ainsi par exemple
de la foi et des œuvres, du Christ et de l'Eglise.

186


	Prudence, art, logique : situation de la logique parmi les activités humaines en perspective aristotélicienne

