
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Wie lebt man sinnvoll in einer sinnlosen Welt? : Der Begriff der
Verzweiflung in der hellenistisch-römischen Ethik

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie lebt man sinnvoll in einer sinnlosen Welt?

Der Begriff der Verzweiflung
in der hellenistisch-römischen Ethik

von Gustav Emil Müller

Einleitung

Das hellenistisch-römische Weltreich ist die erstaunlichste Leistung
abendländischen Willens: Durch viele Jahrhunderte hindurch gelingt
es, die verschiedensten Weltgegenden, die mannigfaltigsten Völker
zusammenzuhalten durch die Macht der Legionen, des Rechts und
des Geldwesens; «alle Straßen führen nach Rom.»

Jedoch innerhalb des weit und kühn gespannten Rahmens breitet
sich das Gefühl des Endes, eine verzweifelte Stimmung aus. Die
schöne griechische Menschlichkeit, ausgeprägt in ihrer Philosophie
und Kunst, zerbröckelt und zerfällt; kämpft zerstreut im Morgenland

und in Rom um ihre Selbsterhaltung. Alle nach-aristotelischen
«Schulen» beantworten dieselbe Frage: Wie leben wir sinnvoll in
einer sinnlosen Welt? Wie überlebt der Einzelne den Verlust eines

organischen Staates? Wie stellt er sich zu einer Welt, die entweder
(Stoa) als blindes Müssen, als Schicksal ; oder (Epikur) als zusammenhangloser

Zufall entwertet ist? Wie fasse ich Fuß in einem Bodenlosen

(Skepsis), nachdem der Glaube an den unbedingten Grund
alles Seins (Piaton - Aristoteles) entschwunden ist?

Die Stoa antwortet: Tue deine Pflicht wie ein Soldat auf
verlorenem Posten; Epikur: Suche dein Glück im Winkel, indem du
deine Forderungen an die Welt auf ein Mindestmaß herabsetzest;
die Skepsis: Wenn du die Welt als sinnlos durchschaust, kann nichts
deine Gemütsruhe stören.

Die angeführten Nummern der Fragmente nach Wilhelm Nestle: Die
Nachsokratiker. Jena 1923.

111



Das Zeitalter endet in der Gnosis: Die Welt ist so durch und durch
verdorben, daß ein Heil nur von einem Jenseits her zu glauben und
zu erhoffen ist.

Mit dem Sieg der christlichen Staatskirche im Osten und des

päpstlichen Kirchenstaats im Westen ändert sich die Wertung: Der
gänzliche Verlust menschlichen Selbstvertrauens wird als Bedingung
des Heils gefeiert. Der Niedergang bereitet den Aufgang vor: «Als

die Zeit erfüllet war.»
Im folgenden gehn wir im Wesen der Verzweiflung nach, wie sie

sich aus dem Gesamt der hellenistisch-römischen Ethik abheben

und loslösen läßt.

Die Stoa

Die Entwicklung der stoischen «Schule» umspannt rund fünf
Jahrhunderte. Man kann von einer «Schule» insofern sprechen, als

in der Tat die Grundlehren, die von der «ältern» Stoa ausgesprochen

wurden, immer zäh und getreulich wiederholt worden sind; anderseits

zeigt sich eine Entwicklung im Sinn fortschreitender Verdüsterung.

Dies zu sehn ist wesentlicher, als sich die künstliche Einteilung
in ältere, mittlere und jüngere Stoa einzuprägen, wie sie in
Philosophiegeschichten etwa zu finden ist. Ich sage sehen: Die fortschreitende

Erbitterung, Verdüsterung, Verzweiflung in der stoischen

Ethik findet eine genaue sichtbare Darstellung in den Büsten römischer

Kaiser; schreitet man die Jahrhunderte ab, angefangen von
den erhabenen und schönen Köpfen von Caesar und Augustus zu den

gramzerfurchten Jammergestalten der Spätem, so wird jener
philosophische Niedergang handgreiflich sichtbar.

Eine Hauptquelle für die Anfänge findet sich im siebenten Buch
des Diogenes Laertius: Leben und Meinungen berühmter Philosophen. Nur
Bruchstücke der ältern Stoa sind erhalten.

Die Geschichte der Stoa beginnt mit einem bedeutsam sinnbildlichen

Begegnis, das dem Zenoi ihrem ursprünglichen Gründer,
widerfahren sein soll. Er war ein Kaufmann und hatte sein ganzes
Hab und Gut, sein Handelsvermögen, einem Schiff anvertraut, das

in der Nähe Attikas scheiterte. In Athen setzte er sich in die Stoa

Poikile, einer mit buntem Marmor (poikile) erbauten Markthalle
(Stoa), wo er seine Geschichte erzählte und zugleich seine

Entdeckung vortrug, die er dabei gemacht hatte: Der Wert der
Selbsterhaltung war nicht nur unversehrt aus dem Verlust aller irdischen

112



Güter hervorgegangen, sondern erst eigentlich durch ihn entdeckt
worden: «Das Schicksal meint es wohl mit mir, daß es mich der
Philosophie zuführt» (Diogenes VII. 5). Mit diesen beiden Begriffen -
Selbstbehauptung und Schicksal (fatum) - sind die Brennpunkte der
stoischen Ethik gefunden und der Abbau der Kultur eingeleitet.

Beide sind zweideutig: Schicksal ist einerseits das, was dem
Menschen aus der Hand schlägt, was «nicht in seiner Macht steht»;
anderseits ist es die unerschütterliche Identität und Einheit eines

Alls, mit dem sich der Mensch eins weiß. Das Schicksal verhilft ihm
dazu, sich selbst zu sein, seinen innern Wesenskern zu entdecken und
so ein «Leben nach der Natur» zu führen. Ebenso ist die
Selbstbehauptung entweder das innere Selbst, die Herrschaft über sich,
die «Tugend des Weisen», die feste Burg, der Zufluchtsort vor der

beunruhigenden äußern Welt; oder umgekehrt Anpassung an die

Umstände, ganz gleichgültig, wie sie ethisch beschaffen sind, das

Ubernehmen von nicht selbst gewählten Rollen, die Schauspielerei
des «Weisen». Der Abbau der Kultur erfolgt, weil der «Weise»
anstelle des «Strebens nach Weisheit» (philo-sophia) tritt; und weil
er nicht mehr von einer Gemeinschaft getragen wird. Die
vermittelnde Mitte zerbricht; der vereinzelte Mensch bezieht sich
unmittelbar auf eine jenseitige Einheit, die ihm gestattet, sich von sich

selbst und von seiner Welt abzulösen (Askese).
Ich belege nun dies dreifältige Gesicht der Stoa, das sie zur Ethik

des Unglücks und der Verzweiflung zu werden vorbestimmte, mit
einigen bezeichnenden Sprüchen der ersten Stoiker.

Zeno: «Die Tugend allein genügt für sich zum Glück» (57).
«Leben, Tod, Ehre, Unehre, Lust, Schmerz, Reichtum, Armut,
Gesundheit, Krankheit sind gleichgültig» (58). «Wir sollten nicht
in Staaten und Völker getrennt leben, sondern glauben, daß alle
Menschen unsere Volksgenossen und Mitbürger seien; es sollte nur
Eine Lebensform und nur Eine Staatsordnung geben, gleichwie
eine zusammenweidende Herde nach gemeinsamem Gesetz aufgezogen

wird» (13). «Man braucht weder Tempel noch Gerichtshöfe
noch Gymnasien in den Städten zu bauen» (18). «Das Weltall ist

lebendig und vernünftig, weil es lebendige und vernünftige Wesen

aus sich erzeugt» (36).
Ariston: «Was uns angeht, das sind die ethischen Fragen; was uns

nichts angeht, ist die Dialektik: denn sie trägt nichts zur Besserung
des Lebens bei» (3). «Das höchste Gut ist die Gleichgültigkeit» (6).

8 113



«Der Weise gleicht einem guten Schauspieler, der sowohl die Rolle
des Agamemnon wie die eines Thersites treffend wiedergibt» (16).

Kleanthes: «Die Lust ist etwas Unnatürliches und hat keinen Wert
für das Leben» (12a).

Chrysippos: «Vergangenheit und Zukunft sind nicht vorhanden.
nur die Gegenwart ist vorhanden» (11). «Ein tugendhaftes Leben
ist gleichbedeutend mit einem Leben auf Grund der Erfahrung
(kat'empeiria) von dem, was natürlicherweise geschieht» (96). «Das

Naturgesetz ist die Weltvernunft. die in der durch die Vorsehung
geordneten Welt waltet; oder die Vernunft, der gemäß das

Gewordene geworden ist, das Werdende wird und, was werden soll,
werden wird. eine ewige, zusammenhängende, geordnete
Bewegung» (19, 20).

«Da der Tod die Trennung der Seele vom Leibe ist, die Seele der
Welt sich aber niemals von dieser trennt... so kann man nicht sagen,
daß die Welt sterbe. Die Welt allein ist sich selbst genug, weil sie

allein alles in sich trägt, was sie bedarf; sie nährt sich und wächst

aus sich selbst, während ihre Teile wechselweise ineinander
Übergehn» (24). «Kein Mensch ist von Natur Sklave» (149).

Poseidonios: «Wer dies in seinem Geist erwägt. bei dem erwacht
die von dem Gott in Delphi geforderte Selbsterkenntnis: Der Geist
erkennt sich selbst und fühlt sich verbunden mit dem göttlichen
Geist, was ihn mit unauslöschlicher Freude erfüllt» (4).

Ich wende mich nun von diesen Leitsätzen der frühen Stoiker zu
ihrer Anwendung bei den Spätem.

Seneca1 (4 v.Chr.-65 n.Chr.)

Die stoische Ethik gilt weithin als die reifste Frucht hellenistischrömischen

Philosophierens; ähnelt sie nicht eher einer überreifen,
zerfallenden Frucht?

Vergleichen wir Senecas drei Bücher über den Zorn (de ira) mit
Piaton und Aristoteles : der Abstand ist unermeßlich, die menschliche
Mitte ist zerbrochen und verloren. Ein verzweifelter, haltloser
Mensch hüllt sich in die würdigen Falten einer rhetorischen Scheinform.

1 Lat. Text: Bibliotheca Classica Latina. Paris 1857. Ed. Diderot. Deutsche
Übersetzung A. von Gleichen Rußwurms. (Wo er «Vernunft» sagt, setze
ich «Verstand».)

114



Platon braucht diese äußerliche Anlage nicht, weil die Einheit des

Gehalts die spielende Vielfalt des sinnfälligen Gesprächs zusammenhält.

Bei ihm ist der Zorn (thymös) das Gefühl für das Gute - das

edle Roß in dem Gleichnis des Phaidros -, das auch ohne verstandesmäßiges

Denken das Rechte trifft und anstrebt. Bei Aristoteles wird
der Mensch gelobt, der über das Schlechte zürnt; getadelt wird die
maßlose Zornmütigkeit (Nie. IV. 11).

Bei Seneca ist der Zorn die bewußte Absicht (cogitatio) zu schaden

und an der Qual des andern Schadenfreude zu empfinden. Dies
Schadenwollen unterscheidet den Menschen vom Tier; zürnen
können Tiere sowenig als verzeihen (I. 3). Der Zorn tötet Einzelne
und verwüstet ganze Völker (I. 2). Jede Vermischung mit dieser

Leidenschaft überwältigt den Verstand; der Mensch ist ihr so wehrlos

ausgeliefert wie der Schwerkraft beim Fall in den Abgrund (I. 7).
Der Zorn ist ein Wahnsinn, ein bösartiger, gegen den der Verstand
(ratio) machtlos ist (I. 1).

Deshalb wendet er sich gegen Aristoteles, der den Zorn eine Waffe
der Vernunft genannt hatte; denn der Zorn ist eine Waffe, die nicht
wir handhaben, sondern die uns handhabt, ein nie zu bändigendes
zügelloses Laster (I. 9). Ein mäßiger Zorn ist ein mäßiges Übel (I. 10).

Spricht, nein, schreit hier nicht die Angst vor der eigenen, menschlichen

Natur? Wie sonderbar nimmt es sich daher aus, wenn wir
zugleich hören, der Mensch solle seiner Natur gemäß leben! (secundum

naturam, I. 5). Der Mensch sei zur Liebe, zu gegenseitiger
Hilfeleistung, zur Geselligkeit erschaffen.

Wir sehn einen unvermittelten, unüberbrückbaren Zwiespalt
(«Dualismus») vor uns: Einerseits ist jeder Mensch Mitbürger eines

größern Gemeinwesens; dem Ganzen ist an der Erhaltung jedes
Einzelnen gelegen; wir sollen jeden Einzelnen schonen, weil wir zur
Gemeinschaft geboren sind (II. 31). Anderseits sind wir hilflose
Opfer des Zorns.

Da nun also zwischen dem Verstand und der rohen, verderbenden

Triebhaftigkeit des Zorns keine Verbindung möglich ist, so folgert
Seneca, daß der Zorn ohne zornig zu werden ausgerottet werden
muß. Strafe ist notwendig, um das Laster des Zorns zu beseitigen

zur Abschreckung anderer. Anstelle ethischer Besserung tritt kalt
berechnende Klugheit des Verstandes. «Mein Vater soll getötet
werden? So will ich die Gewalt von ihm abwehren. Er ist getötet
worden: so will ich ihn rächen weil ich muß, nicht weil mir's mir

115



wehe tut (I. 12). Ist einer unverbesserlich, so soll er mit dem Tod
ausgemerzt werden, weil das für ihn das beste ist» (I. 5). «Tolle
Hunde bringen wir um; einen wilden und unbändigen Ochsen
hauen wir nieder, und an krankhaftes Vieh, damit es die Herde nicht
anstecke, legen wir das Messer, ungestalte Geburten schaffen wir
aus der Welt, auch Kinder, wenn sie mißgestaltet zur Welt kommen,
ersäufen wir. Es ist nicht Zorn, sondern Verstand, das Unbrauchbare
von dem Gesunden zu sondern» (I. 157). «Zuweilen kann ich einem
nicht besser beweisen, daß sein Zustand mir zu Herzen geht,
als daß ich ihn töte» (I. 16). «Der Verstand, wenn es sein muß,
räumt ruhig und schweigend ganze Familien aus dem Weg,
vernichtet ganze Geschlechter mit Weib und Kind, die dem Staate
verderblich wären, reißt Häuser nieder, rottet Namen aus, die der
Freiheit Feind sind, aber nicht zähneknirschend, nicht durch ein
dem Richter unziemliches Benehmen, der gerade dann ein ruhiges
und gleichbleibendes Äußere beobachten muß, wenn er einen wichtigen

Spruch fällt» (I. 16).
Wie man sieht, hat der Anwalt des berechnenden Verstandes den

Unterschied zwischen Mensch und Tier vergessen, den er anfangs

zu machen schien. Sein Verstand sinkt zu einem «décorum», einer
Scheinform der «Tugend». Er ist ein Herrscher ohne Untertanen,
ein leerer Formalismus ohne Inhalt — der von einem gegebenen

politischen Zustand abhängt, der um jeden Preis zu erhalten ist.
Die salbungsvolle Amtsmiene deckt die unbedenklichste Grausamkeit.

Es hat daher keinen innern Grund, wenn Seneca sich in sittlichem
Zorn über Sullas «schreckliches und fluchwürdiges Wort» entsetzt:
«Mögen sie hassen, wenn sie nur fürchten.» Er handelt seiner

eigenen Vorschrift zuwider.
Das zweite Buch gibt den Standpunkt des ersten auf, verwickelt

sich aber nur desto mehr in heillose Widersprüche. Einerseits scheint
Seneca zu sagen, daß der Zorn erzogen und geleitet werden kann,
was dem ersten Buch widerspricht; aber dann enthüllt sich die

ganze Unfähigkeit des Verstandes, dieser Aufgabe Meister zu werden.
Was bleibt, ist Verzweiflung einerseits, Flucht einiger «Weisen»

ns Leere anderseits.
Der Zorn ist ein unfreiwilliges Aufzucken der Seele vor einer

Schlechtigkeit, wie das Erbrechen ein Aufbäumen des Magens vor
einem Ekelerregenden (II. 1-3). Die erzieherische Haltung besteht

nun darin, daß der Verstand (ratio) seine Zustimmung verweigert

116



und dadurch den Zorn schwächt und schließlich abtötet. Gibt der
Verstand nach, entsteht aus dem unfreiwilligen Eindruck «ein
freiwilliger Fehler, der von Dichtern und ihren Geschichten genährt
wird» (II. 2). Der Zorn geht dann mit Wucht (impetus) zum
sinnlosen Angriff über. Dieser «Zorn ist schlimmer als die Vergehung,
gegen die er sich erhebt. Was kann es Unwürdigeres geben, als daß
die Gemütsstimmung des Weisen von der Schlechtigkeit anderer

abhangen soll?» (II. 6).
Es gibt also doch keine Erziehung des Zorns, sondern nur eine

Flucht vor ihm. Auch die im ersten Buch angepriesene kluge,
berechnende Abschreckung versagt. «Nirgends ist ein Anblick, der uns
nicht unwillig macht; im Zirkus siehst du so viele Laster als
Menschen» (II. 7). «Hat der Weise angefangen, sich zu erzürnen, so

kann er nimmermehr aufhören; alles ist voll von Schandtaten und
Lastern; es wird zuviel gefrevelt, als daß es durch Einschränkung
besser werden könnte» (II. 8). «Gegen die von Staats wegen
verletzten Eide und gebrochene Verträge (publica injuria gentium)
reichen auch Gerichte nicht mehr zu. Wollte ein Weiser zürnen, so

müßte er toll werden» (insaniendum, II. 9). Kann man sich

vollständiger widersprechen? In einem sittlichen Werturteil verdammt
Seneca seine Umwelt in Bausch und Bogen und leugnet im selben

Atemzug die Gültigkeit und den Sinn solchen Wertens. «Wie der
Arzt nicht auf Krankheiten zürnt, so zürnt der Weise nicht auf die
Natur» (II. 10). Die sittliche Welt ist also ein Spital. «Was soll der

Zorn, wenn alles zu belachen und zu beweinen ist?» (II. 10). Hier
wird ein ästhetischer Ausweg betreten, der oben verurteilt war (II. 2).
«Der Schein des Zorns ist zuweilen nützlich, wenn verständige
Vorstellung nichts fruchten will» (II. 14), «wie bei Schauspielern und
Rednern, deren Wirksamkeit ein wirklicher Zorn schaden würde»
(II. 17).

Aber der tiefste Selbstwiderspruch steht uns noch bevor: Einerseits

ist vor seinem Gewissen (apud aequum judicem) «kein Mensch
ohne Schuld und keiner von Strafe frei» (II. 27 und 31); mancher
erscheint nur unschuldig, weil sein Zorn nicht gelungen ist (II. 28),
oder weil eine Leidenschaft die andere gelähmt hat «kraft der
natürlichen Mischung der Stoffe in uns» (II. 20). Aber «böse sind
wir alle» (III. 26). «Füge dich also in dieses Schicksal» (II. 30).

Aber anderseits: Wenn ich andern zürnte, müßte ich mir selber
auch zürnen, was ich nicht will; ich will mit mir zufrieden sein

117



(II. 27). Und so erfahren wir plötzlich, daß der Weg zum seligen
Leben leicht sei; der beglückten Seele unerschütterliche Ruhe
(immota tranquillitas) ist der Lohn der wenigen Weisen, die es

durch Überwindung des Zornes geworden sind (II. 13).

«In olympischer Ruhe thront der Weise über Wolken und Blitz»
(III. 6). Der Zorn dagegen ist wie der Blitz, der unaufhaltsam ist
und seine Gewalt je länger desto mehr verstärkt, nicht nur Einzelne
befallend, sondern ganze Volkshaufen in blinde Wut versetzend

(III. 1, 2). Seine Geräte sind: Folter, Zuchthaus, Kreuz, wilde
Bestien.

Es dürfte wohl nun klar geworden sein: Die Einheit des Menschen
ist zerfallen und der Mensch ist über seinen eigenen Zerfall nicht

nur verzweifelt, sondern er verachtet sich selbst. Aber ich suche

vergeblich nach einem Grund, worauf sich die Menschenverachtung
des Weisen berufen könnte. Wer seine eigene Gemütsruhe oder seinen

Mangel an irgendeiner Anteilnahme als «höchstes Gut» (summum
bonum, III. 25) erstrebt, bleibt abhängig von der Gereiztheit, die

er beständig als seine Gefährdung vor Augen hat. «Unglücklicher,
wann wirst du lieben und Freunde erwerben?» (III. 28). Seneca

lobt die Schmeichler, weil sie uns keinen Anlaß zum Zorn geben!

(III. 8). Nur unter Weisen ist Tadel ungefährlich (III. 37).
Wenn die Freiheit vom menschlichen Leben als höchstes Gut

gefaßt wird, fällt es letzten Endes mit Selbstmord zusammen: «Das
Zurückhalten des Zorns ist notwendig, wenn man das Los einer
solchen Lebensart erhalten hat und an königliche Tafeln gezogen
wird. So speist man dort, so trinkt man, solche Antworten hat man
zu geben, bei den Leichen der Seinen muß man lächeln. Ob das

Leben so viel wert ist, gehört nicht hierher, es ist eine andere Frage.
Wir wollen zu einem so unglückseligen Sklavenkerker (die königliche
Tafel!) nicht Mut einsprechen, wir wollen nicht dazu ermahnen,
die herrischen Henkerworte hinzunehmen; wir wollen zeigen, daß

in aller Sklaverei der Freiheit ein Weg offen stehe. jede Ader in
deinem Körper ist ein Weg zur Freiheit» (III. 15).

«Der Unwille gegen Quäler macht das Übel nur ärger» (III. 16).

Das dritte Buch strotzt von Beispielen sinnloser Quälerei, deren
würdeloses Ertragen gelobt wird. Ein Beispiel für viele: «Den König
Kambyses, der sich dem Wein zu sehr ergab, ermahnte Präraspes,
einer seiner liebsten Freunde, er sollte doch nicht zuviel trinken,
Trunkenheit sei etwas Schändliches an einem König, auf den alle

118



Augen und Ohren gerichtet sind. Darauf erwiderte jener : damit du
siehst, wie ich nie aufhöre, bei mir selbst zu sein, so will ich dir
nun einen Beweis geben, daß auch nach dem Trinken meine Augen
und Hände das ihrige tun können. — Nun trank er noch reichlicher
als sonst und aus größern Bechern, und da er nun tüchtig berauscht

war, gab er den Befehl, der Sohn seines Tadlers sollte über die
Schwelle hinausgehn und sich, die linke Hand über das Haupt
gehoben, hinstellen. Darauf spannte er den Bogen und schoß.
mitten durch die Brust des Jünglings; er ließ die Brust aufschneiden
und zeigte die im Herzen steckende Pfeilspitze — und, nach dem
Vater umschauend, fragte er, ob er wohl eine recht sichere Hand
hätte? Dieser aber sagte: «Apollo hätte nicht sicherer schießen
können» (III. 14).

Daß Seneca, entgegen seiner Lehre, den sittlichen Zorn nicht
ausgerottet hat, zeigen seine Ausrufe: «Treffe ihn der Götter schwerster

Fluch!» oder: «Welche Grausamkeit!» (III. 14, III. 19).

Dahingegen handelte er folgerichtig, in Übereinstimmung mit
seiner Lehre von negativer Freiheit, als er sich die Ader aufschnitt,
nachdem Kaiser Nero seinen langjährigen Vertrauten und Ratgeber
verdächtigt hatte, an einer Verschwörung gegen ihn beteiligt
gewesen zu sein. Mit dem Tod des Socrates sollte man ihn doch nicht
vergleichen. Seneca ist kein tragischer Held, der seinen Tod auf
sich nimmt, weil sein Dienst an der Wahrheit ihm Feinde gemacht
hat; dieser Dienst hört mit dem Tod eines Trägers des Auftrags
nicht auf. Senecas Tod ist der verständige Ausweg aus einer ausweglosen

Verzweiflung. Wem das Leben vollkommen sinnlos geworden
ist, dem erscheint der freiwillige Tod als Erlöser. Diese letzte
Entschlossenheit steht auch hinter seinem bedeutendsten Werk, seiner

Selbstverteidigung, dem «Glückseligen Leben».

Vom glückseligen Leben (de vita beata

Seneca verteidigt hier sein zweifelhaftes Dasein. Allgemein wurde
in Rom gemunkelt : Die rechte Hand des bösartigen, verbrecherischen
Nero, der mächtige Minister Seneca, mißbrauche seine Stellung,
indem er einerseits dem Tyrannen schmeichle, sich maßlos bereichere,
schlemme und prunke; anderseits schöne stoische Moralpredigten
schreibe, in welcher die Tugend und die innere Überlegenheit
angepriesen und verherrlicht werde. Es ist bewundernswert, wie der

119



Philosoph dieses namenlose Gerücht offen aufgreift, bestätigt; und
wie er sein Doppelleben rechtfertigt. Folgen wir ihm Schritt für
Schritt :

Glücklich und nicht elend zu sein ist das natürliche Verlangen
und der Wunsch aller; aber worin besteht es? wie ist es zu erlangen?
Die meisten wissen es nicht. Das Gerede der Mehrzahl verdeckt
ihnen ihre innere Haltlosigkeit und äußerlich glänzende Beispiele
verführen sie. Der große Haufen will lieber glauben als denken;
keiner irrt für sich allein, sondern der Irrtum braucht große Gesellschaft.

Wir müssen uns also vom großen Haufen sondern, um unsere
eigene Uberzeugung zu finden; an philosophischen Führern und
Vorbildern fehlt es uns dabei nicht (1).

Was die Mehrzahl glaubt, ist schon Beweis genug, daß es schlecht
sein muß. Des Geistes Wert finde der Geist durch sein eigenes natürliches

Licht. Jedoch wer sich so über die Menge erhebt, wird Ziel
ihres Ubelwollens (2).

Zum großen Haufen, der des wahren Glücks unkundig ist, kann
auch ein äußerlich Mächtiger gehören; der äußere Glanz verdeckt
dann sein inneres Elend. Die wahre Weisheit ist prunklos, sie besteht

in einem gesunden, mit sich in Frieden lebenden Geist (3).
Wer so «nach der Natur» lebt, ist gleichgültig gegen sein Schicksal,

und seine Heiterkeit wird nicht getrübt durch Lust und Schmerz des

Leibes oder durch Furcht und Hoffnung. Er ist nicht empfindungslos
wie ein Stein, sondern frei, weil sein Verstand die Nichtigkeit aller
nur äußern Güter, die Vergänglichkeit des oberflächlichen Ruhms
durchschaut hat (4-5).

Das Vergnügen an vergänglichen Dingen ist eine angenehme
Zugabe, aber keine Bedingung des höchsten Gutes; denn dies

Vergnügen haben wir mit den Tieren gemein. So wie die göttliche,
allumfassende Natur ihre Tätigkeit nach außen richtet, aber auch alle
ihre Geschöpfe wieder in sich zurücknimmt, so wirkt auch der Weise
nach außen, ohne sich daran zu verlieren. Wer sich also in die

Natur, das umfassende Schicksal fügt, stimmt auch mit sich selbst

überein und umgekehrt, wer mit sich übereinstimmt, lebt der Natur
gemäß. So ist die Vernunft (ratio) die Grundlage menschlicher
Selbstzufriedenheit (6-16).

Damit schließt der erste grundsätzliche Teil, der den Grund
legen soll, von dem aus Seneca die Verteidigung seines Doppellebens
führen will. Ist dieser Grund fest und verläßlich? Sehn wir näher zu!

120



Muß es nicht aufreizend wirken, wenn ein Machtmensch, ein
Mitglied einer ruchlosen, kleinen, aber weltregierenderen Minderheit,
sich selbst als Weisen darstellt, der hoch erhaben über die allgemeine
Mehrheit von Toren thront? Das «nach der Natur leben», das

höchste Gut, wird immer als die eigene Vollkommenheit gesehn;
der Weise will mit sich zufrieden sein, an sich selber Gefallen finden.
Worin aber liegt dann der Unterschied von einer rein
natürlichtriebhaften, rein «subjektiven» Selbstbejahung? Die stoische Freiheit
oder Gleichgültigkeit gegen andere verneint dieselbe sittliche
Gemeinschaft, die anderseits doch wieder vorausgesetzt wird. Wie
anders würde das Bedürfnis entstehn, sich verteidigen zu müssen?

Mir scheint, Senecas gereizte Auseinandersetzung mit Epikur ist
überaus aufschlußreich. «Das ist mir kein Weiser», ruft er aus,
«über dem noch das Vergnügen steht» (11). Dennoch verwickelt er
sich in die unlösbarsten Widersprüche, wenn er einerseits die Weisheit

verpersönlicht, sie mit einem Weisen ineins setzt; anderseits

aber, um sich zu schützen, den Weisen von sich selber unterscheidet.
Einerseits sagt er: Die Zufriedenheit mit sich ist das höchste Gut,
einmal errungen, will die Seele nichts weiter mehr (9), der Weise
ist fertig und abgeschlossen und hat keine Aufgaben, die über sein

eigenes Wohlergehn hinausweisen; anderseits sagt Seneca, er selber
sei kein solcher Weiser, sondern nur auf dem Wege, seine «Kette
sei etwas länger» als bei den meisten.

In bezug auf Epikur unterscheidet er zwar zwischen dem Meister
und denen, die sich Epikuräer nennen, um ihre Schwelgerei hinter
einem berühmten Namen zu verstecken. Was aber tut Seneca, wenn
er seine Schwelgerei und Macht hinter dem Namen des stoischen
Weisen versteckt? Was ihn an Epikur ärgert, ist dessen Ehrlichkeit.
«Man wähle wenigstens einen ehrbaren (honestum) Namen!» Der
stoische Weise ist solch ein ehrbarer Name! das offene Zugeben
Epikus: Ja, ich suche nichts weiter, als abseits vom Getriebe der
Welt mein Glück im Winkel zu genießen - das ist nicht «honestum» -
es ist nur offener und ehrlicher! Dabei hat Seneca durchaus recht,
wenn er zeigt, daß das Vergnügen nicht ein höchstes Gut, sondern
höchstens eine nicht zu verachtende Beigabe desselben ausmacht.
Aber trifft er nicht im Grund mit Epikur überein, daß der Mangel
eines Unglücks gut ist? Beide wollen der Verzweiflung entgehn,
beide sind Ethiker der Verzweiflung.

Ich wende mich nun zum zweiten Teil, von Seneca nicht als

121



solcher gekennzeichnet. Er nimmt die Anklage gegen sein Doppelleben

auf, bestätigt sie und verteidigt sich damit, daß dem Weisen

erlaubt sei, was den Toren verderben würde. Quod licet Jovi, non
licet bovi - was einem Gott recht ist, geziemt sich nicht für einen
Hornochsen.

«Warum klingen deine Worte kräftiger als dein Leben? warum
richtest du dich in deinen Worten nach einem Vornehmeren und
achtest doch das Geld als ein dir notwendiges Mittel bist bei Verlust
nicht gleichgültig, sondern vergießest Tränen, wenn du den Tod
deines Weibes und Freundes vernimmst und kümmerst dich um
deinen Ruf und läßt dich durch boshafte Reden anfechten?» (Ein
Rechtsanwalt, der in einem öffentlichen Gerichtshandel derartiges
geäußert hatte, fand sich tags darauf nach Korsika verbannt.)
«,Warum ist dein Feld besser angebaut, als es das Bedürfnis der
Natur verlangt? warum speisest du nicht nach deiner eigenen
Vorschrift? warum hast du so niedliche Hausgeräte? warum trinkt man
bei dir Wein, der älter ist als du selbst? warum ist dein Haus so

niedlich eingerichtet? warum pflanzt man doch bei dir Bäume, die
nichts geben als Schatten? warum trägt deine Frau das Vermögen
eines Wohlhabenden an ihren Ohren? warum sind deine Sklaven so

kostbar gekleidet? warum gilt es bei dir für eine Kunst aufzuwarten...
und warum hast du einen, der im Vorlegen Meister ist?' - Frage
weiter, wenn du willst: ,Warum hast du Besitzungen jenseits des

Meers? warum mehr, als du kennst? Zu deiner Schande bist du
entweder so nachlässig, daß du deiner Sklaven Anzahl nicht kennst,
oder so unhaushälterisch, daß du deren mehr hältst, als daß dein
Gedächtnis groß genug wäre, sie zu kennen!' Ich will dir noch
mehr nachhelfen; ich will mir selbst Vorwürfe machen, mehr als du
meinst. Für jetzt aber will ich dir nur erwidern: Ich bin kein Weiser
und - daß ich deiner schlimmen Meinung noch mehr Nahrung
gebe — ich werde es auch nicht werden. Darum ist meine Forderung
an mich selbst, nicht daß ich den Trefflichsten gleich sei, sondern
besser als die Schlechten. Das ist mir genug, daß ich täglich von
meinen Fehlern etwas abtue und mir meine Verirrungen vorwerfe. -
Ich habe es nicht auf Gesundheit gebracht, ich werde es auch nicht
dazubringen; ich bereite mir nichtsowohl Abhilfe, als Linderungsmittel

für meine Gicht, zufrieden, wenn sie sich nur seltener meldet
und weniger sticht. Jedoch mit eurem Fußwerk verglichen, ihr
Gebrechlichen, bin ich ein Läufer» (17).

122



«Anders sprichst du, anders lebst du» ist ein Vorwurf, sagt Seneca

mit vollem Recht, den man jedem Ethiker vorwerfen könnte. Dem
Piaton, meint er, sei er auch nicht erspart geblieben. Aber er übersieht

den höchst wesentlichen Unterschied, daß die Platonische
Ethik so absolut gespannt ist und eine solche Fülle von Stufen
verschiedener Werte umfaßt, daß kein vernünftiger Mensch auf den
Gedanken käme, die Wertfülle der Gesamtwirklichkeit auf einen
einzelnen Menschen einengen zu wollen; das aber geschieht mit der
stoischen Verwechslung der Weisheit mit «dem Weisen».

«Von der Tugend rede ich, nicht von mir» (18), entschuldigt er
sich. Jedoch diese «Tugend» ist ein blasses Gedankending; sie hat
ihre ursprüngliche Bedeutung von lebenstüchtig oder tauglich für
etwas, so wie sie bei Sokrates bedacht wird, gänzlich verloren und
beginnt die negative Bedeutung anzunehmen, die sie vielerorts dank
den Stoikern noch heute besitzt : nämlich gleichgültig und ablehnend
allen und jeden leidenschaftlich verfolgten Lebenszielen gegenüber-
zustehn. Wie Wilhelm Busch dies sagt: Das Gute, dieser Satz steht
fest, ist stets das Böse, das man läßt; oder: Enthaltsamkeit ist ein

Vergnügen an Sachen, welche wir nicht kriegen.
Nun wäre es aber doch abwegig, wollte man in Seneca einfach

einen Heuchler, einen philosophischen Tartüff sehen. Die ungeheure
Machtstellung am römischen Kaiserhof ist ihm teils durch seine

eigene Tüchtigkeit - er hat sich aus einem spanischen Provinzler
selbst emporgearbeitet - teils durch die Gunst des Schicksals zuteil
geworden - der junge Nero hat seinen Erzieher geliebt und hat ihn,
als er achtzehnjährig Kaiser wurde, aus Dankbarkeit zu seinem

Ratgeber erhoben. Und, wie Senecas Schrift «Von der Barmherzigkeit

(de dementia) zeigt, die an den achtzehnjährigen Herrscher
gerichtet war, hat der Philosoph sich die größte Mühe gegeben,
sein Mündel vor dem «Zorn» zu warnen und ihm eine großmütige
Gesinnung nahezulegen. Aber der Tiger ließ sich nicht zähmen,
und Seneca fand sich mit ihm zusammen in demselben goldenen
Käfig eingesperrt.

Die folgenden Anführungen müssen also in bezug auf seine
außerordentliche Lebensstellung hin gelesen und verstanden werden. Er
muß gute Miene zum bösen Spiel machen, nachdem er nun einmal
vom Schicksal zu einem Mitspieler bestimmt worden ist. Er muß
aus der Not eine Tugend machen, ohne damit die Not bemänteln
oder leugnen zu wollen: «Ich will mit derselben Miene mir den Tod

123



ankündigen hören, mit der ich ihn über andere verhänge» (20).
«Warum (sagt ihr), beschäftigt sich jener mit Philosophie und lebt
als ein Reicher? Warum sagt er, man soll die Reichtümer verachten
und hat sie doch? man soll das Leben verachten und lebt doch gern?
...Er behauptet (erwidere ich), man soll es verachten, nicht man
soll es nicht haben. der Weise achtet sich der Gaben des Zufalls
nicht unwert; nicht in die Seele nimmt er sie auf, sondern in sein

Haus. und es ist ihm lieb, wenn seiner Tugend äußere Mittel zu
Gebote stehn» (21).

«So hat bei mir der Reichtum allerdings einen Rang, bei dir den

obersten; ich habe den Reichtum im Besitz, dich hat der Reichtum»
(22). «Höre also auf, den Philosophen das Geld zu verbieten. Die
Weisheit ist keineswegs zur Armut verdammt» (23). «Der Reichtum
ist kein Gut; wäre er's, so würde er die Menschen gut machen. Aber
er ist auch bei den Schlechten zu finden. Dennoch ist er nützlich
und erlaubt uns, den Mitmenschen besser zu dienen : Der Menschheit
zu dienen ist Gebot der Natur; seien sie Sklaven oder Freie,
Freigeborene oder Freigelassene» (24). «Ich halte nichts auf das Reich
des Glücks.» Diejenigen, für die es alles bedeutet, sind die Schlechten,
die kein Recht haben, über Bessere ein Urteil zu fällen (24, 25).
«Bei dem Weisen ist der Reichtum ein Diener, bei dem Toren
spielt er den Herrn. Der Weise gestattet dem Reichtum nichts,
euch der Reichtum alles» (26). «Und ihr wollt die Leute sein, die
Gebrechen anderer aufspüren und Urteile fällen über jemanden?
Warum, so getraut ihr euch zu fragen, wohnt dieser Philosoph so

geräumig? warum speist er so köstlich? Jedes Hitzbläschen werdet
ihr gewahr an andern, während euer eigener Körper mit zahllosen
Geschwüren bedeckt ist. Das ist gerade, wie wenn einer, dem
häßliche Krätze seine Säfte nimmt, über Muttermale und Warzen an
sonst schönen Körpern sich lustig machen wollte. Oh, ihr wäret
in der Tat glücklich zu preisen, wenn ihr's erst dahin gebracht
hättet, unsere Fehler nachzuahmen» (Wohl, als mächtigster
Ratgeber an Kaisers statt zu walten?) (27).

Wie eine schwere Gewitterwolke der Entsagung beschattet der
letzte Abschnitt noch einmal die ganze Welt der Vergänglichkeit,
an die sich die Toren klammern als ob sie verläßlich und ewig wäre;
die der Weise durchschaut und in der er trotzdem seine Pflicht zu
erfüllen hat:

«Das seht ihr nicht ein und nehmt eine Miene an, die sich für

124



euren Zustand nicht ziemen will: so wie gar manche, während sie

im Zirkus oder im Schauspiel sitzen, zuhause schon eine Leiche
erwartet und ein unangemeldeter Unfall. - Ich hingegen, von meiner
Höhe niederschauend, sehe schon, welche Ungewitter euch entweder
drohen und nur noch nicht so plötzlich ihren Wolkenschleier
durchreißen.. um euch und euere Habe dahinzuraffen. - Und wie?
Treibt nicht auch dann - freilich wißt ihr selbst nicht, wie euch

geschieht - etwas, wie ein Sturmwehen, euere Seele im Kreise und
in der Verwirrung umher, daß ihr das nämliche zugleich flieht und
suchet, und ihr, bald in die Höhe gehoben, bald in die Tiefe
geschmettert, mit fortgenommen werdet» (28).

Als Seneca von dem Blitz der kaiserlichen Ungnade getroffen
wurde, lud er eine große, vornehme Gesellschaft zu einem rauschenden

Feste bei sich ein und hielt eine kurze Tischrede, in der er

sagte: Ich würde mit demselben Gleichmut vom Leben scheiden,
wie ich mich von dieser Tafel erhebe. Und als sie gegangen waren,
durchschnitt er sich seine Schlagader. Und seine Gattin folgte ihm
freiwillig in den Tod.

Von der Vorsehung (de Providentia)

Seneca nimmt die uralte Frage auf, welche die Menschen von
jeher gequält hat, «warum, wenn eine Vorsehung über die Welt
waltet, den Guten doch so viele Übel zustoßen?» (1).

Hat er sich nicht den Leitfaden zerschnitten, der in der Sokratisch-
Platonischen Ethik dargeboten ist? Dort sind auch die verengtesten,
schauerlichen Kümmerformen menschlichen Handelns immer noch

von der Idee des guten, glückseligen Lebens geleitet; und darin
besteht das Quälende, daß der «Gute» und der «Schlechte»
derselben praktischen Vernunft folgen, die sie entzweit. Theoretisch

ausgedrückt: der Irrtum entsteht einzig unter der Voraussetzung,
daß Wahrheit gemeint war; und ontologisch: das Nichtseiende ist
eine Form des Seins.

Aber wie kann Seneca die Frage auch nur stellen, nachdem er
einerseits die Bösartigkeit der menschlichen Natur als unerziehbar
und ursprünglich darstellt, und anderseits Glück und Tugend so

scharf trennt, daß gar keine Berührung stattfinden kann? Und so

leugnet er denn in der Tat das Problem in dem Satz: «Nimmermehr
kann dem Guten Böses widerfahren» (2). Dem widerspricht jedoch

125



die tägliche Erfahrung so nachdrücklich, daß auch ein Stoiker bei
einer einfachen Leugnung sich nicht beruhigen kann.

So schlägt er zwei Holzwege ein: Der erste bleibt stecken in einer
letztwirklichen («metaphysischen») Naturalisierung des Absoluten;
der zweite in seiner Moralisierung.

«Das Wandeln der Gestirne», sagt er, «sei nicht von einem
zufälligen Anstoß bewirkt, und. daß dieser ununterbrochene rasche

Verlauf mit einer solchen Masse von Dingen zu Land und zur See

und von so hellen in Ordnung leuchtenden Lichtern nach der
Ordnung eines ewigen Gesetzes vor sich gehe; daß nicht ein sich
selbst überlassener Stoff eine solche Ordnung hervorbringe. Auch
das, was ungeordnet und regelmäßig scheint, Regen nämlich und
Gewölk, und das Einschlagen der geschleuderten Blitze, und das

aus geborstenen Berggipfeln ausströmende Feuer, das Beben des

wankenden Erdbodens, und, was sonst die in Aufruhr versetzte
Natur auf dem Erdkreise für Bewegungen anrichtet, auch das

geschieht nicht ohne Regel, obwohl es nicht voraus zu berechnen ist;
sondern es hat auch dieses nicht minder seine Ursachen, als das

Wunderbare, das man an fremden Orten bemerkt hat, z.B. warme
Quellen mitten in den Fluten und neue Inselflächen, die sich auf
hoher See erheben.» Auch Flut und Ebbe «sind vom Gestirn des

Mondes bewirkt, nach dessen Einfluß die Strömungen des Ozeans

erfolgen».
Also: Ein Erdbeben hat mein Haus und meine Stadt zerstört,

meine Freunde und meine Familie erschlagen, und nun soll ich das

deswegen «gut» finden, weil es von Wirkursachen gezeitigt worden
ist? Ich muß mich allerdings in dies Schicksal fügen, weil ich muß
und nicht anders kann - dafür brauche ich den stoischen Rat nicht.
Aber die Frage nach dem Unheil ist deswegen nicht nur nicht
beantwortet, das Übel ist nicht einmal gesichtet worden. Ein blindes

Naturgeschehn wird zu einem Übel erst dann, wenn es meinen
Willen durchkreuzt und vereitelt; und wenn dieser menschliche
Wille als höherwertig vorausgesetzt wird. Seneca widerspricht sich

denn auch geradenwegs, wenn er auf der einen Seite das Schicksal

zu lieben befiehlt, auf der andern aber sagt: «Verachtet das Schicksal»

(6).
Daß rein logisch gesprochen die Welt ewig in Ordnung ist, d.h.

jederzeit genau so sich verhält, wie sie sich verhält und nicht anders,
wird verwechselt mit einer zeitlich-ursächlichen Beziehung von Zu-

126



ständen, die einander bedingen ; die sich aber auch ebensogut anders

bedingen könnten, als sie es tun. Und dieser wirkursächliche
Beziehungszusammenhang wird zweitens verwechselt mit einem
Zweckzusammenhang, in dem sich ein Geschehn ereignet um eines als gut
vorausgesetzten Zieles willen.

Bei Piaton und Aristoteles werden diese verschiedenen Wirkarten
unterschieden, bei Seneca rinnen sie ununterscheidbar zusammen,
was zur Folge hat, daß er die Welt vergöttlicht und daß er in die
Liebe zum Schicksal einen höchsten Wert einschmuggeln kann:
«Weil du in Beziehung auf die Vorsehung nicht nur Zweifel, sondern
Beschwerden vorbringst, will ich dich mit den Göttern aussöhnen,
die gegen die Besten am besten gesinnt sind; wie es denn auch

gegen die Natur ist, daß das Gute dem Guten schade. Zwischen dem
Guten und der Gottheit besteht eine Freundschaft, deren Band von
der Tugend geknüpft ist. eine Ähnlichkeit, weil der Gute nur
der Zeit nach von der Gottheit verschieden ist» (1).

Man darf hier schon mit Schopenhauer von «ruchlosem
Optimismus» reden: denn die Schwere des sittlichen Leidens entsteht
durch die unauflösliche Verstrickung des einen Guten gegen einen
anderen Guten; entsteht durch den Kampf einer Pflicht gegen eine
andere. Allerdings entsteht auch der geschichtliche Zweckzusammenhang

durch solche Kämpfe, aber das nimmt der einzelnen
Entscheidung nichts ab von Leid und Verantwortung.

Und das bringt uns zu der zweiten Sackgasse: der Stoiker moralisiert

die «Vorsehung».
Die Übel sind gerechtfertigt, wenn sie den Willen stärken, festigen,

erproben und üben. Aber wozu denn? Damit die standhafte
Vollkommenheit des Weisen erscheine! Und seine Gemütsruhe dem
Schicksal gegenüber.

Damit ist aber der Grundvorwurf: weshalb das Böse den Guten
überwältige?, nicht beantwortet, sondern verschoben.

Auch der siegreiche und heldenhafte moralische Kampf fügt dem
überwundenen Bösen Strafe, Leid und (für ihn) Böses zu.

Hauptsächlich aber : Das Absolute kann nicht moralisiert werden,
weil es als das Ganze der Wirklichkeit von keinen noch so starken
Gegensätzen innerhalb seiner zerrissen werden kann. Wird zum
Beispiel dem Absoluten die Tugend der Tapferkeit zugeschrieben,
so wird ihm auch ein zu fürchtender Feind oder Gefährdung
zugeschrieben. So wird das Absolute moralisiert und anderseits ein mora-

127



lischer Kampf absolutisiert. Mit solchen Schlachtrufen wie: «Gott
will es», «Allah Akbar», «all out effort» und so weiter hat man von
jeher den Widerstand gegen seinen eigenen Willen unbedingt
gemacht und dadurch das Böse als etwas erklärt, das mit der nötigen
Anstrengung aus der Welt geschafft werden könnte. Dieser stoische

Moralismus, der entweder meint, über das Böse erhaben zu sein oder

es abschaffen zu können, unterliegt aber unweigerlich dem epikuräi-
schen Einwand: Wenn Gott das Böse nicht vernichten kann, ist er

ohnmächtig; wenn er es nicht vernichten will, ist er selber böse.

Dieser Einwand läßt sich nur so entkräften, daß man vermeidet,
das Moralische und das Absolute zu vermengen und zu verwechseln.

In der Vollkommenheit des Absoluten ist der relative Streit von
moralisch gut und böse ewig aufgehoben und überwunden, weil das

Absolute keinen Gegensatz hat, mit dem es streiten könnte. Religiös
ausgedrückt : Die menschliche Sünde ist ewig in Gottes Güte vergeben.

Epiktet: Handbüchlein (Encheiridion)

Epiktet wurde in Kleinasien um 50 n. Chr. geboren, kam als

griechischer Sklave nach Rom, Eigentum eines Epaphrodites, der zur
Leibwache des Kaisers Nero gehört hatte und von ihm freigelassen
worden war. Epiktet soll von ihm so grausam behandelt worden
sein, daß er einen dauernden Schaden davontrug; er hinkte. Jedoch:
«Lahmheit ist ein Hindernis für deinen Fuß, aber nicht für dich» (9).
Auch er wurde nach dem Tod seines Herrn frei. Um 94 verbannte
der fromme Kaiser Domitian alle Philosophen aus Rom und Italien.
Epiktet wanderte nach Nikopolis in Epirus aus und sammelte dort
einen Schülerkreis um sich; einem seiner Schüler, Arrianus,
verdanken wir die Aufzeichnungen seiner Lehren. Sein Hausrat soll

aus einem Strohsack, einer Bank, einer Wolldecke und einer Lampe
bestanden haben. Ungleich Seneca lebte er wie er lehrte: arm und
bedürfnislos. Diese gediegene Einheit eines großen, strengen Charakters

verleiht seinem « Handbüchlein » eine bezaubernde Kraft, welche
die Fragwürdigkeit seiner Philosophie verschleiert.

Ein halbes Jahrhundert nach Seneca erscheint der stoische «Weise»

noch verdüsterter und verkrampfter; er ist zu einem Sonderling, zu
einer «Spezialität» geworden. Ist es nicht auf Seneca gemünzt, wenn
Epiktet schreibt: «Wachen muß man, sich abmühen, sich von der

Hausgenossenschaft zurückziehen, sich von der Dienerschaft ver-

128



achten, von den Vorübergehenden auslachen lassen, in allem muß

man zurückstehen, in der Achtung, Ehre, bei Gericht und bei allen
Geschäften. Überlege, ob du gegen diesen Preis Gelassenheit, Freiheit

und Gemütsruhe eintauschen willst; wenn aber nicht, so

verzichte darauf. Wolle nicht, wie Kinder, jetzt ein Philosoph sein,
hernach ein Zollbeamter, dann ein Redner und schließlich ein
Statthalter des Kaisers» (29).

Das einsame Beisichsein des Denkens ist hier nicht, wie bei allen
großen Philosophen, die Bedingung dafür, allen Werten unparteilich
offen zu stehn, sondern ist zum Selbstzweck erstarrt.

Epiktets abstrakter Verstand zerreißt die Einheit des Lebens und
seiner Erscheinung; alles ist entweder in meiner Gewalt, oder es ist
nicht in meiner Gewalt. In meiner Gewalt ist nur meine eigene
innere Einstellung zu meinen eigenen Vorstellungen. Alles andere
ist gleichgültig, weil es nichts zu meinem Seelenheil beiträgt. Nur
dies praktische Anliegen ist wichtig, sonst nichts. So wird alle Theoria,

die Denk-Schau, entwertet, durch die allein der Mensch als

Weltbürger mit einer Welt verbunden ist (1).
Immer starrt Epiktet auf den letzten, schlechten leeren Augenblick:

«Willst du Armut, Krankheit, Tod vermeiden, wirst du notwendigerweise

unglücklich sein» (2). Wie die Vernunft, so wird auch das

Gefühlleben, besonders die Liebe vergegenständlicht; man soll die

«phantasia» der Liebe vom «Phainomenon», dem Geliebten
unterscheiden, dann kann sein Verlust nicht schmerzlich sein (3). «Es ist

besser, dein Sohn werde ein Schuft, als daß du die Gemütsruhe
darüber verlierst» (12). Die sittliche Vernunft, die konkrete Einheit
der Gegensätze wird ersetzt durch die logistische Regel, sich nicht
zu widersprechen: «Wenn ich mich ärgere, halte ich nicht an dem

naturgemäßen Grundsatz fest, daß nicht Sachverhalte (pragmata),
sondern nur meine fixe Meinung (dogmata) über sie mich
beunruhigen kann» (4-5). Sei also nur stolz auf dein Nicht-stolz-Sein (6).
«Einzig Selbst-lob ist erlaubt» (23). Halte dir deinen Tod und
deine Verbannung stets vor Augen, dann erscheint alles andere

unwichtig (7, 21).
Epiktet verachtet den Verstand und möchte rein praktische

Ratschläge erteilen; «sprich nicht über Philosophie, sondern handle
nach ihr» (46). Er wirft sich sogar als Muster und Vorbild für andere

auf, obwohl diese ihn als nicht in seiner Gewalt stehend, doch gar
nichts angehn sollten: «alles was hier vorgetragen ist, behandle als

9 129



dein Gesetz» (50). Dennoch ist er ganz von einer Verstandesansicht
aller Dinge durchdrungen, denn der Verstand ist nicht nur das

Vermögen zu trennen und das Getrennte im abstrakten «entweder-
oder» festzuhalten, sondern er ist vor allem dazu befähigt, das

Andere, Fremde, mir äußerliche, das abstrakte «Objekt» zu
handhaben. Epiktet behandelt sich selbst nach dem Vorbild des

nichtverstehenden Objektdenkens: «Behandle dich, als ob du ein Fremder
wärest.» Wenn nämlich ein Fremder seine Lieben verliert, gehst du
achselzuckend darüber hinweg, sagend, das war der natürliche Lauf
der Dinge. So wird die Selbstentfremdung zum sittlichen Grundsatz
erhoben. «Wir spielen eine Rolle, die wir nicht erwählt haben» (17) ;

immerhin haben wir die Freiheit, eine Rolle abzulehnen, die über
unsere Kräfte geht (37). Praktisch aber behandelt er sich selbst als

einen Feind, dem nie zu trauen ist. «Der Weise tadelt und lobt
niemanden. aber wie einen Feind bewacht er sich selbst» (48);
zumal die Phantasie der Lust (34). Er vermeidet schlechte Gesellschaft,

weil er fürchtet, angesteckt zu werden und seine Würde zu
verlieren (33).

Spricht hier nicht ein Wurzelloser, Entrechteter, Verzweifelter?
Die Stimme der Götter ist verstummt : «Wenn die Orakel der Götter
verkünden, was nicht bei uns steht, sind sie weder gut noch böse.»

Weltvertrauen ist erloschen: «Die Natur des Bösen ist in der Welt
verwurzelt» (Kakou physis en kosmo ginetai) (27). Das einzige,
was uns von der grundverderbten Gesellschaft retten kann, ist die
innere Unabhängigkeit von aller öffentlichen Meinung (35). Nur
ein einziges Mal bricht noch einmal, und zwar gegen alle
Folgerichtigkeit, das klassische Gefühl der sittlichen Gemeinschaft durch:
«Die Vernunft (logos) fordert, dem Freund beizustehn und mit
dem Vaterlande die Gefahr zu teilen» (32). Es ist, als ob ein steinernes
Standbild auf hohem Sockel uns zu ermahnen anfinge, so zu werden
wie es.

Ein verbissener, die Zähne zusammenbeißender Asket der Moral?
Gewiß - dennoch besteht der Zauber, den ich anfangs erwähnte
und dem sich wohl keiner beim ersten Lesen entziehen kann; und
nicht grundlos: er beruht auf der Kraft der Abwehr gegen ein nur
äußerliches Leben, das seinen eigenen Wert vom Besitz allgemein
geschätzter Güter abhängig macht oder das sich haltlos von
Sensationen zerstreuen läßt. Doch gehört die Darstellung dieser Seite
nicht zu unserm Vorhaben, der Ethik der Verzweiflung nachzugehn.

130



Marc Aurel: Über sich selbst (eis heautön)

Auf dem herrlichen Kapitol in Rom steht immer noch das Reiterbildnis

des großen Kaisers mit Spuren seiner einstigen Vergoldung;
seine rechte Hand erhebt sich mit einer segnenden Gebärde gegen
das Volk. Vielleicht ist das Bildnis deshalb der christlichen
Zerstörungswut entgangen, glaubten doch die Bilderstürmer, hier
einem Apostel zu begegnen. Das ist um so ironischer, als Marc
Aurel zu den Kaisern gehört, die Polizeimaßnahmen gegen den

bürgerlichen Ungehorsam der Christen befahlen. Er sah in ihrer
Todesbereitschaft nichts als «Trotz» gegen die Gesetze (XI. 3).

Seine Selbstbetrachtungen bilden nicht nur die schönste Urkunde
stoischer Gesinnung, sondern sie leiten auch jene Literaturgattung
ein, die in Augustins Bekenntnissen vertieft und vollendet wird.
Des Kaisers Bekenntnisse bleiben in Verallgemeinerungen des

Verstandes stecken; von seinem geschichtlichen Wirken und seiner
furchtbaren Zeit hören wir überhaupt nichts. Aber gerade dies

Schweigen ist so überaus beredt: der Blick wendet sich von der
Außenwelt ab, weil sie zu düster und zu hoffnungslos erscheint, und
wendet sich dem Innern zu: «Zieh dich in dich selbst zurück»
(VII. 28) ; «blicke in dich selbst, nur dort ist die Quelle alles Guten»

(VIII. 39). Die klaren, milden, unendlich lebensmüden
Selbstbetrachtungen sind wie eine Windlampe, deren Glas - die verschwiegene
Einsamkeit - das Licht schützt gegen die wilden, dunklen Sturmwehen

der Zeit.
Marcus Annius Verrus wurde im Jahre 121 n.Chr. in Rom

geboren. Der Name wurde in Marcus Aurelius geändert, als er
zusammen mit Lucius Verus von seinem Oheim Antonius Pius 147

ins Kaiserhaus aufgenommen und zur Mitregierung berufen wurde.
Er teilte die Kaisergewalt mit Verus und regierte von 161 bis 180.

Er soll von seinem eigenen Sohn vergiftet worden sein.

Immer steht er unter äußerstem Druck: An der Donau wird die
Reichsgrenze mit Müh und Not gegen die germanischen Stämme
der Markomannen und Quaden gehalten; im Osten vernichten die
Parther ein römisches Heer, werden erst nach zähen, furchtbaren
Kämpfen geschlagen und verlieren Mesopotamien an Rom; in
Britannien muß ein Aufstand niedergeschlagen werden. Im Innern
wütet die aus Asien eingeschleppte Pest. Hungersnöte und
Landaufkäufe der Großgrundbesitzer treiben verarmte, entwurzelte

131



Massen in der Hauptstadt zusammen. Um sie befriedigen zu können,
greift Marc Aurel zu dem unerhörten Mittel, Kunstschätze des

kaiserlichen Palastes zu versteigern.
Der Hof selbst ist ein Pfuhl und Lotterbett aller Laster. Kurz, das

Reich treibt unaufhaltsam seinem innern und äußern Zerfall
entgegen. Und Marc Aurel weiß es, kann aber nichts tun, um das

Schicksal zu wenden. Was ihn aufrechterhält ist die stoische Ethik:
Tue deine Pflicht, aber ohne davon einen Erfolg zu erwarten (XII. 6).
«Es ist das Schicksal der Könige, Gutes zu tun und Undank zu
ernten» (VII. 36). «Nur durch die Philosophie wird das Leben am
Hofe erträglich» (VI. 12). Das Beste ist, die Augen davor zu
verschließen: «Niemand soll mehr hören, daß du das Hofleben
anklagst, auch du selber nicht» (VIII. 9). Was wäre denn Verzweiflung

anders als diese Spannung von höchstem Verantwortungsgefühl

und Nichthandelnkönnens?
Seneca versuchte noch ein unvereinbares Doppelleben zu

rechtfertigen; mit Epiktet ziehn wir uns in eine strenge Einzelhaft zurück;
aber bei Marc Aurel steigen wir in eine Gruft unter dem Palast,
der zu Ehren des Todes errichtet ist. Wie gedämpfter Trommelklang
ertönt die Stimme des Todes durch alle seine zwölf Bücher. Um den
Tod dreht sich bei ihm alles Denken. Er ist der unaufhörliche
Betrachter und Prediger des Todes. Warum ist ihm der Tod so

wichtig? «Bald klopft der Tod bei dir an und immer noch bist du
nicht frei von Angst» (IV. 37).

Dieser stoische Kaiser hat alles Vertrauen in seine Zeit verloren.
Es gibt keine gemeinsamen Werte, es gibt keinen Sinn, den er mit
andern teilen könnte. Weisheit ist, wie allen Stoikern, auf einen
einzelnen Weisen zusammengeschrumpft. Jeder Einzelne aber stirbt,
der Inbegriff selbsterrungener und höchsteigener Lebensweisheit
kann nicht vererbt werden, stirbt mit dem Träger. So erscheint der
individuelle Tod als das vollkommene Sinnbild aller Sinnlosigkeit.

Im ersten Buch gedenkt er dankbar seiner Ahnen und Meister,
darunter Epiktet, «der mir seine Bücher aus seiner eigenen Bücherei
lieh» (I. 7). Aber «fort mit den Büchern!», ruft er im zweiten Buch

(II. 2). Diese geistige Gemeinschaft kann mich nicht trösten: «was
immer ich sein mag, dies Gebilde hier ist ein wenig Fleisch, ein

wenig Atem und der herrschende Verstand. Fort mit den Büchern!
Laß dich nicht länger durch sie ablenken, sondern verachte das

elende Fleisch, als ob du jetzt schon sterben müßtest. Es ist doch

132



nichts als Kot und Knochen und ein Gewebe aus Sehnen und
Schlagadern» (II. 2).

Die Selbstentfremdung, die wir bei Seneca, stärker bei Epiktet
beobachteten, wird bei Marc Aurel am stärksten und umfassendsten

durchgeführt. Die Seele kann sich (bei Piaton) selber nicht als tote
denken. Wer den Tod in den Mittelpunkt seines Denkens stellt,
muß auch das Leben oder die Seele von außen als physisch betrachten
und dadurch zugleich entwerten; so betrachtet, bindet sie keine
erinnerte Vergangenheit mit einer vorausgenommenen Zukunft,
sondern wird zusammengezogen in einen sozusagen räumlichen
Punkt, der stets verschwindet: «Des Menschen Leben ist ein Augenblick,

sein Wesen ein ewiger Fluß, die Sinne trüb und der Leib ein
Raub der Fäulnis. Die Seele ist unfaßbar, das Geschick ein Rätsel
und der Nachruhm ungewiß. Was des Körpers gleicht fließendem
Wasser, was der Seele einem Traum und Rauch. Das Leben ist ein

Kampf und eines Wanderers Halt in der Fremde und unser Ende
ist Vergessensein.» Der Fremde in einer Stadt, wo er niemanden
kennt und deren Sprache er nicht versteht, ist in der Tat auf
augenblickliche und unverstandene Sinneseindrücke zurückgeworfen;
seine Vereinsamung ist schlimmer als die freiwillig gewählte Zelle
des Epiktet!

Alle irdischen Dinge sind Eintagsdinge ohne Belang (IV. 48), die

von der Zeit, dem Wildstrom des Geschehens hinweggerissen werden

(IV. 43). Vom Verstand aus betrachtet, der nur für das Gleiche, sich

Wiederholende Sinn hat, «gibt es nichts Neues unter der Sonne»

(VII. 11). Und von diesem Gesichtspunkt aus wird auch die
Geschichte entleert: «Die ganze Erde ist nur ein Punkt» (IV. 1, VIII.
21). Was wir vom Leben darauf zu wissen vermeinen, «ist alles nur
Meinung» (I. 15). Was lehrt die Geschichte? «Leute, die heiraten,
Kinder großziehen, krank sind, sterben, Krieg führen, Feste feiern,
Handel treiben, Land bebauen; Menschen, die kriegerisch,
anmaßend, argwöhnisch, heimtückisch sind ; Menschen, die am liebsten
sterben möchten, ihre Lage bejammern, oder lieben, Reichtümer
häufen, dem Konsulat oder der Krone nachhängen. Tot sind die
Menschen von damals, und betrachtest du die Denkmäler noch
früherer Zeiten, dann wirst du sehn, wie viele Menschen, die sich

übermäßig angestrengt haben, kurz darauf tot hinfielen und in die
Elemente aufgelöst wurden» (IV. 32). «Wo ist das jetzt? Rauch,
Asche, Sage oder nicht einmal das» (XII. 27).

133



Wenden wir uns von der eitlen Geschichte zur ebenso eitlen

Gegenwart: «Denke an deine Mitmenschen, von denen selbst der
Beste nur mit Mühe, ja jeder einzelne sich selbst kaum erträglich ist.
Ich kann nicht einsehn, was da besonders Rühmens oder Mühens
wert sei, wo doch alles dunkel, schmutzig und rasch veränderlich
ist. Im Gegenteil, man muß sich ja selbst zusetzen, daß man geduldig
den natürlichen Tod erwarte und nicht über dessen Verzögerung
murre» (V. 10).

Die Verstandesansicht der Dinge: die sinnlose Wiederholung
desselben, läßt den Tod als Versucher erscheinen: «Gehe freiwillig aus

dem Leben, in der Uberzeugung, daß das nichts Böses ist» (V. 29).
«Wie mir die Vorstellungen im Theater zuwider sind, weil man dort
immer das Gleiche sieht, so muß auch der Eindruck des Menschenlebens

sein. Wie lange willst du das noch mit ansehn? (VI. 45).
Der Tod macht uns alle gleich (VI. 24) - hat er nicht soeben die
Gleichmacherei des Verstandes als größtes Übel beklagt? Der
geheime Bund des Verstandes mit dem Tode enthüllt sich hier und

zugleich ein ungeheurer Selbstwiderspruch. «Der Tod ist das Ende
der Sinne, Erlösung von der Tyrannei der Triebe, dem Zwang des

Denkens (des sonst so hoch gepriesenen!) und der Sorge für das

Fleisch» (VI. 45). «Noch eine kurze Weile, dann bist du Asche oder

Mumie, vielleicht noch ein Name, ja vielleicht nicht einmal der.
Was im Leben hochgeschätzt wird, ist nichtig, zerbrechlich und

unwichtig ; die Menschen gleichen Hunden, die sich herumbalgen.
Treue, Ehrlichkeit, Recht und Wahrheit sind von der Erde zum
Himmel entflohn; was also vermöchte uns hier noch zu fesseln?»

(V. 33). «Wie sinnlos sind Pomp und Pracht, Schauspiele, Massen,

Lanzengetümmel, Gedränge! Ein Knochen unter Hunde geworfen,
ein Krümelchen, das unter Fische fällt, Müh und Plage von Ameisen,
Panik von aufgescheuchten Mäusen, Puppen, die man am Drahte
zieht. Und in einem solchen Leben sollst du deinen Platz gelassen
ausfüllen!» (VII. 3). «Das ganze Leben ist schmutzig, ein
Gestank und ein Sack voll Kot» (VIII. 24, 37). «Schluß mit diesem

elenden Leben, diesem Murren und äffischen Getue» (IX. 37).
Am dunkelsten wird Marc Aurels Entsagung in den Sätzen, in

denen er, wie Epilctet, das Böse in der Wirklichkeit unabwendbar
und unentrinnabr verwurzelt sieht: «Unmögliches zu verlangen ist

Wahnsinn; unmöglich ist es aber, daß die schlechten Menschen
nichts Böses tun» (V. 17); und «es ist dumm und unmöglich, zu

134



verlangen, daß Böse nicht Böses tun» (XI. 18). So wartet er «auf
das Signal für den Rückzug aus diesem Leben» (III. 5).

Und nun die Umkehr : Jäh und unvermittelt, wie bei allen Stoikern,
tritt der verständigen Außenansicht des Lebens (in der
«Fachsprache»: empiristisch-rationalistisch) eine Vernunftansicht, die aus
den Tiefen der eigenen Seele geschöpft ist. Der schmutzige Wildstrom

des zeitlichen Geschehens beruht auf «einem wunderbaren
innern Zusammenhang» (IV. 45), in dem jedes von außen gesehn

«belanglose Ding» seine sinnvolle Stelle hat (IV. 10). «Das Weltall
ist der Leib einer einzigen Seele (Substanz)» (IV. 40). «Die ewige
Ordnung im Weltganzen ist die Bedingung der Ordnung in dir»
(IV. 27). So bedeutet «gemäß der eigenen Natur zu leben» sowohl
Gehorsam gegen den ewigen Willen des Ganzen und Liebe zu jedem
Menschen als Mitbürger derselben vernünftigen Wirklichkeit (V. 1,3).
«Ein Mensch, der eine gute Tat getan hat, macht nicht viel Wesens

draus, sondern rüstet sich zu einer neuen wie der Weinstock, zu
seiner Zeit wieder Trauben zu tragen» (V. 6). «Es besteht in der
Welt eine einzige Harmonie, und wie aus allen Körpern das Weltall
als gestaltetes Ganzes sich vollendet, so vollendet sich aus allen
Einzelursachen die Endursache der Weltgeschichte» (V. 8). «Die
sittliche Gemeinschaft ist das Heil der vernünftigen Wesen; die
andern unbeseelten und beseelten Wesen sind für die vernunftbegabten

da, diese füreinander» (V. 16). «Nur die Seele ist
bestimmt und bewegt sich und wertet auf Grund ihres eigenen Urteils
die Dinge der Außenwelt» (V. 19). «Die Rolle, die ich als Person

in Rom spiele, ist nur ein Abglanz meiner Aufgabe als Mensch in
Beziehung auf das All» (VI. 44). Ich kann nur «pflichtgemäß
handeln wie ein Soldat im Vertrauen auf die Hilfe der andern»
(VII. 7). «Meine Vernunft ist die feste Burg, in die zu fliehen
Glück bedeutet» (VIII. 48). «Zur Natur spricht der demütige
Mensch: Gib was du willst, nimm was du willst» (X. 14).

Und zum Schluß verwendet Marc Aurel ein einziges Mal noch
die verpersönlichende Sprache mythisch-religiöser Phantasie: «Du
bist Bürger in diesem großen Staate gewesen. Was ficht dich an ob
fünfJahre oder hundert?. wann es zu Ende ist, bestimmt Er, der
dich ins Dasein hat treten lassen, wie er jetzt dein Ende beschließt.
Du hast zu beidem nichts getan, darum scheide milden Sinnes,
denn auch der, der dich scheiden heißt, ist die Milde» (XII. 36).

Marc Aurel ist nirgends dazugekommen, die erscheinende Außen-

135



ansieht des Lebens mit der innern Wirklichkeit der Seele zu einer

tragisch gespannten Einheit zu verbinden. Nur Plato hat das getan;
das geschichtlich-zeitliche Nichtseiende und Werdende ist bei ihm
Ausdruck des ewigen Seins, das sich in seinen Verneinungen bejaht.

Epikur2 (341-270 v.Chr.)

Sollte der «Philosoph der Lebensfreude» noch etwas mit
Verzweiflung zu schaffen haben? Verlassen wir hier nicht die düstern
Hallen der Stoa, um uns im hellen Garten des Privatglücks zu
ergehn? Legen wir nicht alle Lasten der Welt draußen vor den
Gartenmauern ab? Mit Lernen brauchen wir uns nicht zu plagen,
weil «er keine Gelehrsamkeit anerkannte außer jener, die zur
Unterweisung im glückseligen Leben hülfe» (103). Und was kann
einfacher und unverzweifelter sein als der Grundsatz: «Ursprung
und Wurzel alles Guten ist die Lust des Bauches.» Alle harte Arbeit,
alle Mühen und Anstrengungen werden nur unternommen und

ertragen um der Lust willen; aus Lustgefühlen einfacher oder
verfeinerter Art besteht das Glück, das gute oder glückselige Leben.

Was die Stoa verwirft, wird hier zum Eckstein gemacht, was sie

verneint, wird hier bejaht. «Ohne Lehrer rufen jene glatten und
angenehmen Bewegungen des Fleisches selbst auch jenen zu sich, der
das ablehnt und behauptet, durch sie nicht gerührt oder gepackt
werden zu können» (103). Der Stoiker ist also für Epikur, kurz

gesagt, ein Heuchler. Ohne diesen Gegensatz nicht nur gegen die
Stoa, sondern auch gegen Piaton und Aristoteles ist Epikurs Ethik
des «Glücks» nicht zu verstehn.

Seine großartige Ehrlichkeit beruht darauf, daß er offen zugibt
und eingesteht, daß ihm jeder Glaube an einen zusammenhaltenden
und geltenden Sinnzusammenhang abhanden gekommen ist. Mit der
stoischen Ethik kann man noch ein Weltreich regieren, mit der

epikuräischen nicht mehr: Mag mit dem Reich geschehn, was da

will, die Lust des Bauches erhält sich ungestört durch der politischen
Zeiten Wandel. Deshalb nannten die Stoiker Epikur den Lehrer des

kleinen Mannes.
Da jede Lust gut, oder «keine Lust an sich ein Übel ist» (4), so

2 Nach: Epikur. Von der Überwindung der Furcht. Katechismus.
Lehrbriefe. Spruchsammlung. Fragmente. Zürich 1949.

136



verliert des Menschen Leben jede Richtung und jeden Halt. Epikur
beschreibt denn auch die Grundbefindlichkeit der Welt als ein

Gemeng richtungsloser Zufälle. Aber in einer solchen Welt dasein

zu müssen, bedeutet Angst und Verzweiflung. Epikur beschwört die
von ihm selber hervorgerufene Angst vor dem gänzlich Sinnlosen
und verspricht Beruhigung und Sicherheit. So ist sein Philosophieren
noch viel gründlicher von Verzweiflung durchtränkt und bestimmt
als das stoische. Und seine Lustlehre ist daher nicht so einfältig, wie
es einem, der Lebensmittel erzeugt, verkauft und verzehrt, auf den
ersten Blick erscheinen möchte.

Das Weltbild des Epikur ist furchtbar und trostlos. Und man muß
die Lehre von der Lust gegen diesen Hintergrund sehn, wenn man
sie richtig einschätzen will. Sie ist, genauer betrachtet, nichts als

eine Flucht vor dem Furchtbaren in eine illusorische Sicherheit.
Letztwirklich steht es so, daß der Mensch wie ein Schiffbrüchiger

gescheitert und aufeiner wüsten Insel an den Strand geworfen ist (76) ;

ohne Bild: letztwirklich hat der Mensch die Wahl zwischen zwei
Arten von Sinnlosigkeit : entweder hält er sich an die wirkliche Grund-
beschaffenheit des Seins, und dann sieht er endlose Wirbel unendlicher

Atome, die sich ewig zusammenballen und wieder auflösen
in einer unendlichen Leere ; sie sind nicht wahrnehmbar, bildlos und
bilden nichts als ein ewiges Spiel des Zufalls. Unter ihren zufälligen
Gebilden befindet sich auch der Mensch, dessen Seele beim Tod
zuerst zerstäubt (18, 22, 25). Oder der Mensch hält sich an die
trügerischen Bilder der Wahrnehmung und sinnlichen Erfahrung,
deren wahrscheinlichen Regelmäßigkeiten er wissenschaftlich
beobachten kann, und unter denen er sich praktisch zurechtfindet, die
aber keine Wahrheit enthalten. Alles physisch Erscheinende besteht

aus «symptomata». «Man muß es auffassen als was es erscheint; es

besitzt nicht den Rang einer an und für sich bestehenden Natur,
sondern nur die Eigentümlichkeit, wie sie die Wahrnehmung
hervorbringt» (24). So ist der ernst gemeinte Scherz Epikurs zu verstehn,
der auf die Frage: Wie groß ist die Sonne? erwiderte: so groß wie
dein Daumennagel, mit dem du sie zudeckst.

Die Wirklichkeit zerfällt also in eine sinnleere Ewigkeit und eine

kurzlebige Täuschung der Sinne. In beiden Fällen lehren uns die

«Naturwissenschaften», daß uns die Naturerscheinungen nichts an-
gehn (4). Sie befreien uns von allen mythisch religiösen Vorstellungen,

welche die Menschen den Himmelserscheinungen ange-

137



dichtet haben, und diese Befreiung der Seele von falschen
Beunruhigungen ist der einzige Zweck aller Wissenschaften (4, 28, 99).
Nachdem sie den Wahn der Unsterblichkeit zusammengesetzter
Erscheinungen, worunter die Seele das zusammengesetzteste ist,
zerstört haben, «wird das sterbliche Leben genußreich» (45).

Nicht nur zerfällt dem Epikur die Welt in den sinnlosen und
zufälligen Wirbel ewiger Atome einerseits und den trügerischen
Schein der Sinneserfahrung anderseits, sondern er zersetzt auch den
stoischen Glauben an Ordnung und Notwendigkeit. Ebenso

einseitig, wie die Stoiker die Kategorie der Ordnung verallheitlicht
hatten, ebenso einseitig hebt Epikur die ebenso notwendige
Gegenkategorie der Unordnung, des individuell immer andern und neuen
hervor, sich dabei an Herakleitos anschließend. Aber er verallheitlicht

und vergöttlicht den Zufall nicht. «Der Zufall ist nicht göttlich,
sondern nur ein Ausgangspunkt von Gütern und Übel»: denn er
glaubt nicht, daß durch ihn Gutes oder Übles zum glückseligen
Leben den Menschen gegeben werde, wohl aber, daß er den

Ausgangspunkt großer Güter und Übel bilde. Für besser hält er es,

mit verständiger Überlegung Unglück zu haben, als ohne
Überlegung Glück zu haben» (49). Epikur lebt in einem geordneten
Chaos. Die Stoiker sind «Sklaven der Notwendigkeit» (45). Die
daraus folgende Schmerzlosigkeit beim Tod von Freunden ist eine

«Rohheit, unverhüllte Eitelkeit und Wahnsinn» (60). Ihre
Notwendigkeit ist ein unvollziehbarer Widerspruch : Wenn ich den Sinn
der Notwendigkeit leugne, so ist diese Leugnung grundsätzlich auch

notwendig (53). Dem Zufall hingegen kann ich entgegentreten,
kann ihn wandeln und ihm ausweichen; er gewährt grundsätzlich
die Möglichkeit, «kräftig auf das Leben zu spucken» (54).

Ganz besonders grimmig zieht Epikur gegen die stoische

Vergöttlichung der Notwendigkeit als Vorsehung zu Feld: «Ist Gott
als Vorsehung nicht in mühsame und lästige Geschäfte verwickelt?»
(69). «Wer soll nicht einen Gott fürchten, der alles plant, bedenkt,
bemerkt und der in seiner Geschäftigkeit meint, daß ihn alles

anginge? Aus welchen Gründen hätte Gott plötzlich das Verlangen
haben sollen, die Welt mit Bildern und Lichtern zu schmücken?
Wenn sich Gott damit eine schöne Wohnung schaffen wollte, dann
hatte er vorher offenbar die längste Zeit wie in einem Keller
gewohnt Sollen wir glauben, er erfreue sich an der bunten Vielfalt,
mit der wir Himmel und Erde geschmückt sehen? Was soll das für

138



ein Vergnügen für einen Gott sein? Wenn es wirklich eines wäre,
so hätte er nicht so lange drauf verzichten können» (71).

Wenn die Stoiker die Welt für den sichtbaren Leib Gottes erklären,
so dreht er sich blödsinnigerweise immer und ewig um sich selbst.

«Ich sehe nicht. wie das ein glückseliges Leben sein soll» (72).
«Wenn nun die Welt Gott ist. so sind offenbar Teile der Gottheit
teils am Verbrennen, teils am Erfrieren» (72).

«Die Natur der Dinge ist in keinem Fall durch Götter zubereitet,
so groß sind ihre Mängel.» Die größten Teile der Erde sind wild,
unbewohnbar und feindlich. Das organische Leben ist ein Kampf,
in dem jeder jeden auffrißt; außerdem ist es beherrscht von Angst
und Krankheit (76).

«Das Kind kommt mit traurigem Wimmern zur Welt. begreiflich,

da es im Leben noch so viel Unglück durchschreiten wird» (76).
«Epikur sah, daß den Guten (d.h. in seinem Sinn den friedlich
abseits sich halten Wollenden) immer ein Unglück zustößt: Armut,
Mühsal, Verbannung, Verlust der Lieben; daß die Schlechten

dagegen glücklich sind, reich und geehrt. So nahm er an, es gebe keine

Vorsehung» (80). So kommen wir zum weltberühmten «Beweis»

Epikurs gegen das Dasein Gottes: «Entweder will Gott die Übel
beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und will es nicht, oder

er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will es. Wenn
er nun will und nicht kann, so ist er schwach, was auf Gott nicht
zutrifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er mißgünstig, was
ebenso Gott fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist

er sowohl mißgünstig wie auch schwach und dann auch nicht Gott.
Wenn er aber will und kann, was allein sich für Gott ziemt, woher
kommen dann die Übel und warum nimmt er sie nicht weg?» (80).
«Wenn Gott die Gebete der Menschen erfüllen wollte, wären alle
schon lang zugrunde gegangen» (81).

Wir sehen also: Die Zweideutigkeit, die beschönigende Tünche
des stoischen Schicksals und Tugend sind abgetragen, und der
Abgrund der Verzweiflung liegt vertiefter und unverhüllter vor uns.
Erst jetzt läßt sich Epikurs Lustethik in ihrer negativen Tiefe richtig
einschätzen. Was er anrät, ist eine Flucht vor einem nicht zu
Entkommenden. Was er will, ist «Sicherung gegen die Menschen und

gegen die Natur», ein «ruhiges, von Menschen abgesondertes
Dasein» (5). Aber «gegen den Tod gibt es keine Sicherheit» (52),
gegen die Todesangst gibt es keinen Trost, da der Tod durch Übel

139



zum Verlust des Guten» (der Lust) «führt» (108). Was empfindungslos

ist, «geht uns zwar nichts an» (3, 45), überwältigt uns aber
trotzdem. So erhält die Lust eine rein negative Bedeutung: wir
wehren uns gegen die stets drohende Enttäuschung und Auflösung,
solang es geht; und wir wehren uns am besten, je weniger wir vom
Leben erwarten.

Die naturgemäße Lust ist einfach und leicht zu beschaffen: nicht
zu verhungern, zu verdursten, zu erfrieren (64). Lust ist die Abwesenheit

von Schmerzen des Körpers und von Beunruhigung der Seele

(48). «Die größte Lust ist der Verzicht auf alle Lust» (92). Das ist
«die Befreiung von der Angst vor endlosen und unaufhörlichen
Übeln» (108). Weisheit rät «in der Stille, verborgen zu leben und
den Brand der Begierden auszulöschen» (90). Auch Tugenden dienen

letztendlich, uns zu ermöglichen, in Ruhe und in Frieden zu leben

(92, 109).
«Wenn die Tugend dagegen nicht diese Lust bringt, soll man sie

fahren lassen» (59). Wenn nun also die Lust von dieser negativen
Weisheit durch und durch erfüllt ist, wird sie eins mit dem Guten,
Gerechten, Vernünftigen und umgekehrt (3,48,96). Der Verzicht,
die Entsagung, das Abgelöstsein von Forderungen und Wünschen,
kurz, das vorausnehmende Sterbenlernen ist die Epikuräische Lust
und das gute Leben; «wenn uns nichts schmerzt, bedürfen wir der
Lust nicht» (47). «Ich strotze von Lust nach dem Genuß von Wasser

und Brot und spucke auf die Lustempfindungen der Schlemmer»

(63). «Es ist besser, guten Mutes auf Streu zu liegen als auf einem

goldenen Ruhebett in Unruhe» (64).
Wie bei den Stoikern, so schrumpft auch bei Epikur die Philosophie

auf ethische Fragen ein, und die Ethik zieht sich auf die Frage nach

einem, und zwar negativen individuellen Seelenheil zurück. Epikur
verwirft alle Bildung, die darüber hinaus fragt (63, 103); Ehe und
Kindererzeugung, weil wir dadurch verwundbarer werden (110);
er befreit uns von dem «Gefängnis der Geschäfte und der Politik»
(55, 111). Nur Toren leben für die Zukunft und deshalb in Angst.

So wird das Leben Epikurs zu einer «Sage von Milde und
Selbstgenügsamkeit» (53) und «verlegte das Gute in die tiefste Ruhe wie
in einen stillen, willenlosen Hafen» (111). Und wie die Stoiker
ersetzt er die Philosophie durch den Weisen, der andern Führer
und Vorbild zu sein hat. Er beginnt den neuen Stil, der in den

apostolischen Briefen der Christen seinen Höhepunkt erreichen wird,

140



indem er seine Weisheit dogmatisch und zum Auswendiglernen
vorträgt. «Handle so, als ob Epikur es sähe» (65).

Lucretius3 (98 v.Chr.-55 n.Chr.)

Wie bei den Stoikern, so läßt sich auch bei den Epikuräern dieselbe
fortschreitende Verdüsterung feststellen.

In dem großen, ja gewaltigen Lehrgedicht des Titus Lucretius
Carus Uber die Natur der Dinge (de rerum natura) wird Epikur in
den höchsten Tönen gepriesen und gefeiert als ein göttlicher Mann,
ein Sorgenbrecher, ein Offenbarer der Wahrheit, ein Lichtbringer
des seligen Lebens; so daß der christliche Kirchenvater Laktanz es

wagen konnte, anzunehmen, «eigentlich» sei sein, des Laktanz
Heiland damit gemeint und man nur den Namen auszuwechseln

brauche, um einen christlichen Hymnus daraus zu machen. Der
römische Dichter hat jeden Satz seines griechischen Meisters bewahrt
und mit einer Fülle großartiger Bilder ausgestattet. Aber trotz der
verehrenden Liebe zum Meister und trotz der Treue zu dem, was

«er selbst gesagt», bestehn bedeutende Unterschiede persönlicher Art.
Der allgemeine Satz Epikurs, daß alles, was sich aus den

Atomwirbeln zufällig herausgebildet und zusammengesetzt hat, auch
wieder aufgelöst werde, wird beim praktisch gerichteten und
geschichtlich denkenden Römer zu einem nahe bevorstehenden

Weltuntergang, der schon längst dadurch eingeleitet worden ist, daß
sich die Welt stetig verschlechtert hat. Das Gedicht endet mit dem

grauenhaften, allgemeinen Weltsterben: mit «panischem Schrecken»,
«starrender Armut», das Ende des «jetzigen Leidens»:

Schließlich hatte gefüllt die heiligen Tempel der Götter
Alle der Tod mit entseelten Leibern, und überall blieben
Alle beladen mit Leichen der Himmlischen heilige Häuser

(VI. 1272-74).

Der Rückzerfall in die Atome, aus denen alle sichtbaren Welten
entstanden sind, entspricht bei Epikur und Lukrez etwa der
Vorstellung des allgemeinen Wärmetodes der modernen Physik (dem
«zweiten thermodynamischen Gesetz»), Lukrez sieht die Geschichte
als eine fortschreitende Verschwendung und Verhunzung der Natur-

3 Lukrez. Welt aus Atomen. De rerum natura. Lateinisch und Deutsch.
Neu übertragen und eingeleitet von Karl Büchner, Zürich-Stuttgart 1956.

141



schätze durch die Menschen, die mit immer größerem
Arbeitsaufwand immer kleinere Erträge erhalten:

So werden auch einmal die Mauern des mächtigen Weltalls
Stürzen erobert ringsum zerfallen in mürbe Ruinen.
Und so ist jetzt ihr Alter gebrochen, erschöpft bringt die Erde
Mühsam winzige Wesen hervor, die doch alle Geschlechter
Einmal schuf und gebar der Tierwelt riesige Leiber.

(II. 1144, 1151).

Lukrez wendet sich hierauf, wie öfters, gegen den Gedanken der
Vorsehung, als ob die Menschen an «goldenen Seilen» vom Himmel
herab auf die Erde gelassen worden seien; glaubt er doch mit
Empedokles und Epikur an eine Darwin-ähnliche Entwicklung, in
der sich mechanische Umstände mit zufälligen Versuchen verbinden,
unter denen die bestangepaßten übrigbleiben:

verdorben sind viele Geschlechter
Damals und waren imstand nicht, Nachwuchs schaffend zu mehren.
Denn was immer du siehst der Lebensluft sich erfreuen,
List hat sie oder Stärke und schließlich auch ihre Schnelle
Von ihres Lebens Beginn an geschützt, die Art je erhaltend

(V. 855-859).

So ist auch der Mensch der Erde entsprossen; daß er göttlichen
Ursprungs sein könnte, ist unmöglich, denn er ist zu sehr mit Schuld
beladen. Seine goldene Zeit liegt in der Vergangenheit, der Zeit
natürlichen Überflusses :

Das wächst mühsam jetzt durch unser Ringen befördert;
Und wir schinden zugrund die Rinder und Kräfte des Bauern,
Brauchen das Eisen ab, kaum mehr von Fluren ermuntert:
So sehr sparen sie Frucht und mehren statt dessen die Arbeit.
Und schon schüttelt das Haupt und seufzt der greise Besteller

öfter, daß zu nichts die große Bemühung zerronnen;
und wenn er Zeit mit Zeit vergleicht, der Gegenwart Leiden
mit der vergangenen, lobt er oft den Reichtum des Vaters.
Ebenso klagt der Pflanzer der welken und ältlichen Rebe
Uber den Zug der Zeit, betrübt, und schilt aufs Jahrhundert,
und er hat nicht gemerkt, daß alles allmählich sich auflöst
und vergeht, ermattet vom langen Gange der Zeiten

(II. 1160-1174).

142



So werden die Lebensbedingungen immer härter, der Kampf ums
Dasein immer schärfer:

So hat eins nach dem andern erzeugt die finstere Zwietracht,
was den menschlichen Völkern war ein Schrecken im Kampfe
und hat täglich Vermehrung gebracht den Greueln des Krieges

(V. 1305-1307).

Unter solchen Umständen und Aussichten ist es, ganz entgegen
Epikurs Versicherung, «nicht leicht, ein sanftes, befriedetes Leben
zu führen» (V. 1154). Was bei Epikur «naiv» ist, wird bei Lukrez
«sentimentalisch», um hier Friedrich Schillers Begriffe zu verwenden.

Deshalb erstrahlt das Leben Epikurs in dem hohen Glänze
eines vergangenen, für die Heutigen fast unerreichbaren Vorbildes.
Ebenso groß ist der Unterschied des Meisters und des Jüngers in
Sachen der Religion, trotzdem sie auch hier im Grundsätzlichen
durchaus übereinstimmen.

Epikurs Götter sind gute Epikuräer. Sie sind menschliche
Traumgesichte, von der Kunst verklärt. Wie Statuen haben sie weder
selber Sorgen, noch bereiten sie andern welche. Sie kümmern sich
weder um uns, noch mischen sie sich in weltliche Händel. Von aller
Unruhe frei, führen sie ein seliges, «gerechtes», gutes Leben an und
für sich - als kunstgestaltete Träume. Epikur sagt, er opfere Göttern,
die ihn nichts angingen; und wenn die Menge an ihrem Mythos
Gefallen finde, so wolle er kein Spielverderber sein und den Leuten
ihre Freude nicht mißgönnen (3, 57, 65, 67).

Von dieser heitern, gelassenen Ironie Epikurs ist Lukrez weit
entfernt. Lebt er doch zwei Jahrhunderte später in der Welthauptstadt
ungeheuerlichen Aberglaubens. Sein bitterer Kampf, seine dröhnenden

Anklagen gegen die Religion sind zugleich selbstzerstörerisch,
er wendet sich gegen seine eigene religiöse Befangenheit; denn seine

Götter sind aufs innigste mit dem Weltgeschehn verflochten, und
Lukrez muß sie höchst gewaltsam - und in Erinnerung an Epikurs
Lehre — wieder daraus entfernen.

Unvergeßlich wird sich jedem Leser vor allem der Anfang des

ersten Buches einprägen. Venus und Mars, zwei göttliche Mächte,
durchwalten da alles Geschehen. Venus: das ist das Schmelzende,
das Anziehende, das Mütterliche, Tragende, Gebärende; Mars: das
ist das sich Behauptende, Angriffige, Männliche, Kämpfende,
Zeugende. Und gleich darauf die schroffe Vernichtung: das alles

143



ist Unsinn! Was in Wirklichkeit besteht, sind Atome, das Leere,
ihre zufällig-mechanische Bewegung, Vermischung und Erscheinung
in sterblichen Gebilden. Die Religion ist eine schaurige Fratze, eine

Ausgeburt des Wahnsinns und der Furcht, die den freien Geist
unterdrückt und den Mut des Erkennens lähmt. Das Argument
Epikurs wird bei Lukrez zu einer Waffe äußerster Erbitterung, die

er wieder und wieder schwingen muß.
Lukrez soll im vierundvierzigsten Jahr seines Lebens, nachdem er

sein großes Werk vollendet, freiwillig in den Tod gegangen sein. In
der Tat erscheint der Tod in den Versen immer wieder als der sanfte

Erlöser von Angst und Qual, vom Schmerz und Leid des Lebens;
also als die eigentliche Erfüllung epikuräischen «Glücks», das in
der Abwesenheit von allem Störenden besteht, in der vollendeten
Schicksallosigkeit. Ist es nicht ergreifend, zu sehn, wie der Stoiker
Marc Aurel und der Epikuräer Lukrez auf ihren verschiedenen
Pfaden derselben Insel der Seligen zusteuern?

Skeptiker und Gnostiker

Bei Epikur gibt es immerhin noch eine Wahrheit, die gelehrt
werden kann: «Der Weise wird bestimmte Lehren vortragen und
nicht bei Aporien bleiben» (111). Auch beseligt ihn die echtgriechische

Freude am Erkennen, weil diese Freude ein schmerzloses

und nichtenttäuschendes Gut ist: «Der Weise wird an wissenschaftlicher

Betrachtung mehr Freude haben als die andern» (112).
Bei den Skeptikern fällt auch dies dahin. Die Wahrheit entschwindet,

und das Erkennen besteht darin, sich selbst zu zerstören.
Da jedoch beides unmöglich ist - weder läßt sich die Wahrheit

leugnen, noch läßt sich das Erkennen zerstören -, so fördern die
Skeptiker, ihrer eigenen Absicht entgegen, die Wahrheit negativ.
Skepsis bedeutet wörtlich ein prüfendes Zusehn, ein Abwägen
entgegengesetzter Meinungen, und in diesem Sinn ist die skeptische
Methode eins mit jeder wahren Philosophie. Was zerstört wird, ist
einerseits eine dogmatische Sicherheit, die sich nicht umsichtig genug
vorgesehen hat; anderseits eine Metaphysik, die sinnliche Gewißheit
und verständiges Gegenstandsdenken unbesehn mit letztwirklichem
oder absolutem Sein verwechselt. Die Skeptiker haben den logischen
Wert der Frage, des unendlichen Urteils entdeckt - sind aber dabei
stehngeblieben. So entwickeln sie zum Beispiel dieselben Anti-

144



nomien, die Kant wieder aufgefrischt hat; man verwickelt sich in
notwendige Widersprüche, wenn man das unendliche Sein so zu
denken versucht, als ob es ein fertiges, gegebenes, gegenständliches
Objekt wäre, dem das denkende Subjekt gegenüberstände. Sie selber
aber sind sich ihres tiefsten Grundes kaum bewußt. Und,
oberflächlicher betrachtet, schwelgen sie in dem unermüdlichen Nachweis

relativer Meinungen und wechselnder Lebensbewertungen.
Timon von Athen etwa hat sich die Mühe nicht verdrießen lassen,
die ganze Geschichte der griechischen Philosophie in einem
Spottgedicht zu behandeln, in welchem jeder Philosoph dem andern

widerspricht. Man sieht daraus: die Skeptiker sind abgebrühte
Gelehrte, die ein Jahrtausend ernsthafter Erkenntnisbemühungen
witzig auflösen. Die Geschichte der Philosophie weiß von drei
skeptischen «Schulen» zu erzählen: dem ursprünglichen Pyrrhonismus,
dem Skeptizismus der sogenannten zweiten Platonischen Akademie
und den Alexandrinern. Die Akademiker sind mehr logisch eingestellt

und weisen die Unzulänglichkeit aller «Kriterien» der Wahrheit

nach und enden in einem Pragmatismus, für den wahr das ist,
was irgendeinem Individuum und einer Gruppe nützt; wobei
selbstverständlich das, was dem einen nützt, dem andern schaden kann
und umgekehrt. Die Alexandriner, besonders Sextus Empiricus, sind

dagegen in Spitälern zuhause und merken auf die Relativität der
kranken Zustände; die ganze Welt ist ein Spital und «Normale»
gibt es überhaupt nicht mehr. Wie man derart noch von
Krankhaftigkeit reden kann, bleibt ungeklärt. Wie die Akademiker einen

skeptischen Pragmatismus begründen (z.B. Arkesilaos), so stiften die
Alexandriner einen skeptischen Positivismus, der jedem Anschein
«recht» gibt, aber nicht (im Gegensatz zu den lebensfreudigen
Sophisten), um zum Handeln aufzufordern. Wir müssen uns

versagen, auf die feinen Gedankengänge zur Erkenntnislehre weiter
einzugehn, und wenden uns wieder unserer Frage zu: Wie lebt der

Skeptiker sinnvoll in einer sinnlosen Welt?
Wie bei den Stoikern die Sinnlosigkeit im blinden Walten eines

Muß, eines Schicksals gesehn wird, dem man die Stirne zu bieten

hat; wie bei den Epikuräern die Sinnlosigkeit im ebenso blinden
Zufall gesehn wird, aus dessen Wirbeln man sich so lang und so gut
als möglich heraushalten «soll», so fassen die Skeptiker die
Sinnlosigkeit am durchgreifendsten in der Unfaßbarkeit des Seins.

Wenn also nun das absolute Sein und die ebenso absolute Wahrheit

10 145



durchaus unfaßbar sind, dann bleibt nur eine Antwort übrig: die

durchgehende Enthaltung (Epoché). So spricht es Pyrrhon aus: «Die
Dinge sind gleichermaßen ununterscheidbar, unbestimmbar und
unerkennbar. Deshalb kann man weder von unsern Empfindungen
noch von unsern Meinungen sagen, daß sie wahr oder falsch seien.

Darum darf man ihnen nicht trauen, sondern muß unerschütterlich
bei dem Verzicht auf jede Meinung oder Entscheidung beharren
und bei jedem Ding sagen, daß es ebensowenig existiert als nicht
existiert oder daß es sowohl existiert als nicht existiert, oder daß es

weder existiert noch nicht existiert. Das höchste Gut ist die

Zurückhaltung, welcher der Seelenfriede wie ihr Schatten folgt»
(Nestle, 1,5).

In dieser Lehre, daß der metaphysische Verzicht auf Wirklichkeit
und der logische Verzicht auf wahre Erkenntnis das höchste Gut,
den unerschütterlichen Seelenfrieden bedinge, sind sich alle Skeptiker

einig.
Arkesilaos von der «zweiten Akademie» spricht es so aus: «Es

gibt nichts Gewisses, das mit den Sinnen oder mit dem Verstand
erfaßt werden könnte. Man muß allem gegenüber Zurückhaltung
üben. Denn nichts ist erkennbar, und die in entgegengesetzter Richtung

aufgestellten Behauptungen sind einander gleichwertig. Es

gibt nichts, was man wissen könnte, nicht einmal das, was Sokrates
sich vorbehielt. Das höchste Gut ist die Zurückhaltung, deren

Folge der Seelenfriede ist» (1, 2, 7).
Karnead.es ist berühmt, weil er den Römern ein Muster seiner

skeptischen Einstellung lieferte. Am Morgen hielt er vor dem Senat
eine Rede, in welcher er erfolgreich beantragte, gewisse Ungerechtigkeiten

in Athen abzuschaffen; am Nachmittag sprach er vor
einer philosophischen Gesellschaft, in welcher auf Grund einer endlos
in die Vorzeit reichenden Kette von Ungerechtigkeiten der Begriff
der Gerechtigkeit selber verschwand. «Alle herrschenden Völker
und so auch die Römer, welche die ganze Welt in ihrer Gewalt
haben, müßten, wenn sie gerecht sein, das heißt andern das Ihrige
zurückgeben wollten, in ihre Hütten zurückkehren und in Elend
und Dürftigkeit leben» (41). «Wenn es also ein doppeltes Recht
gibt, ein positives und ein natürliches, so kann keins von beiden
bestehen, weil das positive zwar klug, aber nicht gerecht, das natürliche

zwar gerecht, aber nicht klug ist» (45).
Sextus Empiricus: «Das Motiv zur Skepsis ist nach unserer Behaup-

146



tung der Seelenfrieden» (6). «Das Prinzip der Skepsis ist die
Annahme, daß jeder Auffassung eine andere gleichwertige Auffassung
gegenüberstehe. Dieser Standpunkt kommt, wie wir glauben, darauf
hinaus, daß man auf jede bestimmte Lehre verzichtet» (6).

Natürlich lebt der Skeptiker in derselben wirklichen Welt wie der

Nicht-Skeptiker. Aber, wie David Hume es den Griechen
nachgesprochen hat, die praktischen Gewohnheiten des Lebens haben
mit Erkenntnis und Wirklichkeit nichts zu tun, sie dienen bloß der

Selbsterhaltung eines nichtigen und vergänglichen Einzelwesens.

Der Seelenfrieden wird dadurch erreicht, daß diese Nichtigkeit
durchschaut wird. So sagt Timon gegen die Stoiker: «Wir werden
das, was bei uns steht, weder wählen noch vermeiden»; und gegen
Epikur: «was aber nicht bei uns steht, sondern ein natürlich
notwendiger Vorgang ist, wie hungern, dürsten, Schmerz empfinden,
das können wir gar nicht meiden: denn dies läßt sich nicht mittels
des Verstandes beseitigen. Darum richten wir uns in unserem
Tun und Lassen nach der Gewohnheit und folgen der Sitte» (10).

Es scheint mir überaus merkwürdig, daß diese scharfsinnigen
Denker ihren eigenen Grundwiderspruch nicht bemerken; daß sie

nicht sehen, wie groß die Kluft ist zwischen dem, was sie zu
vollbringen beabsichtigen: nämlich einen Hohlraum, ein Vakuum zu
schaffen; und der eigentlichen Leistung. Sie kommen weder von der
Wahrheit noch von der Wirklichkeit los, von der sie sich durch
Verzicht und Enthaltung befreit zu haben wähnen. Nehmen wir
also mit ihnen an, daß alle Erscheinungen bezogen sind auf den

Standpunkt und die auswählenden Anlagen und Fähigkeiten dessen,

dem sie erscheinen; daß sie ferner unter sich relativ sind, je nachdem
das Feld, die Umgebung geschaffen ist, in dem sie erscheinen. Was

folgt denn nun anders als die dialektische Wahrheit, daß diese

philosophische Einsicht ewig wahr ist, daß sie logisch die Beschaffenheit
des vorlogisch Irrationalen bedenkt? Oder: geben wir zu, daß das

Sein entweder begrenzt oder unbegrenzt gedacht werden muß?
Aber daraus folgt nur l'dr den trennenden Verstand eine
formallogische Unmöglichkeit. Für eine konkret-dialektisch denkende
Vernunft ist das Sein eben dadurch als eine dialektische Einheit von
begrenzt und unbegrenzt absolut gedacht. Oder schließlich, um auf
die ethische Antwort der Skeptiker auf die Sinnlosigkeit der Welt zu
kommen : Ergreift denn die Seele nicht in der Seelenruhe, dem
unerschütterlichen Frieden, sich selbst als letztwirkliche Einheit? Sie

147



gewinnt ihren eigenen Grund in dem Zugrundegehn alles dessen,

was nicht letztwirklich ist.

Ein christlicher Denker — Augustin — wird diesen Schluß ziehn:
«Dum fallor, sum», weil ich getäuscht werde, bin ich. Aber für die

Zeitgenossen war der dreifache skeptische Ansturm das Ende der
Wahrheit und der Wirklichkeit. Und in diesem Hohlraum konnten
sich nun gnostisch-religiöse Phantasien breitmachen und tummeln.

Der Verstand, der gewaltsam trennende und seine Abstraktionen
einseitig festhaltende, beherrscht die ganze nachklassische

Philosophie; so beherrscht er auch die Skepsis. Das Schweben in der

Frage und Fraglichkeit wird absolutiert, als ob dieses «unendliche
Urteil» (Kant) losgelöst werden könnte von dem logischen «ja»
und «nein», mit dem es doch letztendlich verbunden bleibt. Und
welchen Sinn hat diese rasende Begierde nach «Seelenfrieden»,
wenn nicht der Unfrieden, die Verzweiflung vorausgesetzt wird
(sein kontradiktorischer Gegensatz), aus dem heraus diese Sehnsucht

entspringt, mit dem sie wesensgemäß verknüpft bleibt. Und wenn
endlich dieser Seelenfrieden bestimmt wird als absolute Beziehungs-
losigkeit, die von keinem wirklich-wirksamen berührt und bewegt
werden kann: Was ist das anderes als die Definition des Todes?
Dieser abstrakte Tod - bei Epikur noch verschleiert - wird hier
enthüllt und offenbart.

Die Gnosis4

Versuchen wir, unsern Gegenstand — die Verzweiflung — auch in
den gnostischen Hirngespinsten aufzuspüren. Die hellenistisch-römische

Ethik hatte einen Hohlraum geschaffen, in dem der Mensch
schließlich vollkommen haltlos und heimatlos geworden war; es gab
für ihn keine werthafte Wirklichkeit mehr, für die er hätte leben oder
sterben können; daß es nichts zu erkennen gäbe, galt schließlich als

einzige Erkenntnis. So ist es nicht verwunderlich, wenn die
hellenistische Scheinheiterkeit plötzlich von einer ägyptischen Finsternis
verdunkelt wird, die Gnosis, Heilswissen zu sein beansprucht und

Erlösung aus der Welt verspricht.
Vorgriechischer Aberglauben, ein wildes Bildern in

mythischmagischen Vorstellungen ersetzt jede besonnene Philosophie; psychiatrisch

gesprochen handelt es sich um eine «Regression», die sich vom

1 Hans Leisegang: Die Gnosis. 4. Aufl., Stuttgart 1955.

148



Osten her in unzähligen Sekten — ein christlicher Schriftsteller zählt
60 auf — dank der allgemein gewordenen griechischen Sprache wie
eine ansteckende Krankheit im Westen verbreitet. Oder anders:
der kranke Westen klammert sich in seiner Verzweiflung an
eingebildete Hinterwelten. (In der Geschichte der Philosophie werden
diese unsinnigen Hinter- oder Überwelten gelehrterweise «Hypostasen»

tituliert.)
Unser zwanzigstes Jahrhundert hat ein «Denken» entwickelt, das

jener alten Gnosis zum Verwechseln ähnlich sieht; aber wir können
noch viel von jener lernen, wir sind noch lange nicht so hemmungslos
geworden, wie wir es gern sein möchten. Der gemeinsame Untergrund

ist eine hoffnungslose Angst, die von «dieser Welt» nichts,
aber auch gar nichts mehr erwartet als Schrecken und Untergang.
Auch für die «alten» Gnostiker war die Welt so durch und durch
verfault, daß man nichts mehr von ihr wissen wollte.

Ähnlich verstehe ich die herrschende Richtung unserer zeitgenössischen

abstrakten Kunst; in einem Gleichnis: Es war einmal ein

Mann, der ein schönes Haus auf einem Hügel besaß, von dem aus er
die schönste Aussicht genoß. Nun aber wurde ihm die herrliche
Landschaft durch Bomben zerstört und Bäume und Ziersträucher
durch Gase vergiftet, so daß sich nur traurige Überreste kümmerlich
am Leben erhielten. Deshalb verleidete es ihm, durch seine Lenster
hinauszuschauen. Er ließ sie verdrecken und beobachtete nun, wie
Regenspuren willkürliche Linien in die undurchsichtige Landschaft

eingruben und erfreute sich nun, statt an seiner früher geliebten
lebendigen Landschaft, die vor seinen Augen ermordet worden war,
dafür an den Einfällen, welche von seinen blinden Glasscheiben in
ihm selbst hervorgerufen wurden. Und diese Einfälle enthüllten ihm
sein haßerfülltes und verworrenes Innenleben als die einzige
Wirklichkeit, die ihm in seiner Verengung übriggeblieben war. Mit der
Zeit vergaß er in seiner Altersschwäche den ursprünglichen Anlaß
und sagte zu Besuchern von draußen : Seht, so ist die Welt

Leisegang führt einen zusammenfassenden Spruch von Harnack
über die Gnosis an: «In der Tat kann man kaum etwas Verwirrteres
und Ermüdenderes lesen als diese mit den Ausgeburten der gnosti-
schen Phantasie bedeckten Blätter, die bei flüchtigerem Studium
zum Zwecke der Verbreitung des systematischen Blödsinns
geschrieben zu sein scheinen.» Warum nur bei flüchtigerem Studium?
Es scheint mir im Gegenteil, daß ein eingehenderes Studium das

149



zitierte Urteil nur vertieft, weil nämlich jeder Gnostiker und jede
gnostische Sekte jeder andern insofern «widerspricht» (da alle Logik
ausgeschaltet ist, hat es auch keinen Sinn mehr, von Widerspruch
zu reden), als jeder ein anderes Gestell («System») zusammenfaselt.

In einer maßlosen sexuellen Phantasie erzeugen und gebären sich

überirdische Wesenheiten in himmlischen Regionen; eine Sekte

«weiß», daß es 365 Himmel gibt. Götter, Geister, Engel; Archonten,
Dekane, Liturgen, Kräfte, Fürstentümer, Dämonen — besonders

Dämonen -, alle sind sie darauf aus, den Menschen zu verderben
und ihn an seiner «Seligkeit» zu verhindern. «Es geht um das Heil
der Menschenseele. Soll sie dieser Welt entrinnen können, muß sie

Gnosis besitzen. Gnosis ist nichts anderes als Magie: Kenntnis der
okkulten Wirkungen der Mysterien, der magischen Mittel, durch
welche die einzelnen Räume des Himmels der aufstrebenden Seele

erschlossen und die Kräfte der Archonten gebannt werden» (355).
Da die Welt absolut böse und nichtswürdig ist, kann sie auch nur

von einem teuflischen Schöpfer oder von einem Heer übelwollender
Dämonen geschaffen sein. Die einzige Aufgabe des Menschen ist es,

sich von ihr zu reinigen und ihr zu entfliehen - in ein abstraktes

Jenseits, ein hinduartiges Nichts, das über allen Gegensätzen als

reine Abstraktion von allen vorgestellt wird; eine absolut gute Gottheit,

die mit dieser Welt nichts zu schaffen hat, sondern das ganz
Andere ist.

Bestenfalls ist die Entwicklung der Welt ein Abfall von dieser

Gottheit, ein Irrtum, ein Fehltritt. Zuweilen (d.h. in einigen Sekten)
bereut die Gottheit ihren Fehltritt und sucht ihn wieder gutzumachen,
indem sie wenigstens Einzelne wieder zu sich zieht und von der Welt
erlöst, die «finsterer ist als alle Finsternisse, schlimmer als aller
Schmutz» (64). «Die Erlösung von bösen Dämonen kann nur
dadurch erfolgen, daß Gott von außen eingreift ; so entflieht der Mensch
dem ganzen Kreis der Schöpfung» (26). «Heiraten und Zeugen
stammt vom Teufel» (108).

Leisegang beginnt seine Darstellung mit dem im Neuen Testament

bekämpften Simon Magus als dem Urgnostiker. Da der Gnostiker
ein Erlöster ist und also dieser Welt nicht mehr angehört, muß er
selber schon göttlich sein und nur noch als Mensch erscheinen.

«Er überzeugte die, die ihm nachfolgten, daß sie nicht sterben
würden» (65). Die Christen ärgerten sich über den stolzen Ich-Ton
des Gottmenschen, den sie ihrem eigenen Heiland vorbehalten

150



wissen wollten. Wie Simon sagten aber auch andere Gnostiker : « Ich
bin Gott. die mir Folgenden werde ich zur Ewigkeit aufbewahren»
(85). «Außerhalb der Welt ist sie (die göttliche Urkraft) in Reinheit
vorhanden. Von hier aus wird der zündende Funke in die Welt
dadurch hineingetragen, daß sich die große Gotteskraft in einem
Menschen, in Simon selbst, verkörpert. Und so predigt Simon auch
den kommenden Weltbrand, den er selbst entfachen wird, damit die
Welt und die Menschheit wieder zu ihrem Ursprung zurückkehren
können, nachdem alles Körperliche durch das reinigende göttliche
Feuer weggebrannt wurde» (98).

Hiermit stehn wir vor der bedeutenden Frage: Wie verhält sich
die Gnosis zum werdenden Christentum? Es gab eine Menge gno-
stisch-christliche Sekten. Die ausgefallenste Abart sind die christlichen
Barbelo-Gnostiker. Barbelo ist der weibliche Name für die oberste

Gottheit im achten Himmel. Sie weint über das tyrannische Ge-
bahren ihres Sohnes Jaldabaoth im siebenten Himmel, der meint:
«Ich allein bin der Herr und sonst keiner mehr; kein Gott außer
mir» (187). Um ihm entgegenzutreten, beraubt die Barbelo die
Menschen ihres Samens durch Lusterguß, wodurch sie vom bösen

Herrn der Welt erlöst werden. Kultisch drückt sich dieser «Gedanke»

folgerichtig so aus : Die Männer masturbieren sich gegenseitig und
essen den Samen, sagend : Das ist der Leib des Christus ; trinken den
Blutfluß der Weiber, sagend: Das ist das Blut Christi. Falls trotzdem
ein Kind entsteht, treiben sie den Embryo ab, zerstampfen ihn,
bereiten ihn zu, essen ihn und «tilgen so die Sünde des Bruders»

(195). Erlöst werden heißt: den Samen seiner irdischen Bestimmung
zu entziehen. Je mehr «gesündigt» wird, desto rascher wird der
« Sündenstoff» verringert und vernichtet.

Bei den Ophiten ist der Ophis, die sich selbst aufzehrende Schlange,
das Symbol der absoluten Weltvernichtung. Da heißt es: «Euer
Vater ist ein Mörder von Anfang an» (145). Die Erlösung der
Seele ist zugleich die Erlösung «von Jadabaoth, dem verfluchten
Gott der Juden, der diese ganze irdische Welt geschaffen hat» (173).
«Christus ist erschienen, um den Judengott zu stürzen und die zu

retten, die an ihn glauben würden» (108).
Im zweiten Jahrhundert kämpfte der christliche Kirchenvater

Markion für diesen gnostischen Willen, die jüdische Bibel von dem

ganz Andern, der durch nichts als den Glauben Bezeugten, dem
Christus des guten Vaters, loszulösen. Der Versuch gelang ihm nicht.

151



Die römische Kirche hielt an der durch Paulus gestifteten spekulativen

Einheit des «Alten» mit dem «Neuen» Testament fest. Die
Einsicht Markions kann trotzdem auch ganz nichttheologisch
begründet werden, wie es zum Beispiel Nietzsche tut: «Wie wenig das

Christentum den Sinn für Redlichkeit und Gerechtigkeit erzieht,
kann man ziemlich gut nach dem Charakter der Schriften seiner
Gelehrten abschätzen: sie bringen ihre Mutmaßungen so dreist vor
wie Dogmen und sind über die Auslegung einer Bibelstelle selten

in einer redlichen Verlegenheit. Immer wieder heißt es: «ich habe

recht; denn es steht geschrieben» — und nun folgt eine unverschämte
Willkürlichkeit der Auslegung, daß ein Philologe, der es hört, mitten
zwischen Ingrimm und Lachen stehenbleibt und sich immer wieder
fragt: ist es möglich! ist dies ehrlich? ist es auch nur anständig? -
Was soll man von den Nachwirkungen einer Religion erwarten,
welche in den Jahrhunderten ihrer Begründung jenes unerhörte
philologische Possenspiel um das Alte Testament aufgeführt hat:
ich meine den Versuch, das Alte Testament den Juden unter dem
Leibe wegzuziehen, mit der Behauptung, es enthalte nichts als

christliche Lehren und gehöre den Christen als dem wahren Volke
Israel: während die Juden es sich nur angemaßt hätten. Und nun
ergab man sich einer Wut der Ausdeutung und Unterschiebung,
welche unmöglich mit einem guten Gewissen verbunden gewesen
sein kann» (Morgenröte, Fr. 84).

Der gnostische Jesus

Ich spreche hier nicht von dem Jesus der Gnostiker, wie er uns im
«Neuen Testament» am eindrücklichsten in der sogenannten
Offenbarung Johannis entgegentritt, vermischt mit bezeichnenden
numerologischen und astrologischen Vorstellungen; sondern ich spreche
hier von dem geschichtlichen Jesus, wie er von der Forschung seit

rund zwei Jahrhunderten aus den mythischen Hüllen herausgeschält
und wahrscheinlich gemacht worden ist. Dieser geschichtliche,
«eschatologische» Jesus bietet durchaus den Anblick eines gnosti-
schen Schwärmers. Falls dies so ist, würde er zu den nicht-christlichen
Gnostikern gehören; denn Christen, nicht wahr, gab es doch erst
nach seinem Tod: die an ihn als einen auferstandenen, zum Himmel
gefahrenen und wiederkommenden Gott in sehr mannigfach
abgewandelten dogmatischen Formulierungen glaubten.

152



Alle Gnostiker beantworteten die hellenistisch-römische Frage:
Wie lebt man sinnvoll in einer sinnlosen Welt?, mit einem glatten
nicht: In einer sinnlosen Welt kann man nicht sinnvoll leben. So auch
bei Jesus: Sein Reich ist nicht von dieser (nämlich sinnlosen) Welt.
Was ihn von andern gnostischen Weltuntergangspropheten
auszeichnet, ist dies, daß er sich selbst und sein Auftreten mit diesem

Weltuntergang in eins wähnt; er selbst ist der Untergang der Welt.
Das und nichts anderes ist sein «messianisches Geheimnis».

In einer der drei Quellen des Markus-Evangeliums, vermutlich
jener, welche der geschichtlichen Wirklichkeit am nächsten kommt,
steht folgendes zu lesen :

«Wenn ihr aber sehen werdet die Greuel der Verwüstung, von
dem der Prophet Daniel gesagt hat. alsdann wer in Judäa ist,
fliehe auf die Berge. Und wer auf dem Dache ist, der steige nicht
hernieder ins Haus, und komme nicht darein, etwas zu holen aus

seinem Hause. Und wer auf dem Felde ist, der wende sich nicht um,
seine Kleider zu holen. Weh aber den Schwangern und Säugern zu
der Zeit. Bittet aber, daß eure Flucht nicht geschehe im Winter.
Denn in diesen Tagen werden solche Trübsal sein, als sie nie gewesen
sind bisher, vom Anfang der Greaturen, die Gott geschaffen hat,
und als auch nicht werden wird. Und so der Herr diese Tage nicht
verkürzt hätte, würde kein Mensch selig, aber um der Auserwählten

willen, die er auserwählet hat, hat er diese Tage verkürzt» (Mark.
XIII. 14-20). «Dies Geschlecht wird nicht vergehen, bis alles dies

geschehe» (Mark. XIII). «Ich bins, und ihr werdet sehen des Menschen

Sohn sitzen zur rechten Hand der Kraft, und kommen mit
des Himmels Wolken» (Mark. XIV.62).

Im Matthäus erscheint die Dringlichkeit des Weltendes als identisch

mit dem Erscheinen des Menschensohns in der «Aussendung
der Jünger»: «Sprecht: das Himmelreich ist nahe herbeigekommen.»
Nachdem sie gut gnostisch Tote erweckt und Teufel ausgetrieben
haben, wird ihnen anempfohlen, sich doch ja zu beeilen : «Wahrlich
ich sage euch: Ihr werdet die Städte Israels nicht ausrichten, bis
des Menschen Sohn kommt» (Mat. 10.23).

Aber nachdem die angesagte gnostische Vorstellung nicht stattfand,

wurde sie aufs unbestimmte vertagt und in die übliche
Allgemeinheit zurückgebogen. Jesus erscheint als Abgesandter des

jenseitigen absoluten Lichtreichs - «und das Licht scheinet in der
Finsternis» (Joh. 1,5) -, der die Seelen, welche in der Dunkelheit

153



und Sünde des bösen Weltschöpfers verstrickt sind, und, ohne ihr
eigenes Verdienst, von dem Erlöser davon erlöst und mit dem
jenseitigen guten Gott «am jüngsten Tag» vereinigt werden: «Wahrlich,

wahrlich, ich sage euch : Wer mein Wort hört und glaubet dem,
der mich gesandt hat, der hat das ewige Leben und kommt nicht in
das Gericht, sondern er ist vom Tode zum Leben durchgedrungen»
(Joh. V,24, VI,47-51, XI,25 usw.).

Leisegang führt zwei Stellen an, eine von Simon Magus, die zweite

aus dem Johannes-Evangelium, die sich in ihrem gnostischen Gehalt

genaustens decken: «Ich bin Gott oder Gottes Sohn oder göttlicher
Geist. Gekommen bin ich, denn schon ist der Weltuntergang da
und mit euch, ihr Menschen, ist es infolge eurer Vergehungen zu
Ende. Ich aber will euch retten, und ihr werdet mich ein andermal
mit himmlischer Kraft emporsteigen sehen. Selig, der mich jetzt
anbetete; auf die andern alle werde ich ewiges Feuer werfen, auf
Städte und Länder. Und die Menschen, die ihre Strafen nicht
kennen, werden umsonst andern Sinnes werden und stöhnen; die
mir Folgenden werde ich zur Ewigkeit aufbewahren.» Der Jesus des

Johannes-Evangeliums aber schlägt denselben Ton an: «Wäre Gott
euer Vater, so liebtet ihr mich; denn ich bin ausgegangen und
komme von Gott; denn ich bin nicht von mir selber gekommen,
sondern er hat mich gesandt. Warum kennt ihr denn meine Sprache
nicht? Denn ihr könnt ja mein Wort nicht hören. Ihr seid von dem

Vater, dem Teufel (dem bösen Weltschöpfer des Alten Testaments,
der von Gott abgefallen ist) und nach eures Vaters Lust wollt ihr tun.
Der ist ein Mörder von Anfang» (85).

Gnostischer Pessimismus hat also doch wohl das werdende Christentum

mitgeformt. Worin es sich trotzdem von ihm unterscheidet, ja
ihm schnurstracks widerspricht, ist seine Idee einer sittlichen

Welterneuerung. Der Christus der Kirche hat auch den jüdischen Mythus
des Messianischen Gottesreiches auf Erden in sich aufgenommen.

Schlußbetrachtung

Die Selbstwidersprüche aller vier betrachteten hellenistisch-römischen

Richtungen innerhalb der Ethik weisen alle auf Eines hin:
Alle setzen in irgendeiner verborgenen Form voraus, daß das gute
oder glückselige Leben fraglos besteht und gilt, wenn es auch
teilweise oder ganz wie von einer Sonnenfinsternis verdeckt ist. Von

154



diesem absoluten Normbegriff werden alle Negationen negiert, um
Hegels Ausdruck hier zu verwenden, so daß sich in der Negation
aller Negationen das Gute sich selbst als das absolut Affirmative
wieder herstellt. Die Grundvoraussetzung einer sinnlosen Welt fällt
dahin. Deshalb scheinet! die vier Schulen nur unvereinbar, sind es

aber nicht; vielmehr ergänzen sie sich gegenseitig.
Die formale Pflicht der Stoiker ergänzt die inhaltliche Lust der

Epikuräer; hier steht ein Teil des Ganzen gegen einen andern Teil
desselben Ganzen. Das ist das ethische Ur-Teil, die Urteilung des

Menschen in Geist und Trieb, wodurch er sich als Ganzes auslegt
und zu sich selber kommt, sein vollständiges Selbstbewußtsein
ausarbeitet. Ich kann zu meinen Wünschen und Gebundenheiten an
Wunschgegenstände nein sagen, aber auch in diesem Nein werden
sie als mir wesentlich anerkannt und vorausgesetzt; ohne sie verlöre
auch mein Nein jeden Sinn und Wert. Ebenso wird in der stoischen
«Liebe zum Schicksal» (amor fati) das sogenannte Schicksal ver-
persönlicht, verselbstet; es wird sehend und hört auf, ein blindes
Müssen von außen zu sein.

Auch die «Lust» der Epikuräer gewinnt ihre Leuchtkraft, ihre
Geltung aus der Negation des Zufalls und des Unfalls. Auch hier ist
es die Negation eines Negativen, welches einen Sinn zum mindesten
teilweise voraussetzt. Das Leben als solches ist nicht unbedingt gut,
aber es ist gut als individueller Träger des epikuräisch Philosophierenden.

Der Skeptiker findet und bejaht sich selbst in seiner gewissen

Ungewißheit; sein höchstes Gut, der Seelenfrieden, ist in seinem

Unfrieden, in seinem Verlorensein an das gegenständlich Fremde
und Relative und in seinem Ungenügen an sich selbst als ein
unbedingtes, lebendiges Ganzes vorausgesetzt.

Die scheinbar umfassende Verneinung dieser Welt in der Gnosis

setzt nichtsdestoweniger ein ebenso umfassendes Ja zu einem
unbedingten und heilen Ganzen voraus; so daß paradoxerweise die
totale Weltvernichtung in eine ebenso totale Welterneuerung
umschlägt.

Und so stellt sich heraus, daß alle vier Teilansichten und
Teilverneinungen des Guten den Sinn dieses Guten absolut voraussetzen.
Alle fahren sie fort, an dem Sokratisch-Platonischen Grundsatz aller
Ethik weiterzuarbeiten : Kein Mensch will wissentlich und willentlich
schlecht und unglücklich sein, jeder Mensch sucht das Gute in anderer

155



Weise und in anderer Richtung; jeder sieht deshalb das Übel, das

physisch und moralisch Unwünschbare in verschiedener Gestalt.
Hierin liegt der Beitrag der hellenistisch-römischen Ethik: Sie alle
entdecken das Gute in der Negation ihrer verschiedenen Übel. In
ihrer Gegensätzlichkeit scheinen sie das konkret einheitliche Leben

zu zerstückeln, fördern jedoch nur notwendig in sich gespannte
Gegensätze zu Tage, von denen keiner ganz geleugnet und beseitigt
werden kann, weil keiner ganz sinnlos ist. So aber fällt die
Grundannahme einer in sich sinnlosen Welt, gerade indem sie sich
auszusprechen und durchzuführen versucht; jede Teilansicht erfährt ihre
notwendige Grenze an dem Widerspruch ihres Widersachers. Und
so erscheint das in sich gespannte Ganze des Menschenwesens als

ein Ganzes ewig sich erneuernder Gegensätzlichkeiten; als solch ein
Ganzes von seienden und lebendigen Spannungsgefügen erhält und
bejaht es sich selbst durch alle seine Träger hindurch, die es auf ihre
eigene Weise zu verleugnen und aufzulösen bemühen. Oder: Das
menschliche Leben ist gut als ein dialektisches, konkretes Ganzes,
insofern es sich - seiner stets erneuten Fraglichkeit in jedem Punkt
bewußt - als leidvolle Spannung bejaht; oder, religiös gesprochen:
indem es «sein Kreuz auf sich nimmt». Die Spannung zwischen dem,
was geworden ist und dem, was werden soll, ist (existiert) und kann
nicht nicht sein.

Die Ethik erfaßt diese konkrete, dialektische Einheit von notwendigen

Gegensätzen in ihrem Vollzug als Tun (prattein) und Handeln
(agein).

156


	Wie lebt man sinnvoll in einer sinnlosen Welt? : Der Begriff der Verzweiflung in der hellenistisch-römischen Ethik

