
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Das Dämonische im deutschen Denken

Autor: Metzger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Dämonische im deutschen Denken1

von Arnold Metzger

I.

Diese Arbeit ist aus dem Leiden an Deutschland geschrieben.
In der Depression der Kriegsjahre wurde ich in Fragen verwickelt,

die damals auf den Lippen vieler Menschen lagen : Wie ist das Hitler-
Ereignis, der Einbruch dieses ungeheuerlichen Geschehens in die deutsche

Existenz, zu verstehen? Besteht eine innere Beziehung zwischen
dem nationalsozialistischen Deutschland und dem «anderen»
Deutschland, das die große Philosophie und Kunst hervorgebracht

1 Die Arbeit wird hier mit unwesentlichen Varianten in der Fassung des

Vortrages wiedergegeben, den der Verfasser unter obigem Titel 1951 in der
Münchener Kant-Gesellschaft gehalten hat. Sie wurde während des Krieges,
1941, geschrieben und unter dem Titel: «Die religiöse Wurzel des deutschen
Nationalsozialismus» im Kreise von Gabriel Marcel, Paris, in der Harvard-
University, 1942, und unmittelbar nach dem Kriege unter dem obigen
Titel in der Yale- und Columbia-University und in der Universität Amsterdam

vorgetragen.
Der Verfasser glaubt, daß den Ausführungen heute eine erneute Aktualität

zukommt.
Es schien mir notwendig, zu zeigen, daß es nicht genügt, wie es bisher

geschehen ist, das Ereignis «Hitler in Deutschland» aus ökonomischen oder
sonst welchen äußeren soziologischen Umständen zu «erklären», so gewiß
diese Umstände occasionell von Bedeutsamkeit sind. Wichtiger erscheint
mir, zu wissen, daß mit dem Wesen dessen, was deutsche Geschichte bewegt
hat, nicht nur die einzigartige Entwicklung der Humanitätsidee gehört, als

deren Zeugen wir die großen geistigen Repräsentanten kennen, sondern
daß zu dieser Entwicklung als verborgenes Element gehört, was ich in der
Arbeit das «dämonologische deutsche Weltverhältnis» nenne.

Gewiß kann der Ansatz dieses Versuches bestritten werden. Er hat
desiderata. Aber ebenso gewiß ist die Notwendigkeit, über das wahrhaft eigentliche

Problem, das der Nationalsozialismus aufgibt, nämlich die Aufgabe,
die innergeschichtliche Möglichkeit seines Einbruchs in die deutsche Existenz
zu verstehen, eine Diskussion hervorzurufen.

93



hat? Welches ist dann die Beziehung? Wo liegt die Stelle der

Beziehung?
Als mich diese beängstigenden Fragen beschäftigten, stieß ich auf

Sätze, die Heinrich Heine 1834 geschrieben hatte und die, wiewohl
bekannt, hier um ihrer aktuellen Bedeutung willen in einigen markanten

Formulierungen wiedergegeben seien:

«Die deutsche Philosophie ist eine wichtige, das ganze Menschengeschlecht
betreffende Angelegenheit, und erst die spätesten Enkel werden darüber
entscheiden können, ob wir dafür zu tadeln oder zu loben sind, daß wir erst unsere
Philosophie und hernach unsere Revolution ausarbeiteten. Mich dünkt, ein
methodisches Volk, wie wir, mußte mit der Reformation beginnen, konnte
erst hierauf sich mit der Philosophie beschäftigen und durfte nur nach deren
Vollendung zur politischen Revolution übergehen. Laßt euch aber nicht
bange sein, ihr deutschen Republikaner, die deutsche Revolution wird darum
nicht milder und sanfter ausfallen, weil ihr die Kantische Kritik, der Fichtesche

Transzendentalidealismus und gar die Naturphilosophie vorausging.
Durch diese Doktrin haben sich revolutionäre Kräfte entwickelt, die nur des

Tages harren, wo sie hervorbrechen und die Welt mit Entsetzen und Bewunderung

erfüllen können. Es werden Kantianer zum Vorschein kommen, die...
erbarmungslos mit Schwert und Beil den Boden unseres europäischen Lebens
durchwühlen, um auch die letzten Wurzeln der Vergangenheit auszurotten.
Es werden bewaffnete Fichteaner auf den Schauplatz treten, die in ihrem
Willensfanatismus weder durch Furcht noch durch Eigennutz zu bändigen
sind. Denn sie leben im Geiste, sie trotzen der Materie. Solche Transzendentalidealisten

wären bei einer gesellschaftlichen Umwälzung noch unbeugsamer.
Doch Philosophen würden handelnd in eine deutsche Revolution eingreifen
und sich mit dem Zerstörungswerk selbst identifizieren... Der Naturphilosoph

wird dadurch fruchtbar sein, daß er mit den ursprünglichen Gewalten
der Natur in Verbindung tritt, daß er die dämonischen Kräfte beschwören
kann Das Christentrun - und das ist sein schönstes Verdienst — hat jene
brutale, germanische Kampflust einigermaßen besänftigt, konnte sie jedoch
nicht zerstören, und wenn einst der zähmende Talisman, das Kreuz, zer
bricht, dann rasselt wieder empor die Wildheit der alten Kämpfer...» (Hein
rich Heine's Sämtliche Werke, dritter Band, S. 123-124).

Heine sprach von dem Bündnis des deutschen Denkens mit den

«ursprünglichen Gewalten der Natur». Er sagt: der deutsche Idealismus

ist fähig, «dämonische Kräfte zu beschwören». Er spricht manchmal

von einem inneren Verhältnis des deutschen Denkens zu dem
Schicksal, wobei er das Wort Schicksal und das Dämonische, wie es

scheint, in demselben Sinne gebraucht. Was ist mit diesen Feststellungen,
die wir, ohne uns mit ihnen zu identifizieren, als Ausgangspunkt unserer
heutigen Analyse einmal hinnehmen wollen, gemeint?

94



II.

Nationen und Individuen unterscheiden sich voneinander nicht so

sehr durch ihre Schicksale, als vielmehr durch die spezifischen
Antworten, die sie gemäß ihrer spezifischen Natur dem Schicksal entgegensetzen.

Der Mensch hat nicht nur Schicksal. Er ist nicht nur dem
Geschehen ausgesetzt. Er antwortet auf das Einbrechen des blinden
Geschehens in die Kontinuität seiner Existenz. Und zwar antwortet er
mit dem Willen nach Freiheit von dem Geschehen: Freiheit von der
unheimlichen Macht ewigen Versinkens des Seins in das Nichts.

Gibt es einen spezifisch deutschen Typus der Antwort auf
Geschehen, gewissermaßen einen einheitlichen Stil deutscher Antwort auf
die Welt des Geschehens, der sich in der Geschichte dessen, was man
deutsches Denken nennt, durchhält? Das ist die Frage, an der ich das

Problem meines Vortrages orientieren möchte.
Die traditionellen Mächte, die Europa geformt haben, Griechenland,

Judaismus, Christentum, haben alle verschiedene Antworten
gegenüber dem Geschehen zur Entwicklung gebracht. Indessen, sie

haben etwas gemeinsam: jede dieser Mächte setzt der drohenden, in
unsere Existenz beständig einbrechenden Macht die Antwort des Glaubens

an eine bestehende, Geschehen und Zeit übersteigende zeitlose

Ordnung entgegen. Die Macht des Schicksals wird durch die beseligende

Gewißheit der Realität Gottes und seiner zeitlosen Ordnung -
wir sprechen von der Welt des Einen Seins und der Einen Wahrheit -
niedergehalten.

Im Glauben an diese Welt findet der Mensch die Eudaimonie oder,
wie die Stoa sagte, acquiescentia animi. Die traditionelle Meinung
besteht darin, daß der Mensch zu dem glücklichen, dem wahren, dem
echten Leben durch die Liebe zu Gott kommt, durch Gebet oder auch
durch das Denken seines zeitlosen Universums. Indem der Weise, der
Fromme, der Künstler, der Staatsmann, derWirtschaftler in ihrenAktio-
nen von der Seinsgewißheit getragen werden, machen sie aus der menschlichen

Existenz das Feld der Freiheit vom Schicksal. Fatum non datur.
Das deutsche Denken vor der Reformation lag in Frieden mit dem

Geschehen. Es lag in Frieden mit der durch die Kirche vertretenen
Seinsordnung - der objektiven Ordnung der Dinge. Die Reformation
brachte das deutsche Denken aus dem Gleichgewicht. Die
Reformation ist das Grundereignis der deutschen Geschichte. Sie modifizierte
die Beziehung des deutschen Denkens zu der Welt des Geschehens.

95



Was steht im Grunde hinter Luthers Kampf gegen die Kirche? Was
steht hinter seinem Kampf gegen den Heilsanspruch der Welt objektiver

Ordnungen und Institutionen? Der Mensch weiß sich nicht mehr
in diesen Ordnungen geborgen. Er zieht sich zurück in die Intimität
des gläubigen Selbst. Von nun an wird das Leben dieses Selbst
gleichbedeutend mit dem wahren Sein. Ergriffen von Angst und Terror
angesichts der Welt, zieht sich die Seele in die innere Stille der sola fides

zurück. Hier, im Innern, genauer: in dem Dialog der Seele mit der
Gottheit ruht die Seligkeit und nicht in der Hingabe an die objektive
Ordnung. Ja, auf der Welt draußen liegt der Fluch: «Satanas est

princeps longe callidissimus mundi». Prädestination und Gnadenwahl
können allein den gähnenden Abgrund überbrücken, der zwischen der
Gottheit und seiner in das Geschehen geworfenen, verängstigten Kreatur

liegt.
Luthers Rückzug in das Selbst bedeutet den Bruch mit dem corpus

mysticum catholicum des Seins, zu welchem der Mensch der
griechischjüdisch-katholischen Herkunft (in je verschiedener Weise) sich
assoziiert wußte. Von nun an beginnt der Hader der Kreatur mit Gott und
seiner Welt. Es bricht jener prometheische Schrei gegen Gott aus,

gegen den Schöpfer, dessen Schöpfung die Kreatur in unsägliches
Leiden verstrickt. Mit Luther ist Gott zu einer Höhe der Verborgenheit
erhoben, die nicht länger verstanden werden kann. Das Selbst zieht
sich verwirrt in sich zurück. Es hat nur sich selbst, seinen Glauben, d. h.

das Gespräch mit dem verborgenen Partner. Auf diesem einsamen

Gespräch ruht seine Seligkeit. Es ist gewissermaßen ohne äußere Welt.
Der Mensch ist allein mit sich selbst.

Sehen wir zu, wie dieser Gedanke des «Glaubens allein» sich auf
deutschem Boden weiterentwickelt. Nietzsche, im Grunde ein guter
Lutheraner, sagt : «Jeder gute Deutsche ist hinsichtlich der fundamentalen

Immoralität von Natur und Geschichte immer ein Pessimist

gewesen. Nichts hat einen größeren Eindruck auf den deutschen Geist

gemacht als dieser gefährlichste aller Schlüsse: «credo, quia absurdum»

(ich glaube auf dem Grunde der Absurdität). Diese Worte
werden einige Jahrhunderte später durch Hegel zur Vollendung
gebracht, wenn er sagt: «Der Widerspruch beherrscht die Welt, und alle

Dinge sind widerspruchsvoll.»
Das ist in der Tat keine Wendung zu der Welt als einer göttlichen

Ordnung. Was in dem sola-fides-Gedanken umgeht, bedeutet vielmehr
das Mißtrauen gegen Welt und Schöpfung. Von nun an ist nicht Seins-

96



gewißheit (Gewißheit von dem im ewigen Sein der Dinge geborgenen
Universum), sondern Selbstgewißheit der Weg, mit dem Geschehen

oder mit dem Schicksal fertig zu werden. In der Ruhe der Felder, wo
der Mensch allein ist mit sich selbst, im Gespräch mit dem himmlischen

Vater, in Angst und Aufruhr, in Demut, Stolz und Heroismus

zugleich scheint ihm das Dasein erst tragbar zu werden.
Die Welt in ihrem von dem traditionellen Heilsanspruch entblößten

Charakter, d. h. die Welt als blindes Geschehen, die Welt als Dämonie,
ist durch Luther in die christliche Existenz eingebrochen, und zwar so,

daß das Subjekt nur im Rückzug von ihr den Frieden mit der Gottheit
erlangt. In der Gewißheit von seiner Partnerschaft mit der Gottheit,
d.h. im Glauben «allein», weiß sich das menschliche Dasein frei von
den Dämonen.

III.

Was ist mit dem Begriffe des Dämonischen, den ich hier gebrauche,
gegenüber dem sola-fides-Gedanken gemeint? Ich sagte: der Welt
wird bei Luther der Heilscharakter entzogen. Ontologisch gesehen

heißt das : der Welt wird der Seinscharakter entzogen.
Die abendländische Tradition hatte als das Seiende die nach

Gestalten oder Zahlen geordnete Eine Welt verstanden. Wenn Goethe

durch Mephistopheles die verborgenen Kräfte der Erde beschwören

läßt, so sucht er mit dem in Verbindung zu kommen, was sich unterhalb

der Oberfläche dieses gewordenen Kosmos verbirgt, jener Sphäre,

von der Schelling in seiner Abhandlung über die Freiheit (1809) sagt:
«Aber immer noch liegt im Grunde das Regellose, als könnte es einmal
wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wären Ordnung und
Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein anfänglich Regelloses

zur Ordnung gebracht worden» (VII 359).

Kierkegaard hat den Begriff des Dämonischen, wie er hier gemeint
ist, am besten formuliert, als er davon sprach, daß das Diskontinuierliche

gegen die Kontinuität, d.h. gegen die Einheit der Schöpfung,
steht. Es steht, religiös gesprochen, gegen Gott und sein Werk, und

Kierkegaard gebraucht für das in die Kontinuität einbrechende
Geschehen («das Jetzt» oder «das Plötzliche») das Wort «dämonisch»
oder Schicksal. Der Mensch verfällt, indem er dem regellosen, als dem
Sinn und Sein entfremdet-fremden, gewissermaßen mä-ontischen
Geschehen anheimfällt, dem Schicksal.

7 97



In der Tat ist dieser Begriff des nicht-Seienden, des Mä-ontischen,
nicht neu in der Tradition des westlichen Denkens. Er spielt eine
entscheidende Rolle in dem Alterswerk Piatons, im Timaios, wo er unter
dem Namen der irrationalen Ananke oder der «irrenden Ursache»
und des «Raumes» als des Ortes dieser Ursache aufgeführt wird. Gott,
sagt Piaton in diesem Werke, hat die Ordnung dem Chaos vorgezogen.
Wir können sagen: das Dämonische ist dasjenige, das der Form und
der Ordnung entgegengesetzt ist, aber in die Welt der Ordnung und
Form einbricht. Es bedroht als Macht unsere Existenz — theologisch
gesprochen: unser mit Gott und seiner geordneten Schöpfung (Seins-

Schöpfung) verbundenes Dasein. Es bricht gewissermaßen von draußen
in unsere Existenz der Seins-Erinnerung und der Seins-Hoffnung ein.
Es ist das Unberechenbare, das Partikulare, die Sphäre des versinkenden

Jetzt oder Augenblicks - des ewigen Versinkens des Seins in das

Nichts, mors immortalis, das unsterbliche Sterben.
Wenn die Antike von dem Blinden als dem Nichtwissenden spricht,

d.h. von demjenigen, der, so heißt es im «Theätet», von dem dem
Sein der «Ideen» und ihrer dem Geschehen im Räume und in der
Zeit überlegenen Ordnung, dem Kosmos des Seins, nichts weiß oder
nicht erkennt, so spricht das Christentum an dieser Stelle von dem

Schuldigen. Der Mensch, der heraustritt aus Gottes Offenbarungswerk,

wird schuldig. Er trittt aus dem «Zentrum» seiner mit Gott und
dem Heiland verbundenen Existenz in die «Peripherie». «Der Mensch
ist geschaffen im Zentrum», sagt Baader. «Der Lebensterror reißt ihn
aus dem Zentrum. Die Kreatur fällt durch ihre eigene Schuld».

Schölling fügt hinzu: «Alles Böse strömt in das Chaos». Dämonisch ist
also das Attribut, das wir dem Geschehen als solchem beilegen.
Geschehen als solches ist dämonisch. Schicksal ist dämonisch. Wenn der
Welt der Seins- oder Einheitscharakter entzogen ist, theologisch
gesprochen : wenn Gott seine segnende Hand von der Welt draußen
zurückzieht, dann offenbart sich das Dämonische.

IV.

Dies ist also der Horizont des sola-fides-Begriffes. Der Rückzug in die
innere Welt des Glaubens ist die Antwort des gottgewissen Subjekts auf
die vomDämonischen heimgesuchteWelt.Von Luther aus gesehen ist die
Welt vom Terror beherrscht. Ihr gegenüber ist der Weg des Heiles das

98



«Redi in te ipsum » Aber dieses augustinische Wort gewinnt bei Luther
einen unerhört zugespitzten Sinn, insofern sich dahinter die Front
gegenüber dem Anspruch einer objektiven Heilsordnung verbirgt.

Der sola-fides-Begriff bedeutet einen Wendepunkt in der Geschichte
des deutschen Denkens. Von hier aus haben wir die verschiedenen
Tendenzen in Rechnung zu ziehen, welche in Deutschland seit der
Reformation in seinem politischen und geistigen Leben zur Entwicklung

gekommen sind.

Nach dem XVI. Jahrhundert zieht sich der Katholizismus, vom
historisch-geographischen Standpunkte gesehen, in die Randgemarkungen

von Deutschland zurück. Er lebt in den Grenzzonen des Westens

und des Südens weiter. Die deutsche Geschichte ist seitdem in den
zentralen Zügen ihres denkerisch-gesellschaftlichen Schaffens wesentlich

von lutherisch-protestantischem Geiste getränkt.
Der Protestantismus hat die deutsche Existenz in zwei Welten

gespalten. Die Worte der Schrift: «Gib dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist», sind nirgends so radikal verstanden worden
wie in dem Deutschland der zwei-Welten-Theorie. Luther entdeckte
die Welt des Glaubens, das ist die innere Welt. Diese Entdeckung ist

vielleicht auf deutschem Boden das eigentliche Krönungswerk jenes

großartigen europäischen Prozesses, genannt Nominalismus, der am
Beginn jener Epochen steht, in denen der Zugang zu dem Objektiven
oder Realen («Begriffe sind nomina») mehr und mehr in die Problematik

gerissen wird. Dieser Prozeß hat in den verschiedenen Ländern
und Gruppen von Europa und Amerika einen je verschiedenen Charakter

angenommen, terminiert aber durch Luther in radikalem Pessimismus

gegenüber der Welt, d.h. in der Gewichtsverlagerung der Wahrheit

in das innere, auf Gott bezogene Universum. Als die Bauern sich
in seinem Namen gegen ihre Unterdrücker erhoben, weil sie glaubten,
daß sein Kampf gegen Rom eine Art Welt-Verbesserung zum Ziele
hätte, lieferte er sie, anstatt ihr Vertrauen zu rechtfertigen, in die
Hände ihrer Unterdrücker aus. Er überantwortete den Staat und die
Kirche als Institutionen weltlichen Souveränen. Im Lichte seiner
Reformation vollzieht sich die Rezeption des römischen Rechts (worauf
kürzlich Heinrich Mitteis hingewiesen hat), d.h. die Auslieferung des

Rechts an den Fürsten, dessen Autorität nun mit der vollen Majestät
umgeben wird, was durchaus dem nominalistischen Grundsatz
entspricht, wie ihn auf englischem Boden Hobbes ausgesprochen hat:
«Non Veritas, sed auctoritas facit legem». Rechtfertigung durch den

99



Glauben hat in der Tat nichts zu tun mit Weltgerechtigkeit. Sie kann
im Gegenteil mit einem politischen System sozialer Ungerechtigkeit in
Harmonie gebracht werden, und was mehr ist : sie gibt einem solchen

System seine Rechtfertigung. Denn diese Welt, besessen vom Teufel,
ist schlecht in ihrer Substanz. Sie muß mit diabolischen Mitteln
bezwungen werden, mit Feuer und Schwert.

Man könnte sagen : der Welt hinieden ist bei Luther Form und Schönheit

entzogen. Für ihn ist sie identisch mit dem formlosen Stoff, dem
«radikal Bösen». «Der Fluch der gottverlassenen Natur» liegt auf der

Welt, wie der Lutheraner Hölderlin sagt.
Die preußischen Konservativen waren beides: Lutheraner und

Repräsentanten des deutschen nationalistischen und militaristischen
Extremismus. Bismarck entstammte einer lutherisch-pietistischen Tradition.

Preußischer Militarismus und Nationalismus waren lutherisch

inspiriert. Aus denselben religiösen Motiven des Mißtrauens gegenüber
der Welt waren die preußischen Konservativen skeptisch gegen alle
internationalen Rechtsordnungen, wie sie es auch gegenüber dem Bunde
der Nationen waren, und allen parlamentarischen und demokratischen
Institutionen feindlich.

Ich möchte hier mit kurzen Worten das Hitlerproblem berühren,
und zwar im Lichte des philosophischen Interesses, das es für uns in
diesem Kreise hat. Wir müssen diese Revolution als geschichtliches
Phänomen und als Problem in unsere kategoriale Besinnung
hineinnehmen. Aus ihr kommt die Genesung.

Der Hitler-Appell an den Terror hat nicht nur seine Ursache in
einer sozialen Krise der kleinbürgerlichen Schichten der deutschen

Bevölkerung, die sich durch kommunistische wie großkapitalistische
Tendenzen in gleicher Weise bedroht fühlten; sie hat auch nicht ihre
Ursache in der bestimmten Struktur einer sogenannten Rasse, sondern
sie hat tiefere, sagen wir hier : metaphysische Gründe - nicht in Luther,
das wäre eine durchaus falsche Interpretation, denn Luther war eine

religiöse Person, wohl aber in dem Pessimismus gegenüber der Welt des

Geschehens, zumal der sozialen Welt, in der Gewißheit, so könnte man

sagen : «Die Welt kann nicht durch Vernunft gerettet werden» - einem

Pessimismus, der im sola-fides-Begriff Luthers enthalten ist, aber bei

ihm, dem homo religiosus, noch zum Aufbau einer großartigen Gegen-
und Gnadenwelt geführt hat2.

2 Auch im calvinischen Gedanken der «Bewährung» durch den «Erfolg»
der rational-organisatorischen Aktivität (labor) bleibt das Subjekt geworfen

100



V.

Dieser Rückzug in das innere Selbst angesichts der Dämonie des

Geschehens hat die einzigartigen Formen der deutschen Spiritualität
hervorgebracht. Vielleicht keine Nation hat der Welt edlere Apostel
des Ideals der Humanität geschenkt. Der deutsche Idealismus und der
deutsche Humanismus tragen etwas von der Theorie der zwei Welten
an sich. Der deutsche Idealismus ist verschieden von dem Idealismus
des Piaton oder Descartes. Kurz gesagt: er ist «nicht von dieser Welt».
Er hat nichts zu tun mit dem, was in der äußeren Welt vor sich geht.
Es ist ein träumerischer, enthusiastischer, unwirklicher Idealismus,
existierend in dem «reinen Gedanken». Das Schicksal spielt keine
Rolle in diesem Idealismus. Er entfaltet sich jenseits von Zeit und Raum,
ja, auch jenseits des empirischen, nationalen Geschehens.

Niemand hat die Idee der Humanität in einer so abstrakten, jenseits
alles Schicksalhaften liegenden Form verherrlicht wie Lessing und
Herder. Lessing sagte: «Der gute Ruf eines Patrioten ist das Letzte,
was ich mir wünsche, wenn der Patriotismus mich lehren sollte, mein
Weltbürgertum zu vergessen». Deutscher Idealismus verliert sich in das

Abstrakte, in das Allgemeine. In ihm ist eine Art Unpersönlichkeit,
ein Negieren der menschlichen Person, jene Negation der Person, die
sich auf dem Gebiete des politischen Lebens durch blinden Gehorsam
und Auslieferung an den Herrn, den Fürsten, den Führer, in der
Ausbildung der weltlichen Autoritätsidee ausdrückt, die sich aber auf dem
Gebiete des geistigen Lebens in einer Art Auslieferung an das eigentliche

Objekt gläubiger Sehnsucht ausdrückt : das All, das Eine. Dieses

Eine, die deutsche Leidenschaft für das zeitlos Eine, gibt dem deutschen

Idealismus, seiner Humanitäts- und Erziehungsidee, das spezifische,

sagen wir : religiöse Gepräge. Daher ist dieses innere Selbst nicht etwas

Anthropologisches. Es wird gerade durch das bestimmt, was der Mensch
der Anthropologie nicht ist : durch den exzentrischen, alle menschliche

in die «wilderness», womit Welt in dem amerikanischen, calvinisch geprägten
Pragmatismus (W.James) identifiziert wird. Bei Luther fällt die religiöse
Kategorie des «Erfolgs» wie überhaupt das Medium der «Bewährung» weg.
Daher hat in seinem Begriff des Glaubens auch der angelsächsische Gedanke
der Weltzivilisation keine Stelle. Das ist von grundlegender Wichtigkeit,
um den auf lutherischem Boden zur Ausbildung gelangten deutschen Begriff
der «Bildung» (Humanität) in Abhebung des pragmatistischen Gedankens
zu verstehen, wiewohl beide Begriffe das gemeinsame reformatorische Fundament

voraussetzen.

101



Natur wie alle Natur überschreitenden Gegen-Stand der Sehnsucht des

Selbst, den Gegen-Stand, der das «Absolute» oder das «Unbedingte»
im deutschen Denken genannt wird.

Dieses Absolute ist im deutschen Gedanken, so scheint es mir, eine

Art von universeller Indifferenz - eine Sphäre, in welcher die Kämpfe,
die Unzulänglichkeiten, die Relativitäten unseres weltlichen Daseins

aufgehoben sind: unitas, wo der Konflikt der pluralitas nicht mehr
existiert — es ist das schicksallose, Zeit und Schicksal hinter sich lassende

Unendliche (infinitas), wo die Grenzen und Gegensätze und
Verschiedenheiten des Endlichen verschwinden : das Eine Sein, das wir in der

Mystik von Eckart, in Nicolaus von Cues' großer Philosophie und
Böhme ebenso finden, wie in Hegel oder Schelling oder in Nietzsche's

Begriff «der Wiederkunft des Gleichen».

Nirgendwo ist der Begriff der Koinzidenz aller Gegensätze mit mehr
Melancholie und Heimweh zum Ausdruck gebracht worden als in
Deutschland - jener spezifischen Form deutscher Melancholie, die
sich in der Spannung des Endlichen zu dem, was alle Endlichkeit
übersteigt, ausspricht. Goethes pantheistisches Werk birgt in sich eine

tragische Existenz, die dämonischen Kräften unterworfen ist und der
es gelingt, ihr Gleichgewicht durch Auslieferung an das zeitlose Eine,
das All, zu halten, wie überhaupt die deutsche Lyrik (etwa im
Unterschiede zu der angelsächsischen) von einem Subjekt getragen ist, das

von Welt und Gesellschaft detachiert, sich nur in der seligen Einheit
mit dem Unendlichen geborgen weiß.

Diese Tendenz, von der Welt des Geschehens in die Intimität des

Selbst sich zurückzuziehen oder vielmehr in den Dialog mit dem Partner
der Unendlichkeit (dem «Vater»), erreicht ihren Höhepunkt in der
Philosophie des deutschen Idealismus am Ende des 18. und zu Beginn
des 19. Jahrhunderts.

Die Welt ist für Kant nicht mehr als ein Phänomen, als eine Erscheinung,

aber nicht ein phänomenon im platonischen oder auch cartesi-
schen Sinne. Ein Abgrund steht zwischen ihr und dem Realen. Das

Hellenentum ist nicht vertraut mit der kantischen Wendung zu dem
Selbst. Bei Kant gibt es keinen Zugang zu dem Realen, dem Ding und
den Dingen «an sich», es sei denn die Rückwendung zu dem inneren
Universum des tätigen, freien (autonomen), im Übersinnlichen geborgenen

Subjekts.
Was bedeutet die kantische Wendung zu dem «Subjekt», «das unter

keinen Zeitbedingungen steht»? Was bedeutet der Bruch mit der alten

102



Ontologie? Kant hat das Sein, die übersinnliche, alles Seiende
durchbrechende Unendlichkeit, den obersten Maßstab unseres Handelns und
Vorstellens, das «Unbeschränkte», wie er es manchmal nennt, das ens

realissimum, im Grunde die Idee des Guten oder des Einen, von der
Piaton spricht - Kant hat diese Idee ihres traditionellen Charakters als

eines an sich Seienden oder Vorhandenen grundsätzlich entkleidet -
grundsätzlich, wenn ich von Reminiszenzen der alten Dogmatik bei
ihm absehe.

Er hat in der «Kritik der reinen Vernunft» diese Idee des Einen, das

«Eine Objekt», als den «Gegenstand X» erkannt, der «allen unseren

Vorstellungen die notwendige Einheit verleiht», d.h. er hat es in
ein Verhältnis zu dem tätigen Subjekt gebracht, zur Spontaneität, dem

denkenden, freien Willen. Er hat dann in der praktischen Vernunft
diesen übersinnlichen Gegen-Stand in die von aller Kontingenz und
Sinnlichkeit, allerMaterialität undWeltlichkeit entleerte «Praxis unseres

Herzens», wie er sich einmal ausdrückt, hineingelegt. «In der Praxis

moralischen Handelns», sagt er, «wird das Übersinnliche offenbar».
Das lutherische Gespräch des heilsgewissen Subjekts mit dem

himmlischen Vater wiederholt sich sozusagen auf spekulativem Boden. Das

Subjekt bei Kant: das ist der Name für die Korrespondenz unserer
menschlichen Aktivität inmittem einer - wenn dieser Ausdruck hier

gestattet ist - geworfenen Welt der Empirie dem «Mannigfaltigen»)
mit dem «Einen Objekt»: dem «namenlosen Gut», wie es Schelling
einmal nennt, auf das alle unsere synthetische Tätigkeit bezogen ist -
d.h. also nicht nur unsere Vorstellungen und Denkakte, sondern unser

ganzes, auf Freiheit von der Empirie gerichtetes, menschliches Tun.
Was man in unserer Epoche Subjekt nennt, ist das Psychologische:

die Erlebnisse oder der Zeitstrom der Erlebnisse. Daß diese Erlebnisse

auf das Eine, das Unendliche, bezogen sind und daß diese hinausweisende,

«transzendentale» Beziehung unserem Leben - dem «wahrhaften

Leben» - seinen Gehalt gibt, erscheint mir als die eigentliche
und unüberholbare Einsicht des deutschen Idealismus. Menschliches
Leben ist bestimmt durch etwas, als was es nicht in seinem
zeitlichendlichen Dasein geschieht, aber wohin es über dieses Geschehen hinaus

verlangt : worauf es in seiner die verbindende « Einheit in der
Mannigfaltigkeit» verlangenden Sehnsucht gerichtet ist: das Eine, die kreatür-
liche Zerissenheit der Empirie «aufhebende» Sein - die Eine Ganzheit
und Vollkommenheit inmitten unseres der Zerissenheit ausgesetzten
Daseins.

103



Dieser spekulative Prozeß der Innenwendung radikalisiert sich im
nachkantischen Denken, zuletzt am großartigsten bei Hegel. Um es an
dieser Stelle etwas schematisch zu sagen : Hegel hat die Beziehung des

sich selbst bestimmenden, freien Subjekts zu dem Zeitlosen—den Dialog
des Menschen mit der Gottheit - in ein System gebracht. In seiner

Logik bringt er diese Beziehung auf ihren begrifflichen Gehalt. Er
bringt die dem Subjekt in uns, unserem Selbstleben unabtrennbar
zugehörige innere Transzendenz, den Gott in uns, zu seiner sich in der
Welt entfalteten Sprache (Logos) : zu der den Gestaltenreichtum des

Weltgeschehens vereinheitlichenden, den Symbolen der Unendlichkeit
(Einheit) zuordnenden Sprache (Symbolik). Weltgeschehen und
Weltgeschichte heißen «nichts anderes, als im Endlichen das Unendliche

zu wissen». Zutiefst liegt alledem das urmenschliche Leiden an der
kreatürlichen Existenz zugrunde: das Leiden an der «Unangemessenheit»

des Zeitlichen zu dem Ewigen, des «Sterblichen» zu dem
«Unsterblichen». Menschliches Leiden ist Wissen. In dem Leiden an dem

Unvollkommenen, dem Begrenzten, wissen wir von dem Vollkommenen,

dem Unbegrenzten, der alle Besonderheiten aufhebenden
Unendlichkeit. Inmitten seiner der Welt, dem Unvollkommenen, der
Endlichkeit ausgesetzten Existenz steht der Wille dieses unendlichen, inneren

Selbst («Geist»), sich in dem Weltgeschehen, zumal in dem
gesellschaftlichen Geschehen, zu verwirklichen - zu sich zu kommen. Dies
ist das Eigentümliche, darauf kommt es immer an : alles ist in diesem

eminent deutschen Denker zentriert auf die «Arbeit» an dem
Weltgeschehen: die «Vernunft» (Einheit) in der «Wirklichkeit», das Wahre
des Ganzen, offenbar zu machen. Aber diese Arbeit ist ihrem innersten
Willen nach ein Hinausgehen über das je Erarbeitete, das Besondere, das

je gestaltete Werk: «ein Hinausgehen und überhaupt Aufheben... des

Einzelnen». Das christliche Wort: «Seid getrost! Ich habe die Welt
überwunden.» steht über dem «Ernst, dem Schmerz, der Geduld und
der Arbeit des Negativen» - über dem Willen unseres intimsten Selbst,
sich in der Welt zu realisieren, und das besagt immer: «das Endliche

von seiner Endlichkeit zu befreien».
Man kann von einer Weltaufhebung im deutschen Idealismus sprechen

in dem Sinne der radikalen Aufhebung einer an sich seienden,
vorhandenen Welt der Dinge. Der deutsche Idealismus findet das

Seiende, das Reale, nicht in der Welt draußen des Geschehens. Der deutsche

Genius zieht sich angesichts dieser Welt in das monadische,
transzendentale Universum zurück, in dem er den im Objektiven verlorenen

104



Zusammenhang mit dem Realen wiederfindet. Dieser Idealismus bildet
keine dem Geschehen zugewandte, extravertierte Zivilisationsidee aus,
wie der angelsächsische, auf dem gleichen nominalistischen Grunde
erwachsene Positivismus und Pragmatismus. Er findet sein Heil - den

Zugang zum Realen — in der inneren, Mensch und Gott vereinenden

Partnerschaft, mit der also ein Weltbegriff verbunden ist, dem wir mit
Recht den Charakter des Dämonischen beilegen.

Wir sehen: Der deutsche Idealismus erneuert die Konzeption der
zwei Welten. Der alltägliche Mensch, the average man, bleibt dem
Geschehen ausgeliefert. Er sieht sich ignoriert, irgendwie verraten.
Obwohl die deutschen Idealisten, wie Lessing und Humboldt, von
der «Erziehung des Menschengeschlechts» sprechen, meinen sie damit
nicht eigentlich die Erziehung zur Zivilisation im westlichen Sinne,
sondern die Bildung des Übersinnlichen im Menschen. Für den
deutschen Humanismus sind Ideen wie Humanität, ewiger Friede
«universale Postulate», die zu der abstrakten Domäne des schicksallosen
Selbst gehören, dessen Beziehung «zur Immoralität von Natur und
Geschichte», um mit Kierkegaard zu sprechen, «schwer zu bestimmen

ist». Man hat vielmehr zu sagen: das Universum im Menschen
wird zum Medium der Idealisierung und Transfiguration der empirischen

Welt, neben der das politische und das soziale Geschehen

getrennt, d.h. autoritären Mächten ausgeliefert, einherläuft. Daher
hat Deutschland keine Demokratie im westlichen Sinne ausgebildet.
«Was den deutschen philosophischen Systemen fehlt», sagt Kierkegaard

in Hinsicht auf den Idealismus, «ist eine Ethik». Die deutschen
Denker fanden sich hilflos angesichts der Ereignisse, die im 19.

Jahrhundert mit der wachsenden Industrialisierung aufbrachen. Unfähig,
mit der Empirie fertig zu werden, überließen sie die Führung den
autoritären Gewalten.

Als das Problem sich verschärfte, wurde Philosophie immer mehr
esoterisch, immer mehr die Angeigenheit sektiererischer Schulen,
durch einen Abgrund von allem getrennt, was in der Welt geschah.

VI.

Noch ein Wort über Nietzsche, weil er am Ende der Geschichte

jener deutschen Selbstgewißheit steht, die ich über Luther, Kant und

Hegel zu skizzieren versucht habe. Nietzsche ist der großartige Aus-

105



druck des Verfalls dieser Gewißheit. Daher kommt in ihm erst das

Dämonische, das mit dieser Gewißheit verbunden, aber niedergehalten

ist, zu seinem vollen Durchbruch. Auch Nietzsche ist wesentlich

zentriert auf das innere Selbst. Seine Antwort gegenüber der
Welt bleibt die tradidonelle, idealistische Antwort der Wendung zum
Selbst - mit seinen Worten : « zu dem mächtigen und einsamen Selbst ».
Aber dieses Subjekt ist jetzt hilflos geworden. Das Subjekt ist in Nietzsche

ohne Objekt. Oder besser: es hat den Zusammenhang mit seinem

Gegen-Stand, der transfiniten Unitas, verloren (oder vergessen, einen
höchst wichtigen Begriff in der Seinsgeschichte des Menschen), mit
dem es bis zu Kant, Goethe und Hegel verbunden war. Es hat, wie

Dilthey einmal sagte, die Gewißheit «der Verbindung der Kreatur
mit ihrem Schöpfer» verloren. Die Rückwendung zur Subjektivität
ist bei Nietzsche die schmerzliche Beschwörung eines inneren Schatzes,
der sozusagen aufgebraucht ist.

Man kann die Geschichte des 19. Jahrhunderts (wie ich es in einem
füheren Buch einmal getan habe3) als die Geschichte des Verfalls der

Selbstgewißheit darstellen. Nietzsche's Subjekt, d.h. sein Wille zur
Macht, zur fernsten Möglichkeit des Selbst, oder, wie er es einmal

sagt, «der Wille zum Gehorsam für das Höchste», ist dem Geschehen

ausgeliefert. Amor fati ist sein Zentralbegriff. Amor fati steht für die
Freiheit (freien Willen). Das Subjekt ist bei Nietzsche seiner inneren
Welt beraubt. Es ist entleert von dem zeitlosen Gut: ein solipsistisches,

tragisches, leeres Subjekt. In dieser Philosophie hat das Dämonische
eine höhere Mächtigkeit als das Subjekt erlangt.

In Freiburg, 1934, sprach Heidegger über das «machtlose»
Subjekt: «Alles Wissen scheitert angesichts des Schicksals». Vielleicht ist
es kein Zufall, daß Heidegger sich bei solchen Formulierungen dem

Hitler-Apell verbunden wußte.
Wenn nämlich Schelling in seinem erwähnten Traktat über Freiheit

zu Beginn des 19. Jahrhunderts noch behauptete, daß Freiheit und
das Zeitlose aufeinander bezogen seien, so existiert diese Beziehung
nicht mehr in der Existenzialmetaphysik, die besser Metaphysik der
Endlichkeit heißen sollte. Diese Metaphysik hat ihre Bedeutung nicht
nur, insofern sie eine soziale Krise inmitten der deutschen Gesellschaft

repräsentiert, sondern auch insofern sie mit der Desintegration der
traditionellen Selbstgewißheit verbunden ist, einer Desintegration, in

3 A. Metzger, Phänomenologie und Metaphysik, Halle 1933.

106



welche sich nicht nur die gegenwärtige deutsche Welt, sondern die
westliche Welt als solche hineingezogen sieht. Der Wille, frei zu sein

«von» der Natur, vom Geschehen, vom Sterben, von der Endlichkeit,
und frei zu sein «für» den zeitlosen, übersinnlichen (überendlichen)
Gegenstand (das große einheitliche Thema westlicher Metaphysik),
ist in dieser Metaphysik durch das «Freisein zum Tode» ersetzt worden.

Das Selbst wird definiert durch die «Angst vor dem Tode», was
dem amor fati bei Nietzsche entspricht und zum ontologischen
Grundbegriffe aufsteigt. Man kann sagen, der Wille (der urmenschliche

Wille), das Geschehen, d.h. die Welt versinkender Augenblicke, zu
übersteigen (transzendieren), ist in dieser Philosophie gebrochen. Das

Endliche gewinnt einen Primat über das Unendliche. Der freie Wille
und sein übersinnliches Reich sind in die Dämonologie hineingezogen.
«Gott ist tot», das meint: die traditionelle Selbstgewißheit ist den

Dämonen zum Opfer gefallen.

VII.

Wir sind am Ende unserer metaphysischen Analyse — metaphysisch,
weil sie zu ihrem Thema das Verhältnis des Menschen zu dem Ewigen
hatte: das Verhältnis menschlicher Existenz zu dem Geschehen und
zu dessen Gegenbegriff, dem zeitlosen, bleibenden Sein. Ich sprach von
einem spezifischen, im deutschen Denken zur Entwicklung gebrachten
Typus dieses Verhältnisses.

Wir können sagen: der deutsche Geist partizipiert an zwei
antagonistischen Welten, an der Welt des inneren abstrakten, dem
Unbedingten hingegebenen Selbst und durch Negation an der Welt des

Geschehens, unerträglichen Geschehens, unerträglicher Gegenwart.
Ohne Kompromiß stehen sich die beiden Welten gegenüber. Jede
formt in sich etwas Geschlossenes, getrennt von der anderen, aber auch

von der anderen angezogen. Das deutsche Wesen, wie es sich in der
Geschichte ausgebildet hat, besteht in der Einheit von zwei fremden,
aber in ihrer Fremdheit aufeinander bezogenen Welten. Es gehört zu
dem Wesen des deutschen Geistes, in einer inneren Beziehung zu der

Dämonie, dem Abgrund des Geschehens, zu stehen, insofern dieser

Abgrund seine Existenz ständig bedroht. Aber ebenso gehört es zu
dem Wesen dieses Abgrundes, in einer Beziehung zu der Welt des

Geistes zu stehen, die reine abstrakte Idealität repräsentiert. Die

107



deutsche Geschichte ist die Geschichte ständigen Konflikts dieser zwei

gegensätzlichen Manifestationen seines einheitlichen, diese Gegensätze

in sich bergenden Selbsts, eine Geschichte, die mannigfache
Entwicklungen hat, aber die Geschichte einer menschlichen Wesenheit

ist, welche sich immer am Rande der Selbstzerstörung befindet.
«Der Deutsche ist nicht, er wird», sagt Nietzsche. Im Vergleich

zum griechischen Denken könnte man sagen : Werden ist für den Deutschen

mehr als Sein. In den Augen des Deutschen ist Möglichkeit
mehr als Wirklichkeit. Er hängt an der fernsten Möglichkeit: «Wahre
Existenz ist Existenz, die ständig zu sich zurückkehrt und ihre eigenste

Möglichkeit auf sich nimmt». Das ist die Formulierung des

Unbedingten bei Heidegger. Dieser Begriff des Unbedingten, die Sehnsucht
nach dem «Absoluten», wird im deutschen Geiste als der Zielpunkt
eines dynamischen Prozesses gemeint, der sich in immer neuen
Projekten ergeht und die Neigung hat zur Unterdrückung und Beherrschung

des Gegenwärtigen: die «systematische» Beherrschung von
Natur und Gesellschaft. Das heißt: der deutsche Genius sucht den

Weg zu dem Unbegrenzten, dem Unbestimmten, ja dem Unbestimmbaren,

dem Formlosen. Er sucht es überall : in der Logik, in der Musik,
im Märchen, in seiner Mystik. Madame de Staël sprach in ihrem
Buch über Deutschland von dem Gegensatz zwischen französischer
und deutscher Geselligkeit. Während in Frankreich Geselligkeit, sagt
sie, den logischen Austausch von Ideen meint - «la société est la
littérature», sagt Victor Hugo -, ist es in Deutschland vorzüglich der
Gesang (und sie fügt boshaft hinzu: «Tabak und Bier»). Das ist eine
französische etwas moquante Form auszudrücken: der deutschen
Geselligkeit fehlt es an der Kontinuität der Vernunft. Das Dämonische

behauptet seine Macht über diese Gesellschaft, sie bleibt den dunklen
Impulsen des Schicksals unterworfen, «den Müttern», wie man bei
einiger Modifizierung des Begriffes mit Faust sagen könnte.

Wenn es also wahr ist, daß der deutsche Geist an den beiden Welten
teilnimmt, dem Dämonischen und dem Selbst, so legt seine Einsamkeit

Zeugnis ab von dem Antagonismus, der in der deutschen Existenz
aufklafft. Es gibt vielleicht keine Nation, in der die großen Menschen
so wenig das soziale Geschehen um sich herum repräsentieren. «Unsere

großen Männer sprechen nicht für eine Nation, sondern allein als

Individuen», sagt Nietzsche. Es gibt vielleicht keine andere Nation,
in der die großen Männer so überragend sind gegenüber dem Mittelmaß,

gegenüber dem kleinen Mann, wo sie wenig gemeinsam haben

108



mit ihrer sozialen Umwelt und so wahrhaft einsam sind wie in Deutschland.

Montaigne, Pascal, Voltaire oder auch Descartes sind
Repräsentanten der französischen société (was nicht ohne weiteres mit
Gesellschaft übersetzt werden kann). Emerson und William James drük-
ken Motive des amerikanischen «pioniers» aus. Der deutsche Geist
transzendiert die gesellschaftliche und jede Umwelt. Goethe
repräsentiert so wenig wie Kant oder Beethoven die deutsche Umwelt,
sondern das zeitlose, einsame Selbst im Menschen, das sich hörbar
macht inmitten der Gesellschaft - «ein Fremdling im eigenen Hause»,
wie Goethe einmal in seinen Gesprächen mit Eckermann äußerte.

Zu Beginn sagte ich : Nationen (und Individuen) unterscheiden sich

voneinander nicht so sehr in Hinsicht auf das Geschehen, auf das, was
ihnen geschieht, als vielmehr in Hinsicht auf die Antwort, die sie in
der Lage sind, dem Geschehen oder dem Schicksal bereit zu halten.
Die Geschichte des Menschen ist ein kontinuierlicher Dialog mit dem

Geschehen, im Grunde ein Dialog mit dem Tode, dem Versinken des

Seins in das Nichts - oder man kann auch sagen: die Geschichte

ständigen Gegenzuges gegen das Geschehen um der Freiheit von seiner

dämonischen Macht willen. Dieser Gegenzug führte im deutschen

Denken zur Bildung des inneren Selbst oder zur Bildung des

transzendentalen Dialogs der um sich wissenden endlichen Existenz mit
dem eingeborenen Gott. Aber dies ist das Eigentümliche, daß mit der

Bildung dieser inneren Welt der dämonologische Begriff von Welt und

Weltgeschehen parallel geht - ein Verhältnis zu Sein und Geschehen,
das offensichtlich radikal von dem verschieden ist, welches sich auf
demselben metaphysischen Grunde herausgebildet hat: auf
angelsächsischem Boden etwa etablierte sich die Gewißheit, wie William
James sie einmal formulierte: «World can be saved by action», also

der Wille, das Geschehen zu humanisieren, und in dieser Humanisierung

oder Rationalisierung und zuletzt Funktionalisierung wurde
das Freiheits- und Heilsziel des Menschen gesehen. Dagegen zeigte
sich auf deutschem Boden, und zwar auf dem Grunde gerade jener
pessimistischen Haltung, die Schwerpunktsverlegung des Freiheitsund

Heilsideals in das innere Universum. Der Begriff, so könnte man

sagen, der deutschen introvertierten cultura animi steht dem westlichen

extravertierten Zivilisationsgedanken gegenüber, wobei zu
beachten ist, daß mit dem deutschen Begriff der cultura animi hinsichtlich

des äußeren, vor allem des politischen Geschehens, eine autoritäre,
mit dem Appell an Macht sich verbindende Staatsidee einhergeht:

109



beide Kategorien, die Berufung aufdie autoritäre Macht und die
Ausbildung des inneren Reiches, sind aufeinander bezogen und gründen
in demselben dämonologischen Weltbegriffe4.

4 Ich bin auf die Entwicklung des katholischen Welt- und Heilsbegriffs
hier nicht eingegangen — jenes Heilsbegriffs, der sich in Deutschland parallel
mit und in Opposition zu dem lutherischen Heilsbegriff entfaltete. Es wäre
Aufgabe, die Geschichte dieser Gegenbewegung, die Geschichte und
Verwandlung dieser ständigen Auseinandersetzung zu analysieren, in welcher
der katholische, gegenreformatorische Gedanke auf deutschem Boden ein
eigentümliches, in mannigfachen Varianten im Denken oder in der Kunst
und Musik sich zeigendes Gepräge erhielt. Gewisse Aspekte dieser
Auseinandersetzung habe ich in meinem «Epilog zu Max Scheler» angezeigt
(I.e. 1933).

110


	Das Dämonische im deutschen Denken

