Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Momente der metaphysischen Grundproblematik
Autor: Huber, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Momente der metaphysischen Grundproblematik *
von Gerhard Huber

Die Weise des metaphysischen Fragens im Abendland wird durch
jene Doppelheit charakterisiert, die in den Aristotelischen Umschrei-
bungen der mpiTy @riocogia hervortritt — man kann sie die Doppel-
heit des ontologischen und theologischen Fragens nennen!. Thema
der ersten Philosophie ist einerseits das Sein (70 6v), das Seiende als
solches, seine Prinzipien und Urspriinge — anderseits ein besonderes
Seiendes, das erste, hochste, welches ewig, unbewegt, gesondert ist:
das Gitiliche (0 Feiov) 2. In dieser Polaritit, zugleich universale Onto-
logie und Theologie zu sein, hat sich das metaphysische Denken
stetsfort bewegt.

Von da her wird nun auch die eigentliche Problematik der Meta-
physik bestimmt, das innerlich Problematische an ihr. Die Intention
geht einerseits auf Erkenntnis des Seins: Sein soll erkannt werden,
weil es grundsitzlich erkennbar ist. Die Intention geht anderseits auf
das Géottliche als das urspriinglich, primér Seiende. Und diese dop-
pelte Intention ist von Aristoteles gemeint als eine in sich einheit-
liche: metaphysisches Erkennen kann beide Themen ineins fassen,
weil es vermége der Intention auf das Erste zugleich universal ist
(vadodov 7t medbTn), weil im Ursprung irgendwie das Ganze liegt.
Diese Einheit kann als eine Méglichkeit erscheinen, solange das Gott-
liche im anfinglich griechischen Sinn der einen Wirklichkeit des
Kosmos, seiner gegliederten Helle zugehért und darum dem Logos
nicht fremd ist. Sie wird aber problematisch in dem Mafe, als in
einer Wandlung religiésen Erfahrens das Gottliche zunehmend tiber
das Sein der Welt hinausgeriickt wird und damit einen irrationalen
Charakter gewinnt. Denn nun ist die Frage, ob das Sein selbst sich
damit der denkenden Vernunft entzieht. Wenn das ¢» dem deiov in

* Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der Schweizerischen Philo-
sophischen Gesellschaft in Bern am 5. Mirz 1961.

1 Vgl. M. Heidegger, Was ist Metaphysik? (Einleitung)®, 1949, S. 18.

2 Metaph. E 1.

68



dieser Bewegung folgt, ist die Erkennbarkeit des Seins und damit die
Méglichkeit metaphysischen Erkennens grundsitzlich preisgegeben.
Wenn gy und Jeior auseinandertreten, ist die einheitliche Thematik
der Metaphysik gesprengt und die Spannung zwischen dem Sein als
erkennbarem und dem unerkennbaren Géttlichen frei geworden.

Seit mehr als zwei Jahrtausenden steht die Metaphysik im Zeichen
dieser Problematik. In der neuzeitlichen Philosophie driangt immer
mehr die Uberzeugung von der Irrationalitdt des alles fundierenden
Seinsbegriffes hervor. Die Gegenwart, soweit ihr Philosophieren die
metaphysische Thematik aufnimmt, ist von der Zweideutigkeit eines
eigentlich unerkennbaren Seins umwittert. Philosophisch Letztent-
scheidendes steht auf dem Spiel. Kann Metaphysik noch sein, was sie
in ihren Anfingen war: die denkende Eroffnung des Weges zu den
Urspriingen des Seins? MuB die Intention auf Erkenninis des Seins
grundsatzlich scheitern? Sie miiBte es dann, wenn das Sein selbst den
Bedingungen der Erkennbarkeit enthoben wire. Wird aber das Sein
dergestalt zum Alogon gemacht, dann ist die Erkenntnisleistung der
Philosophie in ihrer ganzen Ausbreitung fraglich geworden, ja das
Leben selbst der Irrationalitit anheimgegeben. Denn wie soll Er-
kenntnis von Seiendem méglich sein, wenn dessen unmittelbares Fun-
dament, das Sein selber, der Erkenntnis sich entzieht? — Auf der
andern Seite aber gilt hier die Sorge des philosophischen Denkens
dem Géttlichen. Wenn dieses iiber den Bereich der kosmischen Wirk-
lichkeit hinausgeriickt ist in eine prinzipielle Transzendenz ihr gegen-
iiber und so zum Absoluten geworden — wie kann dies Absolute dann
noch philosophisch gefafit werden? Wie vermag das philosophische
Denken der iiber das frithere Griechentum hinaus vertieften Erfah-
rung des Gottlichen zu entsprechen, ohne das preiszugeben, was vom
Griechentum her das Philosophische an diesem Denken ist? Erkenn-
barkeit des Seins, die vor der Abgleitung in einen schrankenlosen
Irrationalismus bewahrt, und ein philosophischer Bezug auf das gott-
liche Absolute, der seine reine Transzendenz bewahrt, vermogen sie
im metaphysischen Denken noch zusammenzubestehen?

Der Vortrag, zu dem ich aufgefordert bin, versucht diese Haupt-
elemente der metaphysischen Problematik in ihrer geschichtlichen
Herkunft zu verdeutlichen. Es sollen die entscheidenden historischen
Momente gezeigt werden, die als sachliche Momente des metaphysischen
Grundproblems heute noch unbewéltigt fortwirken. DaB es sich nur
um wenige Hinweise handeln und die systematische Ausarbeitung

69



des Problems hier nicht gegeben werden kann, verstehtsich von selbst 2.
Aber vielleicht vermégen die wenigen Hinweise doch der Besinnung
und dem philosophischen Gesprich, das ich suche, niherzubringen.

I.

Zum erstenmal (soweit wir sehen konnen) wird das metaphysische
Thema des Seins im Lehrgedicht des Parmenides zu Begriff gebracht:
10 éov, dortw, evar. Aus dem Zusammenhang vorsokratischen Fra-
gens nach dem Kosmos, der vor griechischen Augen stehenden Welt
im ganzen, nach ihrem Prinzip (dgyy), wird hier vom Denken dieser
Ursprung als das Sein gefal3t und in den Mittelpunkt der philosophi-
schen Besinnung geriickt. Als ungeworden und unverginglich, weil
unvermischt mit dem nicht seienden Nichts, zeitlos im ewigen Jetzt
verharrend, iiberall gleich und von sich selber erfiillt, einer wohl-
gerundeten Kugel vergleichbar, ruht es wandellos in sich selbst: das
Sein ist, und Nichtsein ist nicht. Bewegung, Verdnderung, unter-
schiedliche Gestaltung, wie Sinne und Meinung der Vielen sie sehen,
sind, an dieser unerschiitterlich-herzhaften Wahrheit des Seins ge-
messen, triigerischer Schein, der seine Moglichkeit daraus hat, daf3
man ein Sein des Nichtseienden fir moglich hialt. Jedoch: nur das
Sein ist, und dieser Eindeutigkeit der dem Denken géttlich enthiillten
Wahrheit gegeniiber hat der Schein des Nichtseienden keinen Be-
stand %,

Fiir uns Heutige ist es wohl auBerordentlich schwer, diesen archa-
isch einfachen Gedanken in seiner Radikalitit nachzudenken, und
vielleicht unmdéglich, ihn ganz zu verstehen. Eine duflere Zuordnung
14Bt sich aber doch wohl mit einiger Sicherheit vollziehen. Wenn
Parmenides mit solcher Schirfe das Sein vom Nichtsein abhebt und
damit hinaushebt tiber den Schein der kosmischen Mannigfal-
tigkeit — wenn er es so als das Eine denkt, so ist dies eine Sein doch
von der Wirklichkeit des Kosmos nicht unterschieden, sondern diese
Wirklichkeit in ihrer Wahrheit selbst. Dies absolut mit sich Identische
bedeutet nicht ein gegeniiber dem Welthaften anderes, vielmehr dieses

3 Eine ausfiihrlichere Darlegung liegt vor: Das Sein und das Absolute. Studien
zur Geschichte der ontologischen Problematik in der spdtantiken Philosophie, Studia
philosophica, Supplementum 6, 1955. Statt Einzelbelege zu geben, wird im
folgenden mehrfach auf die Paragraphen dieser Arbeit verwiesen, in denen
die Nachweisungen aus den Quellen zu finden sind.

1 Diels-Kranz 28 B 2, 6, 7 und 8.

70



selber in der Unverinderlichkeit seiner Wahrheit: das Sein. Die dgy7
des Kosmos ist das Sein dieses Kosmos selbst, sofern es im Denken
erfaBt wird als das, was es ist, ohne die tiduschende Fiigung der Rede,
die aus der Meinung (0dé&a) stammt.

Gleich im Anfang also der abendléindischen Besinnung auf das Sein
begegnet dieses als ein Absolutes. Es ist das Letzte, worauf das Denken
zuriickzugehen vermag, weil es an sich das Urspriingliche, die Wahr-
heit des Wirklichen selbst ist. Es ist unberiithrt von der Relativitit
aller Bestimmungen, die ein Mehr oder Minder enthalten, ein Hier
oder Dort unterscheiden, eine Differenz verschiedener Hinsichten
fixieren: es ist absolut als die reine Identitit, die allen Unterschied
und damit die Beziiglichkeit von sich ausschlieBt. Aber es ist als alles
dieses eben die urspriingliche wahre Wirklichkeit des Kosmos selbst,
der dem archaischen Denken der Griechen vor Augen steht.

In der ganzen Tiefe hat die Besinnung auf das Sein und seine
Absolutheit erst wieder Platon aufgenommen. Der Dialog «Sophistes»
ist das groBartige Zeugnis einer echten Wiederaufnahme und zu-
gleich Verwandlung jenes archaischen Urgedankens vom Sein auf
einer nun freilich ungleich komplexeren Stufe des Denkens. Die par-
menideische Absolutsetzung des Seins wird von Platon aufgehoben
durch die prinzipielle Anerkennung der Beziiglichkeit dieses Abso-
luten zu anderem?. Gerade das, was Parmenides geleugnet hat, an-
erkennt Platon in gewisser Weise: das Nichtsein ist, das Sein ist auch
nicht. Damit kommt innerhalb des Seins selber zu seinem Recht, was
Heraklit (in diesem Sinn der groBe Gegenspieler des Parmenides in
der Vorsokratik) ausgesprochen hat: die Wahrheit der Bewegung,
der Verinderung, der Gegensitzlichkeit und des Widerspiels — der
Relativitit also —, die freilich von Heraklit selbst (darin Parmenides
zutiefst verwandt) als die letzte Einheit des in Gegensitzen Ausein-
andertretenden begriffen worden ist: als die Einheit des Logos, in
der «alles eines» ist®. Platon jedoch vollzieht diese Vereinigung der
Absolutheit und der Relativitit des Seins auf der Ebene desjenigen
Logos, der von Sokrates her der seine ist: auf der Ebene des dialek-
tischen Logos. Und diesem Logos wiederum entspricht ein Sein, das —
deutlicher als bei Parmenides die Wahrheit gegen die Doxa —nun als
Sein der Ideen abgehoben wird von dem uneigentlichen der Phaino-

8 Vgl. dazu Gerhard Huber, Platons dialektische Ideenlehre nach dem zweiten
Teil des «Parmenides», Basler Diss. 1951.
¢ Diels-Kranz 22 B 50.

71



mena, der Sphire des Werdens (die zwar minderen Ranges, aber
nicht nichtiger Schein ist). Auf der Stufe des Seins der Ideen geschieht
bei Platon die dialektische Vermittlung zwischen Sein als Ansichsein,
Absolutheit, und Nichtsein als Beziiglichkeit, die dem, was ist, not-
wendig zukommt, weil ein jedes (jede Idee) das, was es an sich selber
ist, nur sein kann, indem es zugleich anderes nicht ist. Das Sein des
einen ist nur als das seiende Nichtsein des andern. So wird die starre
Ruhe des eleatischen Seins im «Sophistes» mit der Bewegung des
heraklitischen Logos fiir die Ideen selbst zur Vermittlung gebracht —
gemil jener naiven Bitte von Kindern, die, vor die Wahl zwischen
zwel Dingen gestellt, das eine und das andere haben méchten.

Worum ringt Platon, indem er dergestalt an der ywyavrouayia
mepl ¢ ovotag, am Gigantenkampf um das Sein, teilnimmt und,
wie es scheint, einen tddlichen Streich gegen den Vater Parmenides
fithrt? Er sagt es selber im «Sophistes»?: ohne das Miteinander von
Ruhe und Bewegung gibt es keine Erkenntnis. Und damit deutet Pla-
ton an, daB es ihm um die Bewahrung des philosophischen Grund-
anliegens des Parmenides zu tun ist: um die wesensmdfige Erkennbar-
keit des Seins.

Die Entdeckung des Seins bei Parmenides ist Entdeckung des Seins
durch das Denken. Dem vogiy und nicht dem sinnlichen Meinen ist
das eine Sein gegenwirtig; im Denken — und nur in ihm — wird es
erkannt. Zum Denken gehoért das Sein und zum Sein das Denken,
derart daB von der Selbigkeit beider die Rede sein kann: 70 yap adro
voelv dotiv te xal evaiS. Damit ist durch Parmenides zugleich die
wesenhafte Erkennbarkeit des Seins und der notwendige Seinsbezug
des Denkens fixiert. Sein: das kann fiir den urspriinglich griechischen
Blick nicht ein in sich Verschlossenes, eine erkenntnisfremde Hypo-
stase hinter dem Sicht- und Denkbaren bedeuten; Sein erschlief3t
sich dem in den Grund der Dinge dringenden Blick des Denkens als
das, was dies Denken eigentlich gesucht hat und wobei seine Erkennt-
nisintention zur Erfilllung kommt. Sein ist wesenhaft erkennbar, dem
Denken zugénglich — und darum mit ihm das selbe. Eben diese
wesenhafte Erkennbarkeit des Seins wird von Platon auf ihre Wurzel
zuriickgefithrt und prinzipiell gefafit in dem, was er das Eidos nennt.
Eidos, Idee ist das eigentliche Wirkliche, sofern es das an sich selber

7 Soph. 249 b-d.
8 Diels-Kranz 28 B 3.

72



erkennbare, auf das Denken hin angelegte: intelligibles Sein ist — Sein
als voprov. Diese zur Entfaltung gebrachte Intelligibilitit des Seins
sprengt freilich die absolut homogene Einheit des parmenideischen
80v, indem sie erzwingt, daB aus der Fiille der Weltinhalte die Mannig-
faltigkeit des Wesenhaften in das Sein selber aufgenommen wird.
Das Sein als vopzov ist nicht nur eines, sondern vieles: die Vielheit
der in ihrem wesenhaften Was einsichtigen Ideen. Eben damit ist
neben der absoluten Identitit nun der Andersheit Aufnahme in den
Bereich des wahren Seins verstattet, und zugleich ist die Erkenntnis
dieses Seins auf die Stufe der Dialektik gehoben, jener Weise des Er-
kennens, die sich im Zusammenbringen und Sondern, im Identifi-
zieren und Unterscheiden, kurz in der Polaritit von Identitdt und
Andersheit als im Sein selbst begriindeter vollzieht®.

Intelligibilitit des wahren Seins, begriffen aus dem dialektisch ge-
klarten Verhaltnis von Identitit und Andersheit als ontologischen
Grundbestimmungen — damit befestigt Platon die Grundeinsicht des
griechischen Denkens auf einer héheren, durch die Unterscheidung
von sinnlicher Wirklichkeit und eidetischem Sein bestimmten Stufe.
Sofern das eidetische Sein das nach Wahrheit und Seinshaftigkeit
Urspriinglichere ist, wird mit seiner abhebenden Begreifung als vontoy
die wesenhafte Erkennbarkeit des Seins urspringlich fixiert.

Aristoteles geht hinter die Platonische Unterscheidung des Phéno-
menalen und des Noetischen, soweit sie die Bedeutung einer onto-
logischen Sonderung hat, in gewisser Weise wieder zuriick. Sinn-
liches und intelligibles Sein sind ihm nicht zwei verschiedene Bereiche.
Aber er hilt an der Platonischen Einsicht insofern doch grundsitzlich
fest, als ihm das sinnlich Seiende in seiner substantiellen Realitit
intelligibles Eidos ist: die dem Stoff innewohnende wesenhafte Form,
auf die sich der Adyoc 7ijc odoiag, der artikulierende Begriff des je-
weiligen Seins bezieht. Die Uberzeugung von der primiren Intelli-
gibilitit des Wirklichen wird von Aristoteles grundsitzlich festge-
halten. Sie meldet sich ausdriicklich etwa in jenen Erwigungen, die
das Erste als das am meisten WiBbare (als das, worauf das Wissen
vor allem geht) bezeichnen und diese Stellung der odata zuweisen 9.
Die Seiendheit (odola, Substanz) ist das am meisten und eigentlich
WiBbare, weil sie das Intelligible schlechthin, das Eidos, ist.

® Vgl. Das Sein und das Absolute, a. a. O. §8.
10 Metaph. 996b 13-14, 1003b 16-19.

43



II.

Parmenides, Platon, Aristoteles: damit ist ein Héhenweg des grie-
chischen Denkens iiber das Sein bezeichnet. Sein wird dem Den-
ken zugeordnet als das eigentlich zu Erkennende und am meisten
Erkennbare. — Wenn wir nun von da einen Sprung in die Gegenwart
tun, so finden wir uns in einer véllig verianderten philosophischen
Lage.

Das Sein steht auch hier wieder vielfach im Mittelpunkt der philo-
sophischen Besinnung!'. Bei Heidegger etwa ist die Seinsfrage die
Grundfrage der Philosophie: Grundfrage als Frage, zu der alles Fra-
gen des Denkens zurtickfithrt — ja in gewisser Weise sogar die einzige
Frage des wesentlichen Denkens iberhaupt. Sein ist das eigentlich zu
Erkennende: das der Erkenntnis Aufgegebene. Aber zugleich ist (in
Heideggers Entwicklung immer deutlicher) dies Sein das eigentlich
Unerkennbare. Wihrend in «Sein und Zeit» die Seinsfrage in der
Intention auf eine mogliche Antwort neu gestellt worden ist (ndmlich
in der Richtung auf eine Interpretation des Sinnes von Sein aus dem
Horizont der Zeit), entfernt sich das spitere Denken Heideggers
immer mehr aus dem Bereich, der unter Bedingungen eines fiir sinn-
voll gehaltenen Antwortens steht, und geféllt sich im mannigfach
deutenden Hinweis, daB die geschichtliche Wahrheit des Seins heute
in seiner Verborgenheit liege. Die Doppelheit von Verborgenheit und
Unverborgenheit im anfanglichen Begriff der Wahrheit hat sich in
der verbergenden Entbergung immer mehr zur Verbergung geneigt.
Dies hat bestimmte Griinde in der Fragwiirdigkeit des urspriinglichen
Ansatzes von Heideggers Philosophieren in «Sein und Zeit». Die
sich vordringende Seinsverborgenheit — von ihrem Kiinder als meta-
physisches Geschick begriffen — entspricht faktisch der Undurchfiihr-
barkeit eines transzendental-subjektivistischen Ansatzes in der Frage
nach dem Sein. Aber daruber hinaus liegt in der Weise, wie sich inner-
halb des Heideggerschen Philosophierens das Sein immer mehr der
Bestimmung durch das fragende Denken entzieht, ein grundsitzlich
bedeutsamer Sachverhalt. Dies Sein — der zum Seienden gehérige
Grund, von dem her es als Seiendes bestimmt ist und auf den hin es
verstanden wird — ist als Grund wesenhaft unergriindlich. Seine Ver-
borgenheit ist nicht allein die faktisch-vorldufige einer bestimmten
geschichtlichen Erkenntnissituation, innerhalb deren uns der Zugang

1 a a0, $§L

74



zum Eigentlichen verschlossen bleibt. Jene Verborgenheit des Seins
ist die Verborgenheit dessen, was sich als letzter Grund wesenhaft in
der Verborgenheit hilt. Die Wahrheit des Seins ist wesenhafte Ver-
bergung. Das eigentlich zu Erkennende und dem Erkennen Aufge-
gebene ist das eigentlich Unerkennbare.

Eine vergleichbare Situation finden wir bei Faspers. Sein wird als
das Umgreifende bestimmt, das in der nach Subjekt und Objekt ge-
spaltenen Erkenntnis nicht eigentlich zur Gegebenheit und zur Er-
kenntnis kommen kann, weil es weder Subjekt noch Objekt, sondern
das sie eben Umgreifende ist. Zugang zum Sein ist nur im Tran-
szendieren des Objektes zu gewinnen, in einer Bewegung, die aber als
Erkenntnis in dem MafBe notwendig leer bleibt, als sie ihren Sinn
im Hinausgehen iiber das Gegenstindliche hat. Sein ist immer nur
das, was im Gegenstindlichen als Ungegenstiandliches sich ankiindigt,
nie aber sich zeigt, weil alles Sichzeigende notwendig in die Fang-
grube der Gegenstindlichkeit fillt. Das Sichankiindigen des Seins
erfiillt sich in keinem Sichzeigen. Die transzendierende Bewegung
bleibt das leere Meinen eines Mehr tiber das jeweils Gegenstiandliche
hinaus, das als Bewegungsrichtung einen Sinn (nZmlich die Intention
auf das Umgreifende) hat, aber nicht die Bedeutung einer Erkenntnis,
da Erkenntnis nur ist unter der Bedingung der Spaltung zwischen
Gegenstand und BewuBtsein. Allerdings bleibt es im Jaspersschen
Philosophieren nicht bei dieser einen leeren transzendierenden Inten-
tion auf das Sein iiberhaupt, sondern das dergestalt nicht gewuflte,
aber vergewisserte Sein spaltet sich als das Umgreifende urspriinglich
in die Weisen des Umgreifenden (wie BewuBtsein iiberhaupt, Welt,
Existenz, Transzendenz usf.). Sein als transzendierend iiber das Ge-
genstindliche hinaus erfahren ist je schonin besonderen Weisen des
Seins fiir uns da. Die besonderen Weisen des Umgreifenden haben
ihre je besondere Bestimmtheit, die aber wiederum keine gegenstind-
liche, sondern je eine Art von Gegenstinden umgreifende Weise ist.
Das Sein selbst ist das unfaBbare Eine in diesen Weisen des Umgrei-
fenden und iiber sie hinaus.

Es wire nun gewi3 unzureichend, im Blick auf solches zeitgendssi-
sches Philosophieren, wie wir es an Heidegger und Jaspers in Erinne-
rung gerufen haben, einfach von «Irrationalismus» zu sprechen. Aber
im Vergleich dieser modernen Philosopheme mit jenen Grundgestal-
ten griechischen Denkens, von denen die Rede war, driangt sich doch
die Feststellung auf: an die Stelle der Intelligibilitit des Seins ist

75



seine prinzipielle Inintelligibilitit getreten. Diese kann methodisch subtil
ausgearbeitet sein, wie bei Jaspers anhand der Kantischen Unter-
scheidung von Verstand und Vernunft, oder sich in vielleicht tiefsinni-
gen Andeutungen iiber das Seinsgeschick bekunden, in denen die
Denkform des Mythos restituiert scheint, wie bei Heidegger. Aber
mag nun der Weg der logisch-methodischen Ausarbeitung der speku-
lativen Denkform oder der ihrer Verhiillung in einer verdiinnenden
Erneuerung mythischer Sprechweisen beschritten werden, der philo-
sophisch entscheidende Sachverhalt bleibt deutlich: die Intelligibili-
tat des Seins als des eigentlich zu Erkennenden und Erkennbaren ist
seiner Inintelligibilitatals des eigentlich Unerkennbaren gewichen.
Dies zeitgendssische Denken befindet sich in duBerster Gegenstellung
zum Grundgehalt der griechischen Seinsphilosophie.

In anderer Hinsicht scheint dies freilich nicht zuzutreffen. Heid-
eggers Ansatz in «Sein und Zeit» versucht ausdriicklich, die onto-
logische Grundintention der griechischen Philosophie, wie sie sich
insbesondere bei Platon und Aristoteles ausgebildet hatte, in der
Zwischenzeit aber fallengelassen worden ist, auf héherer Stufe wieder
aufzunehmen. Inwiefern hier wirklich eine Kontinuitidt gegeben ist,
kann sich aber nur zeigen, wenn iiber die fundamentale philosophische
Funktion, die das Sein im griechischen Philosophieren gehabt hat, hin-
langliche Klarheit besteht.

Fiir die griechische Philosophie bis auf Platon mag in einer Abbre-
viatur gelten: Sein ist Ursprung als selbst die Wirklichkeit dessen,
was aus ithm entspringt. Es ist Ursprung: das Woraus und Wodurch
des in der Welt unmittelbar Begegnenden — nicht dieses in seiner
Unmittelbarkeit selbst, sondern sein Anderes, auf welches das Begeg-
nende zuriickgefithrt werden muB als das, wodurch es ist und von dem
her es erkannt werden kann. Aber das Sein ist dergestalt Ursprung
als zugleich die Wirklichkeit dessen, was aus ithm entspringt: es ist
dessen Anderes so, daB3 es mit ihm eins ist — nicht an der Oberfliche
seiner unmittelbaren Sichtbarkeit, sondern in der Tiefe seines Wesens.
In dieser Weise bestimmt sich das Verhiltnis des Seins zur vielheit-
lichen Welt bei Parmenides: das Sein ist der der Welt selbst zugehorige
Grund als ihre wahre Wirklichkeit, ihr begriindendes Anderes als
ihr wahres Wesen. In dieser Weise bestimmt sich auch das Verhiltnis
von Einzelding und wesenhafter Substanz bei Aristoteles: Die Seiend-
heit (odaia, substantia) ist als einwohnendes Eidos das Wirkliche des
stofflichen Einzeldinges. Im Unterschied von Stoff und Form liegt

76 :



die Andersheit, die den Ursprung vom Entspringenden sondert; in
der substantiellen Identitit der aktualisierenden Form mit dem aktua-
lisierten Stoff liegt die Selbigkeit des Einzelnen mit dem Universellen.
Und was die reine, stofflose Seiendheit der ersten Beweger betrifft,
so ist durch ihre Zugehorigkeit zum Kosmos als dem einen ganzheit-
lich geordneten Bewegungs- und Verwirklichungszusammenhang
auch innerhalb dieses weitesten Horizontes der Ursprung im teleo-
logisch-bewegenden Sinne eins mit dem, was in ihm griindet. Am
lockersten scheint die Beziehung zwischen Ursprung und Entsprin-
gendem im Platonischen Ansatz, der sie als Eidos und Erscheinung
sondert (den ywpotouos vollzieht) : die Erscheinungen sind schlechthin
das andere (ra¢ diAa) gegeniiber ihrer Idee. Aber auch bei Platon
besteht eine Gegenrelation der Selbigkeit, sofern die Idee gedacht
wird als das, was die erscheinenden Dinge in ihrem eigentlichen
Selbst sind (ra xadd —adto w0 xakdv). Auch hier also ist das Sein als
Ursprung zugleich das Selbst des Entspringenden.

Man kann dieses Ursprungsverhiltnis, einem seit Husserl beliebten
Bild niher bestimmten Sinn gebend, so ausdriicken, daBl man sagt:
Sein als Ursprung ist fiir dies griechische Denken der duBerste Horizont
der Welt. Als Horizont ist es das Anfiangliche und Umfassende, das
dem Welthaften wesentlich zugehort. In dieser horizonthaften Zuge-
horigkeit des Seins zum Kosmos ist es dann zugleich begriindet, dal3
das Sein das Gittliche im genuin griechischen Sinne sein kann. Sein
ist Ursprung der gottlich durchwalteten Welt und damit ihre Gott-
lichkeit selbst. Dies gilt fiir Parmenides ebenso wie fiir Aristoteles. Es
gilt auch fiir Platon, sofern ihm das Sein der Ideen ein Goéttliches und
darin Ursprung auch der Géttlichkeit der Goétter ist (.. 7pos ofomep
Peoc dv veiog dorw)2, Das Sein in diesem griechischen Sinn ist
Horizont der Welt als das Géttliche in seinem Ursprung.

Diese formale Funktion des Seins rein als solche kehrt in gewisser
Weise auch im Aeutigen Philosophieren wieder. Auch hier ist das Sein
Horizont der Wirklichkeit iberhaupt — oder (bei Jaspers) sogar das,
woraufhin jeder Horizont tiberschritten wird. Und es ist zugleich der
philosophische Repriasentant des Géttlichen — oder (bei Heidegger)
sogar das, was noch iiber Gott und Gotter hinausliegt. Insofern be-
steht eine formale Kontinuitit zwischen der griechischen und der
heutigen Frage nach dem Sein. Aber der entscheidende Unterschied

12 Phdr. 249c.

A



dieser modernen Seinskonzeptionen von der griechischen liegt in der
eigentiimlichen Iminfelligibilitit des Seins, das den Horizont der Welt
und das dariiber hinaus gesuchte Gittliche seinem letzten Sinne nach
bestimmt. Dieser radikale Unterschied ist in der abendlandischen
Philosophie lingst angebahnt und ausgebildet. Es ist die zentrale
These innerhalb der Zusammenhinge, die ich hier anzudeuten ver-
suche, daB dieser radikale Unterschied seine Wurzel hat in der Wand-
lung, die sich im Verstindnis des Gottlichen vollzogen hat vor allem
durch den christlichen Gottesbegriff, wie er fiir die philosophische
Seinsspekulation bestimmend geworden ist. Der wesentliche Vorgang
i1st die Verwandlung des griechischen Seinsverstindnisses innerhalb der
philosophischen Auslegung des christlichen Gottesgedankens.

Bevor wir aber diesen Vorgang bei Augustin ins Auge fassen konnen,
miissen wir die ihm vorausliegenden Wandlungen im griechischen
Verstandnis des Gottlichen niaher betrachten.

I11.

Nicht nur die griechische Deutung des Seins ist fiir unsere Zusam-
menhinge wichtig, sondern vor allem die dem Griechentum zuge-
horige Entwicklung der Problematik des Absoluten. Ihr gilt nun unsere
Aufmerksamkeit.

Die griechische Philosophie ist in der Tat nicht dabei stehenge-
blieben, das Goéttliche in den Horizont ihrer Seinserfahrung zu bannen.
Fir Parmenides ist das Sein das Absolute, vermoge der Begrenzung
des Horizontes auf das Kosmisch-Welthafte. Jene Kritik, die Platon
am Parmenideischen Seinsbegriff iibt, indem er Nichtsein als Anders-
heit in die Grundbedeutung des Seins als des Intelligiblen aufnimmt,
bedeutet eine innere Relativierung der Absolutheit des Seins. Aber
diese Relativierung des Seins geht bei Platon damit zusammen, dal3
sich ihm ein Absolutes in neuer Gestalt heraushebt, welches vom dia-
lektisch begriffenen Sein als dem Einen und Vielen abgehoben ist
als das, was nur Eines und darum auch nicht einmal Eines ist: das
Gute als émexzwa Tijg odoiag, das Gottliche in der hochsten Bedeu-
tung!3. Platon gewinnt gegeniiber dem kosmisch immanenten Seins-
verstindnis des Parmenides die Ausrichtung auf 7Transzendenz, wie sie
im griechischen Denken vor ihm fehlt. Diese Gewinnung der Tran-

13 Resp. 509b, Parm. 141 e — und dazu die zitierte Dissertation.

78



szendenz vollzieht sich in zwei Stufen: als Abhebung des eidetischen
Seins von der Welt des erscheinungshaften Werdens und als Heraus-
hebung aus dem Umbkreis eidetischer Seinshaftigkeit jenes Einen und
Letzten, das nun das wahrhaft Absolute ist. Wie sich die Ideen zu
den Erscheinungen verhalten (berichtet Aristoteles iiber Platon4), so
verhilt sich zu den Ideen das Eine.

Dies Ausgreifen in die Dimension reiner Transzendenz ist eine
philosophisch grundlegende Leistung Platons. Zu voller systemati-
scher Deutlichkeit kommt sie (jedenfalls fiir uns, die wir nur Platons
Dialoge besitzen, nicht aber seine esoterische Lehre kennen) erst in
der spiatantiken Ausformung durch den Neuplatonismus Plotins — hier
gesteigert durch die allgemeine Wandlung des religiésen Empfindens
und Denkens zum Weltjenseitigen hin. Da iiberdies in der Interpre-
tation Platons die behauptete Stufung seines Transzendenzdenkens
nicht unbestritten ist, mag es geniigen, das problemgeschichtlich
Wesentliche in der Plotinischen Ausformung in Erinnerung zu bringen.

Das philosophisch Entscheidende ist die Unierscheidung, die Plotin
zwischen der ersten und der zweiten Hypostase, dem Einen und dem
Geist durchfuhrt. Damit kommt das transzendente Absolute zur Ab-
hebung vom intelligiblen Sein. Das Géttliche auf der héchsten Stufe
wird hinausgeriickt tiber das Sein und damit hinausgehoben auch iiber
die dem Sein wesenhaft eigene Erkennbarkeit, so jedoch, daB das
intelligible Sein als eine eigene hypostatische Stufe bestehen bleibt.

Der Geist (vovc) ist die (gegeniiber dem sinnlichen Kosmos selbst
schon transzendente) Stufe des Seins, die Stufe der Idee, der intelli-
gible Kosmos. Fiir seine Struktur gilt, was Platon im «Sophistes» als
Grundgesetz des Seins herausgearbeitet hat: das Zugleich von Iden-
titit und Andersheit, von Ruhe und Bewegung. Dies geistige, intelli-
gible Sein ist Vielheit in der Einheit, nach Gattungen und Arten
geordnete Mannigfaltigkeit der Ideen in einem unendlichen Ganzen,
das in sich different, bestimmt, eben eidetisch strukturiert ist. Darum
ist dies Sein das in eigentlicher Erkenntnis, dem anschauenden Den-
ken (voeiv), wesenhaft Erkennbare. Es ist die transzendente Realitit,
zu der sich das seinsuchende Denken, die erfiillungheischende Inten-
tion der verniinftigen Seele, erhebt und worin sie eine Erfiillung
findet15.

14 Vgl. Metaph. 988a10-11.
% a.a. O. §9.

79



Mit der Erhebung zur Stufe des seinshaften Geistes hat jedoch
fur Plotin die transzendierende Bewegung in die Dimension des Ur-
sprunges noch nicht ihr Ziel erreicht. Der Geist als Kosmos der Ideen
ist einheitliche Mannigfaltigkeit (v 7wodAd). Dieser Vielheit muB} (ge-
maB dem platonischen Grundgedanken des Riickganges von der Viel-
heit auf die Einheit) eine Einheit zugrunde- oder vorausliegen, die
keine Vielheit mehr ist: das absolute, von jeder Mannigfaltigkeit
abgeloste Fine (to €v). Erst mit ihm ist die hochste Stufe des Gott-
lichen, der begriindenden Urspriinge erreicht.

Plotin denkt den Gedanken mit radikaler Konsequenz zu Ende.
Das Eine ist ohne Vielheit. Es ist nicht Mannigfaltigkeit von Ideen,
welil es keine Andersheit in sich hat, keinen inneren Unterschied. Als
indifferent ist es ohne Bestimmtheit — und darum ist es nicht Sein.
Denn zum Sein gehort ebenso wie die Identitat die Differenz, die
erst Bestimmtheit, Gestalt verleiht, zum Eidos in der Mannigfaltig-
keit der Ideen macht. Als absolut unbestimmt, indifferent, ist das Eine
nicht Sein, sondern jenseits des Seins1®. Sein steht auf der Stufe des
Geistes. — Das Eine ist nicht nur nicht Sein, es ist auch nicht Geist: es
denkt nicht. Denn um geistig zu sein, bediirfte es der innern Differenz.
Denken ist nur als Bezug zum Sein, beruht auf der Differenz von Den-
kendem und Gedachtem, auch wenn dieser Unterschied zugleich auf-
gehoben ist in die Identitit von Denken und Sein. Wo die Differenz
keinen Raum hat, ist kein Denken. Das Eine denkt nicht: es ist nicht
Geist, sondern jenseits des Geistes'.

Das Eine ist weder Sein noch Geist, vielmehr jenseits von beidem.
Die Negation hat hier nicht den Sinn einer Minderung, sondern den
der Steigerung, des Dariiber-hinaus. Aber es ist charakteristisch fiir
die Plotinische Weise des Philosophierens iiber das Absolute, daf
jeder Versuch, es positiv zu fassen, im Uneigentlichen bleibt. Vom
Einen sagen wir, was es nicht ist; was es aber ist, sagen wir nicht.
Die Negation hat in der gedanklichen Anniherung an das absolut
Transzendente den Vorrang. Das bedeutet aber, daB wir eigentlich
das Eine nicht zu erkennen vermégen. Es untersteht nicht den Be-
dingungen der Erkennbarkeit: es ist jenseits der Erkenntnis®,

Das Absolute wird vorzugsweise das Eine genannt, womit seine

% a, 2.0 §1l
17 a.a. 0. §13.
18 a.a.0. §15 und 16.

80



absolute Einfachheit zum Ausdruck kommt. Aber es ist eigentlich
auch nicht als Eines auszusagen. Jede Pridikation setzt voraus die
Zweiheit dessen, was bestimmt werden soll, und dessen, wodurch es
bestimmt wird: die Zweiheit von Subjekt und Priadikat, die ontolo-
gisch in der Determinationsstruktur des Etwas und seines Soseins
griindet. Solche Determinationsstruktur kann es aber im absolut ein-
fachen Einen nicht geben und darum auch keine Aussage von ihm.
Erkenntnis als hinblickendes Erfassen von etwas ist hier nicht méglich.
Das Absolute entzieht sich wesenhaft der Erkenntnis, die als Erkennt-
nis von Sein in der Zweiheit von Denken und Gedachtem steht und
das Erkannte in der artikulierenden Dualitit des «Etwas-als-etwas-
erkennens» faBt. — Diese Unerkennbarkeit des Absoluten ist nicht etwa
Folge der Schwiche menschlicher Erkenntniskraft — Erkenntnis ist
fiir Plotin in iibermenschlicher, géttlicher Weise auf der Stufe des
Geistes fiir jeden, der sich dahin erhebt, ungebrochen wirklich. Die
Unerkennbarkeit des Absoluten folgt vielmehr notwendig daraus, da8
es als absolut Einfaches vor jeder Vielheit und Unterschiedenheit liegt
und darum nur in einem Gedanken erreicht werden kann, in dem das
Denken sich aufhebt.

In dieser Gestalt des vom Sein unterschiedenen, weil ihm noch
Uberlegenen Absoluten begegnet uns am deutlichsten innerhalb der
abendlindischen Philosophie und in vélliger Reinheit des Gedankens
die Konzeption des absolut transzendenten Géttlichen, das seinem Wesen
nach ein Unerkennbares sein mul3. Hier, bei Plotin, wird philosophisch
zur Klarheit gebracht, daB das denkende Erkennen als Bewegung
nur in dem zur Ruhe kommt, was seinem Wesen nach dies Erkennen
so tibertrifft, daB es vermoge seiner Eminenz ein Unerkennbares fiir
jegliches Erkennen ist. Erkenntnis erfiillt sich nur in dem, was sie als
Erkenntnis aufhebt.

Bei Plotin hat dieser letzte, das Erkennen am Absoluten zur Auf-
hebung bringende Gedanke den Sinn der mystischen Einung mit dem
Absoluten. Zum Absoluten tritt der Erkennende nur in Beziehung,
indem er im Vollzug einer Bewegung, die ihn iiber das Sein des Gei-
stes hinaushebt, heraustritt aus der Geistigkeit, die Ekstasis vollzieht,
die die Aufhebung jeder Beziehung zum Einen bedeutet, weil sie mit
ihm eins werden 148t. Die Intention auf das Absolute, das fiir die An-
ndherung daran bestimmt ist, das unterschiedslose Eine zu sein, kann
sich in der Tat nur erfiillen, indem der sich Annihernde alles Unter-
scheidende fahren l4Bt: in der Aufhebung der Andersheit ist die

6 81



reine Identitidt verwirklicht. Nur die Ekstasis des Erkennens aus sich
selber kann die Einheit mit dem Absoluten herstellen.

Wir haben hier den Ton nicht auf das mystische Erleben zu legen,
das bei Plotin gewaltig anklingt, sondern auf die philosophischen Im-
plikationen dieser Fassung des Absoluten. Dies Absolute ist schlecht-
hin transzendent, jenseits von allem, was im Horizont des Denkens
und des Seins, im Horizont von Andersheit und Vielheit, sich bestim-
men laBt. Es ist das absolut transzendente Absolute, zu dem der Zugang
nur in der radikalen EntauBerung liegt, dem denkbar radikalsten
Hinaustreten des Menschen aus sich selber bis zum Aufgehen im
Anderen. Diese radikale EntauBerung, worin der Mensch seiner selbst
sich entdulBlert, bestimmt den letzten philosophischen Sinn des Plotini-
schen Denkens. Aber zugleich ist charakteristisch, daB das Transzen-
dieren bei Plotin in einer stufenhaften Weise geschieht. Indem das
Absolute als das schlechthin Einfache vom Sein als dem different-
mannigfaltig Bestimmten abgehoben wird, erweist sich das Sein als
ein Vorletztes, das in seiner erkenntnismiBigen Bedeutung zwar
gleichsam verschwindet, wo der letzte Schritt, die Einung mit dem
Absoluten, geschieht, das aber davon abgesehen seine eminente Be-
deutung als Wirklichkeit des wesenhaft Intelligiblen auf der Ebene
der erkenntnismiBigen Wahrheit behalt.

Plotin hilt also an der griechischen Grundkorrelation von Sein
und Denken auf der Stufe des transzendenten Geistes fest, und damit
an der wesenhaften Intelligibilitit des Seins (die er sogar in neuer und
gewandelter Weise aus der parmenideischen Formel der Identitit von
Denken und Sein interpretiert). Aber zugleich tiberhéht er diese
Grundrelation durch ein radikales Ausgreifen in die Dimension des
ihr gegeniiber noch Transzendenten, in der er das eigentliche Ab-
solute als ein vom Sein Verschiedenes, das transzendente Absolute, findet,
das eben darum wesensmaBig der Erkenntnis entzogen ist.

IV.

Das weitere Schicksal der metaphysischen Spekulation im Abend-
land scheint mir nun dadurch bestimmt zu sein, dafl im Rahmen des
christlichen Philosophierens sich die ontologische Interpretation des
Gottesgedankens im Zeichen einer Verschmelzung dessen vollzieht, was
Plotin als Sein und als transzendentes Absolutes bedeutungsvoll unter-
schieden hat. Augustin ist es gewesen, der diese Verschmelzung in

82



geschichtlich wirksamer Weise zur Geltung gebracht!® und damit dem
grundlegenden Seinsbegriff jene Zweideutigkeit verlichen hat, die
noch in der Gegenwart das zu innerst Bestimmende ist. Damit wird
in denkbar prinzipieller Weise das Sein mit der Unerkennbarkeit des
transzendenten Absoluten behaftet, wiewohl es als Sein noch immer
die Bedeutung des Essentiell-Eidetischen haben soll. Zugleich aber
wird das Transzendent-Absolute in den Horizont des Seins herein-
gezogen und damit der Fragwiirdigkeit einer Bestimmtheit ausge-
liefert, die ihm als in reiner Transzendenz gedacht doch nicht zu-
kommen kann. Dies beides geschieht unter der Wirkung des zentralen
christlichen Dogmas im Bereich der philosophischen Spekulation.
Augustin hat, bekanntermaBen, sein philosophisches Denken im
Hindurchgehen durch den Neuplatonismus und dann in der Ausein-
andersetzung mit ihm auf dem Standpunkt des christlichen Glaubens
ausgebildet. Es ist klar, daB3 der Christ gewordene Augustin nicht bei
der Dreiheit der urspriinglichen Hypostasen (Seele, Geist, Eines), wie
Plotin sie fixiert hatte, stehenbleiben konnte; denn in dieser Dreiheit
kommt das antike BewuBtsein der gestuften Pluralitit des Géttlichen
zur Geltung. An die Stelle der hierarchischen Stufung des Goéttlichen
mul} die Wirklichkeit des einen Gottes treten. Aber ebenso deutlich
ist die Neigung des frithen Augustin, die christliche Mannigfaltigkeit
des Géttlichen, die Trinitit der Personen in Gott, zuniachst nach Ana-
logie der neuplatonischen Hypostasenordnung zu begreifen. Insbe-
sondere zeigt sich die anfingliche Tendenz, das Verhiltnis des Sohnes
zum Vater in Entsprechung zum Verhiltnis, wie es Plotin zwischen
dem Geist und dem Einen gedacht hat, zu deuten. So kann etwa der
Sohn als «intellectus in quo universa, vel ipse potius universa» (als
Geist, in dem alles ist oder der vielmehr selber alles ist) unterschieden
werden vom Vater als dem «praeter universa universorum princi-
pium» oder «parens universitatis» (dem Ursprung von allem, der
auBlerhalb von allem ist, oder Vater der Allheit)?°. Der Sohn ist
dabei niher «forma omnium» (die Form aller Dinge), wihrend der
Vater als «unum de quo est» (das Eine, aus dem jene Form ist) be-
zeichnet wird?2!l. In solchen Wendungen entspricht die trinitarische
Person des Sohnes ganz offenkundig dem formhaften Sein des neu-

1 Uber die Vorbereitung dessen durch Marius Victorinus vgl. a. a. O.
§18-22 und 27.

20 de ord. 11 26, 47.

2L de ver. rel. 81.

83



platonischen Geistes und der Vater dem Einen als jenem noch iiber-
geordnetes Prinzip.

Freilich fiir den zum Christentum bekehrten Augustin ist das ortho-
doxe Dogma von der Wesensgleichheit (Homousie) des Sohnes mit
dem Vater von vornherein verbindlich. Darum kann es bei solchen
neuplatonischen Analogien, die beim Wort genommen eine Unter-
ordnung der trinitarischen Personen (Subordinatianismus) an die
Stelle ihrer Gleichheit setzen, sein Bewenden nicht haben. Die expli-
zite Spekulation Augustins iiber das Geheimnis der Trinitit dringt
vielmehr mit zunehmender Eindeutigkeit darauf, die Gleichheit der
Personen als Identitit ihres Wesens herauszuarbeiten und méglichst
weitgehend die Elemente auszuschalten, die in der iiberlieferten Tri-
nititsvorstellung eine Unterordnung andeuten. Gott als das eine
Wesen, das dem Unterschied der drei Personen zugrundeliegt, ist die
summa essentia. Die philosophische Problematik des Augustinischen
Gottesbegriffes ist in der Bedeutung dieser summa essentia konzen-
triert. Stellt man sie in die Perspektive ihrer Herkunft vom Neupla-
tonismus ein, so hellt sich der philosophische Sinn dadurch auf, da
man das Sein Gottes in seiner expliziten Struktur aus der Verschmel-
gung der beiden ersten Hypostasen Plotins zu begreifen versucht?2.

In der Tat ist fiir Augustins Verstindnis der summa essentia kenn-
zeichnend, daB es Ziige einerseits des neuplatonischen Geistes als des
Kosmos der Ideen, anderseits aber des absoluten Einen auf das Sein
Gottes iibertrigt. Augustin folgt der (in ihrer Herkunft noch immer
ungeniigend aufgehellten??) Anschauung, wonach die Ideen Gedanken
Gottes sind. Dabei?* werden die Ideen zunichst der Person des Sohnes,
dem verbum, insbesondere zugewiesen; aber die zunehmende Be-
tonung der Wesensgleichheit von Vater und Sohn macht es notwendig,
das Sein der Ideen und die Erkenntnis, in der die Ideen ihr Sein
haben, gleichsam zuriickzuverlegen in die identisch eine Wesenheit,
die den trinitarischen Personen gemeinsam ist. Nun ist aber auf der
andern Seite — eben vom plotinischen Einen her — diese héchste
gottliche Wesenheit von hochster Einfachheit. Gott ist «simplex na-
tura» 28, Vater und Sohn sind «in gleicher Weise einfach» (pariter

22 3. a. 0. §24.

2 Vgl. zuletzt: Fondation Hardt, Entretiens sur I’Antiquité Classique,
t. 'V, Les sources de Plotin, 1960, p. 398ss., 417s., 424.

2 a.a.0. §26.

25 de trin. XV 8.

84



simplex) 26. Das geistige Sein des gottlichen Wesens ist zugleich Trager
jener hochsten Bestimmung, die Plotin dem Einen vorbehalten hat:
der absoluten Einfachheit. Wenn es aber mit solcher Einfachheit des
gottlichen Seins Ernst gilt, dann kann von einer Vielheit der Ideen
im Geiste Gottes eigentlich nicht mehr die Rede sein. An die Stelle
der unterschiedenen Wesensformen tritt die «forma simplex» %, in der
alles Unterschiedene eins ist, so wie der Sohn mit dem Vater (ndmlich
eben im Wesen) eins ist 2.

DaB es Augustin mit der Behauptung der absoluten Einfachheit
des géttlichen Seins — mit der Ubertragung also des Grundcharakters
des neuplatonischen Absoluten auf das Sein des ideenschauenden
Geistes — ernst ist, wird noch in einem andern Zusammenhang deut-
lich®. Es ist eine notwendige Konsequenz der aus dieser Verschmel-
zung resultierenden Seinsstruktur, daB die Wesenspradikate Gottes
wie GroBe, Giite, Weisheit, Gerechtigkeit, Gliickseligkeit, Wahrheit,
Unverginglichkeit nicht nur mit dem substantiellen Sein Gottes,
sondern eben darum auch untereinander ohne Unterschied eins
sind. Vermége seiner Einfachheit ist jeder Unterschied, die Anders-
heit als solche aus dem Sein Gottes ausgeschlossen. Der Grundcha-
rakter dieses Seins ist die Indifferenz. Nur den Unterschied der trini-
tarischen Personen muBl Augustin dem Dogma gemiB anerkennen,
wiewohl er nicht zu sagen vermag, worin dieser relative Unterschied
innerhalb der essentiellen Indifferenz des Wesens eigentlich besteht,
was «Person» hier eigentlich bedeutet®. Das Sein Gottes ist eine
«simplex multiplicitas» und «multiplex simplicitas»3!: einfache Viel-
falt und vielfache Einfachheit—so stehen die gegensitzlichen Priadikate
desneuplatonischen Einen und des neuplatonischen Seins unvermittelt
nebeneinander und fallen unbegreiflich zusammen («incomprehen-
sibili comprehensione omnia incomprehensibilia comprehendit») 32

Worin besteht die philosophische Bedeutung dieser entscheidenden
Festlegungen? Gottes Sein wird als das unbegreifliche begriffen. Es
ist darum unbegreiflich, weil es Unbegreifliches in sich zusammen-

26 cip. der X1 10.
27 de trin. XV 25.
28 de trin. VI 11.
% a.a. 0. §25.
»a. 0,0, §27.
31 de trin. VI 6.
32 o0, dei XIT1 19.

85



begreift — ndmlich zugleich formhaft-eidetisches Sein des Geistes und
absolut einfaches Eines sein muB. Sein und Absolutes werden in der
summa essentia Augustins eins: absolutes Sein. Das Sein ist aus platoni-
scher Wurzel essentia, forma, idea: eidetisch formhaftes Sein. An sich
selbst schon welttranszendent gedacht, erfihrt es nun aber eine Stei-
gerung in die Dimension der hichsten und duBersten Transzendenz —
in die des neuplatonischen Absoluten. Eben dadurch jedoch ist das
Sein dessen beraubt, was eidetische Bestimmtheit und Seinshaftig-
keit wesensmiBig konstituiert: der Unterschiedenheit und innern
Mannigfaltigkeit. Solche ist unvereinbar mit der Einfachheit des iiber
alles hinausgeriickten, des transzendenten Absoluten. Die Bedingung
der Intelligibilitat des Seins, wie Platon sie herausgearbeitet hat (Diffe-
renz, Bezuglichkeit, Bewegung), wird durch die Identifikation des
eidetischen Seins mit dem Absoluten bei Augustin wiederum ver-
nichtet. Und so verfillt das Sein als solches der Unerkennbarkeit
des Absoluten. Damit ist die Intelligibilitit des Seins von der Inin-
telligibilitit des transzendenten Absoluten uberwiltigt. Das eigent-
lich zu Erkennende ist zum eigentlich Unerkennbaren geworden.

Wir stehen hier am Ursprung der seitherigen Unbegreiflichkeit
des Seins. Zugleich wird deutlich, wie sich diese aus der Glaubens-
haltung nzhrt, von der das Denken nunmehr ausgeht. Das Unbe-
greifliche des Seins ist wesentlich die Unbegreiflichkeit des im Glau-
ben erfaBten Gottes. «Si enim comprehendis, non est deus»33. Gott
ist das, was wesenhaft nicht begriffen wird. Aber das philosophisch
Schicksalhafte liegt darin, daB auf dem durch das Dogma bestimmten
Denkweg Augustins in der Gestalt Gottes das Sein selbst, die essentia,
der prinzipiellen Unbegreiflichkeit verfallt, weil an die Stelle der neu-
platonischen die christliche Transzendenz tritt. Damit hat an der
philosophischen Wurzel der Glaube iiber die Einsicht den Sieg davon-
getragen.

Ich muB hier die historischen Hinweise abbrechen. Es wiire freilich
eine verlockende Aufgabe, nun zu zeigen, wie sich von dieser spit-
antik-christlichen Prigung her die Position des transzendent-abso-
luten Seins, die die zentrale Position der seitherigen abendlindischen
Metaphysik ist, weiter entwickelt und gewandelt hat. Dabei wire
zugleich zu achten auf die fortschreitende Subjektivierung, die die
Reste des Eidetisch-Essentiellen im absoluten Sein erfahren: auf die

3 serm. 117,5.

86



Wandlung des Eidos von der Realitit zur Idealitit. Wesentliche
Stationen dieses Weges, um nur wichtigste zu nennen, sind: Thomas
von Aquino, durch den an die Stelle der summa essentia das ipsum esse
Gottes tritt (womit schon terminologisch sich der Fortschritt in der
Verdringung des Essentiellen durch das pure Sein des Absoluten
andeutet) — dann Nicolaus Cusanus, bei dem die am griechischen Seins-
begriff hingende Dialektik von Identitit und Andersheit nun als
Dialektik des Absoluten selbst durchbricht und anderseits, zufolge der
engen Beziehung zwischen dem unendlichen Sein Gottes und der
Unendlichkeit der Welt, die Irrationalitit des Absoluten iibergreift
auf das Sein der Welt — endlich Hegel, der die Dialektik des Seins ganz
vom Absoluten Besitz nehmen 14B8t, aber nun in der Weise der Be-
wegung des Gedankens, worin das Subjekt als Totalitdt der Wirk-
lichkeit sich selber zum absoluten Subjekt herstellt und so zur totalen
Erkenntnis bringt. Alle diese Stationen bezeichnen Gestaltungen des
philosophischen Gedankens, in denen die Zweideutigkeit des transzen-
dent-absoluten Seins, zugleich intelligibles Sein und erkenntnistran-
szendentes Absolutes zu sein, wesentlich fortwirkt. Und auch die
Zweideutigkeit heutiger Seinsphilosophien ist noch aus dieser Wurzel
zu begreifen.

V.

Ich komme zu einer zusammenfassenden SchluBbetrachtung.
Welcher sachlich-philosophische Ertrag ergibt sich aus den knappen
historischen Streiflichtern, die wir haben werfen kénnen?

Das Problem, um das wir kreisen, ist die ontologische Bestimmung
des Absoluten und die ihr korrelative Bestimmung des Seins in der
abendlindischen Philosophie. Dre: Gestalten des Seins und, darauf
bezogen oder mit ihnen identisch, drei Gestalten des Absoluten haben
sich uns néher gezeigt: erstens bei Parmenides das Sein als selber das
immanente Absolute der Wirklichkeit des Kosmos, in substantieller
Identitit in sich verharrend — zweitens bei Platon und Plotin das im
Zugleich von Identitit und Andersheit eidetisch strukturierte Sein,
welches das dem sinnlichen Kosmos vorgiangige Ganze der Ideen
und als Intelligibles wesenhaft erkennbar ist, und ihm noch jenseitig
das einfache Eine als Gottliches in reiner, absoluter Transzendenz:
nicht Sein, nicht Geist, nicht erkennbar, weil iiber die Bedingungen
alles dessen hinausgeriickt, das radikal transzendente Absolute — drit-
tens beil Augustin aus der monotheistischen Verschmelzung jenes Seins

87



und dieses Absoluten innerhalb der Transzendenz des Glaubens das
transzendent absolute Sein, zwar als essentielles Sein behauptet, aber
zufolge seiner hochsten Einfachheit in die Indifferenz des nur Iden-
tischen gebracht und darum schwankend in der Ambivalenz des
Unerkennbar-Intelligiblen und des Transzendent-Absoluten, das
doch nicht eindeutig iiber die noetische Erkenntnis hinausgesetzt ist.

Diese zwieschlichtige Position des transzendent absoluten Seins ist die
geschichtlich wirksame geblieben. Gegeniiber dem «Intellektualis-
mus» der groBen griechischen Philosophie bedeutet sie die Hinaus-
riickung des Seins in den Bereich des nicht mehr wesenhaft Erkenn-
baren. Gegentiiber der reinen Transzendenz des neuplatonischen Ab-
soluten aber bedeutet sie ein Hereinziehen des Letzten in den Grenz-
bereich von Erkennen und Nichterkennen. Hinter jenem Verzicht auf
Intelligibilitit des Seins steht die Abwendung von der Vernunft der grie-
chischen Seinsphilosophie. Hinter dieser Annaherung aber steht der
Anspruch der christlichen Offenbarung, eine letzt- und einziggiiltige, wenn
auch in ihrem Sinngehalt noch nicht realisierbare, darum im Glauben
hinzunehmende Manifestation des gottlichen Ursprungs zu sein. Im
spekulativ-philosophischen Ergebnis, das aus der Verwandlung des
griechischen Logos auf dem Boden eines neuen Mythos erwichst,
ist eine doppelte Tendenz am Werk.

Auf der einen Seite — sofern das Sein halbwegs an der Transzendenz
des Absoluten teilgewinnt — zeigt sich darin die Verlagerung des Seins-
gewichtes auf die nun in betontem Sinne geglaubte Transzendenz. Sein
war im griechischen Denken, was das Gewicht der zentralen Wirk-
lichkeit hat, von der alles Denken ausgeht und zu der es wieder zu-
riickkehrt. Vom Sein her wurde die Erscheinung begriffen, und iiber
das Sein hinaus nach seinem letzten Grund gefragt, so jedoch, daB3 das
Denken der Griechen sich weder in diesem Diesseits noch in jenem
Jenseits angesiedelt und heimisch gemacht, sondern sein Verweilen
bei dem dazwischenliegenden Mittleren gehabt hat. Dies Gleichge-
wicht griechischer Vernunft — das wird durch die Hinausriickung des
Seins selber in die Dimension des Transzendent-Absoluten sichtbar —
1st im Bereich der christlichen Spekulation verlassen zugunsten dessen,
daB das Denken nun die geglaubte Transzendenz als das eigentliche
Sein umkreist (und fiir mehr als ein Jahrtausend in dieser Bewegung
sich vollzieht). (Das gegenteilige Extrem verwirklicht sich in der
neuzeitlichen Weltzuwendung, sofern sie als Wissenschaft nur mehr
das bloBe Diesseits der Phanomene kennen will.)

88



Auf der andern Seite, insofern die verschmelzende Verbindung
des Seins mit dem Absoluten dies Letzte trotz seiner Transzendenz
hereinzieht in den Bereich einer Seinsspekulation, die nun freilich
iiber dem Abgrund schwebt, zeigt sich darin die Neigung, das Ab-
solute dem Menschen in einer fragwiirdigen Weise anzunihern, seine
Unnahbarkeit anzutasten. Es kann wohl kein Zweifel sein, daB3 der
Gedanke von der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott fiir Augu-
stin ein wesentliches Motiv gewesen ist, Gott in der summa essentia
als absoluten Geist fassen zu wollen. Damit wird aber — aus einem
Motiv des Glaubens — die Wirklichkeit des Absoluten in einer philo-
sophisch auBerordentlich fragwiirdigen Weise dem Sein des Menschen
angenihert. Es ist die unausschopfbare Tiefe der Plotinischen Speku-
lation, daB sie das Absolute iiber jede Analogie zum Menschlich-
Welthaften hinausgeriickt und so der Bemachtigung durch den Men-
schen grundsitzlich entzogen hat: dgele mdvra, «nimm alles weg!»,
«laB alles fahren!» steht an der Schwelle eigentlicher Transzendenz.
Diese Tiefe der «negativen Theologie» ist in der christlichen Speku-
lation der Anndherung Gottes an den Menschen geopfert — einer
Anniherung, die durch das christlich Geglaubte notwendig sein mag,
von der es sich aber philosophisch fragt, ob sie nicht ein Antasten der
reinen Transzendenz bedeutet. Wer in der Tat dem Anspruch der
christlichen Offenbarung, letzt- und einziggiltige Manifestation der
Wahrheit zu sein, nicht zu folgen vermag und zugleich vom Ge-
danken des neuplatonischen Einen einmal ergriffen worden ist, wird
den Versuch, das transzendente Absolute als das Sein aus dem Glau-
ben spekulativ zu erfassen, als eine Verkennung des Letzten er-
fahren.

Ganz abgesehen also von den problematischen Konsequenzen, die
die Konzeption des Seins als des Transzendent-Absoluten innerhalb
der abendlidndischen Metaphysik gehabt haben mag (und von denen
hier nicht weiter die Rede sein kann) — schon rein als solche scheint
mir diese Konzeption tief fragwiirdig. Nicht nur ist in ihr die Intelli-
gibilitit des Seins preisgegeben an ein doch nicht rein gedachtes
Absolutes; vielmehr ist eben damit auch die wesenhafte Transzendenz
des Letzten angetastet und das Absolute in einer Weise dem Mensch-
lichen und menschlich Verfiigharen angenzhert, die wenigstens in
ihrer Intention die reine Transzendenz des Absoluten verletzt.

Demgegeniiber scheint es mir trotz des Ubergewichtes der seit-
herigen Tradition philosophisch notwendig, hinter den Gedanken

89



des transzendent-absoluten Seins zuriickzugehen auf die prinzipielle
ontologische Unlerscheidung zwischen dem Sein und dem Absoluten,
auf jenen platonisch-neuplatonischen Grundgedanken also, der wesent-
lich durch Augustin fiir die philosophische Uberlieferung auBer Kraft
gesetzt worden ist. Ich méchte zum SchluB noch einmal in aller hier
moglichen Deutlichkeit wenigstens zwel Hauptgriinde nennen, die
mich zu dieser Forderung veranlassen.

Zuniachst scheint mir einzig im Gedanken der radikalen Transzen-
denz des Absoluten die unantastbare Reinkeil des Gittlichen philoso-
phisch angemessen gewahrt. Jeder Versuch, das Absolute in den
Horizont einer Seinsdeutung hereinzuziehen, einer positiven Onto-
logie also zu unterwerfen, steht unter dem Verdacht, das Gottliche
in fragwiirdiger Weise dem Welthaften und Menschlichen zu nahern.
Die Zeit des naiven Griechentums, die das Gottliche in kosmischer
Gestalt, zuhéchst in der Gestalt des schonen, selber «géttlichen»
Menschen, zu erfahren und darzustellen vermocht hat, ist wohl end-
giiltig vorbei, so michtig auch und ergreifend sie uns aus Resten
griechischer Kunst noch heute berithren mag. Die Anerkennung des
Gottlichen kann sich kaum mehr in dieser unmittelbaren Einheit
mit der vor Augen stehenden Wirklichkeit vollziechen. Die Entdeckung
der Transzendenz gegeniiber allen welthaft-immanenten Méchten ist
von philosophisch endgiiltiger Art. Aber auch die aus der Tiefe des
Judentums kommende Weise der Vergegenwirtigung Gottes am Leit-
faden der Ebenbildlichkeit und besonders die spezifisch christliche,
niamlich christologische Anndherung Gottes an eine menschliche
Offenbarungsgestalt scheinen der Ferne des Gottlichen ungemaf. Wir
konnen uns von dieser Ferne wohl nicht anders als durch Selbst-
tauschung loskaufen. Dann aber ist es philosophisch notwendig, in
der Richtung auf das Absolute auch das Sein zu tiberschreiten. Denn
nur so haben wir alles gelassen, was uns vom Seienden in seiner Rela-
tivitit her bekannt und vertraut ist und was es in der letzten Begriin-
dung zum wahrhaft Absoluten hin eben zu iiberschreiten gilt. Ich
mochte in diesem Sinn den unbedingten philosophischen Vorrang
der «negativen Theologie» vor der positiven ontologischen Bestim-
mung des Absoluten behaupten. Reine Transzendenz liegt jenseits
jeder positiv ontologischen Charakterisierung. Nur die konsequent
negative Fassung, d.h. der methodisch bewullite Verzicht auf die
positive Bestimmung des Absoluten als auf etwas ihm UngemaiBes,
verzichtet wirklich auf die Bemichtigung des Absoluten durch den

90



Menschen. Die konsequent negative Fassung scheint auch im Vor-
sprung zu sein vor jener Art schwebender Dialektik, wie wir sie heute
etwa bei Jaspers finden, die, was sie mit der einen Hand gibt, sogleich
mit der andern wieder nimmt und so beziiglich des Absoluten in
einer Zweideutigkeit zwischen Sein und Nichtsein verbleibt. Die
ontologische Negation ist dasjenige, was vom Denken her am weite-
sten die Transzendenz des Absoluten erschlief3t.

Der zweite Hauptgrund aber ist dieser: Die Anerkennung der
Transzendenz des Absoluten gegeniiber dem Sein bildet die notwen-
wendige Bedingung dafiir, daB3 das Sein selbst als Horizont der mensch-
lichen Welterfahrung in seiner grundsitzlichen Intelligibilitit festge-
halten werden kann. Bei allem relativen Recht, das man den moder-
nen Irrationalismen in der Aufdeckung «irrationaler» Untergriinde
der Wirklichkeit, zumal gegeniiber den rationalistischen Verengungen
des Vernunftverstindnisses, zubilligen wird, muf3 es doch ein Grund-
anliegen der Philosophie sein, das Vorrecht der Vernunft innerhalb
des Menschlichen und angesichts der Wirklichkeit im ganzen zur
Geltung zu bringen. Es ist aber nicht zu sehen, wie ein Vorrecht der
Vernunft sich zu begriinden verméchte, wenn es nicht im Sein selbst
begriindet wire. Die prinzipielle Intelligibilitit des Seins — wie immer
sie niher zu begreifen sein mag — darf darum ihrerseits nicht ange-
tastet werden. Unser Philosophieren hat heute allen AnlaB3, sich auf
die antike Grundkorrelation von Denken und Sein zuriickzubesinnen
und dabei sich dessen zu erinnern, wie die griechische Philosophie auf
der Hohe ihrer Entfaltung das Denken im Sein selber begriindet
gefunden hat. Der Platonische Grundgedanke des Eidos, der auch
noch der Aristotelischen Verwurzelung des Logos im Sein der odata
zugrunde liegt, scheint seine philosophische Bedeutung noch keines-
wegs erschopft zu haben. DaB er sie in der abendlindischen Uber-
lieferung der Philosophie bisher nicht so hat entfalten kénnen, wie
es wohl in seiner Potenz liegt, dafiir ist wesentlich jene spekulative
Ineinssetzung des eidetischen Seins als des essentiell intelligiblen mit
dem erkenntnistranszendenten Absoluten verantwortlich zu machen,
die sich innerhalb des christlichen Denkens vollzogen hat.

Hinter diese Position zuriickzugehen, verlangt also die Bewahrung
sowohl der reinen Transzendenz des Absoluten wie die der prinzi-
piellen Intelligibilitit des Seins. DaB solcher Riickgang keine bloBe
Regression in die Vergangenheit, vielmehr ein Eroffnen kinftiger
Moglichkeiten der Philosophie wire, verméchte freilich allein die

9]



systematische Ausarbeitung dessen zu zeigen, was hier lediglich in
der Form geschichtlicher Reflexion erértert werden konnte.

Die metaphysische Grundproblematik muf3 einer philosophischen Kli-
rung nihergebracht werden durch die Wiedergewinnung des prin-
zipiellen Unterschiedes zwischen dem intelligiblen Sein und dem
seinstranszendenten Absoluten — ein Unterschied, der das Sein der
Zweideutigkeit des in seiner wesenhaften Erkennbarkeit doch Un-
erkennbaren enthebt und das Absolute durch die befreiende Kraft
des Gedankens einer negativen Ontologie in der Reinheit seiner
Transzendenz belaft.

92



	Momente der metaphysischen Grundproblematik

