
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Momente der metaphysischen Grundproblematik

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Momente der metaphysischen Grundproblematik*
von Gerhard Huber

Die Weise des metaphysischen Fragens im Abendland wird durch
jene Doppelheit charakterisiert, die in den Aristotelischen Umschreibungen

der npwTT) <pikoao(pia hervortritt - man kann sie die Doppelheit

des ontologischen und theologischen Fragens nennen1. Thema
der ersten Philosophie ist einerseits das Sein (zo öv), das Seiende als

solches, seine Prinzipien und Ursprünge - anderseits ein besonderes

Seiendes, das erste, höchste, welches ewig, unbewegt, gesondert ist:
das Göttliche (ro ßeiov)2. In dieser Polarität, zugleich universale Ontologie

und Theologie zu sein, hat sich das metaphysische Denken
stetsfort bewegt.

Von da her wird nun auch die eigentliche Problematik der

Metaphysik bestimmt, das innerlich Problematische an ihr. Die Intention
geht einerseits auf Erkenntnis des Seins : Sein soll erkannt werden,
weil es grundsätzlich erkennbar ist. Die Intention geht anderseits auf
das Göttliche als das ursprünglich, primär Seiende. Und diese

doppelte Intention ist von Aristoteles gemeint als eine in sich einheitliche:

metaphysisches Erkennen kann beide Themen ineins fassen,

weil es vermöge der Intention auf das Erste zugleich universal ist
(xadökou ort npmrrj), weil im Ursprung irgendwie das Ganze liegt.
Diese Einheit kann als eine Möglichkeit erscheinen, solange das Göttliche

im anfänglich griechischen Sinn der einen Wirklichkeit des

Kosmos, seiner gegliederten Helle zugehört und darum dem Logos
nicht fremd ist. Sie wird aber problematisch in dem Maße, als in
einer Wandlung religiösen Erfahrens das Göttliche zunehmend über
das Sein der Welt hinausgerückt wird und damit einen irrationalen
Charakter gewinnt. Denn nun ist die Frage, ob das Sein selbst sich
damit der denkenden Vernunft entzieht. Wenn das öv dem ßeiov in

* Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der Schweizerischen
Philosophischen Gesellschaft in Bern am 5. März 1961.

1 Vgl. M. Heidegger, Was ist Metaphysik? (Einleitung)6, 1949, S. 18.
2 Metaph. E 1.

68



dieser Bewegung folgt, ist die Erkennbarkeit des Seins und damit die
Möglichkeit metaphysischen Erkennens grundsätzlich preisgegeben.
Wenn öv und deiov auseinandertreten, ist die einheitliche Thematik
der Metaphysik gesprengt und die Spannung zwischen dem Sein als

erkennbarem und dem unerkennbaren Göttlichen frei geworden.
Seit mehr als zwei Jahrtausenden steht die Metaphysik im Zeichen

dieser Problematik. In der neuzeitlichen Philosophie drängt immer
mehr die Überzeugung von der Irrationalität des alles fundierenden
Seinsbegriffes hervor. Die Gegenwart, soweit ihr Philosophieren die
metaphysische Thematik aufnimmt, ist von der Zweideutigkeit eines

eigentlich unerkennbaren Seins umwittert. Philosophisch
Letztentscheidendes steht auf dem Spiel. Kann Metaphysik noch sein, was sie

in ihren Anfängen war: die denkende Eröffnung des Weges zu den

Ursprüngen des Seins? Muß die Intention auf Erkenntnis des Seins

grundsätzlich scheitern? Sie müßte es dann, wenn das Sein selbst den

Bedingungen der Erkennbarkeit enthoben wäre. Wird aber das Sein

dergestalt zum Alogon gemacht, dann ist die Erkenntnisleistung der
Philosophie in ihrer ganzen Ausbreitung fraglich geworden, ja das

Leben selbst der Irrationalität anheimgegeben. Denn wie soll
Erkenntnis von Seiendem möglich sein, wenn dessen unmittelbares
Fundament, das Sein selber, der Erkenntnis sich entzieht? - Auf der
andern Seite aber gilt hier die Sorge des philosophischen Denkens
dem Göttlichen. Wenn dieses über den Bereich der kosmischen
Wirklichkeit hinausgerückt ist in eine prinzipielle Transzendenz ihr gegenüber

und so zum Absoluten geworden - wie kann dies Absolute dann
noch philosophisch gefaßt werden? Wie vermag das philosophische
Denken der über das frühere Griechentum hinaus vertieften Erfahrung

des Göttlichen zu entsprechen, ohne das preiszugeben, was vom
Griechentum her das Philosophische an diesem Denken ist? Erkennbarkeit

des Seins, die vor der Abgleitung in einen schrankenlosen
Irrationalismus bewahrt, und ein philosophischer Bezug auf das göttliche

Absolute, der seine reine Transzendenz bewahrt, vermögen sie

im metaphysischen Denken noch zusammenzubestehen?
Der Vortrag, zu dem ich aufgefordert bin, versucht diese

Hauptelemente der metaphysischen Problematik in ihrer geschichtlichen
Herkunft zu verdeutlichen. Es sollen die entscheidenden historischen

Momente gezeigt werden, die als sachliche Momente des metaphysischen
Grundproblems heute noch unbewältigt fortwirken. Daß es sich nur
um wenige Hinweise handeln und die systematische Ausarbeitung

69



des Problems hier nicht gegeben werden kann, versteht sich von selbst3.

Aber vielleicht vermögen die wenigen Hinweise doch der Besinnung
und dem philosophischen Gespräch, das ich suche, näherzubringen.

I.

Zum erstenmal (soweit wir sehen können) wird das metaphysische
Thema des Seins im Lehrgedicht des Parmenides zu Begriff gebracht :

to èôv, eaviv, slvai. Aus dem Zusammenhang vorsokratischen

Fragens nach dem Kosmos, der vor griechischen Augen stehenden Welt
im ganzen, nach ihrem Prinzip (àQ%y), wird hier vom Denken dieser

Ursprung als das Sein gefaßt und in den Mittelpunkt der philosophischen

Besinnung gerückt. Als ungeworden und unvergänglich, weil
unvermischt mit dem nicht seienden Nichts, zeitlos im ewigen Jetzt
verharrend, überall gleich und von sich selber erfüllt, einer
wohlgerundeten Kugel vergleichbar, ruht es wandellos in sich selbst: das

Sein ist, und Nichtsein ist nicht. Bewegung, Veränderung,
unterschiedliche Gestaltung, wie Sinne und Meinung der Vielen sie sehen,

sind, an dieser unerschütterlich-herzhaften Wahrheit des Seins

gemessen, trügerischer Schein, der seine Möglichkeit daraus hat, daß

man ein Sein des Nichtseienden für möglich hält. Jedoch: nur das

Sein ist, und dieser Eindeutigkeit der dem Denken göttlich enthüllten
Wahrheit gegenüber hat der Schein des Nichtseienden keinen
Bestand4.

Für uns Heutige ist es wohl außerordentlich schwer, diesen archaisch

einfachen Gedanken in seiner Radikalität nachzudenken, und
vielleicht unmöglich, ihn ganz zu verstehen. Eine äußere Zuordnung
läßt sich aber doch wohl mit einiger Sicherheit vollziehen. Wenn
Parmenides mit solcher Schärfe das Sein vom Nichtsein abhebt und
damit hinaushebt über den Schein der kosmischen Mannigfaltigkeit

- wenn er es so als das Eine denkt, so ist dies eine Sein doch

von der Wirklichkeit des Kosmos nicht unterschieden, sondern diese

Wirklichkeit in ihrer Wahrheit selbst. Dies absolut mit sich Identische
bedeutet nicht ein gegenüber dem Welthaften anderes, vielmehr dieses

3 Eine ausführlichere Darlegung liegt vor: Das Sein und das Absolute. Studien

zur Geschichte der ontologischen Problematik in der spätantiken Philosophie, Studia
philosophica, Supplementum 6, 1955. Statt Einzelbelege zu geben, wird im
folgenden mehrfach auf die Paragraphen dieser Arbeit verwiesen, in denen
die Nachweisungen aus den Quellen zu finden sind.

4 Diels-Kranz 28 B 2, 6, 7 und 8.

70



selber in der Unveränderlichkeit seiner Wahrheit: das Sein. Die d-Q'/rj
des Kosmos ist das Sein dieses Kosmos selbst, sofern es im Denken
erfaßt wird als das, was es ist, ohne die täuschende Fügung der Rede,
die aus der Meinung (dôÇa) stammt.

Gleich im Anfang also der abendländischen Besinnung auf das Sein

begegnet dieses als ein Absolutes. Es ist das Letzte, worauf das Denken
zurückzugehen vermag, weil es an sich das Ursprüngliche, die Wahrheit

des Wirklichen selbst ist. Es ist unberührt von der Relativität
aller Bestimmungen, die ein Mehr oder Minder enthalten, ein Hier
oder Dort unterscheiden, eine Differenz verschiedener Hinsichten
fixieren: es ist absolut als die reine Identität, die allen Unterschied
und damit die Bezüglichkeit von sich ausschließt. Aber es ist als alles
dieses eben die ursprüngliche wahre Wirklichkeit des Kosmos selbst,
der dem archaischen Denken der Griechen vor Augen steht.

In der ganzen Tiefe hat die Besinnung auf das Sein und seine

Absolutheit erst wieder Piaton aufgenommen. Der Dialog «Sophistes»
ist das großartige Zeugnis einer echten Wiederaufnahme und
zugleich Verwandlung jenes archaischen Urgedankens vom Sein auf
einer nun freilich ungleich komplexeren Stufe des Denkens. Die par-
menideische Absolutsetzung des Seins wird von Piaton aufgehoben
durch die prinzipielle Anerkennung der Bezüglichkeit dieses Absoluten

zu anderem5. Gerade das, was Parmenides geleugnet hat,
anerkennt Piaton in gewisser Weise : das Nichtsein ist, das Sein ist auch
nicht. Damit kommt innerhalb des Seins selber zu seinem Recht, was
Heraklit (in diesem Sinn der große Gegenspieler des Parmenides in
der Vorsokratik) ausgesprochen hat: die Wahrheit der Bewegung,
der Veränderung, der Gegensätzlichkeit und des Widerspiels - der
Relativität also -, die freilich von Heraklit selbst (darin Parmenides
zutiefst verwandt) als die letzte Einheit des in Gegensätzen
Auseinandertretenden begriffen worden ist: als die Einheit des Logos, in
der «alles eines» ist6. Piaton jedoch vollzieht diese Vereinigung der
Absolutheit und der Relativität des Seins auf der Ebene desjenigen
Logos, der von Sokrates her der seine ist: auf der Ebene des
dialektischen Logos. Und diesem Logos wiederum entspricht ein Sein, das -
deutlicher als bei Parmenides die Wahrheit gegen die Doxa — nun als

Sein der Ideen abgehoben wird von dem uneigentlichen der Phaino-

5 Vgl. dazu Gerhard Huber, Piatons dialektische Ideenlehre nach dem zweiten
Teil des «Parmenides», Basler Diss. 1951.

6 Diels-Kranz 22 B 50.

71



mena, der Sphäre des Werdens (die zwar minderen Ranges, aber
nicht nichtiger Schein ist). Aufder Stufe des Seins der Ideen geschieht
bei Piaton die dialektische Vermittlung zwischen Sein als Ansichsein,

Absolutheit, und Nichtsein als Bezüglichkeit, die dem, was ist,
notwendig zukommt, weil ein jedes (jede Idee) das, was es an sich selber

ist, nur sein kann, indem es zugleich anderes nicht ist. Das Sein des

einen ist nur als das seiende Nichtsein des andern. So wird die starre
Ruhe des eleatischen Seins im «Sophistes» mit der Bewegung des

heraklitischen Logos für die Ideen selbst zur Vermittlung gebracht -
gemäß jener naiven Bitte von Kindern, die, vor die Wahl zwischen
zwei Dingen gestellt, das eine und das andere haben möchten.

Worum ringt Piaton, indem er dergestalt an der yiyavro/xaxla
jzeqI rrjç oùalaç, am Gigantenkampf um das Sein, teilnimmt und,
wie es scheint, einen tödlichen Streich gegen den Vater Parmenides
führt? Er sagt es selber im «Sophistes»7: ohne das Miteinander von
Ruhe und Bewegung gibt es keine Erkenntnis. Und damit deutet Piaton

an, daß es ihm um die Bewahrung des philosophischen
Grundanliegens des Parmenides zu tun ist: um die wesensmäßige Erkennbarkeit

des Seins.

Die Entdeckung des Seins bei Parmenides ist Entdeckung des Seins

durch das Denken. Dem voeTv und nicht dem sinnlichen Meinen ist
das eine Sein gegenwärtig; im Denken - und nur in ihm - wird es

erkannt. Zum Denken gehört das Sein und zum Sein das Denken,
derart daß von der Selbigkeit beider die Rede sein kann : to yàp aùro
vosïv èarcv re xac elvai8. Damit ist durch Parmenides zugleich die
wesenhafte Erkennbarkeit des Seins und der notwendige Seinsbezug
des Denkens fixiert. Sein : das kann für den ursprünglich griechischen
Blick nicht ein in sich Verschlossenes, eine erkenntnisfremde Hypostase

hinter dem Sicht- und Denkbaren bedeuten; Sein erschließt
sich dem in den Grund der Dinge dringenden Blick des Denkens als

das, was dies Denken eigentlich gesucht hat und wobei seine
Erkenntnisintention zur Erfüllung kommt. Sein ist wesenhaft erkennbar, dem
Denken zugänglich - und darum mit ihm das selbe. Eben diese

wesenhafte Erkennbarkeit des Seins wird von Piaton auf ihre Wurzel
zurückgeführt und prinzipiell gefaßt in dem, was er das Eidos nennt.
Eidos, Idee ist das eigentliche Wirkliche, sofern es das an sich selber

7 Soph. 249 b-d.
8 Diels-Kranz 28 B 3.

72



erkennbare, auf das Denken hin angelegte : intelligibles Sein ist - Sein
als vorjTov. Diese zur Entfaltung gebrachte Intelligibilität des Seins

sprengt freilich die absolut homogene Einheit des parmenideischen
èôv, indem sie erzwingt, daß aus der Fülle der Weltinhalte die
Mannigfaltigkeit des Wesenhaften in das Sein selber aufgenommen wird.
Das Sein als vorjtov ist nicht nur eines, sondern vieles: die Vielheit
der in ihrem wesenhaften Was einsichtigen Ideen. Eben damit ist
neben der absoluten Identität nun der Andersheit Aufnahme in den
Bereich des wahren Seins verstattet, und zugleich ist die Erkenntnis
dieses Seins auf die Stufe der Dialektik gehoben, jener Weise des

Erkennens, die sich im Zusammenbringen und Sondern, im Identifizieren

und Unterscheiden, kurz in der Polarität von Identität und
Andersheit als im Sein selbst begründeter vollzieht9.

Intelligibilität des wahren Seins, begriffen aus dem dialektisch
geklärten Verhältnis von Identität und Andersheit als ontologischen
Grundbestimmungen - damit befestigt Piaton die Grundeinsicht des

griechischen Denkens auf einer höheren, durch die Unterscheidung
von sinnlicher Wirklichkeit und eidetischem Sein bestimmten Stufe.
Sofern das eidetische Sein das nach Wahrheit und Seinshaftigkeit
Ursprünglichere ist, wird mit seiner abhebenden Begreifung als vor/Tov
die wesenhafte Erkennbarkeit des Seins ursprünglich fixiert.

Aristoteles geht hinter die Platonische Unterscheidung des

Phänomenalen und des Noetischen, soweit sie die Bedeutung einer
ontologischen Sonderung hat, in gewisser Weise wieder zurück.
Sinnliches und intelligibles Sein sind ihm nicht zwei verschiedene Bereiche.

Aber er hält an der Platonischen Einsicht insofern doch grundsätzlich
fest, als ihm das sinnlich Seiende in seiner substantiellen Realität
intelligibles Eidos ist: die dem Stoff innewohnende wesenhafte Form,
auf die sich der Àôyoç rrjç oùoiaç, der artikulierende Begriff des

jeweiligen Seins bezieht. Die Uberzeugung von der primären
Intelligibilität des Wirklichen wird von Aristoteles grundsätzlich
festgehalten. Sie meldet sich ausdrücklich etwa in jenen Erwägungen, die
das Erste als das am meisten Wißbare (als das, worauf das Wissen

vor allem geht) bezeichnen und diese Stellung der onala zuweisen10.

Die Seiendheit (obaia, Substanz) ist das am meisten und eigentlich
Wißbare, weil sie das Intelligible schlechthin, das Eidos, ist.

9 Vgl. Das Sein und das Absolute, a. a. O. §8.
10 Metaph. 996b 13-14, 1003b 16-19.

73



II.

Parmenides, Platon, Aristoteles : damit ist ein Höhenweg des

griechischen Denkens über das Sein bezeichnet. Sein wird dem Denken

zugeordnet als das eigentlich zu Erkennende und am meisten
Erkennbare. - Wenn wir nun von da einen Sprung in die Gegenwart

tun, so finden wir uns in einer völlig veränderten philosophischen
Lage.

Das Sein steht auch hier wieder vielfach im Mittelpunkt der
philosophischen Besinnung11. Bei Heidegger etwa ist die Seinsfrage die

Grundfrage der Philosophie: Grundfrage als Frage, zu der alles Fragen

des Denkens zurückführt - ja in gewisser Weise sogar die einzige
Frage des wesentlichen Denkens überhaupt. Sein ist das eigentlich zu
Erkennende: das der Erkenntnis Aufgegebene. Aber zugleich ist (in
Heideggers Entwicklung immer deutlicher) dies Sein das eigentlich
Unerkennbare. Während in «Sein und Zeit» die Seinsfrage in der
Intention auf eine mögliche Antwort neu gestellt worden ist (nämlich
in der Richtung auf eine Interpretation des Sinnes von Sein aus dem

Horizont der Zeit), entfernt sich das spätere Denken Heideggers
immer mehr aus dem Bereich, der unter Bedingungen eines für sinnvoll

gehaltenen Antwortens steht, und gefällt sich im mannigfach
deutenden Hinweis, daß die geschichtliche Wahrheit des Seins heute
in seiner Verborgenheit liege. Die Doppelheit von Verborgenheit und
Unverborgenheit im anfänglichen Begriff der Wahrheit hat sich in
der verbergenden Entbergung immer mehr zur Verbergung geneigt.
Dies hat bestimmte Gründe in der Fragwürdigkeit des ursprünglichen
Ansatzes von Heideggers Philosophieren in «Sein und Zeit». Die
sich vordrängende Seinsverborgenheit - von ihrem Künder als

metaphysisches Geschick begriffen - entspricht faktisch der Undurchführ-
barkeit eines transzendental-subjektivistischen Ansatzes in der Frage
nach dem Sein. Aber darüber hinaus liegt in der Weise, wie sich innerhalb

des Heideggerschen Philosophierens das Sein immer mehr der

Bestimmung durch das fragende Denken entzieht, ein grundsätzlich
bedeutsamer Sachverhalt. Dies Sein - der zum Seienden gehörige
Grund, von dem her es als Seiendes bestimmt ist und auf den hin es

verstanden wird - ist als Grund wesenhaft unergründlich. Seine

Verborgenheit ist nicht allein die faktisch-vorläufige einer bestimmten
geschichtlichen Erkenntnissituation, innerhalb deren uns der Zugang

11 a. a. O. §1.

74



zum Eigentlichen verschlossen bleibt. Jene Verborgenheit des Seins

ist die Verborgenheit dessen, was sich als letzter Grund wesenhaft in
der Verborgenheit hält. Die Wahrheit des Seins ist wesenhafte Ver-
bergung. Das eigentlich zu Erkennende und dem Erkennen
Aufgegebene ist das eigentlich Unerkennbare.

Eine vergleichbare Situation finden wir bei Jaspers. Sein wird als

das Umgreifende bestimmt, das in der nach Subjekt und Objekt
gespaltenen Erkenntnis nicht eigentlich zur Gegebenheit und zur
Erkenntnis kommen kann, weil es weder Subjekt noch Objekt, sondern
das sie eben Umgreifende ist. Zugang zum Sein ist nur im Tran-
szendieren des Objektes zu gewinnen, in einer Bewegung, die aber als

Erkenntnis in dem Maße notwendig leer bleibt, als sie ihren Sinn
im Hinausgehen über das Gegenständliche hat. Sein ist immer nur
das, was im Gegenständlichen als Ungegenständliches sich ankündigt,
nie aber sich zeigt, weil alles Sichzeigende notwendig in die Fanggrube

der Gegenständlichkeit fällt. Das Sichankündigen des Seins

erfüllt sich in keinem Sichzeigen. Die transzendierende Bewegung
bleibt das leere Meinen eines Mehr über das jeweils Gegenständliche
hinaus, das als Bewegungsrichtung einen Sinn (nämlich die Intention
auf das Umgreifende) hat, aber nicht die Bedeutung einer Erkenntnis,
da Erkenntnis nur ist unter der Bedingung der Spaltung zwischen

Gegenstand und Bewußtsein. Allerdings bleibt es im Jaspersschen

Philosophieren nicht bei dieser einen leeren transzendierenden Intention

auf das Sein überhaupt, sondern das dergestalt nicht gewußte,
aber vergewisserte Sein spaltet sich als das Umgreifende ursprünglich
in die Weisen des Umgreifenden (wie Bewußtsein überhaupt, Welt,
Existenz, Transzendenz usf.). Sein als transzendierend über das

Gegenständliche hinaus erfahren ist je schon in besonderen Weisen des

Seins für uns da. Die besonderen Weisen des Umgreifenden haben
ihre je besondere Bestimmtheit, die aber wiederum keine gegenständliche,

sondern je eine Art von Gegenständen umgreifende Weise ist.

Das Sein selbst ist das unfaßbare Eine in diesen Weisen des Umgreifenden

und über sie hinaus.
Es wäre nun gewiß unzureichend, im Blick auf solches zeitgenössisches

Philosophieren, wie wir es an Heidegger und Jaspers in Erinnerung

gerufen haben, einfach von «Irrationalismus» zu sprechen. Aber
im Vergleich dieser modernen Philosopheme mit jenen Grundgestalten

griechischen Denkens, von denen die Rede war, drängt sich doch
die Feststellung auf: an die Stelle der Intelligibilität des Seins ist

75



seine prinzipielle Inintelligibilität getreten. Diese kann methodisch subtil
ausgearbeitet sein, wie bei Jaspers anhand der Kantischen
Unterscheidung von Verstand und Vernunft, oder sich in vielleicht tiefsinnigen

Andeutungen über das Seinsgeschick bekunden, in denen die
Denkform des Mythos restituiert scheint, wie bei Heidegger. Aber

mag nun der Weg der logisch-methodischen Ausarbeitung der
spekulativen Denkform oder der ihrer Verhüllung in einer verdünnenden

Erneuerung mythischer Sprechweisen beschritten werden, der
philosophisch entscheidende Sachverhalt bleibt deutlich: die Intelligibili-
tät des Seins als des eigentlich zu Erkennenden und Erkennbaren ist
seiner Inintelligibilität als des eigentlich Unerkennbaren gewichen.
Dies zeitgenössische Denken befindet sich in äußerster Gegenstellung
zum Grundgehalt der griechischen Seinsphilosophie.

In anderer Hinsicht scheint dies freilich nicht zuzutreffen.

Heideggers Ansatz in «Sein und Zeit» versucht ausdrücklich, die onto-
logische Grundintention der griechischen Philosophie, wie sie sich

insbesondere bei Piaton und Aristoteles ausgebildet hatte, in der
Zwischenzeit aber fallengelassen worden ist, auf höherer Stufe wieder
aufzunehmen. Inwiefern hier wirklich eine Kontinuität gegeben ist,
kann sich aber nur zeigen, wenn über die fundamentale philosophische
Funktion, die das Sein im griechischen Philosophieren gehabt hat,
hinlängliche Klarheit besteht.

Für die griechische Philosophie bis auf Piaton mag in einer Abbreviatur

gelten: Sein ist Ursprung als selbst die Wirklichkeit dessen,

was aus ihm entspringt. Es ist Ursprung: das Woraus und Wodurch
des in der Welt unmittelbar Begegnenden - nicht dieses in seiner

Unmittelbarkeit selbst, sondern sein Anderes, auf welches das Begegnende

zurückgeführt werden muß als das, wodurch es ist und von dem
her es erkannt werden kann. Aber das Sein ist dergestalt Ursprung
als zugleich die Wirklichkeit dessen, was aus ihm entspringt: es ist
dessen Anderes so, daß es mit ihm eins ist - nicht an der Oberfläche
seiner unmittelbaren Sichtbarkeit, sondern in der Tiefe seines Wesens.

In dieser Weise bestimmt sich das Verhältnis des Seins zur vielheitlichen

Welt bei Parmenides : das Sein ist der der Welt selbst zugehörige
Grund als ihre wahre Wirklichkeit, ihr begründendes Anderes als

ihr wahres Wesen. In dieser Weise bestimmt sich auch das Verhältnis
von Einzelding und wesenhafter Substanz bei Aristoteles : Die Seiend-
heit (oöala, substantia) ist als einwohnendes Eidos das Wirkliche des

stofflichen Einzeldinges. Im Unterschied von Stoff und Form liegt

76



die Andersheit, die den Ursprung vom Entspringenden sondert; in
der substantiellen Identität der aktualisierenden Form mit dem
aktualisierten Stoff liegt die Selbigkeit des Einzelnen mit dem Universellen.
Und was die reine, stofflose Seiendheit der ersten Beweger betrifft,
so ist durch ihre Zugehörigkeit zum Kosmos als dem einen ganzheitlich

geordneten Bewegungs- und Verwirklichungszusammenhang
auch innerhalb dieses weitesten Horizontes der Ursprung im teleo-

logisch-bewegenden Sinne eins mit dem, was in ihm gründet. Am
lockersten scheint die Beziehung zwischen Ursprung und Entspringendem

im Platonischen Ansatz, der sie als Eidos und Erscheinung
sondert (den iwpiapbz vollzieht) : die Erscheinungen sind schlechthin
das andere (rà aXkd) gegenüber ihrer Idee. Aber auch bei Piaton
besteht eine Gegenrelation der Selbigkeit, sofern die Idee gedacht
wird als das, was die erscheinenden Dinge in ihrem eigentlichen
Selbst sind (rà xald - aözo rô xalöv). Auch hier also ist das Sein als

Ursprung zugleich das Selbst des Entspringenden.
Man kann dieses Ursprungsverhältnis, einem seit Husserl beliebten

Bild näher bestimmten Sinn gebend, so ausdrücken, daß man sagt:
Sein als Ursprung ist für dies griechische Denken der äußerste Horizont
der Welt. Als Horizont ist es das Anfängliche und Umfassende, das

dem Welthaften wesentlich zugehört. In dieser horizonthaften
Zugehörigkeit des Seins zum Kosmos ist es dann zugleich begründet, daß
das Sein das Göttliche im genuin griechischen Sinne sein kann. Sein

ist Ursprung der göttlich durchwalteten Welt und damit ihre
Göttlichkeit selbst. Dies gilt für Parmenides ebenso wie für Aristoteles. Es

gilt auch für Piaton, sofern ihm das Sein der Ideen ein Göttliches und
darin Ursprung auch der Göttlichkeit der Götter ist (..ngoç oïcmep
deog ojV deïoç èoziv)12. Das Sein in diesem griechischen Sinn ist
Horizont der Welt als das Göttliche in seinem Ursprung.

Diese formale Funktion des Seins rein als solche kehrt in gewisser
Weise auch im heutigen Philosophieren wieder. Auch hier ist das Sein

Horizont der Wirklichkeit überhaupt — oder (bei Jaspers) sogar das,

woraufhin jeder Horizont überschritten wird. Und es ist zugleich der

philosophische Repräsentant des Göttlichen - oder (bei Heidegger)

sogar das, was noch über Gott und Götter hinausliegt. Insofern
besteht eine formale Kontinuität zwischen der griechischen und der

heutigen Frage nach dem Sein. Aber der entscheidende Unterschied

12 Phdr. 249 c.

77



dieser modernen Seinskonzeptionen von der griechischen liegt in der

eigentümlichen Inintelligibilität des Seins, das den Horizont der Welt
und das darüber hinaus gesuchte Göttliche seinem letzten Sinne nach
bestimmt. Dieser radikale Unterschied ist in der abendländischen

Philosophie längst angebahnt und ausgebildet. Es ist die zentrale
These innerhalb der Zusammenhänge, die ich hier anzudeuten
versuche, daß dieser radikale Unterschied seine Wurzel hat in der Wandlung,

die sich im Verständnis des Göttlichen vollzogen hat vor allem
durch den christlichen Gottesbegriff, wie er für die philosophische
Seinsspekulation bestimmend geworden ist. Der wesentliche Vorgang
ist die Verwandlung des griechischen Seinsverständnisses innerhalb der

philosophischen Auslegung des christlichen Gottesgedankens.

Bevor wir aber diesen Vorgang bei Augustin ins Auge fassen können,
müssen wir die ihm vorausliegenden Wandlungen im griechischen
Verständnis des Göttlichen näher betrachten.

III.
Nicht nur die griechische Deutung des Seins ist für unsere

Zusammenhänge wichtig, sondern vor allem die dem Griechentum
zugehörige Entwicklung der Problematik des Absoluten. Ihr gilt nun unsere
Aufmerksamkeit.

Die griechische Philosophie ist in der Tat nicht dabei stehengeblieben,

das Göttliche in den Horizont ihrer Seinserfahrung zu bannen.
Für Parmenides ist das Sein das Absolute, vermöge der Begrenzung
des Horizontes auf das Kosmisch-Welthafte. Jene Kritik, die Piaton

am Parmenideischen Seinsbegriff übt, indem er Nichtsein als Anders-
heit in die Grundbedeutung des Seins als des Intelligiblen aufnimmt,
bedeutet eine innere Relativierung der Absolutheit des Seins. Aber
diese Relativierung des Seins geht bei Piaton damit zusammen, daß
sich ihm ein Absolutes in neuer Gestalt heraushebt, welches vom
dialektisch begriffenen Sein als dem Einen und Vielen abgehoben ist
als das, was nur Eines und darum auch nicht einmal Eines ist: das

Gute als ènsxsiva rrjç oùa'caç, das Göttliche in der höchsten Bedeutung13.

Piaton gewinnt gegenüber dem kosmisch immanenten
Seinsverständnis des Parmenides die Ausrichtung auf Transzendenz, wie sie

im griechischen Denken vor ihm fehlt. Diese Gewinnung der Tran-

13 Resp. 509 b, Parm. 141 e - und dazu die zitierte Dissertation.

78



szendenz vollzieht sich in zwei Stufen : als Abhebung des eidetischen
Seins von der Welt des erscheinungshaften Werdens und als Heraushebung

aus dem Umkreis eidetischer Seinshaftigkeit jenes Einen und
Letzten, das nun das wahrhaft Absolute ist. Wie sich die Ideen zu
den Erscheinungen verhalten (berichtet Aristoteles über Piaton14), so

verhält sich zu den Ideen das Eine.
Dies Ausgreifen in die Dimension reiner Transzendenz ist eine

philosophisch grundlegende Leistung Piatons. Zu voller systematischer

Deutlichkeit kommt sie (jedenfalls für uns, die wir nur Piatons

Dialoge besitzen, nicht aber seine esoterische Lehre kennen) erst in
der spätantiken Ausformung durch den Neuplatonismus Plotins — hier
gesteigert durch die allgemeine Wandlung des religiösen Empfindens
und Denkens zum Weltjenseitigen hin. Da überdies in der Interpretation

Piatons die behauptete Stufung seines Transzendenzdenkens
nicht unbestritten ist, mag es genügen, das problemgeschichtlich
Wesentliche in der Plotinischen Ausformung in Erinnerung zu bringen.

Das philosophisch Entscheidende ist die Unterscheidung, die Plotin
zwischen der ersten und der zweiten Hypostase, dem Einen und dem
Geist durchführt. Damit kommt das transzendente Absolute zur
Abhebung vom intelligiblen Sein. Das Göttliche auf der höchsten Stufe

wird hinausgerückt über das Sein und damit hinausgehoben auch über
die dem Sein wesenhaft eigene Erkennbarkeit, so jedoch, daß das

intelligible Sein als eine eigene hypostatische Stufe bestehen bleibt.
Der Geist (vovç) ist die (gegenüber dem sinnlichen Kosmos selbst

schon transzendente) Stufe des Seins, die Stufe der Idee, der intelligible

Kosmos. Für seine Struktur gilt, was Piaton im «Sophistes» als

Grundgesetz des Seins herausgearbeitet hat : das Zugleich von Identität

und Andersheit, von Ruhe und Bewegung. Dies geistige, intelligible

Sein ist Vielheit in der Einheit, nach Gattungen und Arten
geordnete Mannigfaltigkeit der Ideen in einem unendlichen Ganzen,
das in sich different, bestimmt, eben eidetisch strukturiert ist. Darum
ist dies Sein das in eigentlicher Erkenntnis, dem anschauenden Denken

(voeïv), wesenhaft Erkennbare. Es ist die transzendente Realität,
zu der sich das seinsuchende Denken, die erfüllungheischende Intention

der vernünftigen Seele, erhebt und worin sie eine Erfüllung
findet15.

14 Vgl. Metaph. 988a 10-11.
16 a. a. O. §9.

79



Mit der Erhebung zur Stufe des seinshaften Geistes hat jedoch
für Plotin die transzendierende Bewegung in die Dimension des

Ursprunges noch nicht ihr Ziel erreicht. Der Geist als Kosmos der Ideen
ist einheitliche Mannigfaltigkeit (sv noXXd). Dieser Vielheit muß
(gemäß dem platonischen Grundgedanken des Rückganges von der Vielheit

auf die Einheit) eine Einheit zugrunde- oder vorausliegen, die
keine Vielheit mehr ist: das absolute, von jeder Mannigfaltigkeit
abgelöste Eine (zo ev). Erst mit ihm ist die höchste Stufe des

Göttlichen, der begründenden Ursprünge erreicht.
Plotin denkt den Gedanken mit radikaler Konsequenz zu Ende.

Das Eine ist ohne Vielheit. Es ist nicht Mannigfaltigkeit von Ideen,
weil es keine Andersheit in sich hat, keinen inneren Unterschied. Als
indifferent ist es ohne Bestimmtheit - und darum ist es nicht Sein.

Denn zum Sein gehört ebenso wie die Identität die Differenz, die
erst Bestimmtheit, Gestalt verleiht, zum Eidos in der Mannigfaltigkeit

der Ideen macht. Als absolut unbestimmt, indifferent, ist das Eine
nicht Sein, sondern jenseits des Seins16. Sein steht auf der Stufe des

Geistes. - Das Eine ist nicht nur nicht Sein, es ist auch nicht Geist: es

denkt nicht. Denn um geistig zu sein, bedürfte es der innern Differenz.
Denken ist nur als Bezug zum Sein, beruht auf der Differenz von
Denkendem und Gedachtem, auch wenn dieser Unterschied zugleich
aufgehoben ist in die Identität von Denken und Sein. Wo die Differenz
keinen Raum hat, ist kein Denken. Das Eine denkt nicht : es ist nicht
Geist, sondern jenseits des Geistes17.

Das Eine ist weder Sein noch Geist, vielmehr jenseits von beidem.
Die Negation hat hier nicht den Sinn einer Minderung, sondern den
der Steigerung, des Darüber-hinaus. Aber es ist charakteristisch für
die Plotinische Weise des Philosophierens über das Absolute, daß

jeder Versuch, es positiv zu fassen, im Uneigentlichen bleibt. Vom
Einen sagen wir, was es nicht ist; was es aber ist, sagen wir nicht.
Die Negation hat in der gedanklichen Annäherung an das absolut
Transzendente den Vorrang. Das bedeutet aber, daß wir eigentlich
das Eine nicht zu erkennen vermögen. Es untersteht nicht den

Bedingungen der Erkennbarkeit: es ist jenseits der Erkenntnis18.

Das Absolute wird vorzugsweise das Eine genannt, womit seine

16 a. a. O. §11.
17 a. a. O. §13.
18 a. a. O. § 15 und 16.

80



absolute Einfachheit zum Ausdruck kommt. Aber es ist eigentlich
auch nicht als Eines auszusagen. Jede Prädikation setzt voraus die
Zweiheit dessen, was bestimmt werden soll, und dessen, wodurch es

bestimmt wird: die Zweiheit von Subjekt und Prädikat, die ontolo-
gisch in der Determinationsstruktur des Etwas und seines Soseins

gründet. Solche Determinationsstruktur kann es aber im absolut
einfachen Einen nicht geben und darum auch keine Aussage von ihm.
Erkenntnis als hinblickendes Erfassen von etwas ist hier nicht möglich.
Das Absolute entzieht sich wesenhaft der Erkenntnis, die als Erkenntnis

von Sein in der Zweiheit von Denken und Gedachtem steht und
das Erkannte in der artikulierenden Dualität des « Etwas-als-etwas-
erkennens» faßt. — Diese Unerkennbarkeit des Absoluten ist nicht etwa
Folge der Schwäche menschlicher Erkenntniskraft - Erkenntnis ist
für Plotin in übermenschlicher, göttlicher Weise auf der Stufe des

Geistes für jeden, der sich dahin erhebt, ungebrochen wirklich. Die
Unerkennbarkeit des Absoluten folgt vielmehr notwendig daraus, daß

es als absolut Einfaches vor jeder Vielheit und Unterschiedenheit liegt
und darum nur in einem Gedanken erreicht werden kann, in dem das

Denken sich aufhebt.
In dieser Gestalt des vom Sein unterschiedenen, weil ihm noch

überlegenen Absoluten begegnet uns am deutlichsten innerhalb der
abendländischen Philosophie und in völliger Reinheit des Gedankens
die Konzeption des absolut transzendenten Göttlichen, das seinem Wesen

nach ein Unerkennbares sein muß. Hier, bei Plotin, wird philosophisch
zur Klarheit gebracht, daß das denkende Erkennen als Bewegung
nur in dem zur Ruhe kommt, was seinem Wesen nach dies Erkennen
so übertrifft, daß es vermöge seiner Eminenz ein Unerkennbares für
jegliches Erkennen ist. Erkenntnis erfüllt sich nur in dem, was sie als

Erkenntnis aufhebt.
Bei Plotin hat dieser letzte, das Erkennen am Absoluten zur

Aufhebung bringende Gedanke den Sinn der mystischen Einung mit dem
Absoluten. Zum Absoluten tritt der Erkennende nur in Beziehung,
indem er im Vollzug einer Bewegung, die ihn über das Sein des Geistes

hinaushebt, heraustritt aus der Geistigkeit, die Ekstasis vollzieht,
die die Aufhebung jeder Beziehung zum Einen bedeutet, weil sie mit
ihm eins werden läßt. Die Intention auf das Absolute, das für die
Annäherung daran bestimmt ist, das unterschiedslose Eine zu sein, kann
sich in der Tat nur erfüllen, indem der sich Annähernde alles
Unterscheidende fahren läßt: in der Aufhebung der Andersheit ist die

G 81



reine Identität verwirklicht. Nur die Ekstasis des Erkennens aus sich
selber kann die Einheit mit dem Absoluten herstellen.

Wir haben hier den Ton nicht auf das mystische Erleben zu legen,
das bei Plotin gewaltig anklingt, sondern auf die philosophischen
Implikationen dieser Fassung des Absoluten. Dies Absolute ist schlechthin

transzendent, jenseits von allem, was im Horizont des Denkens
und des Seins, im Horizont von Andersheit und Vielheit, sich bestimmen

läßt. Es ist das absolut transzendente Absolute, zu dem der Zugang
nur in der radikalen Entäußerung liegt, dem denkbar radikalsten
Hinaustreten des Menschen aus sich selber bis zum Aufgehen im
Anderen. Diese radikale Entäußerung, worin der Mensch seiner selbst

sich entäußert, bestimmt den letzten philosophischen Sinn des Plotini-
schen Denkens. Aber zugleich ist charakteristisch, daß das Transzen-
dieren bei Plotin in einer stufenhaften Weise geschieht. Indem das

Absolute als das schlechthin Einfache vom Sein als dem different-
mannigfaltig Bestimmten abgehoben wird, erweist sich das Sein als

ein Vorletztes, das in seiner erkenntnismäßigen Bedeutung zwar
gleichsam verschwindet, wo der letzte Schritt, die Einung mit dem

Absoluten, geschieht, das aber davon abgesehen seine eminente
Bedeutung als Wirklichkeit des wesenhaft Intelligiblen auf der Ebene

der erkenntnismäßigen Wahrheit behält.
Plotin hält also an der griechischen Grundkorrelation von Sein

und Denken auf der Stufe des transzendenten Geistes fest, und damit
an der wesenhaften Intelligibilität des Seins (die er sogar in neuer und

gewandelter Weise aus der parmenideischen Formel der Identität von
Denken und Sein interpretiert). Aber zugleich überhöht er diese

Grundrelation durch ein radikales Ausgreifen in die Dimension des

ihr gegenüber noch Transzendenten, in der er das eigentliche
Absolute als ein vom Sein Verschiedenes, das transzendente Absolute, findet,
das eben darum wesensmäßig der Erkenntnis entzogen ist.

IV.

Das weitere Schicksal der metaphysischen Spekulation im Abendland

scheint mir nun dadurch bestimmt zu sein, daß im Rahmen des

christlichen Philosophierens sich die ontologische Interpretation des

Gottesgedankens im Zeichen einer Verschmelzung dessen vollzieht, was
Plotin als Sein und als transzendentes Absolutes bedeutungsvoll
unterschieden hat. Augustin ist es gewesen, der diese Verschmelzung in

82



geschichtlich wirksamer Weise zur Geltung gebracht19 und damit dem

grundlegenden Seinsbegriff jene Zweideutigkeit verliehen hat, die
noch in der Gegenwart das zu innerst Bestimmende ist. Damit wird
in denkbar prinzipieller Weise das Sein mit der Unerkennbarkeit des

transzendenten Absoluten behaftet, wiewohl es als Sein noch immer
die Bedeutung des Essentiell-Eidetischen haben soll. Zugleich aber
wird das Transzendent-Absolute in den Horizont des Seins

hereingezogen und damit der Fragwürdigkeit einer Bestimmtheit
ausgeliefert, die ihm als in reiner Transzendenz gedacht doch nicht
zukommen kann. Dies beides geschieht unter der Wirkung des zentralen
christlichen Dogmas im Bereich der philosophischen Spekulation.

Augustin hat, bekanntermaßen, sein philosophisches Denken im
Hindurchgehen durch den Neuplatonismus und dann in der
Auseinandersetzung mit ihm auf dem Standpunkt des christlichen Glaubens

ausgebildet. Es ist klar, daß der Christ gewordene Augustin nicht bei
der Dreiheit der ursprünglichen Hypostasen (Seele, Geist, Eines), wie
Plotin sie fixiert hatte, stehenbleiben konnte; denn in dieser Dreiheit
kommt das antike Bewußtsein der gestuften Pluralität des Göttlichen
zur Geltung. An die Stelle der hierarchischen Stufung des Göttlichen
muß die Wirklichkeit des einen Gottes treten. Aber ebenso deutlich
ist die Neigung des frühen Augustin, die christliche Mannigfaltigkeit
des Göttlichen, die Trinität der Personen in Gott, zunächst nach Analogie

der neuplatonischen Hypostasenordnung zu begreifen.
Insbesondere zeigt sich die anfängliche Tendenz, das Verhältnis des Sohnes

zum Vater in Entsprechung zum Verhältnis, wie es Plotin zwischen
dem Geist und dem Einen gedacht hat, zu deuten. So kann etwa der
Sohn als «intellectus in quo universa, vel ipse potius universa» (als

Geist, in dem alles ist oder der vielmehr selber alles ist) unterschieden
werden vom Vater als dem «praeter universa universorum princi-
pium» oder «parens universitatis» (dem Ursprung von allem, der
außerhalb von allem ist, oder Vater der Allheit)20. Der Sohn ist
dabei näher «forma omnium» (die Form aller Dinge), während der
Vater als «unum de quo est» (das Eine, aus dem jene Form ist)
bezeichnet wird21. In solchen Wendungen entspricht die trinitarische
Person des Sohnes ganz offenkundig dem formhaften Sein des neu-

19 Über die Vorbereitung dessen durch Marius Victorinus vgl. a. a. O.
§18-22 und 27.

20 de ord. II 26, 47.
21 de ver. rel. 81.

83



platonischen Geistes und der Vater dem Einen als jenem noch
übergeordnetes Prinzip.

Freilich für den zum Christentum bekehrten Augustin ist das orthodoxe

Dogma von der Wesensgleichheit (Homousie) des Sohnes mit
dem Vater von vornherein verbindlich. Darum kann es bei solchen

neuplatonischen Analogien, die beim Wort genommen eine
Unterordnung der trinitarischen Personen (Subordinatianismus) an die
Stelle ihrer Gleichheit setzen, sein Bewenden nicht haben. Die explizite

Spekulation Augustins über das Geheimnis der Trinität drängt
vielmehr mit zunehmender Eindeutigkeit darauf, die Gleichheit der
Personen als Identität ihres Wesens herauszuarbeiten und möglichst
weitgehend die Elemente auszuschalten, die in der überlieferten Tri-
nitätsvorstellung eine Unterordnung andeuten. Gott als das eine

Wesen, das dem Unterschied der drei Personen zugrundeliegt, ist die
summa essentia. Die philosophische Problematik des Augustinischen
Gottesbegriffes ist in der Bedeutung dieser summa essentia konzentriert.

Stellt man sie in die Perspektive ihrer Herkunft vom Neupla-
tonismus ein, so hellt sich der philosophische Sinn dadurch auf, daß

man das Sein Gottes in seiner expliziten Struktur aus der Verschmel-

gung der beiden ersten Hypostasen Plotins zu begreifen versucht22.

In der Tat ist für Augustins Verständnis der summa essentia

kennzeichnend, daß es Züge einerseits des neuplatonischen Geistes als des

Kosmos der Ideen, anderseits aber des absoluten Einen auf das Sein
Gottes überträgt. Augustin folgt der (in ihrer Herkunft noch immer
ungenügend aufgehellten 23) Anschauung, wonach die Ideen Gedanken
Gottes sind. Dabei24 werden die Ideen zunächst der Person des Sohnes,

dem verbum, insbesondere zugewiesen; aber die zunehmende

Betonung der Wesensgleichheit von Vater und Sohn macht es notwendig,
das Sein der Ideen und die Erkenntnis, in der die Ideen ihr Sein

haben, gleichsam zurückzuverlegen in die identisch eine Wesenheit,
die den trinitarischen Personen gemeinsam ist. Nun ist aber auf der
andern Seite - eben vom plotinischen Einen her - diese höchste

göttliche Wesenheit von höchster Einfachheit. Gott ist «simplex
natura»25, Vater und Sohn sind «in gleicher Weise einfach» (pariter

22 a. a. O. §24.
23 Vgl. zuletzt: Fondation Hardt, Entretiens sur l'Antiquité Classique,

t. V, Les sources de Plotin, 1960, p. 398ss., 417s., 424.
24 a. a. O. §26.
25 de trin. XV 8.

84



simplex)2e. Das geistige Sein des göttlichen Wesens ist zugleich Träger
jener höchsten Bestimmung, die Plotin dem Einen vorbehalten hat:
der absoluten Einfachheit. Wenn es aber mit solcher Einfachheit des

göttlichen Seins Ernst gilt, dann kann von einer Vielheit der Ideen
im Geiste Gottes eigentlich nicht mehr die Rede sein. An die Stelle
der unterschiedenen Wesensformen tritt die «forma simplex»27, in der
alles Unterschiedene eins ist, so wie der Sohn mit dem Vater (nämlich
eben im Wesen) eins ist28.

Daß es Augustin mit der Behauptung der absoluten Einfachheit
des göttlichen Seins - mit der Übertragung also des Grundcharakters
des neuplatonischen Absoluten auf das Sein des ideenschauenden
Geistes - ernst ist, wird noch in einem andern Zusammenhang
deutlich29. Es ist eine notwendige Konsequenz der aus dieser Verschmelzung

resultierenden Seinsstruktur, daß die Wesensprädikate Gottes
wie Größe, Güte, Weisheit, Gerechtigkeit, Glückseligkeit, Wahrheit,
Unvergänglichkeit nicht nur mit dem substantiellen Sein Gottes,
sondern eben darum auch untereinander ohne Unterschied eins
sind. Vermöge seiner Einfachheit ist jeder Unterschied, die Anders-
heit als solche aus dem Sein Gottes ausgeschlossen. Der Grundcharakter

dieses Seins ist die Indifferenz. Nur den Unterschied der trini-
tarischen Personen muß Augustin dem Dogma gemäß anerkennen,
wiewohl er nicht zu sagen vermag, worin dieser relative Unterschied
innerhalb der essentiellen Indifferenz des Wesens eigentlich besteht,
was «Person» hier eigentlich bedeutet30. Das Sein Gottes ist eine

«simplex multiplicitas» und «multiplex simplicitas»31: einfache Vielfalt

und vielfache Einfachheit-so stehen die gegensätzlichen Prädikate
des neuplatonischen Einen und des neuplatonischen Seins unvermittelt
nebeneinander und fallen unbegreiflich zusammen («incomprehen-
sibili comprehensione omnia incomprehensibilia comprehendit»)32.

Worin besteht die philosophische Bedeutung dieser entscheidenden

Festlegungen? Gottes Sein wird als das unbegreifliche begriffen. Es

ist darum unbegreiflich, weil es Unbegreifliches in sich zusammen-

26 civ. dei XI 10.
27 de trin. XV 25.
28 de trin. VI 11.
29 a. a. O. §25.
30 a. a. O. §27.
31 de trin. VI 6.
32 civ. dei XII 19.

85



begreift - nämlich zugleich formhaft-eidetisches Sein des Geistes und
absolut einfaches Eines sein muß. Sein und Absolutes werden in der

summa essentia Augustins eins : absolutes Sein. Das Sein ist aus platonischer

Wurzel essentia, forma, idea : eidetisch formhaftes Sein. An sich
selbst schon welttranszendent gedacht, erfährt es nun aber eine

Steigerung in die Dimension der höchsten und äußersten Transzendenz -
in die des neuplatonischen Absoluten. Eben dadurch jedoch ist das

Sein dessen beraubt, was eidetische Bestimmtheit und Seinshaftig-
keit wesensmäßig konstituiert: der Unterschiedenheit und innern
Mannigfaltigkeit. Solche ist unvereinbar mit der Einfachheit des über
alles hinausgerückten, des transzendenten Absoluten. Die Bedingung
der Intelligibilität des Seins, wie Piaton sie herausgearbeitet hat (Differenz,

Bezüglichkeit, Bewegung), wird durch die Identifikation des

eidetischen Seins mit dem Absoluten bei Augustin wiederum
vernichtet. Und so verfällt das Sein als solches der Unerkennbarkeit
des Absoluten. Damit ist die Intelligibilität des Seins von der Inin-
telligibilität des transzendenten Absoluten überwältigt. Das eigentlich

zu Erkennende ist zum eigentlich Unerkennbaren geworden.
Wir stehen hier am Ursprung der seitherigen Unbegreiflichkeit

des Seins. Zugleich wird deutlich, wie sich diese aus der Glaubenshaltung

nährt, von der das Denken nunmehr ausgeht. Das

Unbegreifliche des Seins ist wesentlich die Unbegreiflichkeit des im Glauben

erfaßten Gottes. «Si enim comprehendis, non est deus»33. Gott
ist das, was wesenhaft nicht begriffen wird. Aber das philosophisch
Schicksalhafte liegt darin, daß auf dem durch das Dogma bestimmten

Denkweg Augustins in der Gestalt Gottes das Sein selbst, die essentia,

der prinzipiellen Unbegreiflichkeit verfällt, weil an die Stelle der
neuplatonischen die christliche Transzendenz tritt. Damit hat an der

philosophischen Wurzel der Glaube über die Einsicht den Sieg

davongetragen.

Ich muß hier die historischen Hinweise abbrechen. Es wäre freilich
eine verlockende Aufgabe, nun zu zeigen, wie sich von dieser
spätantik-christlichen Prägung her die Position des transzendent-absoluten

Seins, die die zentrale Position der seitherigen abendländischen

Metaphysik ist, weiter entwickelt und gewandelt hat. Dabei wäre
zugleich zu achten auf die fortschreitende Subjektivierung, die die
Reste des Eidetisch-Essentiellen im absoluten Sein erfahren : auf die

33 serm. 117,5.

86



Wandlung des Eidos von der Realität zur Idealität. Wesentliche
Stationen dieses Weges, um nur wichtigste zu nennen, sind: Thomas

von Aquino, durch den an die Stelle der summa essentia das ipsum esse

Gottes tritt (womit schon terminologisch sich der Fortschritt in der

Verdrängung des Essentiellen durch das pure Sein des Absoluten
andeutet) - dann Nicolaus Cusanus, bei dem die am griechischen
Seinsbegriff hängende Dialektik von Identität und Andersheit nun als

Dialektik des Absoluten selbst durchbricht und anderseits, zufolge der

engen Beziehung zwischen dem unendlichen Sein Gottes und der
Unendlichkeit der Welt, die Irrationalität des Absoluten übergreift
auf das Sein der Welt - endlich Hegel, der die Dialektik des Seins ganz
vom Absoluten Besitz nehmen läßt, aber nun in der Weise der

Bewegung des Gedankens, worin das Subjekt als Totalität der
Wirklichkeit sich selber zum absoluten Subjekt herstellt und so zur totalen
Erkenntnis bringt. Alle diese Stationen bezeichnen Gestaltungen des

philosophischen Gedankens, in denen die Zweideutigkeit des

transzendent-absoluten Seins, zugleich intelligibles Sein und erkenntnistranszendentes

Absolutes zu sein, wesentlich fortwirkt. Und auch die

Zweideutigkeit heutiger Seinsphilosophien ist noch aus dieser Wurzel
zu begreifen.

V.

Ich komme zu einer zusammenfassenden Schlußbetrachtung.
Welcher sachlich-philosophische Ertrag ergibt sich aus den knappen
historischen Streiflichtem, die wir haben werfen können?

Das Problem, um das wir kreisen, ist die ontologische Bestimmung
des Absoluten und die ihr korrelative Bestimmung des Seins in der
abendländischen Philosophie. Drei Gestalten des Seins und, darauf
bezogen oder mit ihnen identisch, drei Gestalten des Absoluten haben
sich uns näher gezeigt: erstens bei Parmenides das Sein als selber das

immanente Absolute der Wirklichkeit des Kosmos, in substantieller
Identität in sich verharrend - zweitens bei Piaton und Plotin das im
Zugleich von Identität und Andersheit eidetisch strukturierte Sein,
welches das dem sinnlichen Kosmos vorgängige Ganze der Ideen
und als Intelligibles wesenhaft erkennbar ist, und ihm noch jenseitig
das einfache Eine als Göttliches in reiner, absoluter Transzendenz:
nicht Sein, nicht Geist, nicht erkennbar, weil über die Bedingungen
alles dessen hinausgerückt, das radikal transzendente Absolute - drittens

bei Augustin aus der monotheistischen Verschmelzung jenes Seins

87



und dieses Absoluten innerhalb der Transzendenz des Glaubens das

transzendent absolute Sein, zwar als essentielles Sein behauptet, aber

zufolge seiner höchsten Einfachheit in die Indifferenz des nur
Identischen gebracht und darum schwankend in der Ambivalenz des

Unerkennbar-Intelligiblen und des Transzendent-Absoluten, das

doch nicht eindeutig über die noetische Erkenntnis hinausgesetzt ist.

Diese zwieschlächtige Position des transzendent absoluten Seins ist die

geschichtlich wirksame geblieben. Gegenüber dem «Intellektualismus»

der großen griechischen Philosophie bedeutet sie die Hinaus-
rückung des Seins in den Bereich des nicht mehr wesenhaft Erkennbaren.

Gegenüber der reinen Transzendenz des neuplatonischen
Absoluten aber bedeutet sie ein Hereinziehen des Letzten in den
Grenzbereich von Erkennen und Nichterkennen. Hinter jenem Verzicht auf
Intelligibilität des Seins steht die Abwendung von der Vernunft der

griechischen Seinsphilosophie. Hinter dieser Annäherung aber steht der
Anspruch der christlichen Offenbarung, eine letzt- und einziggültige, wenn
auch in ihrem Sinngehalt noch nicht realisierbare, darum im Glauben
hinzunehmende Manifestation des göttlichen Ursprungs zu sein. Im
spekulativ-philosophischen Ergebnis, das aus der Verwandlung des

griechischen Logos auf dem Boden eines neuen Mythos erwächst,
ist eine doppelte Tendenz am Werk.

Aufder einen Seite - sofern das Sein halbwegs an der Transzendenz
des Absoluten teilgewinnt - zeigt sich darin die Verlagerung des

Seinsgewichtes auf die nun in betontem Sinne geglaubte Transzendenz. Sein

war im griechischen Denken, was das Gewicht der zentralen
Wirklichkeit hat, von der alles Denken ausgeht und zu der es wieder
zurückkehrt. Vom Sein her wurde die Erscheinung begriffen, und über
das Sein hinaus nach seinem letzten Grund gefragt, so jedoch, daß das

Denken der Griechen sich weder in diesem Diesseits noch in jenem
Jenseits angesiedelt und heimisch gemacht, sondern sein Verweilen
bei dem dazwischenliegenden Mittleren gehabt hat. Dies Gleichgewicht

griechischer Vernunft - das wird durch die Hinausrückung des

Seins selber in die Dimension des Transzendent-Absoluten sichtbar -
ist im Bereich der christlichen Spekulation verlassen zugunsten dessen,

daß das Denken nun die geglaubte Transzendenz als das eigentliche
Sein umkreist (und für mehr als ein Jahrtausend in dieser Bewegung
sich vollzieht). (Das gegenteilige Extrem verwirklicht sich in der
neuzeitlichen Weltzuwendung, sofern sie als Wissenschaft nur mehr
das bloße Diesseits der Phänomene kennen will.)

88



Auf der andern Seite, insofern die verschmelzende Verbindung
des Seins mit dem Absoluten dies Letzte trotz seiner Transzendenz
hereinzieht in den Bereich einer Seinsspekulation, die nun freilich
über dem Abgrund schwebt, zeigt sich darin die Neigung, das
Absolute dem Menschen in einer fragwürdigen Weise anzunähern, seine

Unnahbarkeit anzutasten. Es kann wohl kein Zweifel sein, daß der
Gedanke von der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott für Augustin

ein wesentliches Motiv gewesen ist, Gott in der summa essentia

als absoluten Geist fassen zu wollen. Damit wird aber - aus einem
Motiv des Glaubens - die Wirklichkeit des Absoluten in einer
philosophisch außerordentlich fragwürdigen Weise dem Sein des Menschen

angenähert. Es ist die unausschöpfbare Tiefe der Plotinischen Spekulation,

daß sie das Absolute über jede Analogie zum Menschlich-
Welthaften hinausgerückt und so der Bemächtigung durch den
Menschen grundsätzlich entzogen hat: âepsÀs navra, «nimm alles weg!»,
«laß alles fahren!» steht an der Schwelle eigentlicher Transzendenz.
Diese Tiefe der «negativen Theologie» ist in der christlichen Spekulation

der Annäherung Gottes an den Menschen geopfert - einer

Annäherung, die durch das christlich Geglaubte notwendig sein mag,
von der es sich aber philosophisch fragt, ob sie nicht ein Antasten der

reinen Transzendenz bedeutet. Wer in der Tat dem Anspruch der
christlichen Offenbarung, letzt- und einziggültige Manifestation der
Wahrheit zu sein, nicht zu folgen vermag und zugleich vom
Gedanken des neuplatonischen Einen einmal ergriffen worden ist, wird
den Versuch, das transzendente Absolute als das Sein aus dem Glauben

spekulativ zu erfassen, als eine Verkennung des Letzten
erfahren.

Ganz abgesehen also von den problematischen Konsequenzen, die
die Konzeption des Seins als des Transzendent-Absoluten innerhalb
der abendländischen Metaphysik gehabt haben mag (und von denen
hier nicht weiter die Rede sein kann) - schon rein als solche scheint
mir diese Konzeption tieffragwürdig. Nicht nur ist in ihr die Intelli-
gibilität des Seins preisgegeben an ein doch nicht rein gedachtes
Absolutes; vielmehr ist eben damit auch die wesenhafte Transzendenz
des Letzten angetastet und das Absolute in einer Weise dem Menschlichen

und menschlich Verfügbaren angenähert, die wenigstens in
ihrer Intention die reine Transzendenz des Absoluten verletzt.

Demgegenüber scheint es mir trotz des Übergewichtes der
seitherigen Tradition philosophisch notwendig, hinter den Gedanken

89



des transzendent-absoluten Seins zurückzugehen auf die prinzipielle
ontologische Unterscheidung zwischen dem Sein und dem Absoluten,
aufjenen platonisch-neuplatonischen Grundgedanken also, der wesentlich

durch Augustin für die philosophische Überlieferung außer Kraft
gesetzt worden ist. Ich möchte zum Schluß noch einmal in aller hier
möglichen Deutlichkeit wenigstens zwei Hauptgründe nennen, die
mich zu dieser Forderung veranlassen.

Zunächst scheint mir einzig im Gedanken der radikalen Transzendenz

des Absoluten die unantastbare Reinheit des Göttlichen philosophisch

angemessen gewahrt. Jeder Versuch, das Absolute in den

Horizont einer Seinsdeutung hereinzuziehen, einer positiven Ontologie

also zu unterwerfen, steht unter dem Verdacht, das Göttliche
in fragwürdiger Weise dem Welthaften und Menschlichen zu nähern.
Die Zeit des naiven Griechentums, die das Göttliche in kosmischer

Gestalt, zuhöchst in der Gestalt des schönen, selber «göttlichen»
Menschen, zu erfahren und darzustellen vermocht hat, ist wohl
endgültig vorbei, so mächtig auch und ergreifend sie uns aus Resten

griechischer Kunst noch heute berühren mag. Die Anerkennung des

Göttlichen kann sich kaum mehr in dieser unmittelbaren Einheit
mit der vor Augen stehenden Wirklichkeit vollziehen. Die Entdeckung
der Transzendenz gegenüber allen welthaft-immanenten Mächten ist

von philosophisch endgültiger Art. Aber auch die aus der Tiefe des

Judentums kommende Weise der Vergegenwärtigung Gottes am
Leitfaden der Ebenbildlichkeit und besonders die spezifisch christliche,
nämlich christologische Annäherung Gottes an eine menschliche

Offenbarungsgestalt scheinen der Ferne des Göttlichen ungemäß. Wir
können uns von dieser Ferne wohl nicht anders als durch
Selbsttäuschung loskaufen. Dann aber ist es philosophisch notwendig, in
der Richtung auf das Absolute auch das Sein zu überschreiten. Denn

nur so haben wir alles gelassen, was uns vom Seienden in seiner
Relativität her bekannt und vertraut ist und was es in der letzten Begründung

zum wahrhaft Absoluten hin eben zu überschreiten gilt. Ich
möchte in diesem Sinn den unbedingten philosophischen Vorrang
der «negativen Theologie» vor der positiven ontologischen Bestimmung

des Absoluten behaupten. Reine Transzendenz liegt jenseits
jeder positiv ontologischen Charakterisierung. Nur die konsequent
negative Fassung, d.h. der methodisch bewußte Verzicht auf die

positive Bestimmung des Absoluten als auf etwas ihm Ungemäßes,
verzichtet wirklich auf die Bemächtigung des Absoluten durch den

90



Menschen. Die konsequent negative Fassung scheint auch im
Vorsprung zu sein vor jener Art schwebender Dialektik, wie wir sie heute
etwa bei Jaspers finden, die, was sie mit der einen Hand gibt, sogleich
mit der andern wieder nimmt und so bezüglich des Absoluten in
einer Zweideutigkeit zwischen Sein und Nichtsein verbleibt. Die
ontologische Negation ist dasjenige, was vom Denken her am weitesten

die Transzendenz des Absoluten erschließt.
Der zweite Hauptgrund aber ist dieser: Die Anerkennung der

Transzendenz des Absoluten gegenüber dem Sein bildet die no
twenwendige Bedingung dafür, daß das Sein selbst als Horizont der menschlichen

Welterfahrung in seiner grundsätzlichen Intelligibility festgehalten

werden kann. Bei allem relativen Recht, das man den modernen

Irrationalismen in der Aufdeckung «irrationaler» Untergründe
der Wirklichkeit, zumal gegenüber den rationalistischen Verengungen
des Vernunftverständnisses, zubilligen wird, muß es doch ein
Grundanliegen der Philosophie sein, das Vorrecht der Vernunft innerhalb
des Menschlichen und angesichts der Wirklichkeit im ganzen zur
Geltung zu bringen. Es ist aber nicht zu sehen, wie ein Vorrecht der
Vernunft sich zu begründen vermöchte, wenn es nicht im Sein selbst

begründet wäre. Die prinzipielle Intelligibilität des Seins - wie immer
sie näher zu begreifen sein mag - darf darum ihrerseits nicht
angetastet werden. Unser Philosophieren hat heute allen Anlaß, sich auf
die antike Grundkorrelation von Denken und Sein zurückzubesinnen
und dabei sich dessen zu erinnern, wie die griechische Philosophie auf
der Höhe ihrer Entfaltung das Denken im Sein selber begründet
gefunden hat. Der Platonische Grundgedanke des Eidos, der auch
noch der Aristotelischen Verwurzelung des Logos im Sein der oöala

zugrunde liegt, scheint seine philosophische Bedeutung noch keineswegs

erschöpft zu haben. Daß er sie in der abendländischen
Überlieferung der Philosophie bisher nicht so hat entfalten können, wie
es wohl in seiner Potenz liegt, dafür ist wesentlich jene spekulative
Ineinssetzung des eidetischen Seins als des essentiell intelligiblen mit
dem erkenntnistranszendenten Absoluten verantwortlich zu machen,
die sich innerhalb des christlichen Denkens vollzogen hat.

Hinter diese Position zurückzugehen, verlangt also die Bewahrung
sowohl der reinen Transzendenz des Absoluten wie die der
prinzipiellen Intelligibilität des Seins. Daß solcher Rückgang keine bloße

Regression in die Vergangenheit, vielmehr ein Eröffnen künftiger

Möglichkeiten der Philosophie wäre, vermöchte freilich allein die

91



systematische Ausarbeitung dessen zu zeigen, was hier lediglich in
der Form geschichtlicher Reflexion erörtert werden konnte.

Die metaphysische Grundproblematik muß einer philosophischen
Klärung nähergebracht werden durch die Wiedergewinnung des

prinzipiellen Unterschiedes zwischen dem intelligiblen Sein und dem
seinstranszendenten Absoluten - ein Unterschied, der das Sein der

Zweideutigkeit des in seiner wesenhaften Erkennbarkeit doch
Unerkennbaren enthebt und das Absolute durch die befreiende Kraft
des Gedankens einer negativen Ontologie in der Reinheit seiner
Transzendenz beläßt.

92


	Momente der metaphysischen Grundproblematik

