Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Essai d'interpretation de l'idée de joie dans la philosophie de Spinoza
Autor: Gagnebin, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Essai d’interprétation de 1’idée de joie dans la philosophie
de Spinoza

par Samuel Gagnebin

Amor... qui ex vera cognitione tam necessario oriiur

ut ex sole lumen. GIII, p. 264, 1. 23-24.

I. Le probléme

Il est possible de distinguer deux sources de la réflexion pénétrante
de Spinoza et cela apparait déja dans un écrit que plusieurs historiens
considérent comme 'un des plus anciens documents de cette philo-
sophie, a savoir le premier des deux «Dialogues» insérés dans le
Court Traité.

On y voit Spinoza préoccupé de méthodologie et énoncant une
régle d’intelligibilité que je formulerais ainsi: c’est exclusivement de
Pintérieur qu’on voit que P'unité ne fait qu'un avec la diversité2.
Donc, des éléments quelconques ne peuvent étre saisis dans leur
véritable essence qu’en relation avec l’ensemble. Celui-ci est la
raison d’étre de ces éléments et ne peut, lui-méme, étre saisi dans
sa perfection qu’en relation avec chacun des éléments, comme leur
principe ou leur cause. Dans ces conditions, la cause en question
ne peut étre congue que comme immanente et elle ne produit rien
en dehors d’elle3. Ainsi, «la nature ne peut étre considérée que dans

1 Les références se rapportent aux Qeuvres complétes, édit. La Pléiade,
Gallimard, Paris 1954, notée Pl. et Spinoza Opera, herausgegeben von Carl
Gebhardt, édit. C. Winters, Heidelberg 1924, 4 vol., notés G I, G 11, G III,
G 1IV. Ces derniéres ont été gracieusement mises 4 ma disposition par le
Dr R. Heilbrunn dont j’ai apprécié la haute compétence et auquel j’exprime
ma vive reconnaissance. Les abréviations sont les suivantes: Court Traité,
C.T.; Traité de la réforme de l’entendement, 7.R.E.; Principes de la
philosophie de Descartes, Pr.; Pensées métaphysiques, P. M.; Ethique, Eih.;
Traité des autorités théologiques et politiques, 7. 7T.P.; Traité de I’autorité
politique, 7.P.; Lettres, Let.

2 C.T., Premier Dialogue, Pl, p. 82-83, G I, p. 28, 1. 20-21; 23-25.

8 C.T., 1., PlL,p.84, GI,p. 30, 1. 25-28.

16



sa totalité comme infinie et souverainement parfaite»%. « Par exemple,
conclut le ,Dialogue’, I’entendement est cause de ses idées — ce
pourquoi je I’appelle une cause, et je I’appelle d’autre part un tout,
en considérant qu’il est constitué par ses idées; de méme, Dieu, par
rapport a ses effets ou créatures, n’est rien d’autre qu’une cause
immanente; il est donc aussi un tout si 'on considére le deuxiéme
aspect®.»

Le deuxi¢me «Dialogue» souléve plus de discussions quant a son
authenticité et a son ancienneté. Il ajoute, cependant, deux re-
marques a cette conception originale de I’étre. La premiere, qu’on
ne change pas la nature d’une chose en la reliant a d’autres pour
former un tout; on en éclaire, au contraire, I’essence, sans la changer,
par les conséquences que cette liaison manifeste. La seconde est la
réciproque de la premiére: il suffit qu’une chose singuli¢re, comme
un corps, existe actuellement dans la nature pour que ’ensemble se
manifeste. Ce n’est pas que cette chose singuliére soit, a proprement
parler, cause de l’ensemble; elle le rend évident comme lorsque
jouvre la fenétre pour laisser pénétrer la lumiere dans la chambre
et I’éclairer®. Cette espece d’implication réciproque de toute chose
singuliére existant en acte et de ’ensemble a été fort bien présentée
par Pierre Lachi¢ze-Rey”: «la justification de l'existence doit étre
interne et non externe; c’est de l'intérieur que le donné, le réalisé
doit étre fondé; autrement dit, il y a dans chaque portion de I’exis-
tence réalisée une puissance corrélative, une portion correspondante
d’existence réalisante, les deux termes réciproques ne pouvant
d’ailleurs étre isolés que par abstraction des deux ensembles, Nature
naturante ou Dieu, Nature naturée ou Univers, dont ils font partie;
il y a donc réciprocité, équivalence, entre le réalisé et le pouvoir
de réalisation». C’est ce que, dans la suite, nous appellerons le monde
non séparé.

Si discutable que soit l'origine des textes cités et méme si, avec
Zimmels et Gebhardt, on y trouve I'influence dominante des Dialog:
di Amore de Léon I'Hébreux® (Rome 1535), puis peut-étre de la
Cabale et, & travers elle, du néoplatonisme et de la gnose judéo-

LG T.,id,PL,p. 82, G LD 28, L 1213,
8 C.T., 1, Pl,p. 84, G I, p. 30, 1. 25-31.
¢ C.T., Second Dialogue, PL., p. 86, G I, p. 34, 1. 6-10.

? Les origines cartésiennes du Dieu de Spinoza, Alcan, Paris 1932; p. 22-23.
8 PI. Notes; p. 1372.

2 17



chrétienne, il faut reconnaitre ici une des idées maitresses qui
régnent a travers toute la pensée de Spinoza. Mais I’action grandis-
sante de Descartes sera nécessaire pour amener Spinoza 2 dominer et
a exposer la conception ébauchée ici. Celle-ci implique déja I'identité
de I'intelligible et de I’étre, ce qui, pour Spinoza, va se traduire en
particulier par I’idée d’un méme ordre des modifications de I’étendue
et de la pensée, deux des attributs en nombre infini d’une méme et
unique substance, ces modifications étant celles de la substance elle-
méme exprimée de deux fagons différentes®. La conception originelle
implique encore que la vérité forme un systéme ot le développement
de I’ensemble ne doit rien changer au sens des principes, bien plus
ce développement doit faire éclater la lumiére que ces principes
projettent sur le détail de toute chose: «Si, selon le dernier scolie de
la deuxi¢me partie de I’Ethique, Dieu voulait nous faire comprendre
une infinité d’autres étres, il devrait certes nous donner, pour em-
brasser I’infinité de ces étres, un entendement plus grand, mais non
une idée plus universelle de I’étre??.» Comment, dés lors, s’étonner
que la géométrie serve de modéle a Spinoza dans l’exposé de sa
doctrine? Mais on peut aussi y reconnaitre I’effet de ’exemple de
Descartes dans ses réponses aux deuxi¢mes objections?i.

Les considérations méthodologiques qui préceédent ne se réduisent
pas & un exercice intellectuel. Notre sort, notre salut sont attachés
au succes de la méthode qu’elles définissent et c’est ce que les «Dia-
logues» sont chargés d’apprendre au lecteur apres les deux premiers
chapitres du Court Traité que d’ailleurs ils doivent illustrer. Le
premier des «Dialogues» commence par ces paroles que ’Amour
adresse & I’Entendement: «Je vois bien, frére, que mon étre et
ma perfection dépendent entiérement de ta perfection; or, c’est la
perfection de 1’objet que tu as congu qui est ta perfection et de ta
perfection vient la mienne. Dis-moi donc, je t’en prie, si tu as congu
un étre qui soit souverainement parfait, qui ne puisse étre limité par
aucun autre et en qui je sois aussi compris?1?» Le second «Dialogue»
se termine sur une note semblable et complémentaire: «Aussi long-
temps que nous n’aurons pas de Dieu une idée trés claire nous

® Eth. 11, vu, Schol., PL, p. 416, G II, p. 90, 1. 2-9.

1 FEth. I1, xLix, Schol., P, p. 464, G 11, p. 133, 1. 38-134, 1. 3.
11 Qeuvres et Lettres, édit. La Pléiade, N.R.F., Paris 1937; p. 281.
12 . T., Premier Dialogue, PL., p. 82, G I, p. 28, 1. 5-11.

18



unissant a lui de telle fagon que soit impossible I’amour de quoi que
ce soit en dehors de lui — nous ne pouvons pas dire que nous sommes
véritablement unis a Dieu et dépendons immédiatement de luils.»
On sent, ici, chez Spinoza, une soif d’absolu qui se manifeste encore
au début du Traité de la Réforme de I’ Entendement et qui semble s’étan-
cher a la fin de I’ Ethique. Ceci est du ressort de ’affectivité. N oublions
pas, en effet, que Spinoza avait été le témoin et, bien plus, ’objet
de la colére de la communauté israélite d’Amsterdam. Il avait
échappé a une tentative d’assassinat. Or, la solitude qui fut la sienne
n’est pas un remede suffisant quand il s’agit de se dégager d’un
monde de passions; il y faut une méditation assidue: «Pourvu que
je puisse réfléchir a fond»?4; il y faut une discipline qu’il s’agit
d’inventer, de suivre et de communiquer?®. Mais alors, cette disci-
pline doit étre fondée en raison, et tendre vers une perfection. Et
encore faut-il s’assurer que cette perfection est possible, c’est-a-dire
qu’elle dérive de la nature des choses. Il faut, en d’autres termes,
que la conduite a tenir soit dictée par la vérité et il faut donc dé-
couvrir cette vérité. Spinoza constatait que cela exigeait une réforme
de ’entendement; il se trouvait placé en face du probleme philo-
sophique par excellence: la recherche d’une méthode de penser. Il
poursuivait «un bien dont la nature méme n’était pas incertaine» 16,
mais il ne voyait pas le moyen de I’obtenir. «Je me voyais, en effet,
dans un péril extréme et contraint de chercher de toutes mes forces
un reméde méme incertainl?.»

Il semble ainsi que, pour Spinoza, les deux problemes, celui des
conditions d’intelligibilité et celui du salut, ne fassent qu’un. Les
vérités essentielles découvertes lors de la recherche d’une «réforme
de Pentendement» orientent toute la «philosophie» spinoziste. Mais
elles débouchent aussi sur une «éthique» dont la partie centrale est
une étude rationnelle des passions humaines et I'idée inspiratrice
celle de concevoir la nature humaine dans sa perfection possible.
«Car, puisque nous désirons former une idée de ’homme qui soit
comme un modele de la nature humaine devant nos yeux, il nous
sera nécessaire de conserver ces mémes termes (bon et mauvais)

13 C. T., Second Dialogue, PL., p. 86, G I, p. 34, 1. 19-24.
u T.R.E., PL, p. 160, G II, p. 6, 1. 30.

18- Tl Plsp. 198 G 1L p- 5, L 13.

1 T.R.E,, PlL, p- 160, G II, p. 6, 1. 28.

7 T.R.E,PlL,p. 160, GII, p.6,1. 32-p. 7, 1. 2.

19



dans le sens que j’ai dit!®.» Méme si I’idéal d’un salut est toujours
présenté par Spinoza en corrélation étroite avec sa conception de
la vérité, il n’y a pas moins la deux choses distinctes; I'une est d’essence
affective et se rapporte a la joie ou a ’amour que Spinoza définit:
«la joie accompagnée de l'idée d’une cause extérieure»!®, lautre
est d’essence purement intellectuelle et «ne s’accompagne d’aucun
autre mode de penser»?. Il parait donc que I’idée vraie ne soit pas
nécessairement et, par elle-méme, liée a I'idée de joie. De plus, les
conditions d’intelligibilité vont conduire Spinoza a concevoir un
univers ou régne une nécessité absolue et sans aucune faille; comment
la joie va-t-elle y trouver place? Dieu qui n’agit que par la nécessité
de sa nature?! n’est affecté d’aucun sentiment de joie ni de tristesse 2.
Comment donc joindre 'amour a la nécessité?

Il faudra pourtant parvenir a une synthése parfaite. Il faudra
démontrer, car Spinoza ne peut se satisfaire & moins, que comprendre
c’est aimer et qu’aimer c’est comprendre; autrement dit, que la
joie portée au supréme degré de sa perfection est un principe d’intelli-
gibilité par lequel I'univers se comprend et qu’en définitive I’étre,
Pintelligible et la joie s’unissent jusqu’a I’identité.

1I. L’entendement

Il pourrait paraitre artificiel de présenter la philosophie de Spinoza
comme une réponse a cette seule question: comment faire de ’amour
un principe d’intelligibilité? Aussi n’est-ce pas mon propos. Il y a
bien des problemes fondamentaux qui se posent a la lecture de
I’Ethique et ce n’est pas méconnaitre leur respective importance que
de se proposer de traiter 'un d’eux qui, comme d’autres, vous oblige
A suivre, de la base au sommet, un chemin a travers cette hardie
construction. Je ne prétends ni a dire du nouveau??, ni a épuiser le

18 Eth. IV, Praef., Pl., p. 545, G 1, p. 208, 1. 15-18.

1 Fih, 111, Affect. defin. v, PL., p. 528, G II, p. 192, 1. 19-20.

2 FEth. 11, Ax. m, Pl., p. 412, G 1, p. 86, 1. 2-3.

21 Eth. I, xvi, Corol. i1, PL, p. 384, G II, p. 61, 1. 24.

8% Fth. V, xvm, Pl., p. 632, G I1, p. 291, 1. 5-6.

28 Je dois beaucoup a la lecture d’ouvrages consacrés a Spinoza ou se
rapportant partiellement 24 lui; mais ma réflexion s’est principalement
portée sur les textes de notre auteur. Les traductions de Charles Appuhn
et celles des trois auteurs des Oeuvres complétes (Roland Caillois, Mad.

20



sujet, ni méme a rendre facile I’accés a Spinoza. En particulier,
je n’ai pas évité d’emprunter bien des termes et des expressions
traduites a la langue de la scolastique qu’employait Spinoza?24. Je
voudrais dire & ma maniére comment, en épousant autant que je le
puis les idées de Spinoza, je vois le probléeme se résoudre et quelle
est 2 mes yeux 'importance de cette solution. J'userai de beaucoup
de liberté, mais avec cette consigne de rester fidele a I’esprit du
spinozisme. Y réussirai-je?

Le Traité de la réforme de Uentendement définit la méthode de la
connaissance réflexive?s. D’apres elle, I’acte de comprendre jouit
d’une réelle autonomie; 'idée vraie qu’il atteint est reconnue pour
telle spontanément?® et cela par un caractére intrinseque® (verum
index swi®®); la méthode de la connaissance réflexive la prendra
donc pour norme® et Spinoza définira cette méthode: 1l'idée de
Pidée vraie®. Mais qu’est-ce donc que l'idée vraie? Ce n’est pas,
dit Spinoza, une chose muette, comme une peinture sur un tableau®;
elle enveloppe une affirmation ou une négation®2. Il la compare a
un outil. C’est des idées vraies qu’il parle quand il dit: «L’entende-
ment par sa propre force native (innée) se forge des outils intellec-
tuels grace auxquels il acquiert d’autres forces pour d’autres ceuvres
intellectuelles, et griace a ces ceuvres, d’autres outils, c’est-a-dire le
pouvoir de chercher plus avant. Ainsi, avance-t-il degré par degré
jusqu’au faite de la sagesse®.» Dans I’Ethique, Spinoza se sert de

Frances, Rob. Misrahi) m’ont été fort utiles. J’ai entendu avec une grande
satisfaction la conférence de M. Mart. Gueroult (24, V, 61) a Neuchatel,
dont P’analyse constructive est si souvent nouvelle; mais mon texte étant
achevé, je ne 1’ai pas modifié. Cependant, je me rencontre heureusement
parfois avec M. Gueroult dans ses conclusions.

24 Pl., p. 360, I’opinion de Wolfsohn.

s T.R.E.,PL,p. 170, G IL p. 15, 1. 30-p. 16, 1. 1.

% T.R.E.,PL, p. 170, G II, p. 16, 1. 13-16.

% T.R.E., PlL, p. 182, G 11, p. 26, 1. 15-17.

28 Let. LXXVI a Alb. Burgh, Pl., p. 1346, G IV, p. 320, 1. 8 et 9 ainsi
que L. 27.

®» T.R.E., PL, p. 170, GIIL, p. 16, 1. 3.

3 Jd. 1. 1, mais aussi Eth. II, xxi1, Schol., PL, p. 437, G II, p. 109, 1. 19,
et encore Eth. 11, xvm, Schol., PL., p. 453, G 11, p. 124, 1. 4-5.

n Id., 1 9-11.

32 Fth. I1, xuix, Schol., PL., p. 462, G II, p. 132, 1. 11-12.

8 T.R.E., PlL., p. 167-168, G II, p. 14, 1. 4-7.

21



préférence du terme d’idée adéquate®* pour marquer que I’idée vraie
dépend de la seule nature de ’entendement? et que celui-ci en est
la cause adéquate, et non la cause partielle®, ce pourquoi Spinoza
déclare qu’en tant qu’il a des idées adéquates, ’entendement est
nécessairement actif®”. De plus, Spinoza insiste sur le caractére
synthétique de l’acte de comprendre. D’une idée isolée, nous ne
pouvons rien tirer. Au contraire, méme une fiction, pourvu qu’elle
soit simple comme une figure géométrique, le mouvement, la quan-
tité38 peut entrer comme élément dans un concept vrai. Par exemple,
pour former le concept de sphere, je puis, a volonté, faire tourner un
demi-cercle autour du diameétre joignant ses extrémités. De ce
concept découlent toutes les propriétés de la sphere et celles-la seule-
ment. Cette idée est vraie avec certitude bien que Paffirmation de
la rotation du demi-cercle, prise isolément, soit fictive, et que nous
sachions qu’aucune spheére de la nature n’a jamais été engendrée
de cette fagon®. «C’est pourquoi la forme de la pensée vraie doit
résider dans cette pensée méme sans faire appel a d’autres pensées.
Et elle ne reconnait pas un objet extérieur a la pensée comme cause,
mais elle doit dépendre de la puissance et de la nature méme de
I’entendement.» Spinoza se réfere a I’exemple des Mathématiques
qui, si elles n’attirent pas, convainquent®!. Elles indiquent au genre
humain une autre régle de vérité que celle des causes finales et de
la superstition, «en s’occupant seulement des essences et des pro-
priétés des figures» . Or, Spinoza note I’autonomie dont jouit le
mathématicien dans la détermination des quantités et par la variété
des choix qui s’offrent a lui dans la définition des figures; il en
reléve trois pour lellipse®’. Cependant, cette détermination et ces
choix sont dictés par des raisons intérieures a la pensée mathéma-

8¢ Fgh. 11, Def. v, PL, p. 411, G II, p. 85, 1. 3-6.
8 J4, Def. m, PL, p. 410, G I, p. 84, 1. 21-85, 1. 2.

% Eth. 111, 1, Dem., PL, p. 470, G II, p. 140, 1. 20-24 et 29.
@ Thid.

% T.R.E., Pl, p. 183, G II, p. 27, 1. 28-30.

» I, 1. 18.

1 Jpid., PL, p. 182, G IT, p. 26, 1. 35-p. 27, 1. 3.

11 Eth. 1, Append., PL., p. 409, G II, p. 83, 1. 9-10.

1 Eth. I, Append., Pl., p. 405, G II, p. 79, 1. 32-33.

@ T.R.E., P, p. 197, G II, p. 39, 1. 26-31.

22



tique; ils exigent une clairvoyance, une vue synthétique qui nous
rameénent aux propriétés éminentes de ’acte de comprendre®.

Mais il faut reconnaitre que cette autonomie de I’entendement,
si clairement affirmée ici et si constamment impliquée dans la
solution du probléme moral proposée par I’ Ethique, comme le montre
V. Delbos?, est tout aussi impérieusement soumise a la nécessité
absolue et universelle qui domine la pensée de Spinoza ‘. Etre libre,
pour Spinoza, c’est agir par la seule nécessité de sa nature. Que
Ientendement soit autonome signifie qu’il conclut sous ’action d’une
nécessité intérieure et qu’il n’est donc soumis & aucune action extérieure
de la part des sens, par exemple. De cette nécessité, I’exemple est
encore donné par les Mathématiques dont les démonstrations
établissent la nécessité de la conclusion a partir de prémisses et de
définitions que Spinoza appelle soit des vérités éternelles, soit des
essences. La nécessité a laquelle pense Spinoza est bien plus géo-
métrique et logique qu’elle n’est mécanique ou biologique. «Les
yeux de ’esprit sont les démonstrations elles-mé&mes47.»

Il ne s’agit cependant pas de géométrie et, dans cette merveilleuse
troisitme partie de I’Ethique, ce seront des sentiments de haine, de
colére, d’envie, etc., qui vont étre considérés et soumis a cette néces-
sité absolue, «de méme que s’il était question de lignes, de plans
ou de volumes» *8. Ceci n’est possible que griace a une présupposition
selon laquelle toute chose quelconque a une essence intelligible;
toute chose singuliére existant en acte a méme une essence singuliére
affirmative qui lui est individuellement propre®. Ce conceptualisme
absolu allié & un nominalisme qui ne considére comme réel que le
singulier est un des caracteres les plus significatifs de la pensée de
Spinoza.

Nous devons donc, au risque de ne pouvoir établir nos conclusions,
dire quelques mots des essences d’apreés Spinoza. Le terme essence,
auquel Spinoza substitue souvent le mot nature (alors que Leibniz
distingue leur sens), se rapporte & une chose comme ce sans quoi la

4 T.R.E., PlL., p.194-195, G 1I, p. 37, 1. 31-p. 38, 1. 2. Cf. V. Delbos,
Le probléme moral dans la philosophie de Spinoza. Alcan, Paris 1893, p. 36.

45 Jbid., p. 56, seq.

6 Let. XXVII, P, p. 1226, G IV, p. 161, 1. 7-9.

4 Fth. V, xxu1, Schol., PL., p. 638, G II, p. 296, 1. 6-7.

48 Fth. 111, Praef., PL., p. 468, G II, p. 138, 1. 27.

w T.R.E.,PL, p. 193, G II, p. 36, 1. 3-6 <t 1. 13-20.

235



chose ne pourrait ni étre, ni étre congue et qui n’existerait pas non
plus sans la chose®. De I’essence d’une chose découlent toutes les
propriétés de la chose et celles-la uniquement®!. Il faut alors remar-
quer que nous concevons une chose comme actuelle de deux fagons®2.
La premiére considére qu’une chose commence ou finit d’exister?s.
Nous la concevons alors dans son devenir5* et constatons qu’elle est
Peffet d’une cause efficiente qui est, comme la chose elle-méme, une
chose existant en acte. Cette cause détermine la chose a exister et a
produire un certain effet®, si bien que la chose elle-méme est rap-
portée & un certain temps et a un certain lieu®, Elle aura une durée
qui dépendra exclusivement de I’ordre des causes que Spinoza désigne
souvent par les termes: «l’ordre commun de la nature»®. Cet ordre
nous est caché%. Cependant, nous pouvons démontrer qu’il n’aurait
pu étre autre qu’il n’est®, car il suit de la nécessité de la nature
divine®. La seconde considére au contraire ’étre de la chose®!, ce qui
fait qu’elle persévere dans I’étre®?; alors notre attention se porte sur
I’essence de la chose; celle-ci ne change pas parce que la chose
commence ou finit d’exister. Spinoza exprime ce fait en disant que
I’essence n’enveloppe pas I’existence et que, par conséquent, I’essence
ne peut étre cause de la durée de la chose. Cependant, la force
d’exister ou la force avec laquelle la chose persévére dans ’étre
s’appelle sa réalité®® ou sa perfection®, c’est-a-dire «I’essence de la
chose en tant qu’elle existe et produit un effet d’une certaine fagon,
sans tenir compte de sa durée»®. L’essence dont nous venons de
parler est dite ’essence formelle et elle appartient au méme attribut

8 FEth. I1, x, Schol. i, Pl., p. 421, G II, p. 94, 1. 10-12.

51 T.R.E., Pl., p. 184, G 11, p. 28, 1. 30-32.

52 Eth. V, xx1x, Schol., Pl p. 641, G II, p. 298, 1. 30-p. 299, L. 3.

88 Eih. 11, Def. vii et 1, xxvimn, Pl., p. 411 et 392, G 1I, p. 85, 1. 16-17,
et p. 69, 1. 2-9.

84 FEth. 11, x, Schol. i, PL., p. 420, G 11, p. 93, 1. 24.

56 Fth. I, xxvi, voir note 53.

8 Voir note 52.

87 Eth. 11, xxx, Dem., PL, p. 443, G 11, p. 115, 1. 5-6.

88 [Lth. 1, xxxm, Schol. 1, PL., p. 398, G 11, p. 76, 1. 16.

8 FEth. I, xxxm, Pl., p. 397, G 11, p. 73, 1. 19-20.

¢ FEih. I, xv, Schol., Pl p. 382, G II, p. 60, 1. 10-12.

61 Fth. 11, x, Schol. u, PL., p. 420, G II, p. 93, 1. 25.

82 Fth. I, xxav, Corol., PL, p. 391, G 11, p. 67, 1. 19,

63, 64, 65 Lth. 1V, Praef., PL., p. 546, G I, p. 209, 1. 1-4.

24



que la chose méme. L’:dée de cette essence qui se trouve dans I’en-
tendement est au contraire I’essence objective; elle n’est autre que
I’idée vraie de la chose et Spinoza déclare que «la certitude n’est
rien d’autre que l’essence objective elle-méme; c’est dire que la
facon dont nous sentons I’essence formelle est la certitude méme»56.
«Personne, sauf celui qui posseéde I'idée adéquate ou I’essence objec-
tive de quelque chose, ne peut savoir ce qu’est la supréme certitude®”.»
Nous parvenons, dans cette derni¢re proposition, a une idée fonda-
mentale de Spinoza: Dans la premiére maniére nous voyons la chose
parmi d’autres et de ’extérieur, dans la seconde, nous voyons la
chose de l'intérieur.

Nous pouvons maintenant indiquer, toujours trés sommairement,
les rapports de ’entendement a Dieu et a I’homme. L’essence for-
melle d’une idée, puisqu’elle doit appartenir au méme attribut que
I’idée, admet Dieu pour cause en tant seulement qu’il est chose
pensante®®. D’autre part, dans la pensée de Dieu, il y a nécessaire-
ment une idée de Dieu par laquelle Dieu se comprend®. Cette idée
est un mode de Pattribut pensée, mais comme ce mode découle
immeédiatement d’un attribut éternel et infini, il ne peut étre qu’éternel
et infini?. Cette idée de Dieu est I’Entendement infini”™. Il ne
contient que les idées des attributs et des affections ou modes de
Dieu qui peuvent tous étre dits des choses singuliéres?. En d’autres
termes, ces idées qui se rapportent aux seules choses réelles en dehors
de P'entendement?, n’ont pas leurs objets comme cause efficiente,
mais Dieu lui-méme en tant qu’il est chose pensante”. Comme tous
les modes finis ou infinis, I’entendement doit étre rapporté a la
Nature naturée et non a la Nature naturante’. Maintenant, on voit
comment il est possible que I’entendement, c’est-a-dire 'acte de

% T.R.E., Pl, p. 169, G II, p. 15, 1. 7-9.

7 Jbid., G II, p. 15, 1. 12-15.

88 Fih. I1, v, Pl., p. 414, G II, p. 88, 1. 15-20.

8 FEth. II, m, Schol., PL., p. 413, G 11, p. 87, 1. 22-23.

" FEth. I, xx1, PL., p. 388, G II, p. 65, 1. 12-14.

"1 Eth. I, v et Dem., PL, p. 414, G II, p. 88, 1. 7-10. ‘

2 Fth. 1, xxx et T.R.E., Pl., p. 395 et 194, G II, p. 71, 1. 18-19, et p. 37,
1. 5-6.

8 Eth. 1, xxvii, Dem., Pl., p. 393, G II, p. 69, 1. 18.

"4 FEth. 11, v, Pl., p. 414, G 11, p. 88, 1. 15-20.

s Eth. 1, xxx1, PL, p. 395, G II, p. 71, 1. 30-32.

25



comprendre’, soit autonome bien que toutes choses soient déter-
minées par la nécessité de la nature divine; en effet Dieu agit par la
méme nécessité qui le fait se comprendre lui-méme? et il agit d’apres
les seules lois de sa nature, sans étre contraint par personne’,
Quant a DI’entendement fini de I’homme, il est une partie de
Pentendement infini ou idée de Dieu, c’est dire que, lorsque ’esprit
humain a une idée adéquate, c’est Dieu, non en tant qu’il est infini,
mais en tant qu’il constitue I’essence de Iesprit humain, qui possede
cette idée; quand, au contraire, Dieu possede telle ou telle idée,
non seulement en tant qu’il constitue la nature de I’esprit humain,
mais en tant qu’il poss¢éde, en méme temps que de I’esprit humain,
I’idée d’une autre chose, nous dirons que ’esprit humain pergoit
une chose en partie, autrement dit de fagon mutilée et inadéquate™.
Apres ce que nous venons de dire de l’entendement, il devient
évident que la fonction éminente de ’homme est de comprendre.

II1. L’union de I’dme et du corps

L’entendement n’est pas tout I’esprit; il en est seulement la meil-
leure partie® qui ne contient que les idées claires et distinctes chéres
a Descartes. Comme pour ce philosophe, et contrairement a la
tradition aristotélicienne qui distingue ’ame végétative de la sensi-
tive et de la raisonnable, il n’y a en nous qu'une ame?®.. Quelle est
alors l'origine, dans I’ame, de sentiments tels que le désir, la joie, la
tristesse, I’admiration, ’amour et la haine, les six passions primitives
selon Descartes®? et quelle est leur nature? C’est ainsi le probléme
de I'union de I’ame et du corps qui s’impose aussi bien a Descartes
qu’a ses successeurs. Il est d’autant plus impérieux que I’étendue et
la pensée ne sont congues que dans une indépendance totale 'une
par rapport a l'autre: la pensée est inétendue et I’étendue est sans
pensée. L’irréductibilité de ces deux natures est I'un des traits le
plus marqué du cartésianisme.

% Eth, I, xxxa, Schol,, Pl., p. 396, G I, p. 72, 1. 15.

" Eth. 11, m, Schol., Pl., p. 413, G II, p. 87, 1. 21-22.

8 FEth. 1, xvu, PL, p. 383, G II, p. 61, 1. 6-7.

" FEth. 11, x1, Corol., PL., p. 421-422, G II, p. 94, 1. 30—p. 95, 1. 6.

8 FEth. IV, Append., Cap. 32, PL., p. 618, G I, p. 276, 1. 15-16.

81 Descartes, Les passions de I’dme. Oeuvres et Lettres. La Pléiade, N.R.F.,
Paris 1937, p. 579.

82 Jd., p. 589.

26



La solution de Descartes, si c’en est une, consiste & invoquer les
causes finales qu’il avait exclues des sciences®:. C’est la nature qui
prend soin de notre conservation, si bien que notre volonté ne peut
rien changer au jeu des mécanismes que mettent en branle nos
perceptions; ’exemple est classique: notre volonté n’intervient qu’en
ce qui concerne l'usage de nos sens en choisissant en particulier
I’objet a regarder; I’accommodation se produit alors spontanément et
est soustraite a toute intervention directe de cette volonté. En vertu
du méme principe, les passions nous sont utiles; elles avertissent
I’ame de 'imminence des dangers et la contraignent a conserver des
pensées qui, sans elles, s’effaceraient trop facilement. Cependant la
volonté usant de I’habitude, a ’exemple du dressage des animaux,
peut changer le rapport établi par la nature entre nos pensées et les
mouvements des esprits animaux, de sorte que «ceux-mémes qui ont
les plus faibles &mes pourraient acquérir un empire trés absolu sur
toutes leurs passions, si on employait assez d’industrie 4 les dresser
et a les conduire» 4,

Spinoza discute cette théorie dans la Préface de la cinqui¢me partie
de I'Ethique. Outre que la nature n’a, a ses yeux, aucune finalité,
il reproche a Descartes son «stoicisme» qui accorde a ’homme un
pouvoir absolu sur ses passions. «INous ne sommes qu’une partie de
la nature totale dont nous suivons l’ordre»® et «une passion qui
est ’effet d’une cause extérieure peut dépasser infiniment notre
pouvoir» 8 écrit Spinoza. Mais surtout il se refuse a4 admettre une
action réciproque de I’Ame et du corps: «ni le corps ne peut déter-
miner Pesprit & penser, ni ’esprit ne peut déterminer le corps au
mouvement, au repos ou a quelque autre chose»®”. «Les modes d’un
attribut, quel qu’il soit, ont pour cause Dieu, en tant seulement qu’il
est considéré sous cet attribut dont ils sont les modes, et non en tant
qu’il est considéré sous un autre88.»

La solution de Spinoza est d’une simplicité séduisante: «L’esprit
et le corps sont une seule et méme chose, congue tantot sous ’attribut

83 [ Bréhier, Histoire de la philosophie, T 11, 1, p. 106.

84 Descartes, Id., p. 583.

8 Fth. IV, Append., Cap. xxxu, PL., p. 618, G II, p. 276, 1. 13-14.
8¢ Fth. IV, m, PL, p. 549, G II, p. 212, 1. 19-20.

8 Eth. 111, u, PL., p. 471, G II, p. 141, 1. 6-8.

88 FEth. 11, v1, PL., p. 415, G I1, p. 89, 1. 4-6.

27



Pensée, tantot sous I'attribut Etendue®.» Cette solution est confirmée
par une vue de cette «science intutlive» que nous retrouverons dans la
suite et qui s’attache a la seule essence d’une chose singuliére en
tant qu’elle est reliée a lattribut dont elle dépend: par la seule
connaissance de I’essence de I’ame, je sais qu’elle est unie au corps®.
Comme il s’avére que nous ne percevons l’existence des choses
extérieures et de notre propre corps que par le canal de nos sens® et
que, d’autre part, l’idée de chaque chose causée dépend de la connaissance
(ou idée) de la cause dont elle est effet®®, nous concevrons la Nature,
que ce soit sous l'attribut de I’Etendue, sous celui de la Pensée, ou
sous quelque autre, suivant le méme ordre et d’aprés une seule et
méme connexion des causes®. Il résulte de cette connexion et d’elle
uniquement qu’un sentiment ou une passion de ’ame est une idée
confuse par laquelle I’esprit affirme une force d’exister de son corps
ou d’une partie de son corps, plus grande ou plus petite qu’aupara-
vant. Cette force étant donnée, I’esprit lui-méme est déterminé a
penser a telle chose plutot qu’a telle autre®. Ainsi, 'esprit humain
ne connait le corps humain lui-méme et ne sait qu’il existe que par
les idées des affections dont le corps humain est affecté®. On peut
encore dire que I'objet de I'idée constituant I’esprit humain est le
corps, soit un certain mode de I’Etendue existant en acte®. D’ou suit
que ’homme consiste en un Esprit et en un Corps, et que le Corps
humain existe comme nous le sentons?”. En bref, ’esprit est I’idée du
corps®. Nous rejoignons ainsi le scolie important auquel nous
avons déja fait allusion au début de cette étude (p. 18, puis p. 27):
«le mode de ’Etendue et I'idée de ce mode sont une seule et méme
chose, mais exprimée de deux facons»%, et nous pouvons remonter
jusqu’a la définition des attributs: ce que ’entendement pergoit de

8 FEth. 111, i, Schol., PL., p. 471, G II, p. 141, 1. 23-26.

% T.R.E., Pl., p. 165, G II, p. 11, 1. 14-15.

01 FEth. 11, xxv1, Pl., p. 439, G 11, p. 112, 1. 2-3.

2. Eth. II, vi, Dem., Pl., p. 416, G II, p. 89, 1. 24-25. C’est nous qui
ajoutons: (ou idée).

9 Ibid., Schol., G II, p. 90, 1. 14-17.

9 FEth. 111, Affectuum generalis definitio. PL., p. 541, G I1, p. 203, 1. 28-33.

% Eth. 11, x1x, Pl., p. 435, G II, p. 107, 1. 30-32. '

% FEth. 11, xu1, PL, p. 423, G I1, p. 96, 1. 2-3.

9 Ibid., Corol., G II, p. 96, 1. 19-20.

%8 Eth. 11, x1x, Dem., PL., p. 435, G II, p. 108, 1. 2-3.

® Eth. I1, vu, Schol., Pl., p. 416, G II, p. 90, 1. 8-9.

28



la substance comme constituant son essence!®. Dans sa lettre a
Simon de Vries, de février 1663, Spinoza donne la définition suivante:
«Par substance, j’entends ce qui est en soi et est congu par soi; c’est-
a-dire ce dont le concept n’implique pas le concept d’une autre chose.
C’est la méme chose que j’entends par attribut, a cela prés que ce
terme s’emploie du point de vue de I’entendement qui attribue a la
substance telle nature déterminée’®l.» Les attributs de I’Etendue et
de la Pensée sont donc, de points de vue différents, la substance et
ses modes, en sorte que ’entendement ne nous donne a connaitre
comme réels que la substance, les idées, les corps et leurs changements.

S1 nous nous référons maintenant a la premieére des deux maniéres
dont nous pouvons concevoir une chose comme actuellel®2, nous
pourrons dire que le corps est un mode de ’étendue existant en
acte qui a une certaine durée, occupe un certain lieu et que cela
dépend des causes qui sont elles-mémes des corps extérieurs au
premier. Ainsi notre corps est affecté par d’autres corps et notre
esprit a conscience de ces affections%. Comme nous ’avons vu1%4,
dans notre esprit, ces affections ne sont pas des idées adéquates.
Les idées qui correspondent a ces affections sont partielles ou con-
fuses, et il en est ainsi de tout ce qui concerne ce que nous avons
appelé, avec Spinoza, notre connaissance de ’ordre commun de la
naturel® ou ordre des causes®. Cette connaissance partielle et
mutilée forme ce que Spinoza appelle la connaissance du premier
genre ou imagination”. Comme notre corps a besoin de beaucoup
de choses pour vivre, il n’a pas une existence indépendante de la
Nature; il n’est qu'une partie de celle-ci et ne peut étre congu par
lui-méme sans ces autres parties. Dans ces conditions, nous sommes
passifs19 et c’est par erreur que les hommes se considérent comme
libres: conscients de leurs volitions et de leurs appétits, ils ne pensent
pas méme en réve aux causes qui les disposent a désirer et a vouloir,

100 Eth. 1, Def. v, PL., p. 366, G II, p. 45, 1. 17-19.

101 Lot IX, Pl., p. 1145-1146, G IV, p. 46, 1. 2-5.

102 p, 24,

103 o 28,

% o, 26,

05 Fith, 11, xx1x, Corol., P, p. 442, G IT, p. 114, 1. 6-7.
16 Fth. 11, xix, Dem., PL., p. 435, G I, p. 108, 1. 6-8.

07 Eth. 11, xL, Schol. u, PL., p. 451, G II, p. 122, 1. 10-11.
18 Eth. IV, n, Pl., p. 549, G II, p. 212, 1. 10-11.

29



parce qu’ils les ignorent1%, Ils n’ont ainsi aucune idée de Dieu, mais
des idées seulement des choses terrestres, sur lesquelles ils réglent
tous leurs actes et toutes leurs pensées'® et cela, aussi bien d’ailleurs
que les actions des justes, découle nécessairement des lois éternelles
et des vouloirs de Dieu. Dans la Nature, I’homme n’est pas un empire
dans un empire et il ne peut troubler 'ordre de cette Nature qui
n’a pas de vicelll,

Voila pourquoi, conclut Spinoza, «les sentiments de haine, de
colére, d’envie, etc., considérés en eux-mémes, obéissent 4 la méme
nécessité et a la méme vertu de la Nature que les autres choses
singuliéres; et, par suite, ils admettent les mémes causes rigoureuses
qui les font comprendre, et ils ont des propriétés bien définies tout
aussi dignes d’étre connues que les propriétés d’une quelconque
autre chose dont la seule considération nous satisfait2». Et puisque
le corps et l’esprit ne sont qu’une méme chose vue sous deux aspects
différents, il faudra bien que la mémoire du passé et les souvenirs
que nous présente notre conscience aient un corrélatif dans notre
corps. Celui-ci, formé de parties dures et de parties plus molles,
garde la trace des affections!3 jusqu’a ce qu’une affection contraire
vienne y marquer son empreinte. C’est ainsi que, méme lorsque la
cause d’une affection a disparu, cette cause reste présente a notre
conscience; nous ne doutons pas que les choses subsistent, méme
lorsqu’elles ont disparu de devant nos yeux!'4. Mais aussi depuis la
premiere enfance jusqu’a I’age adulte, notre corps se développe et,
de maladroit qu’il était, il devient apte a l’exercice de fonctions
incroyablement variées et d’usages exigeant une habileté merveilleuse.
Corrélativement, notre esprit prend conscience de son pouvoir sur
les choses et développe étonnamment sa faculté de comprendre!?s.
Les lois de l’association des idées dérivent des mémes causes: «Si
le corps humain a été une fois affecté par deux ou plusieurs corps

19 Eth, I, Append., Pl., p. 403, G II, p. 78, 1. 17-21.

10 Lo, XXIIT & G. de Blyenbergh, PL., p. 1218, G IV, p. 148, 1. 17—-p. 149,
1. 2.

m Bih, 111, Praef., Pl., p. 467-468, G II, p. 137, 1. 11-12,
et p. 138, 1. 12.

1z Jpid., G I1, p. 138, 1. 20-23.

13 Eth. I1, Post. v, PL, p. 430, G 11, p. 102, 1. 32—-p. 103, 1. 3.

s Eth, 11, xva, Corol., PL., p. 432, G 11, p. 105, 1. 2-4.

us Fih, I1, xm, Schol., PL., p. 424, G II, p. 97, 1. 8-10.

30



en méme temps, lorsque I’esprit, dans la suite, imaginera I'un d’eux,
il se souviendra aussitot des autres!!®.» «Si ’esprit a été une fois
affecté par deux sentiments en méme temps, lorsque, dans la suite,
il sera affecté par I'un d’eux, il sera aussi affecté par P'autre.»

Ainsi, c’est dans 'union ainsi définie de ’Ame et du corps qu’est
lorigine des passions, et la corrélation entre les affections de ’Ame
et celles du corps va s’affirmer a travers les développements qui
vont suivre. Mais ici nous devons faire usage de la seconde des deux
manieres dont nous pouvons concevoir une chose comme actuelle18,

IV. De I’homme

I1 arrive au lecteur de Spinoza de s’étonner que d’un point de vue
si affirmé de nominalisme, ce philosophe ait consacré tous ses efforts
a perfectionner la notion de ’homme tant privé que politique. Qu’on
relise, par exemple, ce que Spinoza déclare!® au sujet des termes
dits transcendantaux (étre, chose, etc.), puis des notions qu’on
appelle universelles telles que homme, cheval, chien, etc.; il conclut
que ces idées «sont confuses au plus haut degré» et qu’elles «varient
chez chacun selon la chose qui a le plus souvent affecté le corps, et
que Desprit imagine ou se rappelle plus facilement». Or, les concep-
tions méthodologiques qui nous ont paru primitives chez Spinoza
s’appliquent avec éclat précisément dans la doctrine développée ici:
I'unité ne s’accorde avec la diversité que de 'intérieur. C’est ce que
nous rappelle le scolie de la proposition XXIX, deuxi¢me partie:
L’esprit n’a «qu’une connaissance confuse et mutilée toutes les fois
qu’il percoit les choses suivant I’ordre commun de la Nature, c’est-
a-dire toutes les fois qu’il est déterminé de ’extérieur. . .», mais «non
toutes les fois que de l'intérieur il est déterminé & comprendre (de
ces choses) leurs convenances, leurs différences et leurs oppositions»120,
Vus de l'intérieur, les hommes apparaissent tous comme mus par
Pappétit, appétit que P’esprit ressent comme un désir et que Spinoza
définit: «Le désir est I’essence méme de ’homme en tant qu’elle est
congue comme déterminée, par une quelconque affection d’elle-

us Eth, 11, xvin, Pl., p. 433, G 11, p. 106, 1. 22-24.

w7 Eh. 111, xtv, Pl., p. 482, G 11, p. 151, 1. 13-14.

us p. 24,

19 Eth. 11, xv, Schol. 1, PL, p. 449-450, G II, p. 120, 1. 27-p. 121, 1. 35.
120 Fth. 11, xx1x, Schol., PL., p. 442, G II, p. 114, 1. 19-23.

31



méme, a faire quelque chose!?l.» Le désir est la manifestation
humaine et consciente de cet effort pour persévérer dans I’étre,
essentiel a toute chose singuli¢re, qui a sa manifestation la plus
élémentaire dans Dinertie découverte par Descartes, et dont la
signification pour Spinoza a été si admirablement commentée par
Jules Lagneau 1?2

Notons que, d’aprés la définition de Spinoza, I’essence de I’homme
(ou le désir) peut étre infiniment diversifiée puisqu’elle est déterminée
par une quelconque affection d’elle-méme. Cela signifie qu’il n’y a
en réalité que des individus hommes avec des désirs singuliers:
«J’entends donc ici sous le nom de Désir tous les efforts, impulsions,
appétits et volitions de I’homme; ils sont variables selon I’état
variable d’'un méme homme, et souvent opposés les uns aux autres,
au point que ’homme est entrainé en divers sens et ne sait ou se
tourner123,»

Sur ce fond indéterminé du désir, comment I’homme va-t-il
s’orienter? comment trouvera-t-il une raison de se diriger? Qu’est-ce
qui va le déterminer? Veut-on la-dessus I’opinion d’un philosophe
moderne qui, sans citer Spinoza, semble lui faire écho? «Les philo-
sophes qui ont spéculé sur la signification de la vie et sur la destinée
de 'homme n’ont pas assez remarqué que la nature a pris la peine
de nous renseigner la-dessus elle-méme. Elle nous avertit par un
signe précis que notre destination est atteinte. Ce signe est la joie.
Je dis la joie, je ne dis pas le plaisir. Le plaisir n’est qu’un artifice
imaginé par la nature pour obtenir de I’étre vivant la conservation
de la vie; il n’indique pas la direction ol la vie est lancée. Mais la
joie annonce toujours que la vie a réussi, qu’elle a gagné du terrain,
qu’elle a remporté une victoire: toute grande joie a un accent
triomphal1?4.» Voici d’ailleurs la définition de Spinoza: «La joie est
le passage de I’homme d’une moindre a une plus grande perfection»
et «la tristesse est le passage de ’homme d’une plus grande & une
moindre perfection»!?5. Spinoza fait en outre observer que c’est
bien d’un passage et non de la perfection elle-méme qu’il s’agit; car,

121 Eith, 111, Affect. def., Pl., p. 525, G II, p. 190, 1. 2—4.

122 Fragments. Revue de Métaphysique et de Morale. Mars 1898. Egrits,
Union pour la vérité, 21, rue Visconti, Paris VI¢, 1924, p. 291-296.

128 Fth. 111, Affect. def. 1, Expl., Pl., p. 526, G II, p. 190, 1. 27-31.

124 FI. Bergson, L’ Energie spirituelle, Alcan, Paris 1919, p. 24.

125 Fth, 111, Affect. def. i et m1, PL, p. 526, G II, p. 191, 1. 1-4.

32



lorsque nous n’avons pas la santé, la conquérir est une joie; mais,
quand nous sommes en santé, nous n’y pensons plus; enfin, si la
privation de la santé ne se faisait sentir ni par la douleur, ni par
comparaison avec d’autres, elle n’engendrerait pas la tristesse. D’ail-
leurs, nous avons vu combien les activités du corps et corrélativement
de Pesprit, et réciproquement, pouvaient se diversifier et se perfec-
tionner; chaque fois, il en résulte de la joie. Par perfection, il faut
entendre ici la puissance d’agir?; et I’agir c’est ce dont nous sommes
cause adéquate!® ou non partielle’®. Comme nous allons le voir,
et contrairement 2 la mani¢re de s’exprimer de Bergson, Spinoza
écarte de son langage tout ce qui inviterait a supposer une finalité
dans la nature. Pour lui, par exemple, ’amour n’en implique aucune;
il le définit comme la joie accompagnée de l'idée d’une cause
extérieure et il déclare: « Cee n’est pas parce que nous jugeons qu’une
chose est bonne que nous tendons vers elle, c’est parce que nous
tendons vers elle et la voulons qu’une chose est bonne1%.y

Revenant maintenant provisoirement a la connaissance du premier
genre, nous appellerons images des choses les affections du corps
humain dont les idées nous représentent les corps extérieurs comme
présents; de plus, lorsque I’esprit considére les corps sous ce rapport,
nous dirons qu’il ¢magine. Voici alors quelques propositions de la
troisitme partie de 1’Ethique relative au réle de la joie dans cet
état de notre connaissance.

Proposition XII: L’esprit autant qu’il peut s’efforce d’imaginer
ce qui augmente ou aide la puissance d’agir du corps1®, c’est-a-dire
ce qu’il aime!®. Proposition XIII: Quand Desprit imagine des
choses qui diminuent ou empéchent la puissance d’agir du corps,
c’est-a-dire ce qu’il hait, il s’efforce autant qu’il peut de se souvenir
de choses qui excluent ’existence des premiéres?32,

Les propositions XIV et XVI sont relatives a des lois d’association;
nous avons déja énoncé la premiére qui est par contiguité; la seconde
est par ressemblance: Du seul fait que nous imaginons qu’une chose

126 fith, 111, Def. m, PL., p. 469, G II, p. 139, 1. 13-16.
127 Jbid., Def. 11, G 11, p. 139, 1. 6-10.

128 Eth. 111, 1, Dem., PL, p. 470, G I, p. 140, 1. 29.
120 Fh. 111, 1x, Schol., PL., p. 479, G II, p. 148, 1. 4-8.
10 Fh. 111, xu, Pl., p. 481, G II, p. 150, 1. 2-3.

181 Fyh, 111, xix, Dem., PL., p. 487, G II, p. 155, 1. 23.
B2 Eth, 111, xm, PL., p. 481, G II, p. 150, 1. 20-27.



a quelque ressemblance avec un objet qui provoque d’ordinaire dans
’esprit joie ou tristesse — et bien que I’élément de ressemblance avec
P’objet ne soit pas la cause efficiente de ces sentiments — nous aimerons
cette chose ou la hairons'®, Et la proposition XVII: Sinous imaginons
qu’'une chose, qui nous affecte ordinairement d’un sentiment de
tristesse, a quelque ressemblance avec une autre, qui nous affecte
ordinairement d’un sentiment de joie également grand, nous la
hairons et I’aimerons tout a la fois134,

De cela nous pourrons conclure qu’une méme chose peut étre, par
accident, cause de joie, de tristesse ou de désir!®, et nous expliquer
comment il arrive que nous ayons des sympathies ou des antipathies
sans cause connue de nous, enfin comment peut se produire en nous
ce flottement de I’ame qui est a I’égard du sentiment ce que le
doute est a 1’égard de l'imagination. Nous pouvons éprouver les
mémes sentiments a 1’égard des choses passées ou futures, ce qui
explique I’espoir, la crainte, la déception, la sécurité et le contente-
ment.

La pitié est la tristesse accompagnée de I’idée d’un mal qui est
arrivé a un autre que nous imaginons étre semblable a nous13,
L’envie est la haine en tant qu’elle affecte ’homme, de sorte qu’il
soit attristé du bonheur d’autrui, et se réjouisse au contraire du mal
d’autrui'®,. Le repentir est la tristesse qu’accompagne I’idée de
quelque action que nous croyons avoir faite par un libre décret de
Pesprit!®s,

Ces quelques exemples suffisent & montrer comment la joie et la
tristesse peuvent servir a expliquer les sentiments que nous éprouvons
tant que nous ne nous élevons pas au-dessus de ce premier degré
de connaissance appelé aussi imagination.

133 Fith, 111, xvi, Pl., p. 484, G I, p. 152, 1. 32—-p. 153, 1. 3.
134 Fith, 111, xvn, PL., p. 484, G 11, p. 153, 1. 14-17.

135 gk, 111, xv, PlL., p. 483, G II; p. 151, 1. 25-26.

16 Lth. 111, Affect. def. xvm, PL., p. 531, G II, p. 195, 1. 7-9.
17 4., xxm, Pl., p. 532, G II, p. 196, 1. 8-10.

18 Id., xxvm, Pl., p. 533, G II, p. 197, 1. 6-8.

34



V. La raison organe de la liberté

«L’impuissance de I’homme a gouverner et a contenir ses senti-
ments, je I’appelle Servitude. En effet, ’homme soumis aux senti-
ments ne dépend pas de lui-méme, mais de la fortune, dont le pou-
voir sur lui est tel qu’il est souvent contraint de faire le pire méme
§’il voit le meilleur13.» Tel est I’état de ’homme que nous venons
de décrire. Mais, pour reconnaitre cet état, il faut s’élever au-dessus
de lui et c’est ce que nous avons fait en appliquant la méthode
indiquée a P’explication rationnelle des sentiments de I’homme, ce
qui nous permet de nous comprendre nous-mémes et les autres. En
découvrant a l'intérieur de I’homme son essence, Spinoza a rendu
distinct la notion de ’homme et a revalorisé cette notion universelle.
I1 a aussi mis en évidence le réle d’élément psychologique déterminant
qu’a la joie et a inauguré ainsi une science qui jouit de ’autonomie
qu’il avait reconnue a la géométrie. Nous découvrons donc une
issue a cette servitude qui paraissait sans remede; c’est Iacte de
comprendre qui nous en donne la clef. Mais comment gagner main-
tenant la liberté?

Pour Spinoza, il n’y a qu’une réponse a cette question: c’est de
mettre notre fermeté d’ame a poursuivre la méthode qui vient de
nous donner un premier résultat.

Si de ’homme, nous passons aux corps et que, les considérant de
Pintérieur, nous cherchions leur essence, nous trouverons le mouve-
ment et le repos et nous pourrons en formuler les lois par la réflexion
et Pobservation. Déja Descartes a formulé une loi relative aux
quantités de mouvements dans le choc des corps; et Ch. Huygens
vient d’en formuler une autre permettant de déterminer le centre
d’oscillation d’un corps solide tournant autour d’un axe fixe, cela
en calculant le rapport des vitesses des différents points du corps
a celle de ce centre. Spinoza en conclut qu’il y aura pour chaque
corps composé un certain rapport entre les vitesses que les parties
de ce corps se communiquent les unes aux autres dans leurs mouve-
ments, en sorte qu’un individu ainsi composé conservera sa nature
soit qu’il se meuve en totalité, soit qu’il soit en repos!?. C’est donc
selon les lois et les régles éternelles de la Nature que se produisent

19 Fth, IV, Praef., Pl., p. 543, G I, p. 205, 1. 7-12.
10 Eth. I1, Lemme v, PL, p. 428, G II, p. 101, 1. 18-22.

35



tous les mouvements de notre corps et des corps qui agissent sur lui.
Il n’est donc pas étonnant que Spinoza conclue que le mouvement
et le repos de tout I’Univers laissent inchangé 1’étendue infinie et
indivisible dans laquelle ils se produisent4!, étendue qu’il congoit
comme ['un des attributs, en nombre infini, de la substance.

Quant aux affections de notre esprit, elles se rapportent aux idées
de I’entendement. En tant que ces idées sont relatives a leurs objets,
elles constituent I’essence objective de ceux-ci. Mais elles ont elles-
mémes une essence formelle qui appartient a la pensée infinie et
immuable que Spinoza congoit également comme 1'un des attributs
de la substance. A ce titre, les essences des choses sont éternelles 42,
On peut ajouter que ’entendement est a I’attribut de la Pensée ce
que le mouvement et le repos sont a Pattribut de ’Etendue!43,

Sous les affections des corps comme sous celles de I'esprit appa-
raissent donc des propriétés respectivement communes qui ne cons-
tituent Pessence d’aucune chose singuliérel**. Les idées de ces pro-
priétés communes sont nécessairement adéquates!®®; il s’ensuit, dit
Spinoza, qu’il y a certaines idées ou notions communes a tous les
hommes 46, Ces idées communes et adéquates forment ce que Spinoza
appelle la connaissance du deuxi¢me genre ou la Raison¥. Il est de
la Raison de concevoir les choses comme nécessaires et non comme
Pimagination qui ne peut que conclure a leur contingence48. Il est
encore de sa nature de percevoir les choses sous une certaine espece
d’éternité car la nécessité des choses est la nécessité méme de la
nature éternelle de Dieu!®. C’est encore la Raison qui nous apprend
que toute idée d’un corps quelconque ou d’une chose singuliére
existant en acte enveloppe nécessairement l’essence éternelle et
infinie de Dieu. Nous retrouvons ainsi a la proposition XLV de la
deuxi¢me partie de I’Ethique'® une des affirmations que nous avions

11 Eth. 1, xu, Corol., PL., p. 377, G II, p. 55, 1. 29-30.

uz p M. I, u, Pl., p. 307, G I, p. 238, 1. 34—p. 239, 1. 4.

us Eh. I, xxxu, Corol. u, PL., p. 397, G II, p. 73.

144 Fih, 11, xxxvi, Pl., p. 446, G I1, p. 118, 1. 10-12.

15 Eth, 11, xxxviu, Pl., p. 446, G 11, p. 118, 1. 20-21.

us Jd., Corol., PL., p. 447, G II, p. 119, 1. 6-7.

147 E¢h. 11, xL, Schol. n, PL., p. 451, G II, p. 122, 1. 10-11.

18 Fth. 11, xurv, PL., p. 454, G II, p. 125, 1. 6-7.

ue pth, I1, xuiv, Corol. 11, Dem., PL., p. 456, G II, p. 126, 1. 26-27.
150 Fith. 11, xuv, PL., p. 456, G II, p. 127, 1. 2—4.

36



retenues'® du second des deux Dialogues insérés dans le Court
Traité.

Ce que nous venons d’apprendre de la Raison a des conséquences
non petites. Conduits par la Raison autonome, nous avons commencé,
a partir des choses qui ont avec nous des propriétés communes, a
comprendre notre liaison a tout l'univers et a son principe, la subs-
tance unique, infinie, dont I’essence implique l’existence. Mais, du
méme coup, nous allons échapper a la servitude des affections de
notre corps et de notre esprit, du moins lorsque nous ne sommes pas
dominés par des sentiments contraires a notre nature et qui nous
empéchent de comprendre!52, Ce monde dans lequel nous vivions et
que l'imagination nous présentait comme extérieur et étranger va
nous devenir parent. Nous aurons avec les choses des propriétés
communes et une méme origine, et il s’opérera dans notre esprit une
sorte de renversement de point de vue d’ou les choses nous appa-
raitront nouvelles et amies. A mesure que nous comprendrons 1’usage
que nous pouvons faire des choses et combien elles peuvent nous
étre utiles, nous gagnerons une sécurité et une disponibilité que nous
ne possédions en aucune fagon et nous conquérerons ainsi notre
liberté. Nous comprendrons d’ailleurs que cette liberté comsiste a
pouvoir librement agir en vertu des lois de notre nature singuliere
et, de plus, qu’il est de notre avantage que les autres acquic¢rent le
méme pouvoir et ’exerce sans contrainte.

Il est alors évident que, par ’exercice de la Raison, nous avons
passé a une plus grande perfection, et la joie qui en résultera, d’aprées
la définition de Spinoza, va maintenant prendre une stabilité et une
valeur rationnelle qu’elle ne possédait pas. D’une passion qu’elle
était, nous allons en faire une vertu active153, Conduits par la Raison,
nous allons faire de la joie que nous éprouvons du progrés de notre
communauté avec les choses, le critére du bon et du mauvais. «Nulle
chose ne peut étre mauvaise parce qu’elle a de commun avec notre
nature!®.» «La connaissance du bon et du mauvais n’est rien
d’autre qu’un sentiment de joie ou de tristesse, en tant que nous en

Bl 5. 1
152 Fth. V, x, Dem., Pl., p. 628, G II, p. 287, 1. 4-7.

13 Eth, III, vvm, Pl., p. 522, G II, p. 187, 1. 25-27, et IV, Def. vi1, PI.,
p. 547, G I, p. 210, 1. 19-23.

158 Fh, IV, xxx, PL, p. 568, G II, p. 229, 1. 12-14.

37



sommes conscients1%5.» Nous allons cultiver notre joie!%; il en résul-
tera un regain d’activité dans un renouvellement de la joie. «Le
désir qui nait de la joie est plus fort, toutes choses égales d’ailleurs,
que le désir qui nait de la tristesse®.» Alors, nous commencerons a
savoir nous diriger nous-mémes et a nous comprendre. Nous serons
attentifs «a ce qu’il y a de bon dans chaque chose, afin d’étre toujours
déterminés a agir par un sentiment de joie» 158,

Spinoza posseéde, dés lors, les éléments de sa «morale» qui, comme
pour tout honnéte homme?%, est a la fois privée et publique. Cette
morale procéde de deux déterminants psychologiques: la joie de
comprendre!® et I'amour de la liberté16l,

Nous venons de montrer, en effet, que la joie et son contraire, la
tristesse, déterminent nos pensées et nous font agir d’une certaine
facon. Nous pouvons constater, d’autre part, que la raison est auto-
nome (pensons a I’exemple du mathématicien pour qui le vrai est sa
propre norme) ou encore nous découvre 'utilité des choses qui ont
des propriétés communes avec celles de notre corps et de notre
esprit et peuvent ainsi augmenter notre pouvoir d’étre. Clest la
introduire la notion de valeur (virtus), indispensable & une morale.
La notion de valeur implique un certain degré d’autonomie, celle de
reconnaitre la valeur pour telle’®, C’est grace a la Raison que nous
accéderons a ce pouvoir de diriger nos pensées!é? et le moteur que
la raison mettra pour cela a notre disposition sera la joie de comprendre.

Pour Spinoza, la seule valeur qui s’impose a tout homme soucieux
de la signification de sa vie et de sa destinée c’est la valeur de I’en-
tendement, c’est comprendrel®. La recherche de la vérité, pour
Spinoza, est le fondement de toute amitié. La valeur de la vérité
s’impose a lui. Ce n’est pas lui qui la choisit et c’est peut-étre la
’origine de la suprématie qu’il confere a la nécessité. Si comprendre

s Eth. IV, v, PL, p. 553, G I, p. 215, 1. 20-21,

168 Fth. IV, Append., Cap. xxx, Pl., p. 617, G II, p. 275, 1. 9-10.
187 Eth. 1V, xvi, PlL., p. 559, G II, p. 221, 1. 27-28.

158 FEth. V, X, Schol., PL., p. 629, G 11, p. 288, 1. 19-23.

19 Fth. IV, xxxvu, Schol. 1, PL., p. 576, G II, p. 236, 1. 21-23.

1#0 Fth, 111, vvin, Dem., Pl., p. 522, G II, p. 187, 1. 33-p. 188, 1. 2.
181 Eth. V, x, Schol., PL., p. 630, G II, p. 289, 1. 5-13.

w TP, Cap, I, §7, Pl., p. 981, GIII, p. 279, 1, 1,

13 Eth. V, 1v, Schol., Pl p. 624, G II, p. 283, 1. 33—p. 284, 1. 3.

184 Fth. IV, xx1v, Dem., PL., p. 565, G II, p. 226, 1. 17-19.

38



est la valeur supréme, la joie de comprendre sera aussi la plus grande
et la plus déterminante des joies.

Mais la joie intime de comprendre a des conditions normales
publiques%®. Tout d’abord, comprendre c’est forcément user de
liberté, puisque c’est un acte dont I’entendement est cause adéquate
et qu’étre libre c’est agir en vertu des seules lois de sa nature. En
second lieu, les hommes conduits par la raison s’accordent entre
eux66 et «il n’y a rien de singulier qui soit plus utile 2 ’homme
qu’un homme qui vit sous la conduite de la Raison»1%7 et, par con-
séquent, sous la conduite de la Raison, nous nous efforcerons néces-
sairement de faire que les hommes vivent sous la conduite de la
Raison 1%, En d’autres termes, nous désirons pour les autres la liberté
qui est la nétre. Enfin, dans la préface a son Traité des autorités théo-
logiques et politiques, Spinoza déclare®® que, dans une république, la
liberté de jugement et celle d’honorer Dieu comme il vous semble
«ne menacent aucune ferveur véritable, ni la paix au sein de la com-
munauté publique; mais sa suppression, au contraire, entrainerait
la ruine de la paix et de toute ferveur. Telle est bien la thése centrale
de mon traité.»

Spinoza va donc donner comme mode¢le le tableau de I’homme
libre. Celui-ci n’obéit a personne d’autre qu’a lui-méme et fait
uniquement ce qui est primordial dans la vie'; il ne pense a rien
moins qu’a la mort, et sa sagesse est une méditation, non sur la mort,
mais sur la viel™; la vertu de ’homme libre se révele également
grande a éviter les dangers qu’a les surmonter!™. Les hommes
libres qui vivent parmi les ignorants s’appliquent autant qu’ils
peuvent & éviter leurs bienfaits!?®; seuls, ils sont trés reconnaissants
les uns envers les autres; ils n’agissent jamais déloyalement, mais
toujours de bonne foi. En définitive ils sont plus libres dans I’Etat

ws fgh. IV, 3o, FL, p. 5715, G H, p. 235, 1. 12-14.

16 Fih, IV, xxxv, PL., p. 572, G II, p. 232, 1. 29-30.

17 Jd., Corol. 1, Pl., p. 572-573, G II, p. 233, 1. 17-18.

18 Fth, IV, xxxvi, Dem., Pl., p. 575, G II, p. 235, 1. 18-19.
1w T, T.P., Praef., Pl., p. 666, G III, p. 7, 1. 25-28.

1 Eth. IV, 1xvi, Schol., PL., p. 603, G I, p. 260, 1. 25-27.
11 Eth. IV, uxvu, PL, p. 603, G II, p. 261, 1. 2-3.

w8 Eth. IV, wuxx, PL, p. 605, G 11, p. 262, 1. 11-12,

w3 Eth. IV, 1xx, Pl., p. 605, G I, p. 262, 1. 32-33.

39



ou ils vivent selon le décret commun que dans la solitude ou ils
n’obéissent qu’a eux-mémesi?4,

On peut se représenter I’artisan Baruch Spinoza, polisseur de
verres (probablement, parce que c’était une profession qui n’était
pas encore liée a une corporation fermée aux juifs, sans doute aussi
parce qu’elle conduisait 2 une connaissance de l’optique alors en
faveur chez des savants tels que Descartes et Huygens), habile de
ses mains, expert a donner aux verres la forme voulue, plane, con-
vexe ou concave, soucieux de se procurer le matériel nécessaire a
son travail, puis a répondre a la demande des clients et formant
ainsi dans son esprit 'idée de l'utile propre” comme celle des rapports
d’honnéteté. S’appliquant 4 ordonner et a enchainer ses affections
suivant un ordre conforme a I’entendement™, car il faut une plus
grande force pour contrarier les sentiments ainsi enchainés que
pour contrarier des sentiments incertains et vagues?; c’est cela qui
donne lieu a la force d’ame et permet de gouverner ses sentiments
et ses désirs selon le seul amour de la liberté'®, Mais Spinoza avait ainsi
compris que l’exercice de la liberté exigeait, comme toute vie pour
se poursuivre, une discipline. Vivre, disait Jules Lagneau, vivre
réellement sera toujours prendre la peine de vivrel?,

V1. La joie source de la vertu

Nous ne sommes actifs et agissons librement que dans la mesure
ou nous comprenons et c’est cela qu’il faut appeler agir par vertu189,
On pourrait donc immédiatement conclure que la joie de comprendre
est a Porigine de la vertu. Spinoza ne démentirait pas ce propos:
«... plus nous sommes affectés d’une plus grande joie, plus nous
passons a une perfection plus grande, c’est-a-dire qu’il est d’autant
plus nécessaire que nous participions de la nature divine»18!. Et la

174 Fth. IV, Lxx1, Lxxn, Lxxm, Pl, p. 606-608, G II, p. 263-264. Lire le
scolie de Lxxmur sur la force d’ame.

s Fth, IV, xviu, Schol., PL., p. 560, G II, p. 222, 1. 17-21.

e Eth. V, x, PL, p. 628, G II, p. 287, 1. 4-7.

177 Fth. V, x, Schol., PL., p. 628, G II, p. 287, 1. 22-24.

w8 Jd., Pl., p. 630, G II, p. 289, 1. 5-8.

1 0p. cit. Fragment 90, Ecrits p. 365.

180 Fth, IV, xxm, PL., p. 564, G II, p. 225, 1. 28-31.

181 Eth. IV, xLv, Schol. i, PL., p. 585, G II, p. 244, 1. 22-24.



proposition LXXIII de la quatriéme partie expose comment la
force d’ame parvient au bien-agir et 4 étre dans la joie182,

Cependant, il faut expliquer comment il se fait que si peu d’hommes
sont conduits par la raison. L’explication de ce fait revient en défi-
nitive a reconnaitre que seul un sentiment peut I’emporter sur un
sentiment 183, Comme ’amour de la liberté est peu de chose comparé
a d’autres passions chez la plupart des hommes, la raison seule est
impuissante a dominer entierement les passions. «Je vois le meilleur
et je I'approuve; je fais le pire!®.» «Qui augmente sa science,
augmente sa douleur8%,y»

Aussi Spinoza cherche-t-il une raison plus profonde de déclarer
que la joie est la source de la vertu et, sans céder a aucun mysticisme,
il rejoindra les effets que les mystiques puisent dans leur union
spirituelle. Mais il invoque pour cela un troisitme genre de connais-
sance ou science tniluttive.

Les philosophes sont loin d’étre d’accord sur la signification de
cette science. Le Court Traité est a certains égards plus explicite sur
ce point que I'Ethique; il en résulterait que cette intuition est une
saisie directe de son objet, une possession et non un savoir par
expérience ou par regles. Le raisonnement semble n’y pas jouer de
role. C’est un acte de ’entendement semblable au pouvoir de créer
des essences, de sorte que les exemples donnés sont la plupart tirés
des mathématiques: c’est la constitution immédiate d’une quatriéme
proportionnelle ou la conception de ce théoréme que deux droites
paralléles & une troisiéme sont paralléles. Il faut donc comparer
cette intuition au pouvoir de former des définitions ou des théorémes
et aussi & la sorte de prescience du mathématicien quand, parmi
les définitions ou les théorémes dont il dispose, il choisit celle ou
celui qui conviendra le mieux au probléme qu’il se propose de
résoudre ou qui lui permet de saisir la nature profonde de la question
qu’il se pose par comparaison avec les théor¢mes qu’il connait dans
un autre domaine, proche ou lointain. Elle est comme I’organe de
Pautonomie du mathématicien. Madame Lucienne Félix, dans un
petit livre qui charme celui-ci!®®, Poppose a l'intuition sensible,

182 Fth. IV, Lxxm, Schol., PL, p. 609, G 11, p. 265, 1. 30-31.

a8 Eth. IV, vm, PL; p. 552, G I, p. 214, 1. 22-23.

184, 188 Fth. IV, xvm, Schol., PL., p. 559, G II, p. 221, 1. 16-18.

18 I’aspect moderne des mathématiques. Blanchard, Paris 1957, p. 52.

41



comme une «intuition secondaire», née d’une familiarité avec les
nouveaux objets que leur esprit (celui des mathématiciens) combine,
sortes de manipulations abstraites qui remplacent celles de la main 1%,
On parle de flair et d’instinct et Spinoza emploie des mots comme
«sentir» 188, «toucher»1®, «éprouver» et «se rendre maitre»®. On
peut dire de cette intuition qu’elle est synthétique, formatrice, sin-
guliere et divinatrice. Elle saisit les choses par I'intérieur, par leur
essence, d’ou doivent découler toutes les propriétés de ces choses.

Cependant, cette science intuitive n’a pour objet que des choses
réelles, c’est-a-dire singulieres, et Dieu. Il s’agira en particulier «de
concevorr Uessence du corps sous DPespéce de [éternité»19; lorsqu’il est
question de Dieu, cette science nous fait comprendre que Dieu est
éternel 192,

Du premier objet, nous savons déja qu’il est un mode de I’attribut
é¢tendue existant en actel®, qu’il est formé de mouvement et de
repos'¥, qu’il échange du mouvement avec d’autres corps'¥s et
qu'un corps composé comme le nbtre conservera sa nature si ses
parties conservent entre elles le méme rapport de mouvement et de
repos1%, Ce qui conserve ce rapport est bon, ce qui le change est
mauvais!¥; notre santé en dépend!®8. Enfin, I’esprit humain ne
percoit les corps extérieurs comme existant en acte que par les idées
des affections de son propre corps!%.

Appliquons donc a ce cas la définition de la science intuitive
donnée a deux reprises dans 1’Ethique®®: «ce genre de connaissance

187 Jhid.

188 Fth, V, xxmm, Schol., PL., p. 638, G I, p. 296, 1. 3-4.

189 Fth. V, xxxvi, Schol., Pl., p. 646, G II, p. 303, 1. 19-25. Ce scolie a
inspiré mon interprétation.

w0 Eth, V, xx, Schol., PL, p. 636, G II, p. 294, 1. 13.

w1 Fth, V, xx1x, Pl., p. 640, G II, p. 298, 1. 11-14.

w2 Fth. V, xxxu, Corol., PL., p. 643, G II, p. 300, 1. 26-27.

w3 Eyh. 11, xao, PL, p- 423, G 11, p. 96, 1. 2-3.

194 Eth. I1, Lemme vm, Schol., PL., p. 429, G II, p. 101, 1. 27-102, 1. 1.

w5 Frh. 11, Ax. 1, PL, p. 426, G II, p. 99, 1. 9-14.

196 Eth. 11, Lemme vu, PL, p. 428, G 11, p. 101, 1. 18-22.

w7 Eth. IV, xxx1x, PL., p. 580, G I1, p. 239, 1. 20-23.

18 Eth. IV, LX, Schol., PL., p. 598, G II, p. 256, 1. 14-16.

19 Fth. 11, xxv1, Pl., p. 439, G I, p. 112, 1. 2-3, et Let., LXIV, PL., p. 1318,
G 1V, p. 277, 1. 10-13.

200 Fth. IT, xL, Schol. i, Pl, p. 451, G II, p. 122, 1. 14-19, et V, xxv,
Dem., PL., p. 639, G II, p. 296, 1. 25-26.

42



progresse de I’'idée adéquate de I’essence formelle de certains attributs
de Dieu jusqu’a la connaissance adéquate de 1’essence des choses».
La substance corporelle est assimilée par Spinoza a un attribut;
il faut entendre par la que I’Etendue exprime Iessence de la subs-
tance divine, c’est-a-dire que cet attribut doit envelopper ce qui
appartient a la substance?!l. Son essence formelle est donc d’étre
infinie, indivisible, éternelle et immuable. Si, maintenant, nous
cherchons a progresser jusqu’a la connaissance de la chose singuliére
qu’est le corps, nous devons faire intervenir les notions de quantité,
de mouvement et de repos, de durée; de plus, nous sommes obligés
de considérer, avec ce corps, d’autres corps. Or, puisque ’Etendue
les contient tous et qu’elle est indivisible et immuable, nous devons
convenir que ces corps ne sont pas réellement séparés (ils sont
seulement modalement distincts?0?) et que leurs essences formelles,
contenues dans I'attribut Etendue, sont éternelles23. Dans une lettre
a Oldenbourg, Spinoza déclare®*: «Ce que I'on peut conclure, et
que je reconnais aussi volontiers, c’est que, si une seule partie de la
mati¢re était anéantie, aussitdt I’Etendue entiére s’évanouirait.»
Concevoir l’essence du corps sous I'espéce d’éternité, d’apres la
science intuitive, c’est donc tout d’abord savoir que les corps ne sont
pas réellement séparés, que I’Etendue leur sert de cause immanente
a tous et qu’elle constitue ’étre de chacun d’eux. C’est I’Etendue
qui en constitue le lien substantiel, de sorte que tous ensemble ils ne
forment qu’un seul individu qui est 'univers matériel immuableZ205,
Mais n’est-il pas évident que nous rejoignons ainsi I'idée méthodo-
logique exprimée, avec quelque maladresse, mais clairement dans
le premier Dialogue? L’on y voyait le principe n’existant qu’en vue
de la diversité des choses qui en dérivent, et ces choses n’ayant de
sens que par leur totalité, autre forme du principe considéré comme
cause immanente. C’est un Univers vu de P’intérieur, ol 'un et le
multiple s’unissent indissolublement. Comme la durée est également
abolie dans cette intuition, il faut considérer le passé comme faisant
un tout avec ce que nous considérons comme actuel, c’est ce que

201 Fih, I, x1x, Dem., PL., p. 387, G 11, p. 64, 1. 14-17.

i P, 11, %, BL, p 330, G L p..257, 1.29-35.

203 P M. I, u, Pl., p. 307, G I, p. 238, 1. 34—p. 239, 1. 4. Déa cité p. 36,
note 142.

204 Let. IV, PL., p. 1124, G IV, p. 14, 1. 18-20.

208 Let. LXIV, PL., p. 1319, G IV, p. 278, 1. 24-27.

43



nous appelions le monde non séparé. On pourrait peut-étre conce-
voir que l’espace-temps quadridimensionnel est vu étalé dans un
espace a cinq dimensions.

Pour ce qui concerne le second objet, Dieu, la science intuitive
fait comprendre qu’il est éternel. Or, par éternité, il faut entendre
I’existence méme en tant qu’elle est congue comme découlant de la
définition de la chose éternelle?. Cette définition s’applique a la
substance, cause de soi, dont I’essence enveloppe l’existence. Mais
il faut rappeler que, comme Descartes, Spinoza considére ’existence
comme une perfection. «La perfection ne détruit pas I’existence d’une
chose, mais au contraire la pose?”.» En d’autres termes, ’existence
est effet d’'une puissance d’étre. «Il nous est aussi impossible de
concevoir Dieu n’agissant pas que Dieu n’existant pas®®» Aussi
Spinoza déclare-t-il: «La puissance de Dieu est son essence?®.»
C’est donc par la nécessité de son essence que doivent suivre une
infinité de choses en une infinité de modes??. Et comme, plus il y a
de réalité dans la nature d’une chose, plus elle a par elle-méme la
force d’exister?!!, la puissance manifestée par I'intégralité de I’étre
révele une infinité d’attributs en Dieu, chacun d’eux correspondant
a une essence conc¢ue par elle-méme. Tout ceci découle nécessaire-
ment, aux yeux de Spinoza, de I’éternité de Dieu. Ce sont des
vérités universelles. L’expérience n’intervient que quand il s’agit de
préciser quels sont les effets de cette puissance connus de ’homme,
et ce sont ceux seulement qui dérivent des deux attributs, la pensée
et I’étendue.

Par ces deux intuitions, celle de I’essence éternelle du corps et
celle de I’éternité de Dieu, I'esprit de I’homme comprend que sa
propre essence formelle appartient a I’attribut pensée et qu’il est,
lui aussi, la manifestation de la puissance éternelle de Dieu. Il
saisira son principe en méme temps que celui du corps. «Notre
esprit, dit Spinoza, en tant qu’il enveloppe 1’essence du corps sous
Pespece d’éternité est éternel®2» Ainsi, concevoir les choses sous

206 Lth. I, Def. v, Pl., p. 366, G II, p. 46, 1. 13-15.

207 Eth. I, x1, Schol., P, p. 376, G II, p. 54, 1. 27-28.

208 Fith. I1, m, Schol., PL., p. 414, G II, p. 87, 1. 25-28. Dei actuosa essentia.
200 Fth. I, xxxiv, Pl., p. 401, G II, p. 76, 1. 36.

M Feh, 11, xv1, Pl., p. 383, G I1, p. 60, 1. 17-19.

21 Eth, 1, x1, Schol., Pl., p. 375, G I, p. 54, 1. 6-7.

12 Fth, V, xxm1, Schol., Pl., p. 638, G I, p. 296, 1. 8-9.

44



Pespéce d’éternité, c’est concevoir les choses en tant qu’elles se
congoivent par I’essence de Dieu comme des étres réels (entia realia),
autrement dit en tant que par l'essence de Dieu elles enveloppent
Pexistence?®. Mais il résulte encore du fait que c’est la science
intuitive qui est a l'ocuvre ici, que celle-ci a sa cause formelle dans
Pesprit en tant que celui-ci est éternel?'4, En d’autres termes encore,
nous participons par essence méme a la puissance de Dieu et par la
notre essence enveloppe, avec 1’existence, le pouvoir de comprendre
les choses comme Dieu les comprend. Nous participons ainsi a la
pensée de Dieu; elle est, comme notre esprit, cause formelle de la
connaissance des choses singuliéres.

Mais comment n’éprouverions-nous pas de Ja joie a découvrir
notre origine divine et a constater que nous sommes unis au principe
des. choses aussi bien par notre corps que par notre esprit? De plus,
c’est par cette union méme que nous pouvons comprendre notre
bonheur et le sens de notre présence dans I’Univers. L’intégrité
de notre étre en est, pour ainsi dire, légitimé. «L’amour est
alors acte par lequel esprit se considére lui-méme et qu’accompagne
Iidée de Dieu®%.» De cette sorte de réciprocité résulte que notre
amour pour Dieu n’est qu’une partie de I’amour infini dont Dieu
s’aime lui-méme et nous en particulier?, L’amour de Dieu qui nait
de la connaissance intuitive est éternel et est un acte de I’esprit;
Spinoza I’appelle I’amour intellectuel de Dieu®?. La force d’un sentiment
se définissant par la puissance d’une cause extérieure par rapport
a la nobtre, le sentiment que nous éprouvons pour la puissance par
laquelle nous sommes ne peut étre surpassé par aucun autre senti-
ment. «La béatitude n’est rien d’autre que la satisfaction méme de
I’Ame qui nait de la connaissance intuitive de Dieu?2!8.»

L’intuition est une possession et cette possession est amour. Nous
avions conclu que plus nous comprenions, plus nous aimions; mainte-
nant, il faut dire: «plus Pesprit éprouve de la joie de cet amour

218 Fih. V, xxx, Dem., Pi., p. 641-642, G II, p. 299, 1. 11-14.
4 Fth, V, xxxi1, Pl., p. 642, G 11, p. 299, 1. 18-19.

25 Fth, V, xxxvi, Dem., PL, p. 645, G II, p. 302, 1. 18-25, et Corol.,
1. 27-29. C’est le texte relatif & Pamour de Dieu pour nous.

216 Jhid.
217 Fth. V, xxxu, Corol., Pl., p. 643, G II, p. 300, 1. 22-24.
218 Eth, IV, Append., Cap. 1v, PL., p. 610, G II, p. 267, 1. 5-6.

45



divin ou de la Béatitude, plus il comprend» 219, C’est donc a ce point
que nous pouvons affirmer avec la derniére proposition de I’ Ethique:
«La Béatitude n’est pas la récompense de la vertu, mais la vertu
elle-méme; et nous n’éprouvons pas de la joie parce que nous répri-
mons nos penchants; au contraire, c’est parce que nous en éprouvons
de la joie que nous pouvons réprimer nos penchants?20.»

L’acte de l’esprit par lequel se constitue la science intuitive est
aussi un acte d’amour. Par cet acte, ’esprit prend possession de son
essence formelle. Mais cet acte est en méme temps I’acte de la puis-
sance de Dieu qui le fait persévérer éternellement dans son étre. Il
y a la une prise de conscience; ce n’est plus un raisonnement et la
joie que nous ressentons est celle d’une révélation par laquelle
Pesprit éprouve en lui-méme I’acte créateur continu de son étre par
Dieu. L’esprit comprend, du méme coup, I’étre de toute chose
singuliére et nous devenons conscients de nous-mémes, de Dieu et
des choses?21,

VII. Quelques réflexions

Une premiére question s’impose au sujet de la signification de ces
derniéres propositions. Puisque ’amour est devenu un acte de
Pesprit, faut-il le tenir pour purement intelligible? Si la réponse
était affirmative, les deux sources que nous avons considérées a
Porigine de notre exposé auraient uni leurs eaux en un seul cours,
ou ’on ne pourrait plus les distinguer. Le monde congu par Spinoza
serait rigoureusement intelligible et tout élément subjectif serait
exclu. Si la réponse était négative, ’amour garderait quelque chose
de son origine physique; il comporterait encore un mouvement de
Pesprit. L’essence de D’esprit garderait une intériorité et I’individu
sa singularité. Ce mouvement de DP’esprit est exposé par le Court
Traité¢ et dans un passage qui n’est pas mis en question par les com-
mentateurs: I’amour est illimité «c’est-a-dire que plus il s’accroit,
plus il devient excellent, puisqu’il se porte vers un objet qui est
infini et qui lui permet de toujours s’accroitre, ce qui n’est le cas
d’aucune autre chose»??2, Il y aurait donc encore place pour un

2 Eth, V, xLn, Dem., PL., p. 651, G II, p. 308, 1. 3-4.

220 Fth. V, xLn, PL, p. 651, G II, p. 307, 1. 27-29.

221 Fith. V, xxxi1, Schol. et xxxix, Schol., PL, p. 642 et 649, G 1, p. 300,
1. 2-3, et p. 305, 1. 26-28.

222 (. T. I1, Cap. xwv, P, p. 119, G I, p. 78,1. 6-11. Et le scolie cité note 190.

46



progres dans la perfection méme. C’est ce que ne laisse pas d’affirmer
Spinoza: «Si la joie consiste dans le passage a une perfection plus
grande, alors la Béatitude doit étre le fait que I’esprit est doué de la
perfection méme?23,» Dans ce cas, il persisterait dans le monde que
congoit Spinoza quelque chose de I’élan ascensionnel qui traverse
PEthique a2 la recherche d’un salut. Victor Delbos caractérise le
mouvement dialectique de I’Ethique en disant que «Dieu, qui s’était
révélé hors de lui comme nature, se révele en soi comme Esprity» 224,

D’ailleurs, la liaison entre la Natura naturans et la Natura naturata
est une condition d’intelligibilité et il est de la nature méme de la
substance d’étre éternellement active, c’est-a-dire de manifester sa
puissance par une infinité de choses en une infinité de modes qui
tous donnent naissance a quelque effet. Enfin, la proposition XXX
de la cinquiéme partie ne laisse aucun doute au sujet d’une sorte de
subjectivité impliquée dans I’amour intellectuel: «Notre esprit dans
la mesure ou il se connait lui-méme et connait le corps, sous I’espece
de I’éternité, a nécessairement la connaissance de Dieu, et sait qu’il
est en Dieu et est congu par Dieu2?%.»

Il y a bien dans Spinoza une tendance vers I’intelligible pur ou,
comme dit Jules Lagneau, vers1’objectivité absolue: « tout est objet»?226,
mais cette tendance n’est pas la seule. Il y a, & c6té d’elle, une ten-
dance tout aussi prononcée vers la chose singuliére et Pintériorité de
celle-ci est affirmée jusqu’au bout, son essence comportant la joie,
Pamour aussi bien que l'intelligence pure. C’est bien I'idée de ce
que nous avons appelé le monde non séparé qui, associant les deux
tendances, est génératrice de cette philosophie. C’est dire que le
processus qui dérive de ’existence de la substance et qui est congu
comme parfaitement intelligible ou comme absolument objectif est,
dans le monde des choses changeantes, transporté a I'intérieur de
toute essence singuliere affirmative qui voit 'univers inscrit dans
sa propre essence. C’est de cela que I’Ethique nous améne a prendre
conscience. Et 'on pourrait, contrairement 4 Lagneau, conclure:
«tout est sujet».

Dans son beau livre sur La philosophie de Plotin®¥, Emile Bréhier,

228 Fih, V, xxxm, Schol., Pl., p. 644, G II, p. 301, 1. 11-13.

224 Op. cit. Le probléme moral . . ., p. 215.

225 Fih, V, xxx, PL, p. 641, G II, p. 299, 1. 6-8. C’est nous qui soulignons.
226 Ferits, p. 244-293.

227 Bibliothéque de la Revue des Cours et Conférences, Boivin, Paris 1928.

47



comparant l'influence du néoplatonisme a celle de Spinoza, déclare:
«le spinozisme, non plus ne tient peut-étre pas une grande place
dans I’histoire des religions; il en a une, et immense, dans la pensée
religieuse» 228, Et il poursuit: «la position de Plotin par rapport au
rationalisme grec est analogue a celle de Spinoza par rapport au
cartésianisme: Spinoza, lui aussi, a cherché a résoudre le probléeme
de la vie éternelle et de la béatitude dans un rationalisme complet
et sans réserve?29,»

Résumons en quelques lignes la solution spinoziste du conflit
entre une doctrine religieuse qui donne un sens a notre destinée et
une représentation rationaliste de I'univers qui semble, par nature,
exclure la considération de pareilles valeurs. Cette solution consiste
a concevoir I'univers comme un ensemble d’un seul tenant dont les
éléments sont des individualités, a certains égards irréductibles les
uns aux autres, mais dont I’étre est la manifestation d’un seul et
méme principe intérieur a chacune d’elles comme a ’ensemble. Le
principe générateur de ce monde est, en lui-méme, le pouvoir infini
de douer ces étres individuels d’existence et, par le méme acte, de
les concevoir par la pensée. Pour faire son salut éternel, un individu
humain doit s’élever a I'intuition de I’idée qui a présidé a sa concep-
tion par la pensée infinie du principe de I’étre. Il s’associe ainsi
consciemment a 1’acte générateur de son étre, qui est aussi celui qui
a engendré¢ tous les étres, et cette union donne un sens et une valeur
propre a son existence singuliere (au lieu de la noyer dans le tout).
La signification et la valeur de son existence reconnues du fait de
cette union constituent la source de son activité et de sa joie, source
dont les effets sont encore actuels méme apreés la destruction?
du corps.

La nécessité qui associe la joie a l’acte de comprendre??! fait de
la joie la mesure de 'intelligence atteinte, et cette nécessité constitue
la loi génératrice de I'autonomie et du salut de I’homme. L’intelli-
gence et le salut sont donc intimement associés. Mais Spinoza a fait
le plus grand effort pour sortir de Iisolement philosophique auquel
semblait le condamner sa méthode et pour faire connaitre a plusieurs

228 0p. cit., p. 32-33.

2 Id., p. 38.

20 Eth. V, xx, Schol., PL, p. 636, G II, p. 294, 1. 22-24. Cf. IV, xxxIX,
Dem., PL., p. 581, G II, p. 240, 1. 9-11.

21 T, T.P., Adnotatio xxxiv, Pl., p. 894, G I1I, p. 264, 1. 23-24.

48



la voie de son salut. Non seulement, dans I’Ethique, il a rendu par-
faitement intelligible le chemin qui méne des principes rationnels &
la conclusion qui est de portée religieuse, mais encore, dans le
Traité des autorités théologiques et politiques, il montre que, bien com-
prise, «la parole révélée de Dieu ne consiste pas en un certain
nombre de livres, mais en une conception simple, formée par I’esprit
divin et dévoilée aux prophetes: a savoir qu’il faut obéir & Dieu d’un
pur élan, en pratiquant la justice et la charité»?32, Et il déclare:
«qui donc porte en abondance des fruits tels que la charité, la joie,
la paix, I’égalité d’ame, la bonté, la bonne foi, la douceur, ’inno-
cence, la possession de soi, toutes choses, comme I’a dit Paul?233,
auxquelles la loi n’est pas opposée, qu’il ait été instruit par la seule
raison ou par la seule Ecriture, est bien réellement instruit par Dieu
et possede la béatitude» 234,

Il me parait indiqué de terminer en citant quelques pensées d’un
auteur qui, je crois, n’a jamais cultivé Spinoza et dont les idées
religieuses, inspirées de 1’Evangile, sont a certains égards opposées a
celles de notre philosophe, mais qui, comme lui, voit dans la joie
ou le bonheur, un facteur moral essentiel. Alexandre Vinet jugeait,
lui aussi, que la liberté de penser et de manifester les convictions
religieuses qui vous sont propres est la condition d’une religion vécue
et d’une consécration de la volonté au bien public. Or, il disait:
«Le dévouement ne peut fleurir que sous les rayons de la joie... et
jaillir que d’une adme heureuse.» ... «Le bonheur est présenté,
d’ordinaire, comme la récompense du dévouement. A nos yeux, il
en est tout premiérement la condition et la source?¥.» «Mais. ..
pour avoir du bonheur une notion plus précise, il faut le concevoir
comme un développement harmonieux, un plein essor de la vie
intérieure¥.» ... «Ce sentiment n’est point une chose négative.
Quand toutes les parties de I’&tre, toutes les parties de la vie, ’Ame
et la destinée, le visible et l'invisible, le fini et I'infini, se touchent
avec amour et pour ainsi dire s’entrebaisent, il y a, dans le plus
profond de ’homme, un tressaillement d’allégresse, dont le prolonge-

132 T.TP., Praef., Pl., p. 670; G 111, p. 10, 1. 25-28.

283 Ep, ad Gal. V, 22-23.

24 T, T.P., Cap. V, PL, p. 748, G 111, p. 80, 1. 25-30.

235 Fssais de philosophie morale et de morale religieuse, VIII® Essai. Hachette,
Paris 1837, p. 176.

26 Id., p. 178.



ment, dont la continuité forme ce qu’on peut justement appeler le
bonheur. Tous les éléments humains sortent avec joie de leur repos,
certains de ne point rencontrer d’obstacles en d’autres éléments;
ils s’emparent d’un espace qu’ils savent libre; I’Aame humaine éclate,
met en dehors toute sa richesse, dont rien ne I’empéche et dont
tout la presse de faire usage. Toutes les facultés, que la nature déja
invite a se déployer, s’y sentent vivement encouragées; 'individualité,
se préférant des lors & ce qui n’est pas elle, se produit au grand jour;
I’étre entier s’épanouit?¥.» ... «Le bonheur est la force de ’ame 238.»

L’épanouissement de I’étre en nous, décrit par Vinet, Spinoza
veut le fonder en raison. A la fin de I’Ethique, il s’agit en effet pour
lui de donner un fondement dans I’étre a notre perfection. D’apres
Iidée qu’il se fait d’une science rationnelle, cet étre ne peut étre
qu’éternel et ce qui en dérive, nécessaire. Si tel est I’étre et si notre
perfection consiste 2 en comprendre I’éternité et la nécessité, notre
acte de comprendre dérivera nécessairement du principe méme de
Pétre, c’est-a-dire que ce principe lui-méme devra étre intelligent,
nous comprendre jusque dans notre singularité... et nous aimer.
Car la plus haute manifestation de lintelligence, que Spinoza
nomme ’intuition, ne se sépare pas d’un certain sentir, elle comporte
comme un reste de sensibilité, une vision qui dépasse et prolonge la
raison pratique, et elle s’accomplit, comme par une heureuse (rare)
victoire, dans la joie de la découverte du monde non séparé. La joie
qui accompagne notre activité la plus éminente est alors fondée
dans ’étre qui manifeste en nous la puissance qui fait exister 'univers.

Je pense avec Léon Brunschvicg qu’on peut saluer en Spinoza une
des hautes consciences de I’Occident.

237 Id., p. 178-179.
238 Id., p. 184. Correspondent aux pages 364-371 de la réédition: Philo-
sophie morale et sociale, T. 1, Bridel et Fischbacher, Lausanne et Paris 1912.

50



	Essai d'interpretation de l'idée de joie dans la philosophie de Spinoza

