
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung
von Erich Brock

Die Welt ist eine in sich gespaltene Einheit (das wußten schon die
alten morgenländischen Völker). Aus einer reinen Einheit kommt
nichts anderes als diese leere Einheit, weder für das Geschehen

noch für das Erkennen; sie ist für den Menschen wie das Nichts.
Der Mensch kann zwar die Idee des absolut Einen entwerfen, er
muß es sogar; aber er kann sie nicht mit Inhalt versehen. Ein
Weltprinzip, aus dem sich etwas ableiten ließe, gibt es nicht. Der Mensch
kann immer nur eines am andern erfassen. Insofern ist aller Monismus
leerer Anspruch. Es ist für den Menschen unmöglich, diesen
vielleicht zunächst psychologischen Sachverhalt nicht in sein Weltbild
hineinzuspiegeln. Die greifbarste waagerechte Zweischichtigkeit der
Welt ist die aus Sein und Sinn (ganz modern könnten wir auch

sagen: Vorhandenheit und Zuhandenheit). Diese Teilung ist keine

gleichmäßige, schlaffe; sie ist ungleichmäßig, konkret strukturiert.
Der Versuch insbesondere des deutschen Idealismus, mit dem Geiste

in Subjektform zu beginnen und das objektive Sein als etwas davon
unselbständig Abhängiges zu nehmen, ist nur ein Gegenschlag gegen
das sich zunächst und immer wieder darbietende nahezu umgekehrte
Verhältnis. Denn das Sein hat allen Anschein, selbstgenügsam zu
sein, eben indem es kein «Sich» hat, kein Auf-sich-Zurückkommen,
nicht in sich lastet, sich nicht an sich reibt — wofür es außer sich

Zwischenschaltung und Entlastung suchen müßte. Das Sein projiziert

alles in das zweidimensionale bloße Wirklichsein, ohne
Tiefenerstreckung, welches allerdings auch eine Abstraktion ist. Der Sinn
dagegen kann nur am Sein auftreten. Er kann niemals einen seins-

haften Inhalt ganz aus sich selbst gewinnen. Die Spannung, die
dadurch gegeben ist, wird konkret in dem Charakter des Sinns, im
Sein sein zu sollen. Der Sinn ist also expansiv, derart, daß das Sein

ihm sich anpassen, seine Herrschaft anerkennen, ihn in sich hegen
und aus sich offenbaren soll. Aber ganz eindeutig ist allerdings

1



nicht, von welcher Seite her man diese Zweiheitlichkeit lesen und
denken soll. Man kann auch die Gesolltheit des Sinnes zugrundelegen

und das Sein nur als vom Sinn produzierten Gegenstand für ihn,
als Abstraktion davon auffassen. So ungefähr machte es Fichte.
Aber dann stellt sich das natürliche Verhältnis, nämlich daß das

Sollen viel weniger ohne das Sein sein kann als umgekehrt,
weitgehend von selber wieder her, indem die Forderung einfach als

nackte psychologische oder metaphysische Tatsache beginnt und als

Tatsache eben Seinscharakter annimmt. Und das Sollen braucht ja
auch ein Vorhandenes, ein einfach Seiendes, an welches es sich

richtet. Ferner strebt das Sollen selber dazu, ein Sein zu werden, erfüllt
zu werden und damit Artung und Spannung des Sollens zu verlieren.

Das Äußerste, was wir, im Unterschied zu allem Rationalismus
und Idealismus, mithin erreichen können, wäre eine gegenseitige

Angewiesenheit von Sein und Sinn, oder ganz allgemein gesagt, von
Natur und Geist. Diese formale Gleichmäßigkeit wäre bereits
hergestellt, wenn wir uns klarmachten, daß ja der näheren Besinnung
ein absolutes Sein in der Natur nirgends entgegentritt, sondern immer
nur ein Geschehen. Geschehen ist aber Veränderung, und
Veränderung ist entweder Chaos, was offensichtlich nicht zutrifft, oder

von Gesetzen geleitet. Indem die Gesetze leiten, scheinen sie ein
Sollen zu enthalten. Jedenfalls gehören auch schon die Gesetze

der Ursächlichkeit dem Bereich des Sinnhaften an, denn sie enthalten
die Feststellung einer Gleichmäßigkeit, und alles Gleichmäßige
gehört dem Sinnbezirk an, während das bloße Sein wohl Stoff zu
Gleichheiten umfaßt, aber sie als konkrete nur der sinnhaft bestimmten

und damit von einer Idee her gestalterischen Frage freigibt, die
den Entwurf eines Sollens enthält. Und dies um so mehr, als die
bloße mechanische Induktion ja unabschließbar ist und infolgedessen
nie ein endgültiges Urteil über Gleichheiten und Regelmäßigkeiten
erlaubt, sondern nur Statistiken. Das Naturgesetz scheint sich demnach

in das Sollensgesetz aufzulösen. Dahin weist auch, daß uns
mehr gefühlsmäßig bei dem Begriff Naturgesetz fast unvermeidlich
jene Idee des Leitens mitschwingt, die wir schon namhaft machten,
und noch weiter eine Idee des Herrschens, des rechtmäßigen gültigen
Herrschens. Vor allem klingt sie uns noch aus dem 19. Jahrhundert
im Ohr, wo alle idealistischer konstruierten Weltherrschaften
abgeschafft waren und der Materialist mit frommem, aber triumphalem
Schauer von den ehernen, unerbittlichen Naturgesetzen schwärmte

2



und der Theologe sie mit entsprechender Wehmut anerkannte. Eine
gewisse Metaphysik hinter diesem Gefühlsklang lieferte auch noch
die andere Voraussetzung für den Sollenscharakter des Naturgesetzes,

nämlich daß ihm gegenüber eine chaotische Materie stand,
die doch irgendwie gar zu gern sich dem ehernen Gesetz entzogen
hätte, aber das keinen Augenblick fertigbrachte.

Seither ist das Erz des allbeherrschenden Newtonschen
Naturgesetzes von der Erfahrung her ziemlich erweicht und durchlöchert
worden. Einerseits erkannte man, daß seine absolute Geltung nur
in dem größenmäßig irgendwie auf den Menschen zugeschnittenen
Bereich anerkannt werden kann. (Die Beziehung auf den Menschen

war es wohl auch, welche hier dem Naturgesetz gegenüber die Idee
des Absoluten und die des Herrschens, beides echte Menschenbegriffe,

eindringen ließ. Sie konnten das, weil in diesem Menschenbereiche

die Meßmethoden eher grob sein dürfen.) Anderseits ist

gleichen Schrittes die Idee eines dem Gesetz gegenüberstehenden
wenigstens potentiellen Chaos, das eine Freiheit auch des Nicht-
erfüllens wenigstens denkbar machte, gleichfalls dahingefallen. Gesetz

und Stoff des Gesetzes haben sich in der Mitte zusammengeschlossen

zu einem Strom des Geschehens, welcher sich in
gleichgültiger Haltung der Statistik darbietet, aber jeden weitergreifenden
Ehrgeiz wegschwemmt. Es erhebt sich dann die Frage, was das Wort
Gesetz im Naturgeschehen positiv bedeuten könne.

Nehmen wir als Beispiel etwa das Fallgesetz, so entspricht es

genau einem Strang des Geschehens, der jedesmal vorhanden ist,
wenn ein Körper fällt (übrigens ist auch der Begriff Körper ja nur
ein solcher Strang). Der Strang, den das Fallgesetz vertritt, wird
sich unter allen Umständen durch die Galileische Formel beschreiben
lassen, ohne daß dabei irgendein Sollen oder eine ihm entsprechende
Freiheit in Frage käme. Aber nochmals, was bedeutet dann
«Gesetz»? Der Strang, den wir herauslösten, hat zwei Kennzeichen:
Er ist schon als herausgelöster abstrakt; und ist es dann noch im
besonderen Maße, indem die Abstraktion nun bis auf das rein
Mengenmäßige, Zahlenmäßige hingetrieben worden ist. Die Zahl
ist der Urtypus des Allgemeinen, welches als solches verhältnismäßig
leer ist und mit den verschiedensten Inhalten erfüllt werden kann.
Diese Inhalte sind in bezug auf die Formel des Fallgesetzes unwesentlich;

aber sie können aus dieser Allgemeinheit heraus, welche sie

irgendwie an der Kandare hält und der sie logisch untergeordnet

3



sind, beherrscht werden. Von wem beherrscht werden? Vom menschlichen

Verstand, von der menschlichen Voraussicht, vom menschlichen

Handeln, kurz vom Menschen. Da läge nun also die Analogie
zum Sollen: Die besonderen Dinge sind dem menschlichen Denken
und Handeln mittels des abstrakt zahlenmäßigen Anteils ihres
Wesens weithin zur Verfügung. Aber eine Strebung, aus diesem

Untertanen-Verhältnis auszubrechen, besteht in ihnen nicht. Wenn
sie sich einmal nicht zu fügen scheinen, so beruht das nur darauf,
daß eine unwirksame, entweder eine ganz falsche oder eine allzu
rohe Abstraktion vorgenommen wurde. Ganz beherrschen läßt sich
das Geschehen durch keine einzelne Abstraktion, sondern wir
müßten dazu wohl unendlich viele Abstraktionen vornehmen. Das
ist nicht nur praktisch unmöglich, sondern es würde dadurch auch
der Charakter der Allgemeinheit des Gesetzes fragwürdig werden.
Man könnte sich vielleicht jedes konkrete Geschehen als den Schnittpunkt

von unendlich vielen allgemeinen Gesetzen vorstellen, aber
sicherlich würden sie auch insgesamt das Konkrete und Individuelle
nicht erreichen, solange sie abstrakt zahlenmäßig wären. Und ans

Zahlenmäßige scheint ja doch das Gesetzliche geknüpft. Nur so

kann es die konkreten Geschehensstränge wie von einer erhöhten
Überwachungs- und Befehlsstelle aus auf sich festlegen, ohne sich

mit mehr als einem einzigen davon ganz zu identifizieren. Aber
indem wir unwillkürlich von Befehlen und Festlegen sprachen,
sehen wir, daß dieses ganze Verhältnis unmöglich bis dahin
zergliedert werden kann, wo jede Versuchung von selber wegfällt, von
einem Sollen und einem Ausschweifenwollen zu reden. Das
Verhältnis von abstrakter Zahl und sinnlicher Beschaffenheit bleibt für
den Menschen undurchschaubar. Es ist ein sehr allgemeines Problem.
Überall sehen wir, daß Regelmäßiges, Selbiges, Beharrendes sich mit
Anderem, Wechselndem, Neueintretendem zusammenfügt und
gegenseitig durchdringt, in einer zuletzt wohl sinnartigen Beziehung,
die wir nicht bis auf den Grund erkennen können. Es muß genügen,
daß das Wechselnde vom Beharrenden her so weit praktisch beherrschbar

ist, um dem Menschen wichtige, sich befestigende theoretische
Einzelaufschlüsse über die Natur der Dinge zu verschaffen und deren

weitgehende und fortschreitende Handhabung zu ermöglichen. Da
aber dieses Verhältnis rational unkonstruierbar bleibt - schon weil
das Verhältnis von Rationalem und Irrationalem selbstverständlich
nicht wieder rational (allerdings wahrscheinlich auch nicht irrational)

4



sein kann -, so wird es also für den Menschen immer ein ausdrücklich
auszuscheidender Fehler bleiben müssen, mit einer gewissen
Einfühlung das Abstrakt-Regelmäßige als das Gesollte und das

Konkret-Unregelmäßige als das demgegenüber Chaotisch-Freie zu
empfinden, selbst wenn er darüber nicht zu einem weltanschaulichen
Rationalismus und lebensanschaulichen Asketismus fortschreitet1.

Daß derart das Naturgesetz mit einer Art psychologischen Zwangs
immer wieder als ein Sollen gedeutet wird, liegt auch daran, daß es

sich mit dem wiederum undurchschaubaren Schritt des

Naturgeschehens zum Leben hin nun wirklich auf die Ebene eines echten,

wenngleich zunächst keimhaften Sollens erhebt. Nur noch
hartgesottene Materialisten von mittlerer Begabung halten an der Idee
fest, der Aufbau und die Regulierung der organischen Form könne

aus dem anorganischen Naturablauf erklärt werden. Die andern
haben sich zu der Einsicht vereinigt, daß die sinnhafte Ganzheit
dieser Form eine Instanz voraussetze, welche die anorganischen
Abläufe in dem Sinn der betreffenden Form zusammenordnet,
organisiert, und dabei zurückhält oder beschleunigt. Wie das zugeht,
und mit Hülfe welcher Energie, wissen wir nicht. Man hat von
Auslösungen gesprochen, aber damit ist gegenüber der Verwickeltheit
der Vorgänge, die den Ablauf des Lebens bilden, wenig gesagt, und
auch fast gar nicht, wie diese Auslösungen Zustandekommen. Überhaupt

bestand ja doch die Annahme, daß die anorganischen
Vorgänge selbständig und unbeeinflußbar, unstörbar abliefen. Wir
kennen nur eine Art, sie praktisch zu beherrschen, nämlich das auf
Erkennen allgemeiner ursächlicher Zusammenhänge sich gründende
bewußte Willenshandeln des Menschen - welches ja in keimhafter
Form auch bei den Tieren vorhanden sein muß. Es ist ein Handeln,
das, sobald es sich einen Zweck gesetzt hat, einem Sollen unterliegt,
und dazu die zweckfreien Naturgesetze, nach denen das Geschehen

ja ohnehin abläuft, durchzugliedern und einzusetzen weiß. Wir
werden uns das entelechiale Handeln in Formbildung und
Formwiederherstellung wie auch im Instinkt mindestens in formaler

1 Ein Trost ist dabei, daß sogar die strengste gegenständliche Wissenschaft
die Physik, sich da zur Bequemlichkeit halbmythologische Redeweisen
gestattet. Sie redet von den «Freiheitsgraden» eines Körpers, wenn sie die
Zahl der Dimensionen meint, in denen er sich vor Angreifen einer konkreten
Kraft an sich bewegen könnte. Sie denkt dabei keineswegs an irgendeine
greifbare aktive Freiheit, sondern nur an abstrakte Möglichkeiten.

5



Ähnlichkeit mit solchem menschlichen Willenshandeln vorstellen
müssen: Auch die Entelechie nötigt die Kausalvorgänge in eine
zweckhafte Organisation hinein, welche der individuellen wie auch
etwa der überindividuellen Lebenserhaltung dient. Wir ersehen das

auch daraus, daß nach dem Tode des Organismus die Kausalvorgänge

in ihm auf ihrer eigenen Spur einherzutreten vermögen und
dann zur Zerstörung der lebendigen Form führen. Das Nähere ist
auch hier dunkel. Aber jedenfalls verstehen wir die Erscheinung,
den Hergang und die Form des Lebens nur, wenn wir von Anfang
an ein gewisses Sollen hineindeuten.

Was nun das mehr oder minder bewußte Handeln der Tiere
anlangt, so erhebt sich die Frage, ob da neben den Naturgesetzen
ihres Instinktes und ihrer psychologischen Abläufe dann bereits ein
anderes Gesetz wirksam wird, welches den Begriff des Sollens im
eigentlichen, mehr oder minder bewußten Sinn erfüllt. Dabei ist

vorweg zu bemerken, daß auch der Instinkt nicht völlig mechanisch

zwingend ist, nicht ein völlig individualisiertes Verhalten diktiert;
sondern in engen Grenzen läßt er sich sinngemäß abändern -
enthält also auch schon etwas wie Sollen. Der Instinkt des Tieres richtet
sich auf das eigene Wohl und auf das Wohl der Kollektivität, wo
solche als wesentliche vorhanden ist. Sie kann die Familie bzw. die
Gemeinschaft von Erzeuger oder Erzeugerin und Brut sein, aber
auch die Herde, der Schwärm, das Rudel, die Brutgemeinschaft,
die Jagdgemeinschaft, die Großfamilie und dergleichen. Die Frage
nach dem Walten eines echten Sollens darin liegt also keineswegs
daran, ob der Inhalt des instinktiven Verhaltens egoistisch oder
kollektivistisch bzw. sogar altruistisch bestimmt ist. Altruismus ist
ohnehin selbst beim Menschen durchaus nicht identisch mit dem
Gesollten, dem sittlich Guten; man müßte ja mindestens zuvor wissen,

was das Gute ist, welches man Andern zufügen soll und nicht sich

selbst. Das echte Sollen wird vielmehr auch hier beim Tier schon

davon angezeigt, ob Freiheit des Sichversagens oder wenigstens
Sichsträubens vorhanden ist — welche natürlich dadurch befördert
werden kann, daß etwa einmal ein Widerstreit zwischen egoistischen
und kollektiv ausgerichteten Instinkten eintritt. Nur solches

Abweichenkönnen, welches zu zeitweiliger Auflehnung gegen das

geltende Sozialgesetz oder gar zur grundsätzlicheren Nichtanerkennung

seiner Forderung zu führen vermag, könnte als Vorform der
Moral gelten.

6



Es scheint, daß solche Vorformen wirklich gelegentlich, wenngleich

nicht allzuoft auftauchen. Bei den staatenbildenden Insekten

gibt es verschiedengrädige Drückeberger innerhalb der staatlichen

Zwangsarbeit; bei den Termiten entsprechend auch Individuen,
deren Hauptfunktion in einem Aufpasser- und Antreibertum besteht.
Das setzt also voraus, daß der Instinkt nicht in mechanischer Weise

die Sozialfunktion gewährleistet, sondern daß ein gewisser Anreiz,
sich «böse» zu verhalten, keimhaft vorhanden ist. Auch die
Vorschläge der Kundschafter-Bienen über das Ziel des Schwärmens
scheinen einen gewissen Spielraum des Subjektiven bei den
individuellen Erwägungen des Gesamtverhaltens anzudeuten. Bei den
höheren Tieren tritt eine solche Freiheit gegenüber dem Gesetz in
zwei Formen auf: gelegentlich auch hier als Faulheit, Vernachlässigung

geforderter Funktionen, z.B. der Wächterpflichten;
besonders aber nach innen, in einer Auflehnung gegen die soziale

Hierarchie seitens der an ihrem Schwanz Eingestuften. Solche

Auflehnungen, die, wenn mißglückt, bestraft werden, geschehen häufig
nicht in grundsätzlicher Form, z.B. wenn niedriggrädige Männchen
sich heimlich den Verkehr mit Angehörigen des Pascha-Harems

verschaffen, etwa bei Herden-Affen. Aber wenn es sich darum
handelt, den Pascha zu entthronen, so muß wohl eine Art Rechts-
bewußtsein dabei leitend sein, um so mehr, als ja das ganze objektive

«Recht» bei dieser Führer-Institution ist, daß der physisch und
moralisch Stärkste und Einsatzwilligste herrschen soll; und wenn der
Stärkste nicht mehr der Stärkste ist, so ist das nicht nur subjektive

Recht des Umsturzes offenbar. Ausblick auf unlösbare menschliche
Rechtsdialektiken! Auch das ist in diesem Sinne bedeutsam, daß
der unterhegende Revolutionär oft in die Wüste gejagt und in die

Verbitterung dessen gestoßen wird, der ein neues Recht, neue
Tafeln in sich erzeugt hatte, für die er Alle zu gewinnen hoffte —

die nun aber abgelehnt worden sind und ihren Urheber in den
Zweifel geworfen haben, ob er nicht nur ein Monomane ist. Wir
glauben nicht, daß wir damit, vom Menschen her gedeutet, der
Psychologie der einsamen, asozialen, bösartigen Herumtreiber (etwa
unter Elefanten und Büffeln) allzuviel aufbürden. Bei den
staatenbildenden Insekten kann es nie hierzu kommen, weil das Individuum
da weder materiell noch moralisch als einzelnes leben kann, sondern

zugrunde geht.
Beim Menschen tritt das Sollen gleichen Schrittes mit der Freiheit

7



in seine volle Rolle. Hier wird nun ganz klar, daß es ein echtes

Sollen ohne Freiheit, ohne die Möglichkeit nicht geben kann, dem

Sollen, mit oder ohne Überzeugung von einem höheren Recht, abzusagen

oder ihm ausdrücklich zuzufallen. Und zugleich, daß Freiheit
nur den Sinn zu haben vermag, sich einem zugemuteten Sollen

gegenüber für Ja oder Nein zu entscheiden. Denn was Freiheit an
und für sich ist, wissen wir nicht. Freiheit heißt frei sein von etwas

und ist also soweit dem Nichts gleich; sobald aber in dieses Nichts
ein Beweggrund hineingesetzt wird, so ist damit die Freiheit wieder
vorbei. Man hat den Ausweg aus diesem Dilemma gesucht, indem
man der so beschriebenen negativen Freiheit, der Willkür-Freiheit,
eine positive Freiheit entgegenstellte, nämlich die Möglichkeit, nach
seinem Wesensgesetz sich zu bestimmen. Aber das ist auch keine
echte Lösung; denn entweder ist das Wesensgesetz zwingend, dann
handelt es sich um eine Naturtatsache und kein Sollen — oder es ist
nicht zwingend, dann bleibt doch wiederum die negative Freiheit
ihm gegenüber bestehen. Auf jeden Fall können sich der positive
und der negative Sinn der Freiheit nur aneinander bestimmen, nicht
absolut. Anderseits, wenn wir Freiheit nicht in diesem absoluten
Sinne bestimmen können, ohne sie unfrei zu machen, so wissen wir
doch trotzdem, daß es sie als eine Urmacht geben muß. Denn nicht
nur könnte sonst von einem Sollen nicht die Rede sein, welches

doch die Hälfte der Welt und ihres Daseinsgrundes ist, sondern es

gäbe im besonderen ohne Freiheit keinen Weltprozeß. Wenn der
Ablauf der Welt überhaupt einen Sinn hat, so kann es nur der sein,
daß irgendeine Möglichkeit der Veränderung eröffnet werden soll.

Veränderung aber hat nur Sinn als Verbesserung. Und die Möglichkeit

der Veränderung unterliegt also einem Sollen. Daß diese

Veränderung und Verbesserung nur durch Freiheit geschehen kann,
liegt nicht allein an dem inneren Wesen des Sollensbegriffs
überhaupt, sondern bereits daran, daß Neues nur geschehen kann, soweit
Freiheit besteht. Gebundenheit und Nicht-Neuheit ist eins und
dasselbe. Daß Neues möglich ist, setzt voraus, daß die Welt nicht aus
einem parmenideischen Stück besteht, sondern aus Teilexistenzen,
mehr oder minder zu sich selbst gekommenen Individuen, welche
durch dieses Zu-sich-selbst-Kommen sich selbst machen sollen.
Machen ist Neues machen; somit ist auch dadurch wieder Freiheit
und Sollen gegeben. Was das Individuum machen kann, ist dasselbe

wie das, woraus es gemacht ist, nämlich jenes Zu-sich-selbst-Kommen.

8



Es muß also das Bewußtsein und die Individualität, mit der dieses

wechselseitig verknüpft ist, etwas Weltzweckliches, etwas Gutes sein.

Da aber mit der Aufhellung des Bewußtseins und dem Sich-in-sich-
selbst-Schließen der Individualität zum Subjekt ein Verlust an
Substantialität, an Lebensdichte, an Instinkt, Dingen, welche an
sich dumpf sind, Hand in Hand geht - so ist dieser Weg der Welt-
werdung und Ichwerdung schwierig. Dem Individuum ist damit
diese Selbstgesetzlichkeit, Autonomie, die weltbildende voraussetzungslose

Vernunftentscheidung, was Gut und Böse sei, sowohl
allgemein wie individuell mit höchstem Ernst überbunden. Derart ist
neben der weitgehend beraubenden Freiheit von absolut bindender
Überlieferung, Autorität, Gemeinschaft doch eine große Freiheit
auch von Vorurteilen, von bloß unangepaßten Einengungen
gefunden. Aber selbstverständlich entspricht dieser Freiheit eine ebenso

absolute Verantwortung. Infolgedessen ist es auch subjektiv von höchstem

Belang, sich so ernstlich wie möglich zu besinnen, was gut, was
böse ist. Denn darin zu irren, ist meistens schuldhaft, weil der
Mensch kein Recht hat, dumm zu sein - und weil auch verhältnismäßig

kleine Irrtümer zu großen schweren Folgen führen können,
die der Mensch dann nicht abschütteln kann: «Das habe ich nicht
gewollt!». Wenngleich die Forderung an das Individuum ergeht und
letztlich seiner individuellen Lage angepaßt ist, so ist doch in aller
Gültigkeit ein auch inhaltlich allgemeiner Faktor; und über ihn läßt
sich durch allgemeine Überlegung Förderliches aussagen, ohne daß
es allerdings zu absoluten Formulierungen langte.

Eines allerdings ist wenigstens dem Anspruch nach in sich absolut.
Es ist das, wovon wir ausgingen, um das Gute zu erkennen: die
Freiheit. Indem Freiheit zu dieser Erkenntnis verhilft, ist sie selbst

das Gute; aber auch an sich und sozusagen inhaltlich ist Freiheit
das Gute - als Vorbedingung aller letzten Weltzwecke, aber auch
endlich aufweisbar durch unmittelbares Erlebnis. Wem nie im
Gedanken «Freiheit» die Brust leichter und von Unendlichkeiten des

Sinnes geschwellt wurde, der verleugne sie. Als Wesenszug des

Guten begrifflich festlegen läßt sich allerdings die Freiheit auch
hier nicht, wie es zur systematischen Besinnung, aber auch zur
praktischen Zielnahme erforderlich wäre. So müssen wir noch ein
ausdrückliches Inhaltsmoment hinzunehmen; und da wir ja dem
absolut Guten so nahe wie möglich kommen wollen, muß es geradezu
der Inbegriff von allem Inhaltlichen und Substantiellen sein: das

9



Leben selbst2. Nun ist aber Freiheit das Innerste des Geistes. Und
wir sahen, daß Geist, Subjektwerdung das Substantielle, das Leben
weithin ausschließt und zerstört. Damit können wir uns nicht
abfinden. Denn es ist der große Irrtum, daß der Geist durch die
Zerstörung des Lebens gefördert werde. Geist ist Subjektsein, und Subjekt

ist nicht ohne Objekt, ohne Stoff; Stoff aber des Geistes ist das

Leben. Und Leben braucht letztlich Selbstverständigung. Beide
gehören zusammen und können zutiefst nur aneinander und
durcheinander sein. Alle theoretischen und praktischen Rationalisten, alle
Asketen, die das Leben töten wollten, wollten auch das Subjekt,
das Ich, den Sitz der Freiheit, töten und in ein ichloses Nichts
versenken. So weit wollen zwar wenige gehen. Aber verbreitet war und
ist doch die Anschauung, daß das Gute der Natur entgegengesetzt
sei. Was dieser Anschauung zugrunde liegt, ist die Idee, das Natürliche

geschehe von selbst und die Forderung des Guten trete da fremd
hinzu. Also müsse wohl das Gute im Nichtnatürlichen liegen. Und
von da ist es nur ein Schritt, es im Widernatürlichen zu suchen. Die
Naturfeindschaft soll dann einem Geist mystischer oder verstandesmäßiger

Artung zugute kommen, sobald das Natürliche, das Triebwesen,

das Ich getötet sei. Nun, wir haben durch bittere Erfahrungen
im Laufe dreier Jahrtausende gelernt, daß dieser Effekt in fast allen
Fällen keineswegs eintritt, sondern daß nur der erste Teil des

Programms funktioniert, nämlich die Abtötung des gesunden, starken
Naturinstinktes - so daß wir uns weithin zwischen Stuhl und Bänke

gesetzt haben. Infolgedessen ist vielfach seit Rousseau die entgegengesetzte

Meinung aufgekommen, nämlich daß einfach die Natur das

Gute, das sittliche Handelnsziel sei. Es bedarf keines Beweises, daß
solche Einstellung ebenso falsch ist. Es gibt noch eine dritte
Zielsetzung, die beides umfaßt, Natur und Geist. Da aber beide sich

gegenseitig weithin auszuschließen scheinen, so ist die Zusammenfügung

bei weitem nicht eine Selbstverständlichkeit. Wir müssen

also mit einer doppelten Bewegung von beiden Seiten her das Ziel
einzukreisen versuchen: nämlich als das Leben, welches sich zum

2 Wie kommen wir dazu, da «das Leben» einzusetzen? Das Gute ist
gewiß nicht mechanisch durch die Lust angezeigt, aber es ganz von der
Anzeigung durch die Lust abzusondern, führt ins Leere. Denn sogar das

Evidenzgefühl der Vernunft, weitgehend ihr Fundament, ist vom Geschlecht
der Befriedigung, der Lust. Die höchste, auch logisch reine Lust ist, das
Leben-selbst zu fühlen, sich leben zu fühlen. Dazu gehört Freiheit.

10



Geiste hin überschreitet, ohne sich aber als Leben zu verlassen; und
als den Geist, der die Losreißung vom Leben, ja Entgegensetzung
zu ihm zwar als Grenzbegriff, der augenblicksweise in äußersten

Lagen nötig wird, zuläßt - im übrigen aber die Förderung des Lebens,
welches von unten her alles trägt, seine Gründung auf die letzte

Selbstgründung des Geistes seiner Fahne einschreibt. (Leben ist
dabei natürlich immer besonders im emphatischen Sinne zu
verstehen.) Das sind aber nur rohe Schemata, welche die ungemeine
Schwere der Aufgabe nicht verbergen können.

Wir sagten: die Gründung des Lebens auf die letzte Selbstgründung

des Geistes. Das bedeutet, daß die Selbstgesetzlichkeit des

Geistes als rein formale nicht genügen kann; sie vermag nicht einmal
auf die Dauer seine Selbstmächtigkeit zu gewährleisten. Diese

Selbstmächtigkeit kann in einem inhaltlichen Sinne nur errungen
werden, wenn der Geist über sich selbst hinaus auf seinen Gegenstand

und Stoff, das Leben hin mächtig wird. Er muß aus seiner
Freiheit eine neue, gegenstandsmächtige Kraft gewinnen. Wenn
nicht eine neue Kraft gewonnen werden kann, so ist die Welt
umsonst; denn sie kann dann nichts Neues zeitigen. Neues kann nur
durch neue Kraft entstehen. Die Tatsache der monadischen
Weltstruktur kann kaum einen anderen Sinn haben, als ein Mittel zu
sein, neue Kraft zu schaffen; weil Erkenntnis allein nicht der
Weltzweck sein kann, besonders wenn sie nicht zu neuer Kraft führt.
Diese Kraft muß also gerade aus der Selbstvertiefung des Ichseins,
aus dieser Schließung seines Energiestromes entstehen, die den
Menschen befähigt, aus der Punktualität seiner Freiheit und seiner

Sollens-Bejahung wider die ganze Welt den Kampf des Glaubens
aufzunehmen, den Kampf, ihr das Gesollte einzubilden, sie zu diesem
hinüberzuziehen. Was der Mensch darin finden kann und muß, ist
die Kraft zur Vermehrung des verliehenen Pfundes, welches immer
zu wenig ist, auch schon als schwindende Naturtatsache. Diese

Vermehrung schließt immer den ganzen Einsatz des Selbst, und damit
das höchste Wagnis ein; denn das Pfund kann auch verlorengehen.
Ohne die ernstliche Möglichkeit des Scheiterns wird nicht die letzte
Energie aus dem Menschen herausgeschlagen.

Und wenn auch das Wagnis durch das innerste Wesen des Lebens
und des Geistes geboten ist, so ist das Scheitern des Wagnisses doch
eine Schuld, die bestraft wird mit dem Verlust des Einsatzes. Die
Möglichkeit der Schuld ist gegeben mit der Verantwortung, und

11



diese folgte unausweichlich aus der Freiheit. So ist die Schuld immer
ebenso konkret wie die Verantwortung. Die allgemeine bodenlose

Verworfenheit, welche das Christentum dem Menschen imputieren
wollte, stumpft den Verantwortungssinn für Konkretes ab. Denn
alle sind darin gleich, und es läßt sich nichts dagegen machen.
Erst wenn dieses Allgemeine durch vernünftige Selbstprüfung
abgebürdet ist, tritt das Besondere heraus. Zum Allgemeinen gehört
auch die allgemeine menschliche Schwäche sowie daraus folgende
Fehler und Mißgriffe, die trotz anständiger Bemühung kaum ganz
vermeidlich sind und die meistens wieder gutgemacht werden
können. Dies allerdings ist dem Menschen ernstlich auferlegt. Schuld
im eigentlichen Sinne ist aber ernstliche zentrale Schädigung einer
ideellen Sache oder noch mehr eines Menschen, in nicht wieder
gutzumachender Weise. Das Beste ist natürlich (dies klingt trivialer,
als es ist), keine solche Schuld auf sich zu laden. Wer es aber
böswillig getan hat und darnach zur Einsicht gelangt ist, oder es

fahrlässig getan hat, oder aus Verblendung - wird alsbald inne werden,
wie viel geringer die heilende oder verhütende Rolle des guten
Willens ist, als gemeinhin angenommen wird. Ganz unausscheidbar
hat der Erfolg eine gewichtige Stimme in der ganzen Frage. Das

liegt schon daran, daß das Wichtigste für Abbürdung der Schuld ist,
ob die Folgen für den Geschädigten beseitigt werden können. Das

bedeutet also, daß Schuld, die böswillig oder fahrlässig begangen
wurde und keine oder wieder reparierte (auch vom Schicksal wieder
gutgemachte) Folgen hatte, unvergleichlich leichter wiegt; wie auch

Schuld, welche schwere irreparable Folgen hatte, auch bei geringer
subjektiver Schuldhaftigkeit schwer lastet. Von da zurück zeigt sich,
daß schon in der Handlung der Erfolg durchaus neben dem guten
Willen eingeordnet werden muß. Es gibt Leistungen, die gelingen
müssen, Fehlleistungen, die nicht passieren dürfen. Es gibt also einen

objektiven Moral-Faktor, der nicht in der Ebene der Moral selbst

zu erledigen ist. Ihn alsbald in die Religion zu verlegen, führt nicht
weiter. Denn wenn weitgehende Entlastung von der Schuld durch
glücklichen Ausgang «Gnade» genannt werden kann, so zieht das

unausweichlich nach sich, daß weitgehende Mehrbelastung mit
Schuld bei unglücklichem Ausgang entsprechend «göttlicher Zorn»
genannt werden muß; und so wären wir keinen Schritt
vorangekommen.

Wenn also Schuld vorhanden ist, was soll dann der Mensch tun?

12



Erstens natürlich alles, um sie doch wenigstens teilweise wieder
gutzumachen - auch um durch anderweitiges Gutestun eine Aus-

wägung zu ermöglichen; ferner vermeiden, neue Schuld zu kontrahieren.

Aber das allein beruhigt das Gewissen nicht. Der Mensch

verlangt dann oft nach Sühne. Soll er sich selbst strafen? Dazu hat
er kein Recht; denn er weiß nicht das Strafmaß, und leicht entgleitet
ihm das Werkzeug, sich Böses zuzufügen, und er schneidet ins

Lebenswichtige hinein, zerstört sich. Gott aber, dieser Bibelspruch
behält seine Geltung, will nicht den Tod des Sünders, sondern daß

er lebe und sich bekehre. Außerdem kann der Mensch in breit
ausgreifendem Sinn ja nur gutmachen, wenn er den Andern nicht
nur etwas zu tun, sondern auch zu sein vermag. Dazu muß er ein
Mensch im möglichsten Vollsinn sein, der nicht nur asketisches

Handeln für die Belange der Andern, sondern dazu ein normales,
auch ihm selbst Freude abwerfendes Sein hat. Das wollen die
Menschen; das gibt ihnen etwas. Auch echte Leistung ist nur so möglich.
Anderseits ist es natürlich stoßend, wenn ein mit Schuld beladener
Mensch nun in Ruhe, unverletzt, glücklich, stark ist, während er
vielleicht einem Andern es zugefügt hat, von alledem das Gegenteil
zu sein.

Wie ist das zu lösen? Eine Auslöschung der Schuld ohne Beseitigung

ihrer Folgen ist auf vernünftige Weise undenkbar. Wenn
äußerste und dabei vielleicht noch vernünftig unbegründete Skrupel,
lebenzerstörende Selbstzerarbeitung durch Psychoanalyse beseitigt
werden kann, so ist das gut. Wir wollen nicht in den Zustand der

eigentlich christlichen Ära zurück, wo die Frage von Sünde und
Schuld der Mittelpunkt alles und jedes Menschenlebens war, alles

sich darum drehte, der Verdammnis zu entrinnen und Vergebung
zu erlangen. Wir wissen, daß gerade das religiöse Leben noch ganz
andere, ebenso schwere Probleme stellt. Aber das ändert nichts daran,
daß qualifizierte Schuld ein unbeseitigbares Problem von elementarer
Würde ist, welches von nirgends her gedanklich aufzulösen ist,
sondern nur frontal bei den Hörnern gepackt werden kann. Nicht
zuletzt darum kommt der Mensch, der nicht in ganz beruhigten
Kleindimensionen eines bürgerlich-rechtlichen Daseins volle
Befriedigung findet, nicht aus ohne eine Instanz, die über der ehernen

Verkettung Gesetz - Sollen - Erfüllens-Unmöglichkeit steht. Auf
welche Weise der einzelne Mensch Aug in Aug mit dieser Instanz

um Vergebung ringt, da schaut niemand hinein, da kann niemand

13



Formeln herausziehen. Könnte man es, so wäre ja die transzen-
dierende Dimension des Menschlichen überflüssig. Solches Ringen
muß nun eben bestehen, und zwar mit höchstem Ernst.

Das weist noch auf einen weiteren Zusammenhang hin. Alles
Sollen, das erfüllte wie das unerfüllbare, hält die Seele unter einem

Druck, der sicherlich in Maßen unerläßlich ist und den Menschen

zum unvermeidlichen Sichzusammennehmen bringt. Aber
unablässiger Druck zerstört die feineren Funktionen der Seele. Wir
brauchen nur in die Geschichte zu schauen, um die damit
verknüpfte Schadenswirkung wahrzunehmen, besonders da, wo der
Druck überstarke Ausmaße annimmt. Die erschreckende Seelenlage
etwa des überzeugten Galvinisten, welche das ganze Leben
verkrampft und zerdrückt mit ewigem Schuldgefühl und Flucht davor
in hektische Tätigkeit - dies ist die Aufgipfelung einer verbreiteten
Erscheinung aus dem christlichen Abendland, welche in vielerlei
verweltlichten Nachwirkungen auch heute noch weitgehend auf uns
lastet. Der Gedanke der sittlichen Autonomie ist, abgesehen von
seiner positiven Würde und Fruchtbarkeit, ein unerläßlicher
Versuch, sich von unwesentlichen Schuldgefühlen zu befreien, die durch
Auferlegung fremder Maßstäbe hervorgerufen werden. Aber die
Autonomie führt bei ernsten Menschen, die sich selber die Geißeln
der Heteronomie durch die Skorpione der viel eindringenderen
Selbstbeurteilung ersetzen, oft zu einer lähmenden Selbstverknechtung,

die schlimmer scheint als alles. Fichte könnte wieder ein

Beispiel dafür sein, wenn er nicht immer wieder den Ausweg
gefunden hätte, sich ohne weiteres und naiv im Einklang mit seiner
alles tragenden und richtenden Pflichtforderung zu fühlen. Die
Flucht in die Heteronomie, welche dem Katholiken oft eine größere
und sogar fruchtbare Lässigkeit erlaubt, ist eben doch ein Ausbiegen,
welches mittelste Entwicklungsmöglichkeiten abschneidet.

Auf jeden Fall ist es unmöglich, das Sollen als höchste Spitze der
menschlichen Welt stehen zu lassen. Diese welthafte Last kann der
Mensch nicht einsam auf seinen Schultern tragen. Das Sollen enthält
eine Spannung, die sich einfach einmal lösen muß; und restlose

Erfüllung des Sollens, welche lösen würde, kann ja doch nicht
gefunden werden. Das Sollen, das von unten her wenigstens teilweise

aus einem Sein hervorging, muß auch nach oben in ein Sein
mindestens zum Teil münden. Alles unter einem Sollen stehende Handeln

liegt dem Menschen zwischen dem Sein der Natur und dem

14



Sein des Übernatürlichen. Wir sagten: mindestens zum Teil; weil
dieses Münden nicht beherrschbar ist, nicht in ein begriffliches
Verhältnis zum Sollen und zur Verfehlung des Sollens gesetzt werden
kann. Aber es muß dem Menschen wenigstens der Glaube, die
Zielnahme auf ein allumfassendes, entspannendes, weil entspanntes
Sein offen sein, in welcher eine unerschöpfliche Kraftvermehrung
dem Bemühten gegeben wird. In diesem Sein löst sich aller Krampf
des immer wieder ernst genommenen Sollens. Dieses Sein hat einen

alten, unverbrauchbaren Namen, unter dem es angesprochen werden
kann: Gott.

15


	Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung

