Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 21 (1961)

Artikel: Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung

von Erich Brock

Die Welt ist eine in sich gespaltene Einheit (das wuBten schon die
alten morgenldandischen Vélker). Aus einer reinen Einheit kommt
nichts anderes als diese leere Einheit, weder fiir das Geschehen
noch fiir das Erkennen; sie ist fiir den Menschen wie das Nichts.
Der Mensch kann zwar die Idee des absolut Einen entwerfen, er
mul} es sogar; aber er kann sie nicht mit Inhalt versehen. Emn Welt-
prinzip, aus dem sich etwas ableiten lieBe, gibt es nicht. Der Mensch
kann immer nur eines am andern erfassen. Insofern ist aller Monismus
leerer Anspruch. Es ist fur den Menschen unmdéglich, diesen viel-
leicht zunichst psychologischen Sachverhalt nicht in sein Weltbild
hineinzuspiegeln. Die greifbarste waagerechte Zweischichtigkeit der
Welt ist die aus Sein und Sinn (ganz modern kénnten wir auch
sagen: Vorhandenheit und Zuhandenheit). Diese Teilung ist keine
gleichmiBige, schlaffe; sie ist ungleichmaBig, konkret strukturiert.
Der Versuch insbesondere des deutschen Idealismus, mit dem Geiste
in Subjektform zu beginnen und das objektive Sein als etwas davon
unselbstindig Abhingiges zu nehmen, ist nur ein Gegenschlag gegen
das sich zunichst und immer wieder darbietende nahezu umgekehrte
Verhiltnis. Denn das Sein hat allen Anschein, selbstgeniigsam zu
sein, eben indem es kein «Sich» hat, kein Auf-sich-Zuriickkommen,
nicht in sich lastet, sich nicht an sich reibt — wofiir es aufler sich
Zwischenschaltung und Entlastung suchen miiSte. Das Sein proji-
ziert alles in das zweidimensionale bloBe Wirklichsein, ohne Tiefen-
erstreckung, welches allerdings auch eine Abstraktion ist. Der Sinn
dagegen kann nur am Sein auftreten. Er kann niemals einen seins-
haften Inhalt ganz aus sich selbst gewinnen. Die Spannung, die
dadurch gegeben ist, wird konkret in dem Charakter des Sinns, im
Sezn sein zu sollen. Der Sinn ist also expansiv, derart, dafl das Sein
ithm sich anpassen, seine Herrschaft anerkennen, ihn in sich hegen
und aus sich offenbaren soll. Aber ganz eindeutig ist allerdings



nicht, von welcher Seite her man diese Zweiheitlichkeit lesen und
denken soll. Man kann auch die Gesolltheit des Sinnes zugrundelegen
und das Sein nur als vom Sinn produzierten Gegenstand fiir ihn,
als Abstraktion davon auffassen. So ungefihr machte es Fichte.
Aber dann stellt sich das natiirliche Verhiltnis, nimlich daB das
Sollen viel weniger ohne das Sein sein kann als umgekehrt, weit-
gehend von selber wieder her, indem die Forderung einfach als
nackte psychologische oder metaphysische Tatsache beginnt und als
Tatsache eben Seinscharakter annimmt. Und das Sollen braucht ja
auch ein Vorhandenes, ein einfach Seiendes, an welches es sich
richtet. Ferner strebt das Sollen selber dazu, ein Sein zu werden, erfiillt
zu werden und damit Artung und Spannung des Sollens zu verlieren.

Das AuBerste, was wir, im Unterschied zu allem Rationalismus
und Idealismus, mithin erreichen kénnen, wire eine gegenseitige An-
gewiesenheit von Sein und Sinn, oder ganz allgemein gesagt, von
Natur und Geist. Diese formale GleichmiBigkeit wire bereits her-
gestellt, wenn wir uns klarmachten, daBl ja der néheren Besinnung
ein absolutes Sein in der Natur nirgends entgegentritt, sondern immer
nur ein Geschehen. Geschehen ist aber Veridnderung, und Ver-
anderung ist entweder Chaos, was offensichtlich nicht zutrifft, oder
von Gesetzen geleitet. Indem die Gesetze leiten, scheinen sie ein
Sollen zu enthalten. Jedenfalls gehoren auch schon die Gesetze
der Ursdchlichkeit dem Bereich des Sinnhaften an, denn sie enthalten
die Feststellung einer GleichmiaBigkeit, und alles GleichmaBige ge-
hért dem Sinnbezirk an, wihrend das bloBe Sein wohl Sif zu
Gleichheiten umfaf3t, aber sie als konkrete nur der sinnhaft bestimm-
ten und damit von einer Idee her gestalterischen Frage freigibt, die
den Entwurf eines Sollens enthilt. Und dies um so mehr, als die
bloBe mechanische Induktion ja unabschlieBbar ist und infolgedessen
nie ein endgiiltiges Urteil iiber Gleichheiten und RegelméBigkeiten
erlaubt, sondern nur Statistiken. Das Naturgesetz scheint sich dem-
nach in das Sollensgesetz aufzulésen. Dahin weist auch, daf uns
mehr gefithlsmiBig bei dem Begriff Naturgesetz fast unvermeidlich
jene Idee des Leitens mitschwingt, die wir schon namhaft machten,
und noch weiter eine Idee des Herrschens, des rechtmiBigen giltigen
Herrschens. Vor allem klingt sie uns noch aus dem 19. Jahrhundert
im Ohr, wo alle idealistischer konstruierten Weltherrschaften abge-
schafft waren und der Materialist mit frommem, aber triumphalem
Schauer von den ehernen, unerbittlichen Naturgesetzen schwirmte

2



und der Theologe sie mit entsprechender Wehmut anerkannte. Eine
gewisse Metaphysik hinter diesem Gefiihlsklang lieferte auch noch
die andere Voraussetzung fiir den Sollenscharakter des Naturge-
setzes, namlich daB ihm gegeniiber eine chaotische Materie stand,
die doch irgendwie gar zu gern sich dem ehernen Gesetz entzogen
hitte, aber das keinen Augenblick fertigbrachte.

Seither ist das Erz des allbeherrschenden Newtonschen Natur-
gesetzes von der Erfahrung her ziemlich erweicht und durchléchert
worden. Einerseits erkannte man, dal3 seine absolute Geltung nur
in dem grofenmiBig irgendwie auf den Menschen zugeschnittenen
Bereich anerkannt werden kann. (Die Beziechung auf den Menschen
war es wohl auch, welche hier dem Naturgesetz gegeniiber die Idee
des Absoluten und die des Herrschens, beides echte Menschen-
begriffe, eindringen lieB. Sie konnten das, weil in diesem Menschen-
bereiche die MeBmethoden eher grob sein diirfen.) Anderseits ist
gleichen Schrittes die Idee eines dem Gesetz gegeniiberstehenden
wenigstens potentiellen Chaos, das eine Freiheit auch des Nicht-
erfillens wenigstens denkbar machte, gleichfalls dahingefallen. Ge-
setz und Stoff des Gesetzes haben sich in der Mitte zusammen-
geschlossen zu emmem Strom des Geschehens, welcher sich in gleich-
giltiger Haltung der Statistik darbietet, aber jeden weitergreifenden
Ehrgeiz wegschwemmt. Es erhebt sich dann die Frage, was das Wort
Gesetz im Naturgeschehen positiv bedeuten koénne.

Nehmen wir als Beispiel etwa das Fallgesetz, so entspricht es
genau einem Strang des Geschehens, der jedesmal vorhanden ist,
wenn ein Kérper fillt (iibrigens ist auch der Begriff Kérper ja nur
ein solcher Strang). Der Strang, den das Fallgesetz vertritt, wird
sich unter allen Umstidnden durch die Galileische Formel beschreiben
lassen, ohne daf} dabei irgendein Sollen oder eine ihm entsprechende
Freiheit in Frage kdme. Aber nochmals, was bedeutet dann «Ge-
setz»? Der Strang, den wir herauslésten, hat zwei Kennzeichen:
Er ist schon als herausgeléster abstrakt; und ist es dann noch im
besonderen Mafle, indem die Abstraktion nun bis auf das rein
MengenmiBige, ZahlenmiaBige hingetrieben worden ist. Die Zahl
ist der Urtypus des Allgemeinen, welches als solches verhiltnismiBig
leer ist und mit den verschiedensten Inhalten erfiillt werden kann.
Diese Inhalte sind in bezug auf die Formel des Fallgesetzes unwesent-
lich; aber sie kénnen aus dieser Allgemeinheit heraus, welche sie
irgendwie an der Kandare hilt und der sie logisch untergeordnet

3



sind, beherrscht werden. Von wem beherrscht werden? Vom mensch-
lichen Verstand, von der menschlichen Voraussicht, vom mensch-
lichen Handeln, kurz vom Menschen. Da lige nun also die Analogie
zum Sollen: Die besonderen Dinge sind dem menschlichen Denken
und Handeln mittels des abstrakt zahlenmiBigen Anteils ihres
Wesens weithin zur Verfiigung. Aber eine Strebung, aus diesem
Untertanen-Verhiltnis auszubrechen, besteht in ihnen nicht. Wenn
sie sich einmal nicht zu fugen scheinen, so beruht das nur darauf]
dafl eine unwirksame, entweder eine ganz falsche oder eine allzu
rohe Abstraktion vorgenommen wurde. Ganz beherrschen 148t sich
das Geschehen durch keine einzelne Abstraktion, sondern wir
miiBten dazu wohl unendlich viele Abstraktionen vornehmen. Das
ist nicht nur praktisch unmdéglich, sondern es wiirde dadurch auch
der Charakter der Allgemeinheit des Gesetzes fragwiirdig werden.
Man konnte sich vielleicht jedes konkrete Geschehen als den Schnitt-
punkt von unendlich vielen allgemeinen Gesetzen vorstellen, aber
sicherlich wiirden sie auch insgesamt das Konkrete und Individuelle
nicht erreichen, solange sie abstrakt zahlenmiBig wiren. Und ans
ZahlenmiBige scheint ja doch das Gesetzliche gekniipft. Nur so
kann es die konkreten Geschehensstringe wie von einer erhdhten
Uberwachungs- und Befehlsstelle aus auf sich festlegen, ohne sich
mit mehr als einem einzigen davon ganz zu identifizieren. Aber
indem wir unwillkiirlich von Befehlen und Festlegen sprachen,
sehen wir, daB dieses ganze Verhiltnis unmoglich bis dahin zer-
gliedert werden kann, wo jede Versuchung von selber wegfillt, von
einem Sollen und einem Ausschweifenwollen zu reden. Das Ver-
haltnis von abstrakter Zahl und sinnlicher Beschaflenheit bleibt fiir
den Menschen undurchschaubar. Es ist ein sehr allgemeines Problem.
Uberall sehen wir, daB3 RegelmiaBiges, Selbiges, Beharrendes sich mit
Anderem, Wechselndem, Neueintretendem zusammenfiigt und ge-
genseitig durchdringt, in einer zuletzt wohl sinnartigen Beziehung,
die wir nicht bis auf den Grund erkennen kénnen. Es muB3 geniigen,
daB3 das Wechselnde vom Beharrenden her so weit praktisch beherrsch-
bar ist, um dem Menschen wichtige, sich befestigende theoretische
Einzelaufschliisse tiber die Natur der Dinge zu verschaffen und deren
weitgehende und fortschreitende Handhabung zu ermdglichen. Da
aber dieses Verhiltnis rational unkonstruierbar bleibt — schon weil
das Verhiltnis von Rationalem und Irrationalem selbstverstindlich
nicht wieder rational (allerdings wahrscheinlich auch nicht irrational)

4



sein kann —, so wird es also fiir den Menschen immer ein ausdriicklich
auszuscheidender Fehler bleiben miissen, mit einer gewissen Ein-
fiihlung das Abstrakt-RegelmiBige als das Gesollte und das Kon-
kret-UnregelmiBige als das demgegeniiber Chaotisch-Freie zu emp-
finden, selbst wenn er dariiber nicht zu einem weltanschaulichen
Rationalismus und lebensanschaulichen Asketismus fortschreitet?.

DaB derart das Naturgesetz mit einer Art psychologischen Zwangs
immer wieder als ein Sollen gedeutet wird, liegt auch daran, da8 es
sich mit dem wiederum undurchschaubaren Schritt des Natur-
geschehens zum Leben hin nun wirklich auf die Ebene eines echten,
wenngleich zunichst keimhaften Sollens erhebt. Nur noch hart-
gesottene Materialisten von mittlerer Begabung halten an der Idee
fest, der Aufbau und die Regulierung der organischen Form koénne
aus dem anorganischen Naturablauf erklirt werden. Die andern
haben sich zu der Einsicht vereinigt, daB die sinnhafte Ganzheit
dieser Form eine Instanz voraussetze, welche die anorganischen
Abliufe in dem Sinn der betreffenden Form zusammenordnet,
organisiert, und dabei zurtickhilt oder beschleunigt. Wie das zugeht,
und mit Hiilfe welcher Energie, wissen wir nicht. Man hat von Aus-
l6sungen gesprochen, aber damit ist gegeniiber der Verwickeltheit
der Vorginge, die den Ablauf des Lebens bilden, wenig gesagt, und
auch fast gar nicht, wie diese Auslésungen zustandekommen. Uber-
haupt bestand ja doch die Annahme, daB die anorganischen Vor-
gange selbstindig und unbeeinfluBbar, unstérbar abliefen. Wir
kennen nur eine Art, sie praktisch zu beherrschen, nimlich das auf
Erkennen allgemeiner ursidchlicher Zusammenhinge sich griindende
bewuBte Willenshandeln des Menschen — welches ja in keimhafter
Form auch bei den Tieren vorhanden sein muB. Es ist ein Handeln,
das, sobald es sich einen Zweck gesetzt hat, einem Sollen unterliegt,
und dazu die zweckfreien Naturgesetze, nach denen das Geschehen
ja ohnehin ablduft, durchzugliedern und einzusetzen weiB. Wir
werden uns das entelechiale Handeln in Formbildung und Form-
wiederherstellung wie auch im Instinkt mindestens in formaler

1 Ein Trost ist dabei, da} sogar die strengste gegenstandliche Wissenschaft
die Physik, sich da zur Bequemlichkeit halbmythologische Redeweisen
gestattet. Sie redet von den «Freiheitsgraden» eines Korpers, wenn sie die
Zahl der Dimensionen meint, in denen er sich vor Angreifen einer konkreten
Kraft an sich bewegen kénnte. Sie denkt dabei keineswegs an irgendeine
greifbare aktive Freiheit, sondern nur an abstrakte Maoglichkeiten.



Ahnlichkeit mit solchem menschlichen Willenshandeln vorstellen
miissen: Auch die Entelechie nétigt die Kausalvorginge in eine
zweckhafte Organisation hinein, welche der individuellen wie auch
etwa der iiberindividuellen Lebenserhaltung dient. Wir ersehen das
auch daraus, dal nach dem Tode des Organismus die Kausalvor-
giange in ihm auf ihrer eigenen Spur einherzutreten vermégen und
dann zur Zerstérung der lebendigen Form fithren. Das Nihere ist
auch hier dunkel. Aber jedenfalls verstehen wir die Erscheinung,
den Hergang und die Form des Lebens nur, wenn wir von Anfang
an ein gewisses Sollen hineindeuten.

Was nun das mehr oder minder bewuBlite Handeln der Tiere
anlangt, so erhebt sich die Frage, ob da neben den Naturgesetzen
ihres Instinktes und ihrer psychologischen Abliufe dann bereits ein
anderes Gesetz wirksam wird, welches den Begriff des Sollens im
eigentlichen, mehr oder minder bewuBten Sinn erfiillt. Dabei ist
vorweg zu bemerken, dal3 auch der Instinkt nicht vollig mechanisch
zwingend ist, nicht ein vollig individualisiertes Verhalten diktiert;
sondern in engen Grenzen 1aBt er sich sinngemalB abandern — ent-
hilt also auch schon etwas wie Sollen. Der Instinkt des Tieres richtet
sich auf das eigene Wohl und auf das Wohl der Kollektivitit, wo
solche als wesentliche vorhanden ist. Sie kann die Familie bzw. die
Gemeinschaft von Erzeuger oder Erzeugerin und Brut sein, aber
auch die Herde, der Schwarm, das Rudel, die Brutgemeinschaft,
die Jagdgemeinschaft, die GroBfamilie und dergleichen. Die Frage
nach dem Walten eines echten Sollens darin liegt also keineswegs
daran, ob der Inhalt des instinktiven Verhaltens egoistisch oder
kollektivistisch bzw. sogar altruistisch bestimmt ist. Altruismus ist
ohnehin selbst beim Menschen durchaus nicht identisch mit dem Ge-
sollten, dem sittlich Guten; man mifite ja mindestens zuvor wissen,
was das Gute ist, welches man Andern zufiigen soll und nicht sich
selbst. Das echte Sollen wird vielmehr auch hier beim Tier schon
davon angezeigt, ob Freiheit des Sichversagens oder wenigstens
Sichstraubens vorhanden ist — welche natiirlich dadurch beférdert
werden kann, daB etwa einmal ein Widerstreit zwischen egoistischen
und kollektiv ausgerichteten Instinkten eintritt. Nur solches Ab-
weichenkénnen, welches zu zeitweiliger Auflehnung gegen das
geltende Sozialgesetz oder gar zur grundsétzlicheren Nichtanerken-
nung seiner Forderung zu fithren vermag, kénnte als Vorform der
Moral gelten.

6



Es scheint, daB solche Vorformen wirklich gelegentlich, wenn-
gleich nicht allzuoft auftauchen. Bei den staatenbildenden Insekten
gibt es verschiedengriadige Driickeberger innerhalb der staatlichen
Zwangsarbeit; bel den Termiten entsprechend auch Individuen,
deren Hauptfunktion in einem Aufpasser- und Antreibertum besteht.
Das setzt also voraus, daB3 der Instinkt nicht in mechanischer Weise
die Sozialfunktion gewihrleistet, sondern dal3 ein gewisser Anreiz,
sich «bése» zu verhalten, keimhaft vorhanden ist. Auch die Vor-
schlige der Kundschafter-Bienen iiber das Ziel des Schwirmens
scheinen einen gewissen Spielraum des Subjektiven bei den indivi-
duellen Erwigungen des Gesamtverhaltens anzudeuten. Bei den
héheren Tieren tritt eine solche Freiheit gegeniiber dem Gesetz in
zwel Formen auf: gelegentlich auch hier als Faulheit, Vernach-
lassigung geforderter Funktionen, z.B. der Wichterpflichten; be-
sonders aber nach innen, in einer Auflehnung gegen die soziale
Hierarchie seitens der an ihrem Schwanz Eingestuften. Solche Auf-
lehnungen, die, wenn miBgliickt, bestraft werden, geschehen hiufig
nicht in grundsitzlicher Form, z.B. wenn niedriggradige Mannchen
sich heimlich den Verkehr mit Angehdrigen des Pascha-Harems
verschaffen, etwa bei Herden-Affen. Aber wenn es sich darum
handelt, den Pascha zu entthronen, so mu3 wohl eine Art Rechts-
bewuBtsein dabei leitend sein, um so mehr, als ja das ganze objektive
«Recht» bei dieser Fiihrer-Institution ist, daB3 der physisch und mo-
ralisch Starkste und Einsatzwilligste herrschen soll; und wenn der
Starkste nicht mehr der Stirkste ist, so ist das nicht nur subjektive
Recht des Umsturzes offenbar. Ausblick auf unlésbare menschliche
Rechtsdialektiken! Auch das ist in diesem Sinne bedeutsam, dal3
der unterliegende Revolutionir oft in die Wiiste gejagt und in die
Verbitterung dessen gestoBen wird, der ein neues Recht, neue
Tafeln in sich erzeugt hatte, fiir die er Alle zu gewinnen hoffte —
die nun aber abgelehnt worden sind und ihren Urheber in den
Zweifel geworfen haben, ob er nicht nur ein Monomane ist. Wir
glauben nicht, daB wir damit, vom Menschen her gedeutet, der
Psychologie der einsamen, asozialen, bésartigen Herumtreiber (etwa
unter Elefanten und Biiffeln) allzuviel aufbiirden. Bei den staaten-
bildenden Insekten kann es nie hierzu kommen, weil das Individuum
da weder materiell noch moralisch als einzelnes leben kann, sondern
zugrunde geht.

Beim Menschen tritt das Sollen gleichen Schrittes mit der Freiheit

7



in seine volle Rolle. Hier wird nun ganz klar, daB3 es ein echtes
Sollen ohne Freiheit, ohne die Méglichkeit nicht geben kann, dem
Sollen, mit oder ohne Uberzeugung von einem héheren Recht, abzu-
sagen oder ihm ausdriicklich zuzufallen. Und zugleich, daB Freiheit
nur den Sinn zu haben vermag, sich einem zugemuteten Sollen
gegeniiber fur Ja oder Nein zu entscheiden. Denn was Freiheit an
und fiir sich ist, wissen wir nicht. Freiheit heiBt frei sein von eiwas
und ist also soweit dem Nichts gleich; sobald aber in dieses Nichts
ein Beweggrund hineingesetzt wird, so ist damit die Freiheit wieder
vorbei. Man hat den Ausweg aus diesem Dilemma gesucht, indem
man der so beschriebenen negativen Freiheit, der Willkiir-Freiheit,
eine positive Freiheit entgegenstellte, namlich die Moglichkeit, nach
seinem Wesensgesetz sich zu bestimmen. Aber das ist auch keine
echte Losung; denn entweder ist das Wesensgesetz zwingend, dann
handelt es sich um eine Naturtatsache und kein Sollen — oder es ist
nicht zwingend, dann bleibt doch wiederum die negative Freiheit
ihm gegeniiber bestehen. Auf jeden Fall kénnen sich der positive
und der negative Sinn der Freiheit nur aneinander bestimmen, nicht
absolut. Anderseits, wenn wir Freiheit nicht in diesem absoluten
Sinne bestimmen kénnen, ohne sie unfrei zu machen, so wissen wir
doch trotzdem, dafBl es sie als eine Urmacht geben muB. Denn nicht
nur kénnte sonst von einem Sollen nicht die Rede sein, welches
doch die Halfte der Welt und ihres Daseinsgrundes ist, sondern es
gibe 1im besonderen ohne Freiheit keinen WeltprozeB. Wenn der
Ablauf der Welt itberhaupt einen Sinn hat, so kann es nur der sein,
daB irgendeine Moglichkeit der Verinderung er6ffnet werden soll.
Verianderung aber hat nur Sinn als Verbesserung. Und die Moglich-
keit der Verinderung unterliegt also einem Sollen. Dal3 diese Ver-
anderung und Verbesserung nur durch Freiheit geschehen kann,
liegt nicht allein an dem inneren Wesen des Sollensbegriffs iiber-
haupt, sondern bereits daran, daB Neues nur geschehen kann, soweit
Freiheit besteht. Gebundenheit und Nicht-Neuheit ist eins und das-
selbe. Dall Neues moglich ist, setzt voraus, daB die Welt nicht aus
einem parmenideischen Stiick besteht, sondern aus Teilexistenzen,
mehr oder minder zu sich selbst gekommenen Individuen, welche
durch dieses Zu-sich-selbst-Kommen sich selbst machen sollen.
Machen ist Neues machen; somit ist auch dadurch wieder Freiheit
und Sollen gegeben. Was das Individuum machen kann, ist dasselbe
wie das, woraus es gemacht ist, nimlich jenes Zu-sich-selbst-Kommen.

8



Es muf3 also das BewufBltsein und die Individualitit, mit der dieses
wechselseitig verkniipft ist, etwas Weltzweckliches, etwas Gutes sein.
Da aber mit der Aufhellung des BewuBtseins und dem Sich-in-sich-
selbst-SchlieBen der Individualitit zum Subjekt ein Verlust an
Substantialitit, an Lebensdichte, an Instinkt, Dingen, welche an
sich dumpf sind, Hand in Hand geht — so ist dieser Weg der Welt-
werdung und Ichwerdung schwierig. Dem Individuum ist damit
diese Selbstgesetzlichkeit, Autonomie, die weltbildende vorausset-
zungslose Vernunftentscheidung, was Gut und Bése sei, sowohl all-
gemein wie individuell mit héchstem Ernst tiberbunden. Derart ist
neben der weitgehend beraubenden Freiheit von absolut bindender
Uberlieferung, Autoritit, Gemeinschaft doch eine groBe Freiheit
auch von Vorurteilen, von bloB unangepaften Einengungen ge-
funden. Aber selbstverstandlich entspricht dieser Freiheit eine ebenso
absolute Verantwortung. Infolgedessen ist es auch subjektiv von héch-
stem Belang, sich so ernstlich wie moglich zu besinnen, was gut, was
bose ist. Denn darin zu irren, ist meistens schuldhaft, weil der
Mensch kein Recht hat, dumm zu sein — und weil auch verhiltnis-
miBig kleine Irrtiimer zu groBen schweren Folgen fithren kénnen,
die der Mensch dann nicht abschiitteln kann: «Das habe ich nicht
gewollt!». Wenngleich die Forderung an das Individuum ergeht und
letztlich seiner individuellen Lage angepalt ist, so ist doch in aller
Giiltigkeit ein auch inhaltlich allgemeiner Faktor; und tber ihn 146t
sich durch allgemeine Uberlegung Férderliches aussagen, ohne daB
es allerdings zu absoluten Formulierungen langte.

Eines allerdings ist wenigstens dem Anspruch nach in sich absolut.
Es ist das, wovon wir ausgingen, um das Gute zu erkennen: die
Freiheit. Indem Freiheit zu dieser Erkenntnis verhilft, ist sie selbst
das Gute; aber auch an sich und sozusagen inhaltlich ist Freiheit
das Gute — als Vorbedingung aller letzten Weltzwecke, aber auch
endlich aufweisbar durch unmittelbares Erlebnis. Wem nie im Ge-
danken «Freiheit» die Brust leichter und von Unendlichkeiten des
Sinnes geschwellt wurde, der verleugne sie. Als Wesenszug des
Guten begrifflich festlegen 148t sich allerdings die Freiheit auch
hier nicht, wie es zur systematischen Besinnung, aber auch zur
praktischen Zielnahme erforderlich wire. So miissen wir noch ein
ausdrickliches Inkhaltsmoment hinzunehmen; und da wir ja dem
absolut Guten so nahe wie moglich kommen wollen, muf} es geradezu
der Inbegriff von allem Inhaltlichen und Substantiellen sein: das

9



Leben selbst2. Nun ist aber Freiheit das Innerste des Geistes. Und
wir sahen, daB Geist, Subjektwerdung das Substantielle, das Leben
weithin ausschlieBt und zerstért. Damit kénnen wir uns nicht ab-
finden. Denn es ist der groBe Irrtum, daB3 der Geist durch die Zer-
storung des Lebens gefordert werde. Geist ist Subjektsein, und Sub-
jekt ist nicht ohne Objekt, ohne Stoff; Stoff aber des Geistes ist das
Leben. Und Leben braucht letztlich Selbstverstandigung. Beide ge-
héren zusammen und kénnen zutiefst nur aneinander und durch-
einander sein. Alle theoretischen und praktischen Rationalisten, alle
Asketen, die das Leben téten wollten, wollten auch das Subjekt,
das Ich, den Sitz der Freiheit, téten und in ein ichloses Nichts ver-
senken. So weit wollen zwar wenige gehen. Aber verbreitet war und
ist doch die Anschauung, daB8 das Gute der Natur entgegengesetzt
sei. Was dieser Anschauung zugrunde liegt, ist die Idee, das Natiir-
liche geschehe von selbst und die Forderung des Guten trete da fremd
hinzu. Also miisse wohl das Gute im Nichtnatiirlichen liegen. Und
von da ist es nur ein Schritt, es im Widernatiirlichen zu suchen. Die
Naturfeindschaft soll dann einem Geist mystischer oder verstandes-
mafiger Artung zugute kommen, sobald das Natiirliche, das Trieb-
wesen, das Ich getotet sei. Nun, wir haben durch bittere Erfahrungen
im Laufe dreier Jahrtausende gelernt, daB dieser Effekt in fast allen
Fallen keineswegs eintritt, sondern dafB nur der erste Teil des Pro-
gramms funktioniert, nidmlich die Abtétung des gesunden, starken
Naturinstinktes — so daB3 wir uns weithin zwischen Stuhl und Banke
gesetzt haben. Infolgedessen ist vielfach seit Rousseau die entgegen-
gesetzte Meinung aufgekommen, ndamlich daB einfach die Natur das
Gute, das sittliche Handelnsziel sei. Es bedarf keines Beweises, da3
solche Einstellung ebenso falsch ist. Es gibt noch eine dritte Ziel-
setzung, die beides umfaBt, Natur und Geist. Da aber beide sich
gegenseitig weithin auszuschlieBen scheinen, so ist die Zusammen-
fugung bei weitem nicht eine Selbstverstindlichkeit. Wir miissen
also mit einer doppelten Bewegung von beiden Seiten her das Ziel
einzukreisen versuchen: nidmlich als das Leben, welches sich zum

2 Wie kommen wir dazu, da «das Leben» einzusetzen? Das Gute ist
gewilB3 nicht mechanisch durch die Lust angezeigt, aber es ganz von der
Anzeigung durch die Lust abzusondern, fiihrt ins Leere. Denn sogar das
Evidenzgefiihl der Vernunft, weitgehend ihr Fundament, ist vom Geschlecht
der Befriedigung, der Lust. Die hochste, auch logisch reine Lust ist, das
Leben-selbst zu fiihlen, sich leben zu fiihlen. Dazu gehort Freiheit.

10



Geiste hin tiberschreitet, ohne sich aber als Leben zu verlassen; und
als den Geist, der die LosreiBung vom Leben, ja Entgegensetzung
zu ihm zwar als Grenzbegriff, der augenblicksweise in duBersten
Lagen nétig wird, zuldBt — im iibrigen aber die Firderung des Lebens,
welches von unten her alles tragt, seine Griindung auf die letzte
Selbstgriindung des Geistes seiner Fahne einschreibt. (Leben ist
dabei nattirlich immer besonders im emphatischen Sinne zu ver-
stehen.) Das sind aber nur rohe Schemata, welche die ungemeine
Schwere der Aufgabe nicht verbergen kénnen.

Wir sagten: die Griindung des Lebens auf die letzte Selbstgriin-
dung des Geistes. Das bedeutet, daB die Selbstgesetzlichkeit des
Geistes als rein formale nicht geniigen kann; sie vermag nicht einmal
auf die Dauer seine Selbstmichtigkeit zu gewahrleisten. Diese
Selbstméichtigkeit kann in einem inhaltlichen Sinne nur errungen
werden, wenn der Geist tber sich selbst hinaus auf seinen Gegen-
stand und Stoff, das Leben hin michtig wird. Er muBl aus seiner
Freiheit eine neue, gegenstandsmichtige Kraft gewinnen. Wenn
nicht eine neue Kraft gewonnen werden kann, so ist die Welt um-
sonst; denn sie kann dann nichts Neues zeitigen. Neues kann nur
durch neue Kraft entstehen. Die Tatsache der monadischen Welt-
struktur kann kaum einen anderen Sinn haben, als ein Mittel zu
sein, neue Kraft zu schaffen; weil Erkenntnis allein nicht der Welt-
zweck sein kann, besonders wenn sie nicht zu neuer Kraft fiihrt.
Diese Kraft muB3 also gerade aus der Selbstvertiefung des Ichseins,
aus dieser SchlieBung seines Energiestromes entstehen, die den
Menschen befihigt, aus der Punktualitdt seiner Freiheit und seiner
Sollens-Bejahung wider die ganze Welt den Kampf des Glaubens
aufzunehmen, den Kampf, ihr das Gesollte einzubilden, sie zu diesem
hiniiberzuziehen. Was der Mensch darin finden kann und muB, ist
die Kraft zur Vermehrung des verliehenen Pfundes, welches immer
zu wenig ist, auch schon als schwindende Naturtatsache. Diese Ver-
mehrung schlieft immer den ganzen Einsatz des Selbst, und damit
das hochste Wagnis ein; denn das Pfund kann auch verlorengehen.
Ohne die ernstliche Méglichkeit des Scheiterns wird nicht die letzte
Energie aus dem Menschen herausgeschlagen.

Und wenn auch das Wagnis durch das innerste Wesen des Lebens
und des Geistes geboten ist, so ist das Scheitern des Wagnisses doch
eine Schuld, die bestraft wird mit dem Verlust des Einsatzes. Die
Moglichkeit der Schuld ist gegeben mit der Verantwortung, und

11



diese folgte unausweichlich aus der Freiheit. So ist die Schuld immer
ebenso konkret wie die Verantwortung. Die allgemeine bodenlose
Verworfenheit, welche das Christentum dem Menschen imputieren
wollte, stumpft den Verantwortungssinn fiir Konkretes ab. Denn
alle sind darin gleich, und es laBt sich nichts dagegen machen.
Erst wenn dieses Allgemeine durch verniinftige Selbstpriifung ab-
gebiirdet ist, tritt das Besondere heraus. Zum Allgemeinen gehért
auch die allgemeine menschliche Schwiche sowie daraus folgende
Fehler und MiBgriffe, die trotz anstindiger Bemithung kaum ganz
vermeidlich sind und die meistens wieder gutgemacht werden
kénnen. Dies allerdings ist dem Menschen ernstlich auferlegt. Schuld
im eigentlichen Sinne ist aber ernstliche zentrale Schidigung einer
ideellen Sache oder noch mehr eines Menschen, in nicht wieder
gutzumachender Weise. Das Beste ist natiirlich (dies klingt trivialer,
als es ist), keine solche Schuld auf sich zu laden. Wer es aber bos-
willig getan hat und darnach zur Einsicht gelangt ist, oder es fahr-
lissig getan hat, oder aus Verblendung — wird alsbald inne werden,
wie viel geringer die heilende oder verhiitende Rolle des guten
Willens ist, als gemeinhin angenommen wird. Ganz unausscheidbar
hat der Erfolg eine gewichtige Stimme in der ganzen Frage. Das
liegt schon daran, daB3 das Wichtigste fiir Abbiirdung der Schuld ist,
ob die Folgen fiir den Geschiadigten beseitigt werden kénnen. Das
bedeutet also, da Schuld, die boswillig oder fahrlissig begangen
wurde und keine oder wieder reparierte (auch vom Schicksal wieder
gutgemachte) Folgen hatte, unvergleichlich leichter wiegt; wie auch
Schuld, welche schwere irreparable Folgen hatte, auch bei geringer
subjektiver Schuldhaftigkeit schwer lastet. Von da zuriick zeigt sich,
daB} schon in der Handlung der Erfolg durchaus neben dem guten
Willen eingeordnet werden mufB. Es gibt Leistungen, die gelingen
miissen, Fehlleistungen, die nicht passieren dirfen. Es gibt also einen
objektiven Moral-Faktor, der nicht in der Ebene der Moral selbst
zu erledigen ist. Ihn alsbald in die Religion zu verlegen, fiihrt nicht
weiter. Denn wenn weitgehende Entlastung von der Schuld durch
gliicklichen Ausgang «Gnade» genannt werden kann, so zieht das
unausweichlich nach sich, daB weitgehende Mehrbelastung mit
Schuld bei ungliicklichem Ausgang entsprechend «goéttlicher Zorn»
genannt werden mufl; und so wiren wir keinen Schritt vorange-
kommen.

Wenn also Schuld vorhanden ist, was soll dann der Mensch tun?

12



Erstens natiirlich alles, um sie doch wenigstens teilweise wieder gut-
zumachen — auch um durch anderweitiges Gutestun eine Aus-
wiagung zu ermdglichen; ferner vermeiden, neue Schuld zu kontra-
hieren. Aber das allein beruhigt das Gewissen nicht. Der Mensch
verlangt dann oft nach Siithne. Soll er sich selbst strafen? Dazu hat
er kein Recht; denn er weill nicht das StrafmaQ, und leicht entgleitet
ihm das Werkzeug, sich Boses zuzufiigen, und er schneidet ins
Lebenswichtige hinein, zerstort sich. Gott aber, dieser Bibelspruch
behilt seine Geltung, will nicht den Tod des Siinders, sondern daf
er lebe und sich bekehre. AuBerdem kann der Mensch in breit
ausgreifendem Sinn ja nur gutmachen, wenn er den Andern nicht
nur etwas zu fun, sondern auch zu sein vermag. Dazu muB} er ein
Mensch im moglichsten Vollsinn sein, der nicht nur asketisches
Handeln fiir die Belange der Andern, sondern dazu ein normales,
auch ihm selbst Freude abwerfendes Sein hat. Das wollen die Men-
schen; das gibt ihnen etwas. Auch echte Leistung ist nur so méglich.
Anderseits ist es natiirlich stoBend, wenn ein mit Schuld beladener
Mensch nun in Ruhe, unverletzt, gliicklich, stark ist, wihrend er
vielleicht einem Andern es zugefiigt hat, von alledem das Gegenteil
zu sein.

Wie ist das zu losen? Eine Ausloschung der Schuld ohne Beseiti-
gung ihrer Folgen ist auf verniinftige Weise undenkbar. Wenn
duBerste und dabei vielleicht noch verniinftig unbegriindete Skrupel,
lebenzerstérende Selbstzerarbeitung durch Psychoanalyse beseitigt
werden kann, so ist das gut. Wir wollen nicht in den Zustand der
eigentlich christlichen Ara zuriick, wo die Frage von Siinde und
Schuld der Mittelpunkt alles und jedes Menschenlebens war, alles
sich darum drehte, der Verdammnis zu entrinnen und Vergebung
zu erlangen. Wir wissen, dall gerade das religiése Leben noch ganz
andere, ebenso schwere Probleme stellt. Aber das dndert nichts daran,
daB qualifizierte Schuld ein unbeseitigbares Problem von elementarer
Wiirde ist, welches von nirgends her gedanklich aufzulbsen ist,
sondern nur frontal bei den Hérnern gepackt werden kann. Nicht
zuletzt darum kommt der Mensch, der nicht in ganz beruhigten
Kleindimensionen eines biirgerlich-rechtlichen Daseins volle Be-
friedigung findet, nicht aus ohne eine Instanz, die iber der ehernen
Verkettung Gesetz — Sollen — Erfiilllens-Unmoglichkeit steht. Auf
welche Weise der einzelne Mensch Aug in Aug mit dieser Instanz
um Vergebung ringt, da schaut niemand hinein, da kann niemand

13



Formeln herausziechen. Kénnte man es, so wire ja die transzen-
dierende Dimension des Menschlichen uberfliissig. Solches Ringen
muf nun eben bestehen, und zwar mit hochstem Ernst.

Das weist noch auf einen weiteren Zusammenhang hin. Alles
Sollen, das erfiillte wie das unerfiillbare, hilt die Seele unter einem
Druck, der sicherlich in MaBlen unerlaBlich ist und den Menschen
zum unvermeidlichen Sichzusammennehmen bringt. Aber unab-
lassiger Druck zerstort die feineren Funktionen der Seele. Wir
brauchen nur in die Geschichte zu schauen, um die damit ver-
kniipfte Schadenswirkung wahrzunehmen, besonders da, wo der
Druck iiberstarke AusmaBe annimmt. Die erschreckende Seelenlage
etwa des iiberzeugten Calvinisten, welche das ganze Leben ver-
krampft und zerdriickt mit ewigem Schuldgefiihl und Flucht davor
in hektische Tatigkeit — dies ist die Aufgipfelung einer verbreiteten
Erscheinung aus dem christlichen Abendland, welche in vielerlei
verweltlichten Nachwirkungen auch heute noch weitgehend auf uns
lastet. Der Gedanke der sittlichen Autonomie ist, abgesehen von
seiner positiven Wiirde und Fruchtbarkeit, ein unerliBlicher Ver-
such, sich von unwesentlichen Schuldgefiihlen zu befreien, die durch
Auferlegung fremder MaBstibe hervorgerufen werden. Aber die
Autonomie fithrt bei ernsten Menschen, die sich selber die GeiBleln
der Heteronomie durch die Skorpione der viel eindringenderen
Selbstbeurteilung ersetzen, oft zu einer ldhmenden Selbstverknech-
tung, die schlimmer scheint als alles. Fichte konnte wieder ein
Beispiel dafiir sein, wenn er nicht immer wieder den Ausweg ge-
funden hitte, sich ohne weiteres und naiv im Einklang mit seiner
alles tragenden und richtenden Pflichtforderung zu fiithlen. Die
Flucht in die Heteronomie, welche dem Katholiken oft eine groBere
und sogar fruchtbare Lissigkeit erlaubt, ist eben doch ein Ausbiegen,
welches mittelste Entwicklungsméglichkeiten abschneidet.

Auf jeden Fall ist es unmdéglich, das Sollen als hochste Spitze der
menschlichen Welt stehen zu lassen. Diese welthafte Last kann der
Mensch nicht einsam auf seinen Schultern tragen. Das Sollen enthilt
eine Spannung, die sich einfach einmal lésen muB3; und restlose
Erfiillung des Sollens, welche losen wiirde, kann ja doch nicht
gefunden werden. Das Sollen, das von unten her wenigstens teilweise
aus einem Sein hervorging, mufl auch nach oben in ein Sein min-
destens zum Teil miinden. Alles unter einem Sollen stehende Han-
deln liegt dem Menschen zwischen dem Sein der Natur und dem

14



Sein des Ubernatiirlichen. Wir sagten: mindestens zum Teil; weil
dieses Miinden nicht beherrschbar ist, nicht in ein begriffliches Ver-
haltnis zum Sollen und zur Verfehlung des Sollens gesetzt werden
kann. Aber es muB dem Menschen wenigstens der Glaube, die
Zielnahme auf ein allumfassendes, entspannendes, weil entspanntes
Sein offen sein, in welcher eine unerschopfliche Kraftvermehrung
dem Bemiihten gegeben wird. In diesem Sein 16st sich aller Krampf
des immer wieder ernst genommenen Sollens. Dieses Sein hat einen
alten, unverbrauchbaren Namen, unter dem es angesprochen werden
kann: Gott.

15



	Sein, Sinn, Gesetz, Verantwortung

