Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 20 (1960)

Buchbesprechung: Raison philosophique et expérience humaine dans la pensée de P.
Thévenaz

Autor: Javet, Pierre

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Raison philosophique et expérience humaine
dans la pensée de P. Thévenaz*

Le probléme des rapports entre la raison et la foi chrétienne est un de
ceux qui ont été abordés le plus souvent par la philosophie occidentale
depuis bient6t deux mille ans. Il semble que toutes les solutions possibles
en aient été proposées sans que jamais la question ait pu sembler définitive-
ment résolue. C’est pourquoi les philosophes contemporains, croyants ou
incroyants, préférent en général aborder d’autres problémes dont ’étude
leur parait plus profitable.

Or cette question a été au centre de la réflexion de Pierre Thévenaz?
Plusieurs études de lui® ont déja montré dans quelle direction il cherchait
la solution de ce probleéme?. Cette solution nous est présentée aujourd’hui
dans toute son ampleur par le livre auquel il a longtemps travaillé mais
qu’il n’a pas pu achever.

La publication de ce livre doit étre saluée comme un événement important,
car le vieux probléme s’y trouve posé en des termes tout a fait nouveaux,
et il y est traité par une méthode extrémement originale et féconde: il devient
le point de départ d’une interrogation radicale sur le statut de la raison et
de la philosophie.

Notons pour commencer que la pensée de P. Thévenaz part d’une situation
concréte, d’une expérience vécue, qui est ici, parce que c’était profondément
la sienne, celle d’un philosophe croyant. A ses yeux, en effet, la philosophie
ne se renouvelle pas tellement par sa dynamique propre, mais plutét sous le
choc d’expériences personnelles cruciales faites par les philosophes (comme
p- ex. la mort de Socrate pour Platon). Ces expériences-chocs, qui sont autant de
scandales pour la raison, obligent celle-ci a se ressaisir, 4 se redéfinir, 4 prendre
une conscience accrue d’elle-méme, ce qui représente un progres, une radicali-

1 Pierre Thévenaz: La condition de la raison philosophique. Neuchéatel, Collection
Etre et Penser, La Baconniére, 1960, 189 p.

2 1913-1955; professeur de philosophie a ’Ecole Polytechnique Fédérale (1946)
puis a4 la Faculté des Lettres de Lausanne (1948).

3 On les trouvera en particulier dans la troisiéme partie du premier volume de
P. Thévenaz, L’homme et sa raison, 2 vol., Neuchitel, La Baconniére, 1956.

4 Cf. Paul Riceceur, Pierre Thévenaz, un philosophe protestant, préface a L’homme
et sa raison, 1, pp. 9-26.

Alphonse de Waelhens, Pierre Thévenaz, historien de la philosophie et philosophe,
Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne, 1956, 111, pp. 185-197.

Gabriel Widmer, Pierre Thévenaz, croyant philosophe, Revue d’histoire et de philo-
sophie religieuses, Strasbourg, 1958, III, pp. 232-249.

C. A. van Peursen, Pierre Thévenaz, L’homme est sa raison, Tijdschrift voor Philo-
Sophie, Louvain, juin 1959, pp.294-297.

153



sation valable pour la philosophie tout entiére. Ainsi s’explique que, d’un
événement personnel, singulier et contingent, puisse naitre une réflexion
philosophique ayant une valeur universelle. Ce point est d’une grande im-
portance si I’on ne veut pas méconnaitre la portée réelle de la philosophie
de P. Thévenaz: si elle se développe a partir du choc d’une conversion
chrétienne (qui représente pour clle Pexpérience-choc par excellence), cela
ne veut aucunement dire qu’elle n’ait de sens que pour un chrétien; il ne
faut pas voir en elle une «philosophie chrétienne» (ni a plus forte raison
une «philosophie protestante»), mais une réflexion purement philosophique
sur une certaine expérience humaine.

Qu’y a-t-il donc dans cette expérience qui permette de faire progresser
Pinterrogation philosophique? C’est que cette expérience présente une
contradiction étonnante pour le philosophe: elle engage I’étre humain tout
entier, mais en méme temps elle ne réclame rien de particulier de la raison,
elle semble méme l'ignorer; ou si elle ne I’'ignore pas, elle la déclare inutile,
et méme folle: «La sagesse de ce monde est une folie devant Dieu» (I Cor. 3,
19). Une question embarrassante se pose alors: la raison peut-elle se prouver
a elle-méme qu’elle n’est pas folle, tout en n’ayant recours qu’a ses seuls
critéres, comme c’est son devoir? En posant cette question, la raison s’en-
ferme dans une aporie du genre de celles qu’affectionnent les sceptiques.
Mais Thévenaz en tire un parti tout autre. Cette aporie, en effet, n’est pas
un «truc» inventé par le philosophe pour mettre la philosophie dans I’em-
barras, mais elle est une formulation explicite donnée a I’embarras que la
raison éprouvait déja a se voir comme exclue de Pexpérience chrétienne.
Si donc Thévenaz ne cherche pas a lever ou & contourner cette difficulté,
c’est qu’il y reconnait trés positivement le signe méme de la condition de la
raison. En effet, la raison ne peut pas sortir d’elle-méme pour s’élucider de
part en part, de sorte qu’il reste toujours un fond d’obscurité en elle. Clest
cette condition aporétique de la raison, souvent naivement insoupgonnée
par une raison trop facilement stre d’elle-méme, toute fiere qu’elle est de
ses succes, que Thévenaz étudie; et sa méthode consiste a expliciter la conscience
que la raison prend de sa condition lorsqu’elle se sent touchée par I’accusation
de folie. Mais cette nouvelle conscience de sot n’est encore conscience de rien,
si ce n’est de son extréme embarras, de son ignorance quant a elle-méme.
Cette ignorance consciente (Thévenaz connaissait bien Nicolas de Cues),
c’est ce que 'auteur appelle la conscience embryonnaire de condition.

On le voit, cette «critique» de la raison n’est pas menée dans une pers-
pective épistémologique, mais métaphysique: elle vise 4 déterminer non la
valeur ou I’étendue des pouvoirs de la raison (ni non plus sa nature, comme
on le verra plus loin), mais sa condition; et la méthode d’élucidation peut
étre caractérisée comme une analyse réflexive succédant a une réduction
phénoménologique: elle vise a expliciter la prise de conscience obscure
acquise grace a la suspension radicale du sens que ’accusation de folie a
opérée en mettant entre parenthéses ce qui semblait aller de soi, ce bon sens
«tout naturel» de la raison, pour faire apparaitre le probléme du rapport
existant entre la raison et la rationalité, ce que Thévenaz appelle le probléeme
du sens de la raison.

154



Il s’agit donc d’expliciter la conscience embryonnaire de condition, de
découvrir en elle plus qu’elle ne livre d’abord, de I’amplifier par le «dé-
voilement de dimensions nouvelles de la conscience explicitée» (p. 84).

La raison découvre pour commencer que, lorsqu’elle a été accusée de
folie, elle est entrée en relation avec autrui puisque ce n’est pas elle qui a
inventé cette accusation; elle s’est donc heurtée a2 quelque chose d’autre
qu’elle, et c’est précisément ce quelque chose qui I’a obligée a prendre
conscience d’elle-méme et de son inconscience passée, et a rompre avec son
«aliénation en elle-méme», avec son autisme. La découverte d’un rapport
avec autrui coincide donc avec ’instauration d’un rapport avec soi-méme,
et la prise de conscience de ce double rapport exclut la possibilité de fonder
la philosophie sur le sujet connaissant considéré comme un absolu: la raison
est rapport, elle est relation vivante avec elle-méme, avec autrui et avec le
monde. C’est ce qui explique le fait (qui ne manque pas de frapper le lecteur)
que Thévenaz dit souvent «raison» la ol ’on attendrait «homme»: la
raison a des tentations, elle se révolte, elle prend conscience, etc., ce qui
donne un ton trés caractéristique au raisonnement philosophique qui tend a
devenir le récit, ou mieux le «journal», de I’expérience philosophique par
laquelle la raison prend conscience de sa condition. P. Thévenaz dit du
reste de sa méthode qu’elle est «la mémoire de notre expérience, son en-
registrement et sa formulation» (p. 72).

Poursuivant son effort d’explicitation, la raison découvre ensuite qu’elle
n’a pas d’essence: elle ne consiste que dans les relations qu’elle établit effec-
tivement dans ses prises de conscience; il n’y a donc pas ici de passage de
Pacte a la substance comme dans le cogito cartésien, qui est pourtant une
des sources les plus importantes de la pensée de Thévenaz. Cela implique
que la raison ne peut pas étre déclarée par nature bonne ou mauvaise,
divine ou diabolique, ce qui exclut aussi bien le rationalisme dogmatique
que le scepticisme comme se fondant tous les deux sur une conception
essentialiste de la raison. Pour Thévenaz, au contraire, la raison est ce qu’elle
se fait, et elle ne jouit d’aucune assurance métaphysique. Privée ainsi d’essence,
la raison s’apergoit enfin qu’elle est dans le temps et qu’elle a une histoire:
quand elle prend conscience, c’est elle-méme qui se transforme; c’est pourquoi
ce livre, au cours duquel la raison prend conscience de sa condition, est bien,
comme il le prétend, une expérience philosophique réelle que fait la raison.

On comprend maintenant en quel sens Thévenaz peut dire: «La raison,
c’est ’homme» (p. 123) 5. Tout dualisme est écarté. La raison n’est plus a
part, elle n’est plus ce qui permet a ’homme de transcender sa condition
et d’échapper a la contingence, mais, immergée avec lui dans le temps,
partageant enti¢rement sa condition humaine, elle est ce par quoi il cherche
a déchiffrer sa situation. L’aporie du début ne méne donc pas au scepticisme,
mais a4 la découverte d’une raison «a hauteur d’homme» et a la possibilité
d’une philosophie vraiment humaine, d’une philosophie sans absolu, qui
renonce définitivement 4 vouloir étre science du divin ou doctrine du salut.

*

5 Qu, comme il disait déja dans L’homme et sa raison, 11, p. 175 «L’homme est raison».

155



La premiére partie du livre, intitulée: La condition humaine de la raison
philosophique s’achéve par l'affirmation que, dans cette nouvelle perspective,
«de graves problémes épistémologiques se poseront différemment» (p. 130).
On regrette que ’auteur ne soit plus la pour donner quelques exemples du
renouvellement que sa position métaphysique permet d’apporter a certains
problémes épistémologiques, et I’entreprise vaudrait certainement d’étre
tentée par d’autres. Mais le probléeme que ce livre se propose d’étudier est
différent: quelle attitude, c’est-a-dire quel rapport avec elle-méme, la
raison adopte-t-elle lorsqu’elle prend conscience qu’elle est en condition
chrétienne? Tel est I’objet de la seconde partie: La condition chrétienne de la
raison philosophique.

La raison sait maintenant qu’elle est dans la méme situation que ’homme
lui-méme, qu’elle est atteinte par tout ce qui le touche. Va-t-elle donc
participer a ’expérience de la foi? va-t-elle s’engager? Elle le fait, mais elle
n’en perd pas pour autant sa liberté car, recherchant quelle peut bien étre
sa vocation particuliére, elle découvre qu’il s’agit précisément pour elle de
renoncer a ses prétentions absolutistes et de reconnaitre son humanité,
«d’aller vers ’homme et non pas vers Dieu, de rejoindre toujours plus
profondément I’expérience humaine, de dilater sa conscience a la mesure —
illimitée — de cette expérience. La vocation de la raison ouvre a la raison
un champ en principe illimité. [...] La vocation de la raison est d’édifier
une philosophie et non pas une religion, une théologie ou une philosophie
religieuse» (p. 148). La raison est donc ramenée de nouveau du ciel sur la
terre, mais son champ d’activité n’en est pas diminué pour autant et sa
liberté se manifeste désormais dans son effort pour accroitre la conscience
qu’elle a de sa condition. Cette liberté est totale, car rien ni personne ne
peut l'aider dans ce travail et la Révélation elle-méme ne peut rien lui
apprendre (ni rien lui interdire) puisqu’il ne s’agit pas pour la raison de
faire son salut mais simplement d’accomplir sa tache propre. Telle est la
réponse que la raison donne, en toute liberté et sous son entiére responsabilité,
a l’appel qu’elle a elle-méme déchiffré dans I’expérience de la foi.

Les derniéres pages du livre montrent méme que c’est ’expérience
chrétienne qui rend possible enfin "autonomie de la philosophie (p. 171)
parce que la raison reconnait alors que, dans sa condition humaine, elle
n’a pas de rapport direct avec Dieu (ce qui exclut a la fois I’athéisme dogma-
tique et les tentatives de preuves de I’existence de Dieu). Le seul rapport
qui existe entre elle et Dieu est un rapport indirect qui passe nécessairement
par ’expérience humaine du croyant. Ici non plus, par conséquent, la raison
ne peut prétendre «décoller» de ’expérience: « La médiation de I’expérience
est la condition de la raison humaine, ce qui fait que cette condition n’est
quhumaine» (p. 169). La raison d’un philosophe chrétien ne jouit donc
d’aucune autre prérogative ni ne souffre d’aucune autre limite que celles
qui appartiennent a la raison de n’importe quel autre philosophe, mais —
et c’est la découverte paradoxale que le lecteur fait dans la deuxiéme partie —
elle se trouve dans une situation philosophiquement privilégiée qui lui permet
de juger mieux qu’une autre de son véritable statut ontologique et de se
conduire en conséquence avec plus de rigueur philosophique, c’est-a-dire

156



de se prémunir plus facilement contre ce qui risque de la faire se méprendre
sur elle-méme (soit qu’elle désespére d’elle-méme dans le scepticisme ou
Pirrationalisme, soit qu’elle s’absolutise dans les prétentions excessives du
dogmatisme).

Soulignons pour terminer que ce livre est en lui-méme ’illustration de la
thése qu’il défend, puisque la raison qu’il présente est effectivement celle
qui y est a 'ccuvre.

Thévenaz a cherché a définir une conscience de soi qui n’entrainerait pas
un dédoublement entre le sujet connaissant et le sujet connu, ou en d’autres
termes, une raison qui n’éclairerait pas l’expérience du dehors, mais du
dedans, en y participant entiérement. On a déja noté que I’ceuvre elle-méme
se présente comme une expérience philosophique et que la réflexion philo-
sophique par laquelle la raison se connait est en méme temps transformation
réelle de la raison par elle-méme. Il faut aller plus loin et remarquer qu’au
cceur méme de toute entreprise, le fait central de ’expérience vécue est
aussi et du méme coup le moment capital de la démarche rationnelle:
I’accusation de folie, cette expérience-choc pour le philosophe, est précisément
ce qui procede a la suspension radicale du sens, a la mise entre parenthéses
globale de la rationalité naive de la raison. Le secret de la vigueur et de la
profondeur de cette philosophie, c’est qu’elle fait jouer 4 une expérience
cruciale, avec toute sa charge existentielle, un réle qui, dans la phénoméno-
logie traditionnelle, est seulement celui d’un artifice méthodique. Ainsi se
rejoignent en une union intime Pexistence et la connaissance de existence,
ou, pour reprendre les termes dont Thévenaz avait fait le titre de la collection
qu’il avait fondée et dont ce livre est le dernier cahier, I’étre et la pensée,
ce qui permet d’affirmer que ce livre réalise sur ce point une des grandes
ambitions de toute philosophie.

Pierre Favet

157



	Raison philosophique et expérience humaine dans la pensée de P. Thévenaz

