
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte - Mitteilungen
Rapports - Informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Bericht des Präsidenten über die zweijährige Amtsperiode des Vorstandes,
1. März 1959 bis 5. März 1961, zuhanden der X. ordentlichen
Generalversammlung, 5. März 1961, in Bern.

Bei der IX. ordentlichen Generalversammlung wurden drei neue Vorstandsmitglieder

gewählt, die Herren Prof. Dr. Rudolf Meyer, PD., jetzt Prof,
Dr. Hansjörg Salmony und Prof. Dr. Gerhard Huber. In der personalen
Zusammensetzung des Vorstandes hat sich bis zur X. Generalversammlung
nichts geändert.

An der wissenschaftlichen Sitzung des Nachmittages hielt Herr Prof. Dr.
René Schaerer, Genf, das Referat über: «Le philosophe entre les mythes et la
science». In einer der ersten Sitzungen bereitete der Vorstand das Symposion

vom 27.j28. Februar 1960 in Bern vor, das dem Thema der philosophischen

Anthropologie gewidmet war. Es sprachen Prof. Dr. A. Portmann, Basel, über:
«Tier und Mensch», Prof. Dr. Muller, Neuchätel, über: «Die Erweiterung
des Menschenbildes durch die heutige Psychologie», Prof. Dr. P. Häberlin,
Basel, über: «Aufgabe einer philosophischen Anthropologie», und Prof. Dr.
W. Keller, Zürich, über: «Philosophische Anthropologie». Leider verlor im
gleichen Jahr die Gesellschaft durch den Tod von Herrn Prof. Paul Häberlin,
Basel, einen ihrer Mitbegründer und aktiven Mitarbeiter.

Direkt durch die der Société Romande de Philosophie angehörenden
Mitglieder und indirekt durch einen Kostenbeitrag von 1500 Franken hat
die Schweizerische Philosophische Gesellschaft den bedeutenden Bergson-

Kongreß vom 12./13. September 1959 in St-Cergue, den die Société Romande de

Philosophie durchführte, unterstützt und gefördert, ebenso durch einen
Sonderbeitrag die Drucklegung des ausgezeichneten, dreißigseitigen Kongreßberichtes

von Herrn Prof. Dr. Gagnebin in den «Studia Philosophica»
ermöglicht. Die Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung, unter dem
Präsidium von Herrn Prof. Dr. Gerhard Huber, Zürich, hielt am 25. Oktober
1959 eine Tagung in Ölten mit einem Referat von Herrn Prof. Dr. Heinrich
Barth, Basel, über: «Grundlagen der Existenzphilosophie», und, ebenfalls in
Ölten, am 30. Oktober 1960, bei der Fräulein Prof. Hersch, Genf, über:
«Die Vieldeutigkeit der Zeit und ihre Folgen für die Freiheit» sprach.

Durch die finanzielle Hilfe des Eidgenössischen Departements des Innern
und der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen Gesellschaft konnte der
Vorstand zwei Mitglieder der Philosophischen Gesellschaft als Delegierte an

237



den Kongreß des Institut International de Philosophie, der Ende August/
Anfang September 1959 in Mysore in Indien stattfand, entsenden, die Herren
Prof. Dr. André Mercier, Bern, und Prof. Dr. Fernand Brunner, Neuchâtel.
Mündlich und in ausführlichen schriftlichen Rapporten haben beide Herren
dem Vorstand Bericht erstattet.

In Mysore wurde beschlossen, den nächsten Kongreß des Instituts in der
Schweiz abzuhalten. So kam es vom 11. bis 15. September 1960 zu den «Entretiens

d'Oberhofen 1960 de l'Institut International de Philosophie avec le concours de la
Société Suisse de Philosophie», wie der offizielle Titel lautete. Nebst dem Bund,
dem Kanton Bern, der Stiftung «Pro Helvetia» usw. hatte auch die
Schweizerische Philosophische Gesellschaft auf einstimmigen Vorstandsbeschluß
hin die «Entretiens d'Oberhofen» finanziell und moralisch unterstützt,
soweit es ihre bescheidenen Kräfte zuließen. Jene Mitglieder unserer Gesellschaft,

die, wie der Präsident, in Oberhofen dabei waren, werden wohl
darin einig sein, daß sich der Einsatz allseitig gelohnt hat, und jene Tage
der Schweiz und der Philosophischen Gesellschaft Ehre eingetragen haben.
Es gebührt Herrn Prof. Mercier, Bern, der ausdrückliche und sehr verdiente
Dank auch seitens unserer Gesellschaft. Nur infolge seiner umsichtigen
vorbereitenden Arbeit und seines totalen Einsatzes nahm der Kongreß im
Schloß Oberhofen, zu dem Teilnehmer bis aus Indien und Australien
kamen, einen so harmonischen und geistig befruchtenden Verlauf, der eine
allgemeine Befriedigung auslöste. Zum Gesamtthema: «Möglichkeiten und
Grenzen der menschlichen Erkenntnis» referierten aus den Reihen der
Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft die Herren Professoren

Mercier, Bern, Brunner, Neuchâtel, Gonseth, Zürich, und Fräulein Prof.
Hersch, Genf. Es besteht die Aussicht, daß die Kongreßakten allen Mitgliedern
der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft geschenkweise zugestellt
werden, wodurch die Bereicherung, die die Entretiens d'Oberhofen
darstellten, besonders eindrücklich zum Bewußtsein käme.

Die Mitarbeit an der «Bibliographie internationale de la philosophie» wurde
durch den Vizepräsidenten, Herrn Dr. Marcel Reymond, Lausanne,
weitergeführt unter der geschätzten Mitwirkung von Dr. Armin Wildermuth, Basel,
für die deutschsprachige Literatur. - Vom Stiftungsrat der Stiftung «Nietzsche-
Haus in Sils-Maria» wurde auch der Delegierte unserer Gesellschaft, Herr
Prof. Dr. Gerhard Huber, Zürich, an die Eröffnungsfeier vom 25. August
1960 nach Sils-Maria eingeladen, war aber an der Teilnahme verhindert. -
Von der «Bauhütte der Akademie unter dem Patronat der Schweizerischen Philosophischen

Gesellschaft» kam am 24. Juni 1959 der Jahresbericht von 1958. Seither
ist es still geblieben. - Die Bemühungen, eine neue Gruppe Ostschweiz in
St. Gallen zu gründen, wurden nicht aus dem Auge gelassen, und es besteht
die berechtigte Hoffnung, im nächsten Zweijahresbericht könne der Präsident
von dieser Neugründung sprechen.

Beim Tode von Herrn Prof. Gaston Berger, Paris, dem ehemaligen
Präsidenten des Institut International de Philosophie, dem Initiator der «Congrès
des Sociétés philosophiques de langue française», dem Directeur der «Etudes
philosophiques», sprach Herr Vizepräsident Reymond der Familie die
offizielle Kondolation unserer Gesellschaft aus. Das gleiche tat der Präsident

238



beim Ableben von Herrn Prof. Häberlin. Offizielle Gratulationen der Gesellschaft

gingen zum 80. Geburtstag an Herrn Prof. Henri Reverdin, Genf, zum
70. an die Herren Professoren Heinrich Barth, Basel, und Gonseth, Zürich,
sowie zur Ernennung als Professor der Philosophie an das Vorstandsmitglied
Prof. Hansjörg Salmony, Basel.

Wichtiger wohl als Tagungen und Referate ist die stille, aber gründliche
und tiefgehende Arbeit der «Studia Philosophica», deren Betreuung nach wie
vor in den bewährten Händen der beiden Redaktoren, Prof. Hans Kunz,
Basel, und Prof. Daniel Christoff, Lausanne, liegt. Sie haben uns 1959 den
18. und 1960 den 19. Band desJahrbuches unserer Gesellschaft vorgelegt, und
es ist mir ein aufrichtiges Bedürfnis, den beiden Herren den herzlichen Dank
des Vorstandes und der ganzen Philosophischen Gesellschaft auszusprechen.
Wie sehr die «Studia» dem Vorstand am Herzen liegt, weil er deren
Bedeutung sieht, zeigt sich auch darin, daß ein Kostenbeitrag von insgesamt
7000 Franken einstimmig bewilligt wurde, und daß die letzte Sitzung vom
Vortag dieser Generalversammlung einem weiteren Ausbau der «Studia»
galt. Als achter Supplementband der «Studia» konnte von Jean-François Suter

erscheinen: «Philosophie et Histoire chez Wilhelm Dilthey. Essai sur le
problème de l'historicisme», 204 Seiten.

Die ganze Arbeit dieser zwei Jahre, auch die Unterstützung der
Ortsgruppen, wäre völlig unmöglich gewesen ohne die Sympathie, das innere
Verständnis, die finanzielle Hilfe der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen

Gesellschaft, ihres Präsidenten im ersten Berichtsjahr, Prof. Georges Bonnard,
und des neuen Präsidenten, Prof. Olivier Reverdin, vor allem aber des der
Philosophischen Gesellschaft gegenüber so aufgeschlossenen und
wohlwollenden Sekretärs, Herrn Dr. Max Wassmer. Sowohl der geschäftliche
Verkehr wie auch die Abgeordnetenversammlungen in Lausanne 1959 und
in St. Gallen 1960 zeugten von einer zugleich sachlichen und
menschlichpersönlichen Harmonie, fern allem bloß Bürokratischen. Der ganze Vorstand
und der Präsident besonders sprechen an dieser Stelle der Geisteswissenschaftlichen

Gesellschaft und ihren Vertretern den aufrichtigen Dank aus,
nicht nur für das, was die Philosophische Gesellschaft als solche, sondern
auch einzelne philosophische Zuschriften, wie «Diabetica» und «Revue de

théologie et de philosophie», Lausanne, an Beihilfe erhielten. Der Dank gebührt
ebenso dem Eidgenössischen Departement des Innern, besonders aber allen
Mitgliedern des Vorstandes unserer Gesellschaft.

Schöneck, Beckenried, 1. März 1961
Dr. Gebhard Frei

Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Die Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung hielt am 30.
Oktober 1960 in Ölten ihre jährliche Tagung ab. Zunächst wurde die alle zwei
Jahre stattfindende Ordentliche Generalversammlung durchgeführt. Die im
Verhältnis zum Mitgliederbestand der drei Ortsgesellschaften überaus
bescheidene Teilnehmerzahl - es waren fünfzehn Mitglieder anwesend - gab

239



Anlaß, grundsätzlich über die Zukunft der Vereinigung zu reden. Es scheint,
daß unsere Tätigkeit keinem weit verbreiteten Bedürfnis entspricht. Die
junge Generation ist an diesen Tagungen kaum vertreten, und auch von
den Älteren scheuen viele die Mühe, sich einmal imJahr zu philosophischem
Gespräch nach Ölten zu begeben. Auf der andern Seite wäre es aber überaus
bedauerlich, wenn dies einzige Organ, das die philosophisch Interessierten
der deutschen Schweiz zusammenfaßt, verschwinden sollte. Als
Verbindungsglied zwischen Philosophierenden der drei Städte und insbesondere
ihrer Hochschulen hätte unsere Vereinigung eine bedeutende Aufgabe zu
erfüllen. Dazu ist aber die verantwortungsbewußte Mitwirkung aller, denen
in der deutschen Schweiz an der Philosophie gelegen ist, erforderlich.

Die Versammlung beschloß, der Stimme der Resignation nicht zu folgen,
sondern die Tätigkeit der Vereinigung fortzuführen und womöglich intensiver

zu gestalten. Unter diesen Umständen wurde der Rücktritt des

bisherigen und die Wahl eines neuen Präsidenten abgelehnt, vielmehr der
Präsident beauftragt, die Angelegenheiten der Vereinigung unter
Berücksichtigung verschiedener Anregungen während mindestens eines Jahres noch
weiterzuführen.

Auf Grund einer Anregung von Frau Prof. Jeanne Hersch wurde überdies
beschlossen, im Schoß der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
eine Initiative zu ergreifen, damit auf die Wiedereinsetzung des Deutschen
als einer der offiziellen Vortrags- und Verhandlungssprachen an allen
internationalen philosophischen Kongressen hingewirkt wird. Das Deutsche
darf den Rang einer philosophischen Weltsprache auch unter den neuen
Bedingungen nicht verlieren. -

Wie wertvoll die Oltener Veranstaltungen sein können, bewies der
ausgezeichnete, lebendige Vortrag, den Frau Prof. Dr. Jeanne Hersch, Genf, im
Anschluß an die Generalversammlung über das Thema «Die Vieldeutigkeit
der feit und ihre Folgen für die Freiheit» hielt. Wir geben hier die
(übersetzte) Zusammenfassung der Hauptgedanken durch die Referentin selber:

«Mit einer gewissen Melancholie reden wir von der Zeitlichkeit des

Menschen. Sie scheint an den Verlust des Paradieses geknüpft, an den Fall,
an die Brüchigkeit und Vergänglichkeit, an den Mangel der Fülle. Nichts
gehört uns wirklich. Die Zeit schafft eine Atmosphäre des Dämmers, worin
die Nacht schließlich den Sieg davonträgt, und sie erweist sich so als eine
wesentliche Waffe des Schicksals oder Gottes gegen die Menschen. Sie
entwertet die irdischen Wirklichkeiten und hält ein transzendierendes Streben
in uns wach.

Auf der andern Seite gehen wir mit der Zeit tätig um, wir zählen auf sie -
und das mit Erfolg: das Zeitliche gelingt uns. Unser ganzes Leben ist eine

Folge von Verabredungen mit Menschen und Dingen, und diese
Verabredungen werden meistens eingehalten. Die Zeit ,funktioniert' in der Welt
des Physischen und des Sozialen in befriedigender Weise, sie scheint sich
uns völlig oder doch fast zu unterwerfen - und wird so zu einer Quelle von
Optimismus und planender Macht.

Meine Absicht ist eine doppelte: Zunächst möchte ich gegenüber der

240



machtbestimmten Haltung, die die Zeit unterwirft, die Zeit selbst als ein
Unbekanntes sichtbar machen, als ein mit sich selbst Unvereinbares, das

aus wechselseitig einander ausschließenden Perspektiven besteht, als ein
auch mit den unser geistiges Verhalten bestimmenden Erfordernissen
Unvereinbares, das sich doch zugleich nicht ausschalten läßt. Sodann möchte
ich zeigen, entgegen der resignierenden Auffassung der Zeitlichkeit als
Strafe oder als gebunden an einen Stand der Gefallenheit, daß die Zeit eben
durch ihre Nichtreduzierbarkeit und innere Unvereinbarkeit die Bedingung
und gleichsam die ständige andere Seite des Wertvollsten bildet, was uns
verliehen ist: unserer möglichen Freiheit.

Zunächst muß man die gewohnten Geläufigkeiten und das Schon-Orien-
tiertsein in der Zeit aufgeben. Die Zeit ,fließt dahin'. In welcher Richtung?
Man wird versucht sein zu sagen: aus der Vergangenheit in die Zukunft.
Aber die Zeit vergeht - in die Vergangenheit hinein. Die Vergangenheit
entfernt sich, wir sehen sie in der andern Richtung entfliehen. — Soll man
sagen, daß die Zeit in zwei entgegengesetzten Richtungen fließt, ausgehend
von der Gegenwart als ihrem Quellpunkt? Nach einer bestimmten
Auffassung ist die Zeit eine Linie, ein ununterbrochenes Geleise, dem wir immer
in derselben Richtung entlanggehen. Aber dann wird die Zeit statisch, sie

wird Raum, ein Panorama, das wir durchschreiten.

Welches ist sodann die Konsistenz, die ,Körnigkeit' der Zeit? Das
Problem der kontinuierlichen oder diskontinuierlichen Zeit ist weder abstrakt
noch weithergeholt; es ist die Frage nach dem ,Augenblick', dem Herzen
unseres Lebens. Zenons Pfeil macht die Möglichkeit eines Ereignisses
problematisch, einer Einfügung in die Zeit, welche ihrerseits Ewigkeit im Sinne
reiner Kontinuität, ohne Augenblick, ohne Inkarnationspunkt, in Frage
stellen würde.

Die Frage nach der ,Körnigkeit' der Zeit führt zu der Frage nach ihrem
ontologischen Wesen. In welchem Sinne ist die Zeit, Sein ', in welchem Sinne
ist sie ,Nichtsein'? Was zählt: die Zeit oder das Zeitliche, das sie verschlingt?
Wenn der Augenblick ist, dann stellt sich Zenons Frage: wie geschieht der
Übergang von einem Augenblick zum andern? Der Augenblick ist dann
nicht mehr Zeit. Wenn der Augenblick nicht ist oder wenn er bloßer Übergang

ist, dann ist er Zeit ; aber die Zeit hebt sich auf in völlige Ewigkeit, weil es

kein Ereignis, keine Möglichkeit der Einfügung in die Zeit mehr gibt. -
Die Zeit bedarf der Ewigkeit, um zu sein. Aber hebt nicht die Ewigkeit sie

auf, wenn nicht in ihrem Erscheinen, so doch in ihrer Realität?
Es ergibt sich also: wenn man versucht, sich eine einzige Vorstellung von

der Zeit zu machen, dann muß man sie entweder auf den absolut punktuellen
Augenblick reduzieren (und das ist unhaltbar), oder man muß ein neutrales
Kontinuum (,leeres homogenes Medium'), also ein Räumliches, aus ihr
machen oder aber eine Ewigkeit, die den Zeitablauf vernichtet. Jede dieser
Anschauungen schließt die Freiheit aus.

Die £eit ist nicht Gegenstand der Betrachtung. Vielmehr wird sie mehr oder
weniger stark strukturiert durch unsere existentielle Haltung, durch die
Weise, wie wir in die Zeit hineinspringen, oder (genauer) : wie wir es auf

16 241



uns nehmen, in ihr zu sein. Man kann also vom Hintergrund einer leeren
homogenen Zeit, welche bloße Virtualität der von einem Subjekt gelebten
Zeit ist, eine komplexe, vieldimensionale Zeit abheben, die mit allen ihren
Dimensionen zugleich in die freie Entscheidung eingeht und so eine Art
transzendentaler Vieldeutigkeit des praktischen Lebens schafft.

So kann man herausheben: eine ,Zeit, die vom Vorher zum Nachher
geht', die Zeit des tätigen und strebenden Subjektes - eine ,Zeit der
wandernden Finalität', wo die Gegenwart Sinn und Wert von einem künftigen,
jeweils anderen ,Wort vom Ende her' empfängt, zufolge einer Art von
kleinem zeitlichem Rücksprung' des Künftigen zum Vergangenen hin -
eine Zeit des hic et nunc ', des Punktes der zeitlichen Einfügung des freien
Aktes, der alle Richtungen der Zeit begründet und sich dem bloßen Verlauf
entreißt - eine ,Zeit, die vom Nachher zum Vorher fließt', die Zeit der
Verzweiflung, die entwertet und ohne Zukunft ist - eine ,Zeit der kurzen
Dauer', die geläufige psychologische Realität, Bild im Taschenformat der
Totalität der Zeit, in der wir leben, wenn wir die Zeit nicht betrachten, und
die nicht fließt, sondern von Ort zu Ort rückt - schließlich eine ,Zeit der
Totalität' von der Schöpfung bis zum Ende der Welt, eine Art transzendenten
und wertverleihenden Gedächtnisses.

Ich lege weniger Wert auf jede einzelne dieser Strukturen als auf ihre
irreduzible Mannigfaltigkeit, die den unganzen und gebrochenen Charakter
unserer Seinsverfassung widerspiegelt, ihn zum Ausdruck bringt und zugleich
auferlegt. Die Philosophie hilft dazu, diese Mannigfaltigkeit zu lieben als
die Bedingung der Freiheit und der Bedrohungen, ohne welche die Freiheit
nicht wäre.

Das Tragische bewegt sich auf den transzendenten Punkt hin, wo Freiheit
und Notwendigkeit zusammenfallen, weil es im Grunde keine Zeit mehr
gibt und also keine Möglichkeiten mehr die erstickende Erlösung von
der Freiheit im Absoluten.»

Nach dem gemeinsamen Mittagessen fand eine vielseitige Diskussion über
den Vortrag der Genfer Philosophin statt. Alle Teilnehmer konnten wertvolle

Eindrücke und Anregungen mit nach Hause nehmen. -
Ich möchte jetzt schon alle, die dieser Bericht erreicht und die es angeht,

bitten, in Zukunft den Oltener Veranstaltungen vermehrte Aufmerksamkeit
zu schenken. Wir leiden in der deutschen Schweiz gewiß nicht an einem
Übermaß des philosophischen Betriebes, und es sollte darum diese uns
verbindende Institution nicht fallengelassen werden. Wer in einer der drei
Ortsgesellschaften mit Interesse dabei ist, wird hiemit aufgerufen, das

nächste Mal auch nach Ölten zu kommen. Er schuldet dies der Verantwortung
für das größere Ganze und wird sich durch philosophische Förderung belohnt
sehen. Ich nehme auch gerne Vorschläge zur künftigen Gestaltung unserer
Tätigkeit entgegen.

Gerhard Huber

242



Société romande de philosophie

Le dimanche 12 juin 1960, au château de Rolle, la «salle du Tribunal»
est aimablement mise à la disposition de la société. M. le Professeur Gabriell
Widmer (Lausanne) présente une conférence intitulée Théologie réformée et

philosophie de la religion chrétienne (cf. Rev. de Théologie et de Philosophie, 1960,

p. 202-216). Il définit d'abord les objets, les fondements, les fonctions et
les méthodes spécifiques et irréductibles de ces deux disciplines, en se référant

pour la théologie aux Réformateurs et à K. Barth, et pour la philosophie
de la religion aux travaux contemporains (phénoménologie, Blondel, Du-
méry). Ensuite, il montre en quoi la première est une science ecclésiastique
et pratique, enracinée dans la Révélation, et en quoi la seconde est une
réflexion critique sur l'intentionalité de la conscience et une élucidation de

«sens». Pas de confusion préjudiciable à l'une et à l'autre ou de conciliations
faciles, nocives à la foi et à la raison, ni ignorance réciproque et méprisante.
Pour être intégrale, la philosophie se doit d'examiner le statut de la raison
et la condition humaine d'une manière radicale, quand la théologie la
questionne et la met en demeure de restituer la signification des dogmes
au niveau de la conscience, sans avoir à se prononcer sur leur degré de
réalité et de validité. La discussion significative qui suivit l'exposé (id. op.,
p. 216-226) souligna l'urgence d'un éclaircissement des conditions du
dialogue entre théologiens et philosophes dans le contexte actuel du renouveau
de la métaphysique et de la théologie dogmatique.

La séance avait été présidée par M. le Professeur Samuel Gagnebin qui,
parvenu au terme de son mandat, fut chaleureusement remercié pour son
dévouement, et en particulier pour la manière dont il assuma la tâche
d'organiser les Journées Bergson à Saint-Cergue, en 1959. Constatant
qu'avec l'élection de M"e Jeanne Hersch la présidence «changeait de
siècle», M. Henri Reverdin voulut bien rappeler les origines tout amicales
de la société et les étapes si simples et si naturelles de son développement.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

Vor der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz, die sich zu ihren
Diskussionsnachmittagen in Luzern zu versammeln pflegt, referierte am
14. Juni 1960 Prof. Dr. Dietrich von Hildebrand (New York) : «Zum Wesen
der Liebe.» Am 26. Januar 1961 sprach Dr. Ladislaus Boros (Zürich) zum
Thema: «Auf dem Weg zur Vollendung. Das Weltbild von Pierre Teilhard
de Chardin (Werdegang - Werk - Ausstrahlungen - Leute).»

Philosophische Gesellschaft Basel

Vorträge 1960-1961

2. Mai 1960: Père X. Tilliette (Paris), «Der Begriff der Chiffre in der
Philosophie von Karl Jaspers». 23. November: Dr. Hans Titze (Baden bei
Zürich), «Begründungsversuch des Kausalprinzips». 16. Dezember: Dr.

243



J. Hürzeler (Basel), Führung durch die Ausstellung «Der Mensch in Raum
und Zeit». 19. Januar 1961: Prof. Dr. Adolf Portmann (Basel), «Biologischer

Beitrag zur philosophischen Situation». 8. Februar: Prof. Paul Ricoeur
(Paris), «Das Böse; mythische Aussage und philosophische Besinnung».

Philosophische Gesellschaft Bern

Die Philosophische Gesellschaft Bern hat im Berichtsjahr folgende
Veranstaltungen durchgeführt: 26. Juni 1959 (nicht, wie im letzten Bericht
irrtümlicherweise mitgeteilt wurde, am 26. April) : Prof. I. Bochenski, Fribourg,
«Neueste Entwicklung der Philosophie in der Sowjetunion». 29. Oktober (in
Verbindung mit der Freistudentenschaft Bern) : Prof. M. Landmann, Berlin
und St. Gallen, «Was ist Tradition?» 7. November (in Verbindung mit dem
Verband Schweizerischer Philosophielehrer und dem Bernischen
Gymnasiallehrerverband) : Prof. P. Wilpert, Köln, « Entwicklung und Probleme des

Philosophieunterrichts an den deutschen Gymnasien». 5. Dezember:
«Herbertz-Gedenkstunde», mit Beiträgen von Jakob Pelix, Frl. Dr. Elisabeth
Waelti und Dr. H. E. Graber. 30. Januar 1960: Frl. Dr. S. Landsberg, Bern,
«Sprachtheoretische Probleme der neueren Linguistik». 13. Februar (in
Verbindung mit der Mathematischen Vereinigung in Bern) : Prof. H. König,
Bern, «Kulturbedeutung des Messens». Am 27./28. Februar hatten unsere
Mitglieder Gelegenheit, an Ort und Stelle am Symposion über Philosophische
Anthropologie teilzunehmen, das von der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft anläßlich ihrer Jahresversammlung veranstaltet wurde. Am
13. März wurden unsere Mitglieder zu einem Vortrag von Prof. Gabriel
Marcel eingeladen ins Studio Radio Bern am Vormittag. Am Abend des

gleichen Tages fand zwischen dem Referenten und unsern Mitgliedern eine
private Aussprache im Hotel Bristol statt. 25. Mai: Gastvortrag von Prof.
Alexander Rüstow aus Heidelberg an der Universität, zu dem unsere
Mitglieder speziell eingeladen wurden. Thema : « Menschenrechte oder
Menschenpflichten?» 19. November: «Häberlin-Gedenkstunde» mit Beiträgen von
Dr. H. Hegg, Dr. E. Rutishauser und Pfarrer Dr. P. Marti. 10. Dezember:
Prof. O. Gigon, Bern, «Begriff und Wesen der philosophischen Bildung bei
Aristoteles» (anschließend Jahresversammlung). 14. Januar 1961: Pfarrer
Dr. J. Amstutz, Bern, «Paul Tillich, ein deutscher Denker in Amerika».
28. Januar: Prof. J. Röösli, Gerlisberg, «Der philosophische Beweis für die
Unvergänglichkeit der Menschenseele». 10. Februar (in Verbindung mit
der Schweiz. Gesellschaft für Asienkunde und der Psychologischen Gesellschaft

Bern): Dr. P. Horsch, Zürich, «Das Problem der Willensfreiheit in
der indischen Philosophie». Am 5. März genossen unsere Mitglieder wiederum

den Vorteil, an Ort und Stelle an der Jahresversammlung der
Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft mit dem Vortrag von Prof. G. Huber,
Zürich, teilzunehmen.

244



Société Philosophique de Fribourg

10 novembre 1959: P. Wilpert (Köln), «Thomas v. Aquin, ein gefährdetes
Leben», discussion. 13 novembre: R.P.E. Annawati (Le Caire), «La
philosophie islamique». 30 novembre: Fr. Copleston (Heytrop College),
«An Englishman looks at Sartre». 19 janvier 1960: M. Esseiva, N. Luyten,
Fr. Groner, «Le détecteur de mensonge» (symposium). 22 février: M. F.
Sciacca (Gène), «L'illuminismo europeano» (discussion).

Groupe genevois

12 octobre 1959: Van Flolk, «Spinoza, esprit européen, guide spirituel».
3 décembre: Georges de Plinval, «La pensée de saint Augustin devant les

problèmes de la philosophie moderne: temps, mémoire, existence». 5 février
1960: Julian de Ajuriaguerra, «Evoludonnisme et neuro-psychiatrie».
4 mars : Aaron Druckman, « Ségrégation raciale et philosophies de la liberté
aux Etats-Unis». 27 mai: René Schaerer: «De l'équilibre intérieur».
24 juin: Candide Moix: «Le personnalisme d'Emmanuel Mounier face aux
existential ismes ».

Groupe neuchâtelois

24 novembre 1959: M. Ph. Muller, «Les modèles théoriques en psychologie».

10 décembre: M. J.-P. Sartre (Paris), «Critique de la raison
dialectique». 16 décembre: M. H.-L. Miéville (Lausanne), «Retour au cogito et
quelques aspects de la philosophie de la personne». 27 janvier 1960: M. J.-B.
Grize, «Réflexions sur l'épistémologie génétique». 17 février: M. R. Schaerer
(Genève), «De l'équilibre intérieur». 22 mars: M. H. Lauener (Berne),
«Breton et Hegel». 27 avril: M. J.-P. Leyvraz (Genève), «Identité et
altérité». 11 mai: M. R.Junod (Genève), «L'œuvre d'art dans le système de
la pensée». 8 juin: M. E. Wegmann, «De l'observation et du raisonnement
en géologie».

Groupe vaudois

6 novembre 1959: Marcel Reymond, Autour du Congrès «Bergson et
nous» à Paris; Bergson et la pensée romande. 27 novembre: Maurice Gex,
«L'épistémologie d'Emile Meyerson, à propos du centenaire de sa naissance».
15 décembre: Dominique Rivier, «La science à la recherche d'une
conscience». 22 janvier 1960: «Pour ou contre la philosophie d'inspiration
scientifique». Débat entre Maurice Gex et J.-Claude Piguet. (Cf.Diabetica,
nos 50 et 51/52.) 19 février: Henri Miéville, «Au-delà du cogito: transcen-
dentalisme et métaphysique». 8 mars: Boris de Spengler, «Parapsychologie
et survie». 29 avril: André de Murait, «Phénoménologie et scolastique».
19 mai: Philippe Muller (Neuchâtel), «Philosophie de l'expression».

245



Philosophische Gesellschaft Zürich
Von der Philosophischen Gesellschaft Zürich sind im Jahre 1960/61

folgende Vortragsabende veranstaltet worden: 4. Mai: Dr. Hans Titze
(Wettingen), «Begründungsversuche des Kausalprinzips». 18. Mai: Prof. Dr.
Ernst Topitsch (Wien), «Marxismus und Gnosis», ein Kapitel zur politischen

Theologie. 1. November: Dr. Wilhelm Risse (Berlin), «Ordnung und
Methode in der Logik des 16. Jahrhunderts». 15. Dezember: Dr. Jürgen
Habermas (Frankfurt), «Zum Ansatz marxistischer Geschichtsphilosophie».
31. Januar: Prof. Olof Gigon (Bern), «Begriff und Wesen der philosophischen
Bildung bei Aristoteles». 28. Februar: Dr. Gerhard Knauß (Heidelberg),
«Die Ausbreitung des Buddhismus im Orient und Okzident».

246


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

