Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 20 (1960)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte - Mitteilungen
Rapports - Informations

Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Bericht des Prasidenten iiber die zweijihrige Amtsperiode des Vorstandes,
1. Marz 1959 bis 5. Miarz 1961, zuhanden der X. ordentlichen General-
versammlung, 5. Mirz 1961, in Bern.

Bei der IX. ordentlichen Generalversammlung wurden drei neue Vorstands-
mitglieder gewahlt, die Herren Prof. Dr. Rudolf Meyer, PD., jetzt Prof.,
Dr. Hansjorg Salmony und Prof. Dr. Gerhard Huber. In der personalen
Zusammensetzung des Vorstandes hat sich bis zur X. Generalversammlung
nichts geindert.

An der wissenschaftlichen Sitzung des Nachmittages hielt Herr Prof. Dr.
René Schaerer, Genf, das Referat iiber: «Le philosophe entre les mythes et la
science». In einer der ersten Sitzungen bereitete der Vorstand das Symposion
vom 27.]28. Februar 1960 in Bern vor, das dem Thema der philosophischen
Anthropologie gewidmet war. Es sprachen Prof. Dr. A. Portmann, Basel, iiber:
«Tier und Mensch», Prof. Dr. Muller, Neuchéitel, iiber: «Die Erweiterung
des Menschenbildes durch die heutige Psychologie», Prof. Dr. P. Hiberlin,
Basel, iiber: « Aufgabe einer philosophischen Anthropologie», und Prof. Dr.
W. Keller, Ziirich, iiber: «Philosophische Anthropologie». Leider verlor im
gleichen Jahr die Gesellschaft durch den Tod von Herrn Prof. Paul Haberlin,
Basel, einen ihrer Mitbegriinder und aktiven Mitarbeiter.

Direkt durch die der Sociét¢é Romande de Philosophie angehérenden
Mitglieder und indirekt durch einen Kostenbeitrag von 1500 Franken hat
die Schweizerische Philosophische Gesellschaft den bedeutenden Bergson-
Kongref vom 12./13. September 1959 in St-Cergue, den die Société Romande de
Philosophie durchfiihrte, unterstiitzt und geférdert, ebenso durch einen
Sonderbeitrag die Drucklegung des ausgezeichneten, dreiBigseitigen Kongref3-
berichtes von Herrn Prof. Dr. Gagnebin in den «Studia Philosophica»
ermoglicht. Die Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung, unter dem
Prisidium von Herrn Prof. Dr. Gerhard Huber, Ziirich, hielt am 25. Oktober
1959 eine Tagung in Olten mit einem Referat von Herrn Prof. Dr. Heinrich
Barth, Basel, iiber: « Grundlagen der Existenzphilosophie», und, ebenfalls in
Olten, am 30. Oktober 1960, bei der Fraulein Prof. Hersch, Genf, iiber:
«Die Vieldeutigkeit der Zeit und ihre Folgen fiir die Freiheit» sprach.

Durch die finanzielle Hilfe des Eidgenossischen Departements des Innern
und der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen Gesellschaft konnte der
Vorstand zwei Mitglieder der Philosophischen Gesellschaft als Delegierte an

237



den Kongref des Institut International de Philosophie, der Ende August/
Anfang September 1939 in Mysore in Indien stattfand, entsenden, die Herren
Prof. Dr. André Mercier, Bern, und Prof. Dr. Fernand Brunner, Neuchétel.
Miindlich und in ausfiihrlichen schriftlichen Rapporten haben beide Herren
dem Vorstand Bericht erstattet.

In Mysore wurde beschlossen, den nichsten KongreB3 des Instituts in der
Schweiz abzuhalten. So kam es vom 11. bis 15. September 1960 zu den « Entre-
tiens d’Oberhofen 1960 de I Institut International de Philosophie avec le concours de la
Société Suisse de Philosophie», wie der offizielle Titel lautete. Nebst dem Bund,
dem Kanton Bern, der Stiftung «Pro Helvetia» usw. hatte auch die Schwei-
zerische Philosophische Gesellschaft auf einstimmigen Vorstandsbeschluf3
hin die «Entretiens d’Oberhofen» finanziell und moralisch unterstiitzt,
soweit es thre bescheidenen Krifte zulieBen. Jene Mitglieder unserer Gesell-
schaft, die, wie der Prisident, in Oberhofen dabei waren, werden wohl
darin einig sein, daB sich der Einsatz allseitig gelohnt hat, und jene Tage
der Schweiz und der Philosophischen Gesellschaft Ehre eingetragen haben.
Es gebiihrt Herrn Prof. Mercier, Bern, der ausdriickliche und sehr verdiente
Dank auch seitens unserer Gesellschaft. Nur infolge seiner umsichtigen
vorbereitenden Arbeit und seines totalen Einsatzes nahm der Kongrel im
SchloB Oberhofen, zu dem Teilnehmer bis aus Indien und Australien
kamen, einen so harmonischen und geistig befruchtenden Verlauf, der eine
allgemeine Befriedigung ausloste. Zum Gesamtthema: «Moglichkeiten und
Grenzen der menschlichen Erkenntnis» referierten aus den Reihen der
Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft die Herren Professoren
Mercier, Bern, Brunner, Neuchitel, Gonseth, Ziirich, und Friulein Prof.
Hersch, Genf. Es besteht die Aussicht, daB3 die Kongrefakten allen Mitgliedern
der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft geschenkweise zugestellt
werden, wodurch die Bereicherung, die die Entretiens d’Oberhofen dar-
stellten, besonders eindriicklich zum BewuBtsein kame.

Die Mitarbeit an der «Bibliographie internationale de la philosophie» wurde
durch den Vizeprisidenten, Herrn Dr. Marcel Reymond, Lausanne, weiter-
gefiithrt unter der geschiatzten Mitwirkung von Dr. Armin Wildermuth, Basel,
fiir die deutschsprachige Literatur. — Vom Stiftungsrat der Stiftung « Nietzsche-
Haus in Sils-Maria» wurde auch der Delegierte unserer Gesellschaft, Herr
Prof. Dr. Gerhard Huber, Ziirich, an die Eréffnungsfeier vom 25. August
1960 nach Sils-Maria eingeladen, war aber an der Teilnahme verhindert. —
Von der «Bauhiitte der Akademie unter dem Patronat der Schweizerischen Philosophi-
schen Gesellschaft» kam am 24. Juni 1959 der Jahresbericht von 1958. Seither
ist es still geblieben. — Die Bemiihungen, eine neue Gruppe Osischweiz in
St. Gallen zu griinden, wurden nicht aus dem Auge gelassen, und es besteht
die berechtigte Hoffnung, im nachsten Zweijahresbericht konne der Prasident
von dieser Neugriindung sprechen.

Beim Tode von Herrn Prof. Gaston Berger, Paris, dem ehemaligen Prisi-
denten des Institut International de Philosophie, dem Initiator der « Congres
des Sociétés philosophiques de langue francaise», dem Directeur der «Etudes
philosophiques», sprach Herr Vizepriasident Reymond der Familie die
offizielle Kondolation unserer Gesellschaft aus. Das gleiche tat der Prasident

238



beim Ableben von Herrn Prof. Haberlin. Offizielle Gratulationen der Gesell-
schaft gingen zum 80. Geburtstag an Herrn Prof. Henri Reverdin, Genf, zum
70. an die Herren Professoren Heinrich Barth, Basel, und Gonseth, Jiirich,
sowie zur Ernennung als Professor der Philosophie an das Vorstandsmitglied
Prof. Hansjorg Salmony, Basel.

Wichtiger wohl als Tagungen und Referate ist die stille, aber griindliche
und tiefgehende Arbeit der «Studia Philosophica», deren Betreuung nach wie
vor in den bewihrten Handen der beiden Redaktoren, Prof. Hans Kunz,
Basel, und Prof. Daniel Christoff, Lausanne, liegt. Sie haben uns 1959 den
18.und 1960 den 19. Band des Jahrbuches unserer Gesellschaft vorgelegt, und
es ist mir ein aufrichtiges Bediirfnis, den beiden Herren den herzlichen Dank
des Vorstandes und der ganzen Philosophischen Gesellschaft auszusprechen.
Wie sehr die «Studia» dem Vorstand am Herzen liegt, weil er deren
Bedeutung sieht, zeigt sich auch darin, daB ein Kostenbeitrag von insgesamt
7000 Franken einstimmig bewilligt wurde, und daB die letzte Sitzung vom
Vortag dieser Generalversammlung einem weiteren Ausbau der «Studia»
galt. Als achter Supplementband der «Studia» konnte von Jean-Frangois Suter
erscheinen: «Philosophie et Histoire chez Wilhelm Dilthey. Essai sur le
probléme de I’historicisme», 204 Seiten.

Die ganze Arbeit dieser zwei Jahre, auch die Unterstiitzung der Orts-
gruppen, wire vollig unmoglich gewesen ohne die Sympathie, das innere
Verstandnis, die finanzielle Hilfe der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen
Gesellschaft, ihres Prasidenten im ersten Berichtsjahr, Prof. Georges Bonnard,
und des neuen Prisidenten, Prof. Olivier Reverdin, vor allem aber des der
Philosophischen Gesellschaft gegeniiber so aufgeschlossenen und wohl-
wollenden Sekretdrs, Herrn Dr. Max Wassmer. Sowohl der geschiftliche
Verkehr wie auch die Abgeordnetenversammlungen in Lausanne 1959 und
in St. Gallen 1960 zeugten von einer zugleich sachlichen und menschlich-
personlichen Harmonie, fern allem bloB Biirokratischen. Der ganze Vorstand
und der Prisident besonders sprechen an dieser Stelle der Geisteswissen-
schaftlichen Gesellschaft und ihren Vertretern den aufrichtigen Dank aus,
nicht nur fiir das, was die Philosophische Gesellschaft als solche, sondern
auch einzelne philosophische Leitschriften, wie «Dialectica» und «Revue de
théologie et de philosophie», Lausanne, an Beihilfe erhielten. Der Dank gebiihrt
ebenso dem FEidgendssischen Departement des Innern, besonders aber allen Mit-
gliedern des Vorstandes unserer Gesellschaft.

Schoéneck, Beckenried, 1. Mérz 1961
Dr. Gebhard Frei

Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Die Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung hielt am 30. Ok-
tober 1960 in Olten ihre jihrliche Tagung ab. Zunichst wurde die alle zwei
Jahre stattfindende Ordentliche Generalversammlung durchgefiihrt. Die im Ver-
hiltnis zum Mitgliederbestand der drei Ortsgesellschaften iiberaus be-
scheidene Teilnehmerzahl — es waren fiinfzehn Mitglieder anwesend — gab

239



AnlaB, grundsitzlich iiber die Zukunft der Vereinigung zu reden. Es scheint,
daB unsere Tatigkeit keinem weit verbreiteten Bediirfnis entspricht. Die
junge Generation ist an diesen Tagungen kaum vertreten, und auch von
den Alteren scheuen viele die Miihe, sich einmal im Jahr zu philosophischem
Gesprich nach Olten zu begeben. Auf der andern Seite wire es aber iiberaus
bedauerlich, wenn dies einzige Organ, das die philosophisch Interessierten
der deutschen Schweiz zusammenfaB3t, verschwinden sollte. Als Verbin-
dungsglied zwischen Philosophierenden der drei Stidte und insbesondere
ihrer Hochschulen hitte unsere Vereinigung eine bedeutende Aufgabe zu
erfiillen. Dazu ist aber die verantwortungsbewuBte Mitwirkung aller, denen
in der deutschen Schweiz an der Philosophie gelegen ist, erforderlich.

Die Versammlung beschlof3, der Stimme der Resignation nicht zu folgen,
sondern die Tatigkeit der Vereinigung fortzufithren und womdoglich inten-
siver zu gestalten. Unter diesen Umstinden wurde der Riicktritt des bis-
herigen und die Wahl eines neuen Prasidenten abgelehnt, vielmehr der
Prasident beauftragt, die Angelegenheiten der Vereinigung unter Beriick-
sichtigung verschiedener Anregungen wihrend mindestens eines Jahres noch
weiterzufithren.

Auf Grund einer Anregung von Frau Prof. Jeanne Hersch wurde iiberdies
beschlossen, im SchoB der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
eine Initiative zu ergreifen, damit auf die Wiedereinsetzung des Deutschen
als einer der offiziellen Vortrags- und Verhandlungssprachen an allen
internationalen philosophischen Kongressen hingewirkt wird. Das Deutsche
darf den Rang einer philosophischen Weltsprache auch unter den neuen
Bedingungen nicht verlieren. —

Wie wertvoll die Oltener Veranstaltungen sein konnen, bewies der aus-
gezeichnete, lebendige Vortrag, den Frau Prof. Dr. Jeanne Hersch, Genf, im
Anschluf3 an die Generalversammlung iiber das Thema «Die Vieldeutigkeit
der Zeit und thre Folgen fiir die Freiheit» hielt. Wir geben hier die (iiber-
setzte) Zusammenfassung der Hauptgedanken durch die Referentin selber:

«Mit einer gewissen Melancholie reden wir von der Zeitlichkeit des
Menschen. Sie scheint an den Verlust des Paradieses gekniipft, an den Fall,
an die Briichigkeit und Verganglichkeit, an den Mangel der Fiille. Nichts
gehort uns wirklich. Die Zeit schafft eine Atmosphire des Dammers, worin
die Nacht schlieBlich den Sieg davontriagt, und sie erweist sich so als eine
wesentliche Waffe des Schicksals oder Gottes gegen die Menschen. Sie ent-
wertet die irdischen Wirklichkeiten und hilt ein transzendierendes Streben
in uns wach.

Auf der andern Seite gehen wir mit der Zeit tatig um, wir zdhlen auf sie -
und das mit Erfolg: das Zeitliche gelingt uns. Unser ganzes Leben ist eine
Folge von Verabredungen mit Menschen und Dingen, und diese Verab-
redungen werden meistens eingehalten. Die Zeit ,funktioniert in der Welt
des Physischen und des Sozialen in befriedigender Weise, sie scheint sich
uns vollig oder doch fast zu unterwerfen — und wird so zu einer Quelle von
Optimismus und planender Macht.

Meine Absicht ist eine doppelte: Sundchst moéchte ich gegeniiber der

240



machtbestimmten Haltung, die die Zeit unterwirft, die Zeit selbst als ein
Unbekanntes sichtbar machen, als ein mit sich selbst Unvereinbares, das
aus wechselseitig einander ausschlieBenden Perspektiven besteht, als ein
auch mit den unser geistiges Verhalten bestimmenden Erfordernissen Un-
vereinbares, das sich doch zugleich nicht ausschalten 14Bt. Sodann méchte
ich zeigen, entgegen der resignierenden Auffassung der Zeitlichkeit als
Strafe oder als gebunden an einen Stand der Gefallenheit, daB die Zeit eben
durch ihre Nichtreduzierbarkeit und innere Unvereinbarkeit die Bedingung
und gleichsam die standige andere Seite des Wertvollsten bildet, was uns
verliehen ist: unserer moglichen Freiheit.

Zunichst muB man die gewohnten Gelaufigkeiten und das Schon-Orien-
tiertsein in der Zeit aufgeben. Die Zeit ,flieBt dahin‘. In welcher Richtung?
Man wird versucht sein zu sagen: aus der Vergangenheit in die Zukunft.
Aber die Zeit vergeht — in die Vergangenheit hinein. Die Vergangenheit
entfernt sich, wir sehen sie in der andern Richtung entflichen. — Soll man
sagen, daB die Zeit in zwei entgegengesetzten Richtungen flieBt, ausgehend
von der Gegenwart als ihrem Quellpunkt? Nach einer bestimmten Auf-
fassung ist die Zeit eine Linie, ein ununterbrochenes Geleise, dem wir immer
in derselben Richtung entlanggehen. Aber dann wird die Zeit statisch, sie
wird Raum, ein Panorama, das wir durchschreiten.

Welches ist sodann die Konsistenz, die ,Koérnigkeit® der Zeit? Das Pro-
blem der kontinuierlichen oder diskontinuierlichen Zeit ist weder abstrakt
noch weithergeholt; es ist die Frage nach dem ,Augenblick‘, dem Herzen
unseres Lebens. Zenons Pfeil macht die Moglichkeit eines Ereignisses pro-
blematisch, einer Einfiigung in die Zeit, welche ihrerseits Ewigkeit im Sinne
reiner Kontinuitat, ohne Augenblick, ohne Inkarnationspunkt, in Frage
stellen wiirde.

Die Frage nach der ,Kornigkeit der Zeit fiihrt zu der Frage nach ihrem
ontologischen Wesen. In welchem Sinne ist die Zeit ,Sein ¢, in welchem Sinne
ist sie , Nichtsein ‘? Was z&hlt: die Zeit oder das Zeitliche, das sie verschlingt?
Wenn der Augenblick ist, dann stellt sich Zenons Frage: wie geschieht der
Ubergang von einem Augenblick zum andern? Der Augenblick ist dann
nicht mehr Zeit. Wenn der Augenblick nicht ist oder wenn er bloBer Ubergang
ist, dann ist er Zeit; aber die Zeit hebt sich auf in véllige Ewigkeit, weil es
kein Ereignis, keine Moglichkeit der Einfiigung in die Zeit mehr gibt. —
Die Zeit bedarf der Ewigkeit, um zu sein. Aber hebt nicht die Ewigkeit sie
auf, wenn nicht in ihrem Erscheinen, so doch in ihrer Realitat?

Es ergibt sich also: wenn man versucht, sich eine einzige Vorstellung von
der Zeit zu machen, dann muf3 man sie entweder auf den absolut punktuellen
Augenblick reduzieren (und das ist unhaltbar), oder man muB ein neutrales
Kontinuum (,leeres homogenes Medium*), also ein Raumliches, aus ihr
machen oder aber eine Ewigkeit, die den Zeitablauf vernichtet. Jede dieser
Anschauungen schliet die Freiheit aus.

Die Zeit ist nicht Gegenstand der Betrachtung. Vielmehr wird sie mehr oder
weniger stark strukturiert durch unsere existentielle Haltung, durch die
Weise, wie wir in die Zeit hineinspringen, oder (genauer): wie wir es auf

16 241



uns nehmen, in ihr zu sein. Man kann also vom Hintergrund einer leeren
homogenen Zeit, welche bloBe Virtualitit der von einem Subjekt gelebten
Zeit ist, eine komplexe, vieldimensionale Zeit abheben, die mit allen ihren
Dimensionen zugleich in die freie Entscheidung eingeht und so eine Art
transzendentaler Vieldeutigkeit des praktischen Lebens schafft.

So kann man herausheben: eine ,Zeit, die vom Vorher zum Nachher
geht®, die Zeit des tatigen und strebenden Subjektes — eine ,Zeit der wan-
dernden Finalitat‘, wo die Gegenwart Sinn und Wert von einem kiinftigen,
jeweils anderen ,Wort vom Ende her‘ empfangt, zufolge einer Art von
kleinem ,zeitlichem Riicksprung‘ des Kiinftigen zum Vergangenen hin —
eine ,Zeit des hic et nunc®, des Punktes der zeitlichen Einfiigung des freien
Aktes, der alle Richtungen der Zeit begriindet und sich dem bloBen Verlauf
entreiflt — eine ,Zeit, die vom Nachher zum Vorher flieBt‘, die Zeit der
Verzweiflung, die entwertet und ohne Zukunft ist — eine ,Zeit der kurzen
Dauer‘, die gelaufige psychologische Realitit, Bild im Taschenformat der
Totalitdt der Zeit, in der wir leben, wenn wir die Zeit nicht betrachten, und
die nicht flie8t, sondern von Ort zu Ort riickt — schlieBlich eine ,Zeit der
Totalitdt * von der Schopfung bis zum Ende der Welt, eine Art transzendenten
und wertverlethenden Gedachtnisses.

Ich lege weniger Wert auf jede einzelne dieser Strukturen als auf ihre
irreduzible Mannigfaltigkeit, die den unganzen und gebrochenen Charakter
unserer Seinsverfassung widerspiegelt, ihn zum Ausdruck bringt und zugleich
auferlegt. Die Philosophie hilft dazu, diese Mannigfaltigkeit zu lieben als
die Bedingung der Freiheit und der Bedrohungen, ohne welche die Freiheit
nicht ware.

Das Tragische bewegt sich auf den transzendenten Punkt hin, wo Freiheit
und Notwendigkeit zusammenfallen, weil es im Grunde keine Zeit mehr
gibt und also keine Moglichkeiten mehr —: die erstickende Erldésung von
der Freiheit im Absoluten.»

Nach dem gemeinsamen Mittagessen fand eine vielseitige Diskussion iiber
den Vortrag der Genfer Philosophin statt. Alle Teilnehmer konnten wert-
volle Eindriicke und Anregungen mit nach Hause nehmen. -

Ich méchte jetzt schon alle, die dieser Bericht erreicht und die es angeht,
bitten, in Zukunft den Oltener Veranstaltungen vermehrte Aufmerksamkeit
zu schenken. Wir leiden in der deutschen Schweiz gewiBl nicht an einem
UbermaB des philosophischen Betriebes, und es sollte darum diese uns ver-
bindende Institution nicht fallengelassen werden. Wer in einer der drei
Ortsgesellschaften mit Interesse dabei ist, wird hiemit aufgerufen, das
nichste Mal auch nach Olten zu kommen. Er schuldet dies der Verantwortung
fiir das gréBere Ganze und wird sich durch philosophische Férderung belohnt
sehen. Ich nehme auch gerne Vorschliage zur kiinftigen Gestaltung unserer
Téatigkeit entgegen.

Gerhard Huber

242



Société romande de philosophie

Le dimanche 12 juin 1960, au chiteau de Rolle, la «salle du Tribunal»
est aimablement mise a la disposition de la société. M. le Professeur Gabriell
Widmer (Lausanne) présente une conférence intitulée Théologie réformée et
philosophie de la religion chrétienne (cf. Rev. de Théologie et de Philosophie, 1960,
p- 202-216). 11 définit d’abord les objets, les fondements, les fonctions et
les méthodes spécifiques et irréductibles de ces deux disciplines, en se référant
pour la théologie aux Réformateurs et a4 K. Barth, et pour la philosophie
de la religion aux travaux contemporains (phénoménologie, Blondel, Du-
méry). Ensuite, il montre en quoi la premiére est une science ecclésiastique
et pratique, enracinée dans la Révélation, et en quoi la seconde est une
réflexion critique sur I’intentionalité de la conscience et une élucidation de
«sens». Pas de confusion préjudiciable a I’une et a I’autre ou de conciliations
faciles, nocives 2 la foi et 4 la raison, ni ignorance réciproque et méprisante.
Pour étre intégrale, la philosophie se doit d’examiner le statut de la raison
et la condition humaine d’une maniere radicale, quand la théologie la
questionne et la met en demeure de restituer la signification des dogmes
au niveau de la conscience, sans avoir a se prononcer sur leur degré de
réalité et de validité. La discussion significative qui suivit ’exposé (id.op.,
p- 216-226) souligna l'urgence d’un éclaircissement des conditions du
dialogue entre théologiens et philosophes dans le contexte actuel du renouveau
de la métaphysique et de la théologie dogmatique.

La séance avait été présidée par M. le Professeur Samuel Gagnebin qui,
parvenu au terme de son mandat, fut chaleureusement remercié¢ pour son
dévouement, et en particulier pour la maniére dont il assuma la tiche
d’organiser les Journées Bergson a Saint-Cergue, en 1959. Constatant
qu’avec D’élection de Mlle Jeanne Hersch la présidence «changeait de
siecle», M. Henri Reverdin voulut bien rappeler les origines tout amicales
de la société et les étapes si simples et si naturelles de son développement.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

Vor der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz, die sich zu ihren
Diskussionsnachmittagen in Luzern zu versammeln pflegt, referierte am
14. Juni 1960 Prof. Dr. Dietrich von Hildebrand (New York): «Zum Wesen
der Liebe.» Am 26. Januar 1961 sprach Dr. Ladislaus Boros (Ziirich) zum
Thema: «Auf dem Weg zur Vollendung. Das Weltbild von Pierre Teilhard
de Chardin (Werdegang — Werk — Ausstrahlungen — Leute).»

Philosophische Gesellschaft Basel
Vortrage 1960-1961

2. Mai 1960: Pere X. Tilliette (Paris), «Der Begriff der Chiffre in der
Philosophie von Karl Jaspers». 23. November: Dr. Hans Titze (Baden bei
Zirich), «Begriindungsversuch des Kausalprinzips». 16. Dezember: Dr.

243



J. Hiirzeler (Basel), Fithrung durch die Ausstellung «Der Mensch in Raum
und Zeit». 19. Januar 1961: Prof. Dr. Adolf Portmann (Basel), «Biologi-
scher Beitrag zur philosophischen Situation». 8. Februar: Prof. Paul Ricceur
(Paris), «Das Bose; mythische Aussage und philosophische Besinnung».

Philosophische Gesellschaft Bern

Die Philosophische Gesellschaft Bern hat im Berichtsjahr folgende Veran-
staltungen durchgefithrt: 26. Juni 1959 (nicht, wie im letzten Bericht irr-
tiimlicherweise mitgeteilt wurde, am 26. April) : Prof. I. Bochenski, Fribourg,
«Neueste Entwicklung der Philosophie in der Sowjetunion». 29. Oktober (in
Verbindung mit der Freistudentenschaft Bern): Prof. M. Landmann, Berlin
und St. Gallen, «Was ist Tradition?» 7. November (in Verbindung mit dem
Verband Schweizerischer Philosophielehrer und dem Bernischen Gymnasial-
lehrerverband): Prof. P. Wilpert, Kéln, «Entwicklung und Probleme des
Philosophieunterrichts an den deutschen Gymnasien». 5. Dezember:
«Herbertz-Gedenkstunde», mit Beitrigen von Jakob Pelix, Frl. Dr. Elisabeth
Waelti und Dr. H. E. Graber. 30. Januar 1960: Frl. Dr. S. Landsberg, Bern,
«Sprachtheoretische Probleme der neueren Linguistik». 13. Februar (in
Verbindung mit der Mathematischen Vereinigung in Bern): Prof. H. Kénig,
Bern, «Kulturbedeutung des Messens». Am 27./28. Februar hatten unsere
Mitglieder Gelegenheit, an Ort und Stelle am Symposion tiber Philosophische
Anthropologie teilzunehmen, das von der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft anlaBlich ihrer Jahresversammlung veranstaltet wurde. Am
13. Marz wurden unsere Mitglieder zu einem Vortrag von Prof. Gabriel
Marcel eingeladen ins Studio Radio Bern am Vormittag. Am Abend des
gleichen Tages fand zwischen dem Referenten und unsern Mitgliedern eine
private Aussprache im Hotel Bristol statt. 25. Mai: Gastvortrag von Prof.
Alexander Rustow aus Heidelberg an der Universitat, zu dem unsere Mit-
glieder speziell eingeladen wurden. Thema : « Menschenrechte oder Menschen-
pflichten?» 19. November: «Hiberlin-Gedenkstunde» mit Beitrigen von
Dr. H. Hegg, Dr. E. Rutishauser und Pfarrer Dr. P. Marti. 10. Dezember:
Prof. O. Gigon, Bern, «Begriff und Wesen der philosophischen Bildung bei
Aristoteles» (anschlieBend Jahresversammlung). 14. Januar 1961: Pfarrer
Dr. J. Amstutz, Bern, «Paul Tillich, ein deutscher Denker in Amerika».
28. Januar: Prof. J. Roésli, Gerlisberg, «Der philosophische Beweis fiir die
Unverginglichkeit der Menschenseele». 10. Februar (in Verbindung mit
der Schweiz. Gesellschaft fiir Asienkunde und der Psychologischen Gesell-
schaft Bern): Dr. P. Horsch, Ziirich, «Das Problem der Willensfreiheit in
der indischen Philosophie». Am 5. Mirz genossen unsere Mitglieder wieder-
um den Vorteil, an Ort und Stelle an der Jahresversammlung der Schwei-
zerischen Philosophischen Gesellschaft mit dem Vortrag von Pref. G. Huber,
Ziirich, teilzunehmen.

244



Société Philosophique de Fribourg

10 novembre 1959: P. Wilpert (Kéln), « Thomas v. Aquin, ein gefihrdetes
Leben», discussion. 13 novembre: R.P.E. Annawati (Le Caire), «La
philosophie islamique». 30 novembre: Fr. Copleston (Heytrop College),
«An Englishman looks at Sartre». 19 janvier 1960: M. Esseiva, N. Luyten,
Fr. Groner, «Le détecteur de mensonge» (symposium). 22 février: M. F.
Sciacca (Géne), «L’illuminismo europeano» (discussion).

Groupe genevois

12 octobre 1959: Van Holk, «Spinoza, esprit européen, guide spirituel».
3 décembre: Georges de Plinval, «La pensée de saint Augustin devant les
problémes de la philosophie moderne: temps, mémoire, existence». 5 février
1960: Julian de Ajuriaguerra, «Evolutionnisme et neuro-psychiatrie».
4 mars: Aaron Druckman, «Ségrégation raciale et philosophies de la liberté
aux Etats-Unis». 27 mai: René Schaerer: «De ’équilibre intérieur».
24 juin: Candide Moix: «Le personnalisme d’Emmanuel Mounier face aux
existentialismes».

Groupe neuchitelois

24 novembre 1959: M. Ph. Muller, «Les modéles théoriques en psycho-
logie». 10 décembre: M. J.-P. Sartre (Paris), «Critique de la raison dialec-
tique». 16 décembre: M. H.-L. Miéville (Lausanne), «Retour au cogito et
quelques aspects de la philosophie de la personne». 27 janvier 1960: M. J.-B.
Grize, « Réflexions sur I’épistémologie génétique». 17 février: M. R. Schaerer
(Geneve), «De l'équilibre intérieur». 22 mars: M. H. Lauener (Berne),
«Breton et Hegel». 27 avril: M. J.-P. Leyvraz (Genéve), «Identité et
altérité». 11 mai: M. R. Junod (Geneve), «L’ceuvre d’art dans le systéme de
la pensée». 8 juin: M. E. Wegmann, «De I’observation et du raisonnement
en géologie».

Groupe vaudois

6 novembre 1959: Marcel Reymond, Autour du Congrés «Bergson et
nous» a Paris; Bergson et la pensée romande. 27 novembre: Maurice Gex,
«L’épistémologie d’Emile Meyerson, a propos du centenaire de sa naissance»,
15 décembre: Dominique Rivier, «La science a la recherche d’une cons-
cience». 22 janvier 1960: «Pour ou contre la philosophie d’inspiration
scientifique». Débat entre Maurice Gex et J.-Claude Piguet. (Cf. Dialectica,
n° 50 et 51/52.) 19 février: Henri Miéville, «Au-dela du cogifo: transcen-
dentalisme et métaphysique». 8 mars: Boris de Spengler, « Parapsychologie
et survie». 29 avril: André de Muralt, « Phénoménologie et scolastique».
19 mai: Philippe Muller (Neuchéitel), «Philosophie de I’expression».

245



Philosophische Gesellschaft Ziirich

Von der Philosophischen Gesellschaft Ziirich sind im Jahre 1960/61 fol-
gende Vortragsabende veranstaltet worden: 4. Mai: Dr. Hans Titze (Wet-
tingen), «Begriindungsversuche des Kausalprinzips». 18. Mai: Prof. Dr.
Ernst Topitsch (Wien), « Marxismus und Gnosis», ein Kapitel zur politi-
schen Theologie. 1. November: Dr. Wilhelm Risse (Berlin), « Ordnung und
Methode in der Logik des 16. Jahrhunderts». 15. Dezember: Dr. Jiirgen
Habermas (Frankfurt), « Zum Ansatz marxistischer Geschichtsphilosophie».
31. Januar: Prof. Olof Gigon (Bern), «Begriff und Wesen der philosophischen
Bildung bei Aristoteles». 28. Februar: Dr. Gerhard KnauB3 (Heidelberg),
«Die Ausbreitung des Buddhismus im Orient und Okzident».

246



	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

