
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopädie der philosophischen

Wissenschaften im Grundrisse (1830). Neu herausgegeben von F. Nicotin
und O. Pöggeler. Verlag von Felix Meiner, Hamburg 1959.

Diese Neuausgabe der Enzyklopädie ist als Studienausgabe gemeint, die
den sorgfältig bereinigten Text der dritten Auflage von 1830 enthält. Sie

verzichtet also auf den Abdruck der Varianten der Auflage von 1827; das
soll in der von den beiden Herausgebern vorbereiteten Ausgabe im Rahmen
der (im gleichen Verlage erscheinenden) «Gesammelten Werke» Hegels
nachgeholt werden, für die auch der vollständige Abdruck der ersten Heidelberger

Fassung der Enzyklopädie vorgesehen ist. Die «Einführung» der
Herausgeber bringt neben der Editionsgeschichte eine knappe und treffliche
Charakterisierung der denkerischen Situation Hegels, wie sie vor der ersten
Auflage des Werkes bestand; ferner eine - durch zahlreiche beigezogene
Briefstellen dokumentierte - Darstellung der Absicht, die Hegel mit seiner

Enzyklopädie verfolgte; und schließlich eine gedrängte Inhaltsangabe ihrer
Themen. Die Anmerkungen wollen keinen Kommentar geben, sondern
enthalten vorwiegend präzise «Angaben zu den von Hegel verarbeiteten
Quellen aus Philosophiegeschichte und zeitgenössischer Literatur». Schließlich

ist ein Namen- und Sachregister beigefügt. So erfüllt die Ausgabe ihren
Zweck, ein Studienbuch zu sein, in schönster Weise. jy Kunz

Jacob Burckhardt: Briefe. Band II und III. B. Schwabe & Co., Basel

1952 und 1955.

Die zwei Bände enthalten in vorbildlicher Bearbeitung und Ausstattung die
Briefe aus der Zeit des Studienaufenthaltes in Paris, der ersten Dozentenjahre
und Redaktionstätigkeit in Basel (Juni 1843 bis März 1846) und im dritten
Band die Briefe aus der Zeit des ersten und zweiten Aufenthaltes in Rom und
Berlin, des Extraordinariats in Basel und der Professur am Polytechnikum in
Zürich (April 1846 bis März 1858). Zahlreiche Abbildungen und Bleistiftskizzen

Burckhardts und sorgfältigst ausgearbeitete Anmerkungen zu den
Brieftexten erläutern diese aufs Schönste und Beste.

Das Hauptgewicht des zweiten Bandes liegt in den Briefen an G. und
J. Kinkel, an die Brüder Schauenburg, an Fresenius und Beyschlag, also

auf dem deutschen Freundeskreis aus Burckhardts Jugendzeit. Der dritte
Band umfaßt einen viel weiteren Kreis und eine erhebliche Zahl von bisher

158



unveröffentlichten Briefen aus der Zeit von Burckhardts ersten eigenen
großen Leistungen: der Bearbeitung der kunstgeschichtlichen Handbücher
von F. Kugler, der Zeit Constantins des Großen und des Cicerone.

Burckhardt selbst, der es nicht einmal der Mühe wert fand, seine

Vorlesungen über Weltgeschichte und griechische Kulturgeschichte herauszugeben,

wäre einer Veröffentlichung seiner Briefe nicht nur abgeneigt
gewesen, er hätte sie gewiß verhindert und über W. Kaegis monumentale
Biographie hätte er vermutlich eine höchst ironische Bemerkung gemacht.
Denn wenn sich irgendein bedeutender Mann des 19. Jahrhunderts selber
nicht wichtig nahm, so ist es Burckhardt gewesen. Wenn wir uns trotzdem
ohne Bedenken dieser Briefausgabe, die auf nicht weniger als zehn Bände
geplant ist, aufrichtig und dankbar erfreuen können, so deshalb, weil solche
Menschen und Briefschreiber aussterben und sie sterben aus, weil in unserer
Zeit sich niemand mehr die Zeit nimmt und folglich hat, sein Leben der
Bildung Alteuropas zu widmen und im geistigen Austausch mit Freunden
zu leben. Solche Briefe lassen sich nicht im Drange der Geschäfte, auch der
akademischen, einer Sekretärin in die Maschine diktieren, und statt der
feinen Bleistiftskizzen, die Burckhardt auf seinen Reisen zeichnete, wird der
moderne Kunsthistoriker es vorziehen, das eigene Wahrnehmen durch
photographische Aufnahmen zu ersetzen, weil dies weniger zeitraubend ist.
Burckhardt hatte noch Zeit, für Menschen sowohl wie für Dinge, und worum
es ihm als Historiker ging, war nicht das zeitlich Vorübergehende und für
den Tag Geschriebene. Schon um 1843 schreibt der Fünfundzwanzigjährige
aus Paris: «Die Journalistik und der unsägliche, furchtbare Druck, den sie

hier auf Politik und Gesellschaft ausübt, gibt mir täglich zu denken...
Dies ewige Ausderhandindenmundleben der französischen Kunst und
Literatur ist zum Teil eine Folge der Journalistik; es wird gar nichts Dauerndes
mehr geschaffen.» Und an den Ratsherrn Andreas Heusler, der ihn nach
Basel zurückholen wollte, schreibt er 1848 aus Rom: «Sie, liebster Herr und
Freund, haben ein Recht darauf, mir auch von patriotischer Seite das
Gewissen zu schärfen, allein Sie wissen nicht, wie mutlos ich diesem XIX.
Jahrhundert gegenüber geworden bin und wie sehr mich bei diesem zwar
arbeitsamen, aber unstäten Leben das Gefühl von der Wandelbarkeit
menschlicher Dinge verfolgt.» Und einige Monate später empfiehlt er
demselben Adressaten als tröstliche Lektüre das Leben des heiligen Severin, denn :

«Der hat unter dem Umsturz aller Dinge ausgehalten.» Ohne diese

Grunderfahrung und Voraussicht einer revolutionären Veränderung aller Dinge
hätte Burckhardt wohl kaum als sein erstes großes Thema die Zeit
Constantins des Großen gewählt und das Aushalten in einer solchen Epoche
des Umsturzes der Überlieferung war für ihn um so schwieriger, als ihm
sowohl der weltliche Ehrgeiz wie die christliche Zuversicht fehlten. Er
schreibt 1847 an H. Schauenburg: «Denn die Leute können es gar wohl
hienieden aushalten, welche entweder 1) durch die christliche Liebe, oder 2)
durch den Ehrgeiz mit dieser Welt verbunden bleiben. Das sind zwei Dinge,
welche ich nicht besitze.»

Karl Löwith

159



Franz Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Zweiter Band :

Von der Klassifikation der psychischen Phänomene. Mit Einleitung,

Anmerkungen und Register, herausgegeben von Oskar Kraus.

Verlag von Felix Meiner, Hamburg 1959.

Von der im Jahre 1874 erschienenen «Psychologie vom empirischen
Standpunkt» liegt hier die zweite Abteilung vor, deren Neuauflage Brentano
1911 selbst noch besorgte. 1925 hat dann Kraus das mit seinen Anmerkungen
versehene und um mehrere Abhandlungen aus dem Nachlaß Brentanos
bereicherte Werk wiederum herausgebracht, und davon ist jetzt ein
unveränderter Nachdruck erschienen. Man kann dem Verlag nicht dankbar
genug sein, daß er uns dieses noch immer für die Gegenwart wichtige Buch
erneut zugänglich gemacht hat. r, „

Max Scheler: Gesammelte Werke. Band 3: Vom Umsturz der Werte;
4. durchgesehene Auflage; Band 10: Schriften aus dem Nachlaß
(Band 1 : Zur Ethik und Erkenntnislehre) ; 2. durchgesehene und
erweiterte Auflage; Band 8: Die Wissensformen und die Gesellschaft;

2. durchgesehene Auflage, herausgegeben von Maria
Scheler. Francke Verlag, Bern (und München) 1955, 1957 und 1960.

Seit der kurzen Anzeige der zuerst erschienenen Bände 2 und 5 der
«Gesammelten Werke» von Max Scheler vor drei Jahren sind drei weitere
Bände herausgekommen, wiederum von Maria Scheler besorgt. Der dritte
Band bringt die unter dem Titel «Vom Umsturz der Werte» gesammelten
früheren Aufsätze und Abhandlungen. Der zehnte Band (als erster Band
der «Schriften aus dem Nachlaß») enthält gegenüber der ersten Ausgabe
(1933) zwei neue Abhandlungen: «Zur Phänomenologie und Metaphysik
der Freiheit» und «Absolutsphäre und Realsetzung der Gottesidee», die
wie die übrigen Arbeiten aus den Jahren 1912 bis 1916 stammen und mehr
oder weniger mit Schelers materialer Wertethik in Beziehung stehen. Der
achte Band schließlich macht uns wiederum «die Wissensformen und die
Gesellschaft» zugänglich, ein noch zu Lebzeiten des Verfassers erschienenes
Werk. Von der bisherigen, die bereits publizierten Schriften betreffenden
Gepflogenheit abweichend sind als «Zusätze aus den nachgelassenen
Manuskripten» auch bislang unveröffentlichte einschlägige Beiträge in den
umfangreichen Band aufgenommen worden. Alle Bände enthalten gegenüber
den ersten Ausgaben zahlreiche Korrekturen und vor allem sehr dankenswerte

ausführliche Sach- und Personenregister, welche die Herausgeberin
mit sachkundiger Sorgfalt angefertigt hat. So kann man dem Verlage für
sein Unternehmen, dem er offensichtlich - die vorbildliche schöne Gestaltung
der Bände dokumentiert es - die größte Aufmerksamkeit und Mühe widmet,
nur gratulieren und die Hoffnung hegen, daß er es zur Vollendung bringen
mö§e- H. Kunz

160



Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke, Band VIII: Erste
Philosophie (1923/24), zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen

Reduktion, herausgegeben von R. Boehm. Martinus Nijhoff,
Haag 1959.

Der 2. Teil der «Ersten Philosophie (1923/24)» bringt nach der den
1. Teil bildenden «kritischen Ideengeschichte» die Vorlesungen 28 bis 54
und verspricht eine «Theorie der phänomenologischen Reduktion», die
Husserl bereits 1907 konzipiert hatte. Allerdings beginnt die eigentliche
Darstellung der phänomenologischen Reduktion, welche auf die
Herausarbeitung der reinen transzendentalen Subjektivität abzielt, erst mit der
37. Vorlesung. Vorher sucht Husserl im Stil der Descartesschen Meditationen
den «archimedischen Punkt» zu gewinnen, «auf den ich mich absolut fest
verlassen», den «Erkenntnisboden, auf dem ich eine erste, sozusagen absolute

Arbeit ins Werk setzen kann». Der «absolute Anfang» der absolut
evidenten Erkenntnis muß der radikalen Forderung nach apodiktischer, d.h.
solcher Rechtfertigung genügen, die sich schlechterdings weder bezweifeln
noch negieren läßt. Ähnliche Formulierungen kehren immer wieder. Neben
dem sog. «cartesischen» versucht Husserl noch andere Wege der
phänomenologischen Reduktion zu gehen, zumal im Hinblick auf eine Einbeziehung

der «transzendentalen InterSubjektivität»; jedoch sind sie, wie der
Herausgeber mit Recht bemerkt, nicht eindeutig unterscheidbar. Es «zeigt
sich, daß alles in Frage stellen, meine allgesamte Erkenntnishabe, einen
universalen Seinsboden voraussetzt und zugleich evident sichtlich macht,
der hierbei also immerfort ein erfahrungsbereiter und fragloser ist. Es ist in
dieser Methode» (der phänomenologischen Reduktion) «aber nicht bloß ein
leer postulierter oder in einer leeren Sachferne mit einem Satz ,Ego cogito'
beredeter, sondern er tritt alsbald konkret und in seiner Wesenseigenheit
als unendliches transzendentales Leben entgegen, als ein Leben, das, wenn
wir uns auf das in unmittelbarer transzendentaler Selbsterfahrung erfaßbare
eigene Leben beschränken, einerseits die Zentrierung im ego, dem
transzendentalen Ich ', in sich trägt, und andererseits die Beziehung auf vielartige
intentionale Objektivitäten, jede eine intentionale Einheit mannigfaltiger
Bewußtseinsmodi. Das Große und Erstaunliche, was hierbei hervortritt, ist,
daß, wenn ich auch, wie ich wirklich kann, mir allen und jeden natürlichen
Weltglauben versage, ja jeden möglichen Glauben, den ich als Anfangender
in mir trage und in mir tragen könnte, wenn ich also aufhöre, mich als

Weltkind, als natürlichen Menschen zu nehmen - daß ich dann ein endlos
offenes Feld einer neuartigen Erfahrung bereit habe, ja mir eben dadurch
bereitet habe: das Erfahrungsfeld meiner transzendentalen Subjektivität. Was mir,
dem anfangenden Philosophen, dieses Feld sofort höchst bedeutsam macht,
ist die im ersten Erfassen schon hervortretende apodiktische Evidenz des

Ich-bin. Der kühne Radikalismus, wirklich alles zum Umsturz zu bringen -
alles, was für mich galt und gelten könnte -, eröffnete mir ein apodiktisch
evident Geltendes, Seiendes, das in dieser Allheit nicht beschlossen war und
beschlossen sein konnte. Das Seinsall des Weltkindes ist nicht das Seinsall schlecht-

li 161



hin.» Gegenüber der je eigenen transzendentalen Subjektivität ist die
transzendentale Intersubjektivität nur in einer «mittelbar zu begründenden
Evidenz» zu erreichen. Neben dem Text der Vorlesungen finden sich im
Bande 8 Abhandlungen und 32 Beilagen, die zum einen Teil kritische
Bemerkungen und Erweiterungen Husserls zu einzelnen Vorlesungen, zum
andern Teil von Boehm ausgewählte thematisch zugehörige Texte enthalten,
die in denselben Jahren entstanden sind wie die Vorlesungen. Die
textkritischen Anmerkungen zeigen die gleiche Sorgfalt wie in den vorhergehenden

Bänden. jj Kunz

Paul Friedländer: Piaton, Band III : Die Platonischen Schriften, zweite
und dritte Periode. Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage.
De Gruyter & Co., Berlin 1960.

Schon vor Jahren durften wir auf das Erscheinen einer zweiten Auflage
des längst klassisch gewordenen Piatonwerks von Friedländer hinweisen.
Sie ist jetzt, ein Menschenalter nach der ersten, mit dem 3. Band (der
thematisch das umfaßt, was früher die zweite Hälfte des zweiten Bandes

bildete) zum Abschluß gekommen. Zwischen den Neukantianern, die bei
Piaton nur das zeitlos Philosophische suchten, und Wilamowitz, der vor
allem den Menschen Piaton sichtbar werden ließ, mußte sich Friedländer
einst mühsam einen dritten Weg bahnen. Heute hat sich seine ganzheitliche
Betrachtungsweise durchgesetzt. In der Verbindung von Einzelanalyse und
Gesamtschau wird es bis heute so leicht keiner mit ihm aufnehmen. Trotz
mancher eingehenderer Analysen und Berücksichtigung neuerer Literatur
hat sich an der Grundauffassung, die in Piaton vor allem den großen Künstler
und mehr den Weisen als den Denker sieht, in der zweiten Auflage nichts
geändert. M. Landmann

Kurt Hildebrandt: Piaton. Logos und Mythos. Zweite durchgesehene und
durch ein Nachwort ergänzte Auflage. Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1959.

Il s'agit ici de la réédition d'un ouvrage publié en 1933 sous le titre:
«Platon. Der Kampf des Geistes um die Macht.» Le poète Stefan George, au
«cercle» duquel se rattachait alors l'auteur, avait donné son approbation
à ce travail d'un disciple qui venait d'abandonner la médecine au profit de
la philosophie. On devine les raisons pour lesquelles le premier titre a été
modifié. L'auteur ne les cache pas: «Nous avons si amèrement souffert, nous
autres Allemands, sous la démesure, l'Hybris, d'une dictature politique, que
le seul mot de puissance (Macht) met à l'épreuve nos nerfs sensibles» (p. 369).

Le nouveau sous-titre, Logos und Mythos, prend ainsi la valeur d'un
programme. Dans le très intéressant Nachwort zur zweiten Auflage, M. Hildebrandt
résume l'histoire des interprétations platoniciennes au cours des cinquante

162



dernières années, et ne dissimule pas ses préférences. En réaction contre la
méthode historico-critique de Wilamowitz et rationaliste d'un Natorp, d'un
Stenzel, d'un Krüger, il défend le principe d'une analyse largement humaine,
poétique, personnaliste et religieuse. Selon lui, la logique, les mathématiques
et les sciences sont nettement subordonnées, chez Platon, à un message de
nature individuelle et mythique. Il faut donc restituer à l'œuvre son unité
profonde, en face des tentatives dissolvantes de la philologie.

Que les Dialogues forment une unité, nous en sommes convaincu. Mais
celle-ci trouve-t-elle sa dominante dans le mythe? Voilà qui est moins
certain. Platon sépare nettement, au début du Phédon (61b) mythos et logos.

Est-ce pour accorder la préférence au premier? Sûrement pas. S'il faut
admettre un principe organique d'unité dans sa philosophie, c'est indubitablement

la dialectique qui nous le fournit. En fait, tout est dialectique chez
Platon, les mythes aussi bien que l'entretien dialogué. Car la dialectique est
la vie même de la pensée. Aussi les analyses vivantes, sensibles et souvent
suggestives de M. Hildebrandt nous paraissent-elles, à cet égard, insuffisantes:
elles sacrifient délibérément à un préjugé de nature poétique cette argumentation

dialectique qui constitue l'armature des Dialogues. C'est ainsi que
l'admirable enquête du Parménide sur l'Un est simplement escamotée sous
le nom de «logische Grübelei» (p. 293). Il est vrai que Parménide s'était
récusé, jugeant indécent, à son âge, de conduire en public une telle recherche.
Mais Platon n'en est pas moins formel : cette méthode est la seule qui permette
de rencontrer le vrai et d'acquérir l'intelligence (Parménide 136d-e).

Au total, M. Hildebrandt n'a pas eu tort de réagir contre une science
froidement scolaire et son livre se lit avec autant de profit que de plaisir.
Mais ce Platon est loin d'épuiser Platon, loin, même, de lui rendre justice.

René Schaerer

Maurice Muller: Idées et Archétypes, de Platon à Elie Cartan. Ed. de la
Baconnière, Neuchâtel, Collect. «Etre et penser», N° 49, 1959.

Ce petit ouvrage d'une grande densité décrit un passionnant itinéraire
philosophique qui prend son point de départ dans une conversation avec
Léon Brunschvicg - «le seul sage que j'aie rencontré» nous dit Maurice
Muller. Comment dépasser la pensée brunschvicgienne tout en lui restant
fidèle pour l'essentiel : en valorisant les jugements de relation? Brunschvicg
se réclame du panmathématisme de Platon qui conduit à une pure science
de la relation, préfiguration de la physique moderne dans laquelle l'analyse
triomphe de plus en plus de la représentation géométrique. L'auteur nous
parle de la «décomposition du platonisme», car une fissure qui ne pourra
plus se combler se produit entre la métaphysique des Idées (qui aboutit à
l'Un de Plotin) et la vision relationnelle de l'univers. Quant à la troisième
direction du platonisme, la théorie des formes, elle s'enlisera dans des
difficultés dialectiques pour aboutir à l'aristotélisme, bien éloignée, elle aussi,
d'une pensée relationnelle.

163



Il n'est que trop clair que Maurice Muller ne peut conserver la magnifique
simplicité linéaire de la pensée de son maître Brunschvicg! Influencé par
les multiples sollicitations d'une époque troublée dont il ne veut laisser
échapper aucune richesse, l'auteur entre tour à tour en résonance avec
Proust, Freud, Jung, Heidegger, Hegel, Marx, Lénine, Poincaré, Einstein,
Weyl, Ls. de Broglie, Elie Cartan, passant avec aisance de l'irrationalisme à
la science, de l'angoisse heideggerienne aux équations des physiciens.

Notons quelques idées au passage.
Des «essences émotives», non résolubles en termes intellectuels de relations,

sont impliquées dans la connaissance de notre monde et peuvent relier des

archétypes et des mythes de même signification. Le langage reflète cette
dualité du relationnel et de l'émotif, et possède même un troisième aspect
qui est «intention de signification». Voici une idée qui nous paraît fort
judicieuse: «L'esprit habite véritablement la matière, le fonctionnement
même de la pensée nous contraignant à la fois à distinguer la matière de

l'esprit et à tenter de les confondre» (p. 40). «Langage, mémoire et activité
de l'esprit forment un tout indivisible, participant de l'esprit et de la matière

Les frontières de la matière et de l'esprit sont mouvantes et incertaines,
comme celles du langage» (p. 42-43).

Dans un vigoureux raccourci, l'auteur résume les avatars de la physique
«de Poincaré à Elie Cartan» et termine son ouvrage par une note de
développements mathématiques montrant comment on peut passer d'une manière
simple de la Relativité à la mécanique ondulatoire en introduisant un facteur
de torsion. Maurice Muller conçoit tenseurs et spineurs comme de véritables
archétypes relationnels qui font pendant aux archétypes émotionnels de la
métaphysique et des mythes, les deux espèces d'archétypes ayant en commun
un pouvoir de cristallisation de la pensée. Maurice Gex

Carlo Augusto Viano: La logica di Aristotele. Torino, Taylor, 1955.

314 pages. (Documenti e Ricerche.)

L'étude très complète de M. C.-A. Viano considère d'emblée la logique
d'Aristote dans son cadre linguistique; en effet, celle-ci a visé à formuler
les règles du langage autant que de la pensée scientifique de son temps.
Ce langage devait être commun à toutes les sciences, donc exprimer l'être
sous-jacent à chacune d'entre elles. Aussi la logique d'Aristote débouche-
t-elle dans sa métaphysique.

Malgré ses ambitions, la logique d'Aristote n'est pas toute la logique
naturelle, implicite de l'esprit humain. Elle est liée à une langue particulière,
si admirable que soit celle-ci. Elle a ses conventions, avec leur part d'arbitraire.

Elle a éliminé de son champ une série d'éléments incompatibles
avec ses principes substantialistes. Or, les éléments sacrifiés, matière de la
logique moderne des relations, sont précisément ceux dont la science et la
pensée contemporaines ont grand besoin.

Partielle comme elle l'est, la logique d'Aristote exprime un des termes de

164



l'alternative qui s'impose à la pensée de tous les temps. Elle est donc une
pièce, mais une pièce seulement, de la logique véritable.

L'ouvrage de M. Viano est aussi instructif pour le logicien moderne que
pour l'historien de la philosophie grecque. Marcel Reymond

Wolfgang Schadewaldt: Hellas und Hesperien. Gesammelte Schriften zur
Antike und zur neueren Literatur. Artemis Verlag, Zürich und
Stuttgart 1960.

Wenn man berücksichtigt, daß Festschriften oft genug Artikel enthalten,
die unter einem «Gefälligkeitszwang» geschrieben oder aus der Schublade
hervorgeholt worden sind, zum Werk des Gefeierten keine Beziehungen
verraten und besser ungedruckt geblieben wären, dann darf man es als
einen erfreulichen und vor allem auch sinnvollen Einfall begrüßen, wenn
statt dessen die in Zeitschriften zerstreuten Aufsätze des Jubilars in einem
Band gesammelt zugänglich gemacht werden. Das hat Ernst Zinn unter
Mitarbeit von Klaus Bartels aus Anlaß des sechzigsten Geburtstages des

Tübinger Gräzisten Wolfgang Schadewaldt getan. So haben wir jetzt in
einem soliden schönen Band von über 1000 Seiten Umfang dessen kleinere
Schriften zur Hand. Ihre Themen reichen von Homer, Aischylos, Sophokles
u.a. über Shakespeare, Winckelmann, Hölderlin, Schiller, Kleist bis zu Carl
OrfF. Außerdem finden sich Abhandlungen, in denen Schadewaldt
verstorbener Fachkollegen gedenkt und sich zu aktuellen, nicht ausschließlich
literarhistorischen Fragen, z.B. zur gegenwärtigen Bedeutung des Humanismus

und zur Problematik von Natur und Technik in überlegener Art
äußert. Die Titel der achtzig Aufsätze aufzuzählen oder den Inhalt einzelner
zu referieren, hätte kaum einen Sinn, zumal sich solcherart doch kein
adäquater Eindruck von der geistigen Blickweite des Autors vermitteln ließe.

H. Kunz

D.P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella.
Studies of the Warburg Institute, Vol. 22, p. viii, 244, 8°. London
1958.

Prenant place dans l'admirable série de publications du Warburg Institute,
le livre de D.P. Walker nous présente l'histoire documentée de la magie,
telle que la conçurent et souvent la pratiquèrent les «philosophes» de la
Renaissance. Cette histoire, pour l'essentiel, se confond avec l'influence
exercée au cours du XVIe siècle par le néo-platonisme antique, par
l'hermétisme et par l'œuvre de Marsile Ficin; influence considérable, dont les
échos peuvent être observés partout: chez les poètes, chez les théoriciens de
la musique, chez les médecins, chez les théologiens, sans parler des
métaphysiciens. Parce que la magie astrologique est une fausse science, ou pour
mieux dire une «science fossile», la plupart des historiens négligent de lui
prêter suffisante attention. Mais qui veut véritablement comprendre la

165



Renaissance ne peut s'en dispenser: l'art même de cette époque ne révèle
toutes ses significations que si l'on prend la peine d'éclairer ce «fond
idéologique» qui lui est constamment associé. Sans nul pédantisme, M. Walker
rassemble le butin d'une vaste enquête conduite selon les meilleures règles
de l'érudition. Son livre, fort plaisant à lire, constituera désormais l'une de
nos meilleures sources de références. Historiens de la philosophie et de la
religion, musicologues, historiens de la médecine (et surtout de la psychiatrie)

spécialistes de la littérature y trouveront de quoi alimenter leurs
futures recherches.

Le point de départ de l'enquête est le De Vita Triplici, où Ficin énonce
les règles et les méthodes selon lesquelles le philosophe (literatus) doit organiser

sa vie. Le danger qui le guette, c'est la perte excessive de l'esprit subtil
(Spiritus) qui sert d'instrument à l'âme, et que l'activité intellectuelle

consume en grandes quantités: cette combustion entraîne une dyscrasie
mélancolique extrêmement pernicieuse, et surtout néfaste à ceux qui sont nés,

comme Ficin, sous le signe ambigu de Saturne. Il est donc indispensable de

pourvoir à une «recharge» de spiritus: il faut l'absorber partout où la nature
nous l'offre. C'est d'une véritable «restauration» spirituelle que Ficin est

soucieux; il y fait participer la diète, les vins (les spiritueux!) odorants et
chauds, les parfums, les exercices du corps (à l'exclusion de l'amour physique
réputé hautement dangereux). Mais il a besoin de secours plus puissants.
Si le Monde a une âme et un corps, il a aussi un spiritus qui sert d'intermédiaire

entre l'un et l'autre. Comme le spiritus de l'homme est parent de celui
du monde, nous pouvons nous approvisionner en puisant dans les réserves

cosmiques. Les astres, et surtout les planètes, en sont des sources surabondantes,

mais d'inégale qualité. L'influence d'Helios Apollon, la jovialité
jupitérienne sont les seuls vrais antidotes des maux encourus par les

mélancoliques, enfants de Saturne. Comment capter cette influence salutaire?
Comment l'introduire en nous et l'assimiler? Les pierres et les talismans

peuvent capter les précieux influx. Mieux encore, l'harmonie musicale, les

hymnes que chantaient Orphée et les prisci theologi.
Reste à savoir comment Ficin se représentait le mode d'action des prières

musicales adressées aux puissances astrales, prières dont l'efficacité lui paraissait

hors de doute. L'interprétation qu'il en donne le plus souvent est d'ordre
psychologique : par cette sorte de rite ou de culte, il vise simplement à rendre
son esprit plus apte à recevoir l'influence solaire ou «joviale». Mais une
interprétation moins rassurante reste encore possible. Car la prière a aussi
chez lui la valeur d'une incantation, et dès lors, on peut accuser Ficin de

pratiquer les arts prohibés: appelle-t-il le secours des anges? Ou entretient-il
un commerce impie avec les démons planétaires? Il n'y a qu'une limite
assez incertaine entre la théurgie qui fait agir des puissances angéliques, et
la magie noire qui converse avec des esprits impurs. Les dieux planétaires
de l'antiquité tardive, auxquels s'adressent les hymnes «orphiques» de Ficin
et de ses disciples, ne sont-ils pas en fait des démons? L'on comprend que
des catholiques très orthodoxes, comme Del Rio, froncent le sourcil. Mais
ceux-là mêmes qui désapprouvent le plus vivement ces pratiques en
admettent implicitement l'efficacité. Au milieu du XVIIe siècle, le père Atha-

166



nase Kircher soutiendra encore que la musique a le pouvoir de convier ou
de repousser les démons.

M. D. P. Walker montre fort bien l'ampleur que ce débat a prise au
XVIe siècle. La discussion portait, en fait, sur le pouvoir que l'homme
peut exercer sur le monde (naturel et surnaturel) et sur lui-même. Jusqu'où
peut-on s'aventurer? A quel moment ce pouvoir devient-il illicite et
condamnable? Ce ne sont pas des questions tellement anachroniques, même si

elles ont été posées au sujet d'un faux pouvoir et d'une technique tout
imaginaire. Mais tandis qu'au XVIe siècle l'on se faisait fort de distinguer
nettement anges et démons, nature et surnature, l'homme du XXe siècle,
dont le pouvoir sur la nature est extraordinairement plus étendu, ne sait
guère, dans l'emploi qu'il en fait, où se trouvent les limites du bien et du mal.

Jean Starobinski

Martial Gueroult: Malebranche, II. Les cinq abîmes de la Providence.
Vol. 1 : L'ordre et l'occasionalisme, 286 pages. Vol. 2: La nature
et la grâce, 428 pages. Paris, Aubier, 1959.

M. Martial Gueroult, professeur au Collège de France, vient de compléter
son examen de la philosophie de Malebranche, commencé en 1955 avec
un ouvrage consacré à la vision en Dieu. Les deux nouveaux volumes traitent
du système universel du monde, que gouverne la Providence divine et qui
comprend cinq «abîmes» de plus en plus profonds: ceux du monde matériel,
du monde psychophysique et du monde psycho-intellectuel (abîmes de la
nature), ceux du monde angélique et du monde évangélique (abîmes de
la grâce).

C'est le volume 2 du tome II, intitulé La nature et la grâce, qui est consacré

proprement à l'étude des cinq abîmes de la Providence. Le volume 1, intitulé
Vordre et l'occasionalisme, après avoir rappelé la doctrine malebranchiste de la
connaissance, qui autorise l'homme à se situer au point de vue de Dieu
pour apercevoir les nécessités qui règlent l'acte créateur libre, examine les

notions fondamentales qui sont à la base de l'explication que l'Oratorien
donne de l'univers: l'ordre, la gloire, la justice, l'Incarnation, la simplicité
des voies, l'occasionalisme, la Providence.

M. Gueroult applique dans ses deux nouveaux volumes la méthode dont
il a usé dans son étude de la doctrine de la vision en Dieu et dans son Descartes

selon l'ordre des raisons (1953). Elle consiste, on le sait, à dégager la structure
des doctrines, afin de mettre en relief la dépendance logique de leurs parties
les unes par rapport aux autres. Car une philosophie, selon M. Gueroult,
ne se raconte pas comme une histoire, elle se démontre. Elle n'est pas une
collection de doctrines, mais une architectonique.

Les deux premiers chapitres du volume 1 analysent la notion
malebranchiste d'ordre en comparant la doctrine du philosophe français à celle
de saint Augustin. L'ordre est la hiérarchie de perfection qui constitue pour
Dieu une hiérarchie de préférences. A cet égard et contrairement à l'en-

167



seignement de saint Augustin, la sagesse divine, chez Malebranche, prime
la toute-puissance. De là l'édification, par Malebranche, d'une «combina-
toire» destinée à démontrer l'agencement de toutes les parties de l'univers,
compatibles avec la sagesse divine. M. Gueroult la décrit comme une «colossale

machinerie» commandant aux actions de Dieu, à celles de l'homme,
des anges et du Christ, aux mouvements des choses matérielles.

M. Gueroult découvre bientôt une première difficulté de structure dans
le système malebranchiste. Dieu décide librement de créer, alors que son
oeuvre créatrice est soumise aux règles nécessaires de sa sagesse. Mais si la
volonté de Dieu fournit le motif de la création, elle doit fournir aussi,
semble-t-il, la justification des choix de Dieu. Il est alors inutile et
contradictoire de faire intervenir la nécessité rationnelle propre à la sagesse.

Mais les difficultés principales, M. Gueroult les rencontre justement
dans l'explication rationnelle que donne Malebranche des choix de Dieu.
Il découvre d'abord que le grand principe malebranchiste de la simplicité
des voies de Dieu autorise deux interprétations différentes : il signifie, d'une
part, que Dieu économise les moyens qu'il met en œuvre pour les proportionner

à l'ouvrage qu'il envisage; et, d'autre part, que Dieu proportionne
son action, non pas à son ouvrage, mais à lui-même, afin que cette action
soit digne de lui. Au premier point de vue, on dira que Dieu abaisse son
action vers le niveau du monde fini, et au second point de vue, qu'il évite
au contraire de l'abaisser, afin de la conserver uniforme et universelle comme
il convient à Dieu. De ces deux conceptions de la simplicité des voies, la
seconde a la prévalence, car elle permet de résoudre le problème du mal.
A ce sujet, la doctrine de Malebranche est plus compliquée que celle de
Leibniz. L'ordre contraint Dieu à créer, non pas l'ouvrage le plus parfait,
mais un ouvrage compatible avec la perfection des voies et tel que la somme
de sa perfection et de la perfection des voies soit aussi grande que possible.

Mais la simplicité des voies n'est pas le seul moyen dont dispose Male-
branche de proportionner Dieu au monde et le monde à Dieu. L'Incarnation,
qui élève le fini vers l'infini, en est un autre. Quel est alors le rapport entre
ces deux moyens de compensation? C'est à répondre à cette délicate question
que s'attache le chapitre V : il faut que le Verbe s'unisse au fini pour que
le fini devienne digne d'être créé; et inversement, il faut que le fini soit aussi

parfait que possible pour que l'Incarnation soit concevable.
Dans l'important chapitre qui suit, l'auteur développe son étude de la

doctrine de la simplicité des voies sous ses deux aspects en citant les thèses

parallèles des contemporains et leur jugement sur la doctrine de Malebranche.
Le volume s'achève par l'examen de l'occasionalisme et la présentation des

cinq abîmes de la Providence. M. Gueroult met en lumière l'originalité de
l'occasionalisme de l'Oratorien par rapport à celui des petits cartésiens et
le lien que Malebranche établit entre l'occasionalisme et la simplicité des

voies. Ces deux doctrines paraissent en effet en conflit puisque la première
semble postuler que Dieu intervient par des volontés particulières dans le
détail des événements, tandis que, selon la seconde, Dieu n'agit que par
des volontés générales. En réalité, pour Malebranche, le rôle de la cause
occasionnelle est précisément de libérer Dieu du souci du détail des événe-

168



ments. Elle est la cause particulière qui rend compte de ce détail en
distribuant l'efficace de la cause générale. Ces considérations conduisent
M. Gueroult à discuter avec minutie la critique que Leibniz adresse à
l'occasionalisme. Cette critique révèle des présupposés doctrinaux très différents

qui sont analysés d'une façon magistrale à la fin du chapitre VII.
Il est impossible de décrire ici le riche contenu du volume 2 destiné à

présenter successivement les cinq régions de la création où Dieu exerce sa

Providence selon les principes mis en lumière par le volume précédent.
La richesse de ces études tient, non seulement à l'examen détaillé de l'action
de la Providence dans les sphères de la physique, de la psychologie, de la
connaissance intellectuelle, des créatures spirituelles et de la grâce, mais
elle est due encore à l'analyse des rapports qui s'établissent entre ces

différentes sphères. Car Dieu, par une combinatoire infiniment complexe, «exécute

par la voie la plus simple, dans les différentes sphères de sa Providence, des

ouvrages à la fois indépendants et complémentaires».
Parmi les points les plus originaux de cet exposé de la doctrine de Male-

branche figure ce que M. Gueroult appelle «La physique de l'âme» (sphère
psycho-intellectuelle). L'auteur montre en effet que les actions de l'âme sont
réglées par certains principes, comme les mouvements des corps. Mais au
lieu de la conservation de la même quantité de mouvement, par exemple,
la physique de l'âme affirme la conservation de la même quantité de vouloir,
puisque Dieu met à notre disposition à tout moment la même quantité
infinie de volonté.

C'est au niveau du monde psycho-intellectuel et aux niveaux du monde
angélique et évangélique que surgissent ici les plus grandes difficultés: les
désordres qu'il faut expliquer concernent en effet le péché lui-même. De là
la gravité et la complexité des problèmes qu'affronte Malebranche dans sa
volonté d'explication de la conduite divine et le champ privilégié où s'exerce
la rigoureuse analyse de structures de M. Gueroult.

Des travaux du savant historien, il ressort que Malebranche est d'un
autre tempérament philosophique que Descartes, non seulement parce qu'il
s'élève aux problèmes théologiques que Descartes avait laissé de côté, mais
encore parce qu'il ne pense pas linéairement comme Descartes, mais dia-
lectiquement, par compensation entre des termes contraires. Telle est la
compensation entre le fini et l'infini ou la compensation établie entre les
deux aspects du principe de la simplicité des voies en vue de la plus grande
perfection totale de l'ouvrage et des voies. De là l'allure particulière du
système malebranchiste, les contrastes et les discontinuités qui posent à tout
instant de nouveaux problèmes de conciliation. De là aussi, l'ambiguïté de
certaines solutions qui unissent des composantes hétérogènes.

En révélant ces ambiguïtés au long de son ouvrage, M. Gueroult n'a
nullement l'intention de réfuter la pensée de Malebranche. Il veut «pousser
aussi loin que possible une intellection qui ne saurait s'accomplir tant que
les ultimes apories n'ont pas été atteintes, circonscrites, précisées». Male-
branche n'est pas conçu comme responsable de ces apories, mais «la nature
des choses telles qu'elles apparaissent sur le plan où la doctrine les a
transmuées». Au demeurant, M. Gueroult a donné des travaux dont aucun

169



lecteur de Malebranche ne peut plus se passer et un nouvel exemple d'une
méthode qui n'est peut-être pas la seule dont l'histoire de la philosophie
peut user, mais qui est très certainement l'une des plus fécondes et celle qui
est maniée aujourd'hui avec la plus vigoureuse autorité.

Fernand Brunner

Nicolai Hartmann: Die Philosophie des deutschen Idealismus. 2.
unveränderte Auflage. Walter de Gruyter & Co. Berlin 1960.

Von der jetzt in einem Band vereinigten Darstellung des deutschen
Idealismus erschien der erste Teil 1923, der zweite 1929. Gemäß der Hart-
mannschen Auffassung der philosophischen Problemgeschichte werden die
aus der Bewegung des Denkens sich ergebenden Themen ohne Bezug auf
die Existenz des Denkers abgehandelt. Das ermöglicht ein Optimum an
gleichsam aufs Eis gelegter Sachlichkeit, bestimmt aber auch die Grenzen.

H. Kunz

Arturo Deregibus: II razionalismo di Morris R. Cohen nellafilosofia americana

d'oggi. Torino, G. Giappichelli, 1960, XII -f- 339 pages.
(Université di Torino. Pubblicazioni délia Facoltà di Magistero. 15)

M. Arturo Deregibus, connu par des ouvrages sur Rousseau et sur Vinet,
dont nous avons parlé ici, s'est attaché à un penseur américain peu connu
chez nous, mais fort représentatif d'un aspect actuel de la pensée américaine:
l'insatisfaction devant l'empirisme. La chose est admise depuis plusieurs
décennies à propos de la pensée anglaise ; elle a encore besoin d'être montrée
au sujet de la pensée américaine, malgré le précédent de Josiah Royce.

Né en 1880, mort en 1947, Morris Raphael Cohen est à son aîné John
Dewey ce que Josiah Royce avait été à William James: le représentant du
point de vue logique et métaphysique face à l'empirisme, au pragmatisme.

Le rationalisme de Morris R. Cohen est caractérisé par ce qu'il a appelé
le «principe de polarité» (the principle of polarity). C'est la prise de
conscience de l'aspect formel de la réalité, complémentaire de son aspect
«matériel», concret. Cette dualité existe partout, dans l'être (dualité de l'ontologie

et de la cosmologie) et dans le connaître; elle suffit à refuser l'empirisme
comme unilatéral; Cohen évite aussi un rationalisme exclusif; il est plus
kantien qu'hegelien, fort peu cartésien, comme la plupart des penseurs de
langue anglaise. La vérité de la logique formelle ne signifie pas qu'elle
coïncide simplement avec les symboles qui servent à l'exprimer, ni avec le
langage qui permet de la communiquer; elle n'est pas réduite non plus à

l'irréalité d'une fiction. Cohen professe un véritable réalisme logique.
On conçoit que Cohen se soit aussi occupé de philosophie juridique,

sociale, morale. Il reconnaît la légitimité de l'exigence de solidarité sociale
en face du capitalisme. L'attachement à la liberté est tout autre chose qu'une
conséquence du capitalisme; sans le libéralisme intellectuel, ni la pensée

170



grecque, ni la science moderne n'auraient été possibles. La liberté de la
pensée, de la recherche et de la discussion est primordiale, inaliénable.

L'ouvrage clair, précis, bien documenté de M. Arturo Deregibus est une
importante contribution à l'histoire la plus récente de la philosophie aux
Etats-Unis. Marcel Reymond

Georges M.-M. Cottier: L'athéisme du jeune Marx, ses origines hégéliennes.

Paris, Vrin, 1959, 371 pages.
Le très important travail du père Georges M.-M. Cottier, thèse de doctorat

présentée à l'Université de Genève, mérite à tous égards et dans le sens

premier du terme, le nom de thèse. L'auteur centre son sujet très strictement
sur la jeunesse de Marx, jusqu'en 1844, et tente de saisir, dans la naissance
même d'une pensée, son style et son mouvement. C'est pourquoi il distingue
une philosophie marxienne de l'idéologie marxiste, celle-ci relevant davantage
de la sociologie, de la psychologie, que de la philosophie proprement dite.
Le sujet de l'ouvrage est donc bien la pensée de l'homme Marx, saisie à sa

source et dans ses sources.
Cette pensée marxienne ainsi définie comme champ de travail, à l'exclusion

des phénomènes historico-sociaux qu'elle a engendrés, il s'agira de l'examiner
philosophiquement - c'est-à-dire, ici, principalement, par rapport à la
pensée thomiste - et de juger de sa cohérence. Il apparaîtra, au cours de

l'ouvrage, que «la philosophie marxienne est construite de deux pièces mal
jointes, le monisme dialectique et le matérialisme» (p. 349).

La première partie de l'ouvrage est consacrée à Hegel, Schleiermacher
et Feuerbach. La pensée de Hegel est, dit l'auteur, une gnose christologique.
Il montre que la théologie de Luther, en posant la corruption totale de la
nature humaine, avait créé une irrémédiable scission entre Dieu et l'homme.
Dans ce recul de Dieu, devenu maître arbitraire, on voit se dessiner la
métaphysique moniste de Hegel: de l'homme esclave et dépouillé de tout
va naître, par réaction, l'humanité qui reprend son bien à ce Dieu, qui est
elle-même le devenir de Dieu. Le mouvement dialectique de kénose et de
réconciliation constitue la vie même du tout ou de l'Absolu. On sent chez
l'auteur une admiration pour la cohérence du système hégélien, et peut-être
est-ce dans la mesure où la figure du Christ mort et ressuscité lui paraît
sous-tendre la pensée de Hegel, et faire d'elle une immense errance, mais
une errance religieuse et, comme telle, cohérente. «Mais, bien qu'il confère
au mouvement dialectique valeur d'absolu, Hegel n'aurait jamais reconnu
un caractère absolu au fait brut du Dasein, comme tel» (p. 354).

De Hegel à Feuerbach, en passant par Schleiermacher, l'auteur voit
s'élargir le fossé séparant philosophie et foi. Kant avait jeté un pont sur ce
fossé, que Schleiermacher détruit au nom d'un réalisme du sentiment;
Hegel en avait jeté un autre, que Feuerbach détruit au nom d'un matérialisme.

Pourquoi le fossé s'élargit-il? On croit pressentir chez l'auteur une
dialectique tendant à interdire une réconciliation de la foi réformée et de
la philosophie, du fait même que cette foi s'était séparée de l'universalité.

171



La pensée de Marx occupe alors une place singulière et bâtarde dans ce

développement, une fausse position. L'athéisme, dit l'auteur, est premier et
foncier chez Marx, jeune homme qui ne connaîtra pas de tourment religieux. «Sa
vision de l'homme et de la société inclut, comme élément fondamental, la
négation de Dieu et de la religion» (p. 151). Dès lors qu'il ne cherche pas
Dieu, sa pensée n'est pas errante, elle est fausse, elle exprime l'incohérence:
Marx s'empare de la méthode de Hegel et s'en sert comme d'un levier pour
introduire la pensée de Hegel elle-même dans la dialectique. Le renversement
opéré par Marx consiste à poser la corrélation dialectique entre le système
total de Hegel et sa négation, définie comme le genre humain (Gattungs-
wesen) totalement aliéné. La philosophie achevée par Hegel est bien l'humanité,

mais dans l'esprit, et la négativité se révèle comme l'humanité réelle
aliénée, et la praxis comme conquête réelle de l'humanité par elle-même

sur un monde inhumain.
Ce qui est illégitime dans cette démarche de Marx, c'est de se situer hors

de l'hégélianisme en demeurant à l'intérieur de la méthode de Hegel. Il se

produit une discordance entre l'idéalisme, qui fait valoir son exigence dans
l'idée d'aliénation - mais qui chez Hegel est retour à l'Esprit - et le matérialisme

qui postule dans le Dasein un élément irréductible à toute dialectique:
l'homme comme Gattungswesen, lié biologiquement à la nature (Feuerbach).
Le père J.-Y. Calvez, dans son grand ouvrage sur la pensée marxiste, avait
souligné cette discordance.

L'homme marxien demeure dans l'immanence du genre, comme chez

Feuerbach, mais ce genre n'est pas une structure donnée (qui permettrait
de trouver malgré tout un ordre immanent), ce genre se donne comme
aliéné dans l'inhumain. Or, ce raisonnement est bâtard, parce qu'il substitue
indûment à la conscience hégélienne, qui demeure un sujet, le genre humain
bloqué dans l'être générique. L'exigence éthique de Marx est donc faussée
à la base et aboutit à la déification d'un être contingent.

L'auteur développe sa thèse, dans la deuxième partie, d'abord dans cinq
chapitres centrés sur la critique opérée par Marx: critique de l'Etat dans
la Question juive, critique de Hegel dans les Manuscrits de 1844, puis dans
six chapitres consacrés à la pensée marxienne proprement dite - toujours
avant le Capital. L'athéisme commande cette critique et cette pensée, un
athéisme que l'auteur ne réduit pas à un matérialisme ordinaire comme celui
de Feuerbach, un athéisme déroutant, absolu, qui seul peut rendre compte
de la perversion native d'une exigence éthique qui est dirigée contre Dieu.
«Marx est athée avant de se heurter aux scandales de l'iniquité» (p. 336).

L'ouvrage remarquable du père Cottier nous paraît souligner avec
beaucoup de force le danger essentiel de l'immanentisme historique. L'homme
n'est pas son propre dieu, il n'est pas pure révolte générique devant un
Maître absent ou imaginaire, et il ne trouvera dans son auto-affirmation
que sa perte collective. A travers tous les textes du jeune Marx, on trouve
bien cette revendication d'autonomie absolue, cette tentative de récupération
totale de l'homme par lui-même, cet athéisme prométhéen que condamne
l'auteur au nom d'un Dieu qui donne sans compter. Il est vrai que seul
l'amour désarme et que celui de Dieu s'adresse à un sujet humain certes

172



social, mais non confondu dans une pure collectivité dont l'impulsion
biologique reçoit la consécration de la dialectique historique. Cela est vrai
et l'auteur fait preuve ici d'un véritable réalisme.

Il nous paraît cependant incomplet de déterminer le champ d'une pensée

pour la juger théoriquement. On n'isole pas le métal pur d'un esprit. Le contact

avec l'iniquité est dans l'homme même et ne se produit pas à un moment
donné de sa vie: les réflexions du jeune Marx sont déjà le fruit d'une époque,
l'expression d'un monde, et son exigence de justice est humaine avant d'être
athée. La preuve, c'est ce marxisme postérieur que l'auteur écarte trop
facilement de la philosophie. La Révolution n'est pas un mirage, et l'on
ne peut écarter le réel, le vécu, parce qu'il n'est point conforme à une
philosophie, se donnât-elle pour universelle. La relation vraie du sujet humain
à Dieu ne peut s'exprimer actuellement en annulant un vaste détour de la
pensée, mais en intégrant et en dépassant cette immense prise de conscience
de la société humaine qu'est la révolution moderne. Un tel dépassement
nous montrera la surabondance actuelle de l'amour de Dieu, certes contre
l'historicisme immanent de Marx, mais dans des catégories de l'esprit qui
ne seront pas plus celles de saint Thomas que celles de Hegel.

J.-P. Leyvraz

Hans M. Wolff: Friedrich Nietzsche. Der Weg zum Nichts. Francke

Verlag, Bern 1956.

Die vorliegende Monographie legt mehr Gewicht auf die geistige
Persönlichkeit als auf die Lehre Nietzsches, versteht sein Denken vor allem als
«unwillkürliche Biographie einer Seele» (Morgenröte 481). Als durchgehendes

Thema wird dabei das Ringen Nietzsches um das Verhältnis von
Leben und Geist in den Vordergrund gestellt, das immer deutlicher in das

eigentlich erkenntnistheoretische Grundproblem übergehe, wie der dem
Leben verhaftete Intellekt überhaupt zur Wahrheit gelangen könne, und
schließlich bei der verzweiflungsvollen Einsicht in die Leere und Sinnlosigkeit

alles Erkennens sein Ende finde. Unter diesem Hauptgesichtspunkt
analysiert der Verfasser unter ständiger Bezugnahme auf die Texte, jedoch
ohne Erörterung anderer Deutungen, Nietzsches Hauptwerke in der
zeitlichen Reihenfolge. Abschließend wird in einer kurzen Zusammenfassung
auf «die bleibenden Resultate» eingegangen. Schritt für Schritt versucht
Wolff zu zeigen, daß Nietzsches Lehre für ihren Autor selber ins Leere
stoße, letztlich «zum Nichts» führe, die Fragen nach dem bleibenden Sein
und nach dem Sinn nicht zu beantworten vermöge. Die eigentliche und
endgültige «Ernüchterung» im Fragen nach der Wahrheit bringt nach der
Auffassung Wolffs der « Zarathustra » : der Übermensch beruhe auf einer
Synthese von Leben und Erkennen, an die aber Nietzsche im Verlauf der
Ausarbeitung des Werkes den Glauben verliere. In der Zeit nach der
«Genealogie» gelange Nietzsche an das Ende seines Denkens, mit dem
Ergebnis, daß der Mensch zur Wahrheit nicht fähig sei. Denken ist keine
freie Tätigkeit, die ewige Wahrheit und bleibendes Sein zu erfassen ver-

173



möchte, sondern ein Verhalten der Triebe zueinander. Das für die Folgezeit
bedeutsame Fazit der Lehre bestehe darin: ohne Rekurs auf einen Glauben
kann der Intellekt sich nicht über das Nächste erheben und keine echte
Erkenntnis erwerben, sondern nur immerfort alle Werte und Ziele
vernichten und ins Sinnlose stürzen (256 ff., insbes. 288).

Der Verfasser stellt eingangs ausdrücklich fest, daß seine Darstellung,
wie viele andere Deutungen auch, eine «persönliche Perspektive» eröffne.
Wir können hier nicht auf eine einläßliche kritische Erörterung des anregenden

und lesenswerten Buches eingehen, wofür die Texte mit einiger
Ausführlichkeit herangezogen werden müßten. Doch sei mit einigen Hinweisen
die Frage aufgeworfen, ob Wolff nicht in unzulässiger Weise stilisiert, indem
wir die Analyse des «Zarathustra» vom Text her kurz beleuchten. Gerade
hier will ja der Verfasser die «Ernüchterung» gespiegelt sehen, die sich
Nietzsches in zunehmendem Maße bemächtige (179). Dies treffe schon für
den ersten Teil des «Zarathustra» zu. Nun ist aber die Analyse nicht überall
genau genug, und es scheint, daß der Autor schon deshalb unzutreffende
Schlüsse zieht, was bei einem Philologen freilich überraschen muß. So ist
Wolffs Behauptung nicht richtig, daß die Lehre vom Übermenschen im
ersten Teil entgegen dem Programm Zarathustras bei seinem ersten öffentlichen

Auftreten «eine unbedeutende Rolle» spiele, und daß Nietzsche in
den Reden der zweiten Hälfte des ersten Teils nur dreimal (sie!) und dazu
noch ohne ausreichenden Zusammenhang mit dem jeweiligen Thema darauf
zurückgreife, woraus Wolff den Schluß zieht, daß der Übermensch für
Zarathustra nur noch den «Charakter eines Phantoms» habe, an das

Zarathustra selber nicht mehr recht zu glauben vermöge! (183)
Demgegenüber ist auf zahlreiche wichtige Stellen zu verweisen in den Abschnitten
«Von den Freuden- und Leidenschaften», «Vom bleichen Verbrecher»,
«Vom Krieg und Kriegsvolke», «Von alten und jungen Weiblein», «Von
Kind und Ehe» und «Von der schenkenden Tugend» (besonders zentral).
Im zweiten Teil soll nach Wolff die Lehre vom Übermenschen «überholt»
und abgetan sein. Auch wenn hier direkt weniger davon die Rede ist, so
ist sie doch immer gegenwärtig (vgl. «Auf den glückseligen Inseln», «Von
den Taranteln» und «Von der Menschen-Klugheit»). Daß im Kapitel
«Von den Dichtern» die Lehre vom Übermenschen gar verabschiedet
werde (202f.), ist angesichts der übrigen Stellen nicht anzunehmen; dieses

Kapitel kann doch wohl nur die unangemessene Rede vom Übermenschen
visieren. Noch fragwürdiger ist die in der gleichen Perspektive liegende
Behauptung des Verfassers, daß die für den dritten Teil thematisch zentrale
Lehre von der ewigen Wiederkehr, die mit der auch in diesem Teil allgegenwärtigen

Lehre vom Übermenschen aufs engste zusammenhängt, «eine
untergeordnete Stellung» einnehme. Es sind keineswegs nur zwei Kapitel,
wie der Verfasser angibt, die darauf eingehen («Vom Gesicht und Rätsel»
und «Der Genesende»), sondern neben andern das wichtige vom Autor
unverständlicherweise völlig übergangene Schlußkapitel «Die sieben Siegel»
(«Ewigkeit» als «hochzeitlicher Ring der Ringe - der Ring der Wiederkunft»

Daß Schwermut und Anfechtung Anzeichen der erwähnten Ernüchterung

seien, ist auch nicht einleuchtend; vielmehr schlägt sich hier die

174



namentlich dann im vierten Teil so bedeutsame Einsicht in das Unzeitige
der Lehre Zarathustras nieder (vgl. z.B. «Der Zauberer»; dort: «Ist heute
dazu die Zeit?»). Auch wäre zu fragen, ob nicht Leid und Schmerz auch
für den Großen wesentlich zu dem in der ewigen Wiederkehr bejahten
Leben im Sinne Nietzsches gehören. Aus den ebenfalls nicht immer
überzeugenden Erörterungen des vierten Teils sei lediglich hervorgehoben, daß
das so wichtige Schlußkapitel «Das Zeichen» überhaupt nicht erwähnt wird!
In diesem Kapitel ist das Unzeitige der Lehre Zarathustras und das gleichwohl

Unaufschiebbare seines Werkes Thema. Auch wird hier alle angebliche
«Ernüchterung» in den Wind geschlagen: «herauf nun, herauf, du großer
Mittag!». Hans Ryffel

Gerhard Lehmann: Die Philosophie im ersten Drittel des zwanzigsten
Jahrhunderts. Erster Teil. Walter de Gruyter & Co., Berlin 1957.

Das hier anzuzeigende Bändchen schließt an die Geschichte der
Philosophie im 19. Jahrhundert vom gleichen Verfasser an, über die in Band XVI
(1956) dieses Jahrbuchs berichtet wurde. Die Darstellung ist übersichtlicher
und zugänglicher als diejenige des 19. Jahrhunderts und zeichnet sich im
übrigen wiederum durch reiche Kenntnisse und ein selbständiges Urteil
aus. Der vorliegende erste Teil behandelt in drei Hauptabschnitten den
«Neuidealismus» mit so verschiedenartigen Denkern wie Eucken, Boutroux,
Dilthey, Simmel, Rickert und Natorp, den «Neuhegelianismus», der mit
Grund nicht einfach dem «Neuidealismus» zugerechnet wird und dem
insbesondere Croce und Gentile zugezählt werden, und den «Irrationalismus
und Intuitionismus» (Nietzsche, Klages, Palâgyi, Losßkij und Bergson).
Der noch ausstehende zweite Teil soll die kennzeichnenden weiteren
Strömungen berücksichtigen: die Phänomenologie mit ihrer Weiterführung in
die Metaphysik und philosophische Anthropologie, den Pragmatismus und
den kritischen Realismus im angelsächsischen Bereich sowie den älteren
und neuen Positivismus, während der Verfasser die «Kierkegaard-Renaissance»

und die Existenzphilosophie im engern Sinn der Darstellung der
unmittelbaren Gegenwart, d.i. der Philosophie im zweiten Drittel des
20. Jahrhunderts, vorbehalten möchte (10).

Das erste Drittel des 20. Jahrhunderts scheint dem Verfasser «ein Ganzes»
zu sein, nicht bloß ein «Übergang», da mit dieser «Aktualisierungskategorie»
in der Tat nichts ausgesagt ist. Doch verkennt Lehmann nicht, daß natürlich
auch ein «Einteilungsproblem» zur Diskussion steht. Die Etikette des

«Neuidealismus» z.B. ist wohl nicht besonders glücklich, wenn dazu nicht
nur z. B. Eucken, sondern auch Dilthey gehören soll, was übrigens der
Verfasser selber einräumt (14, 19). Doch wird man mit dem Verfasser über
die Gliederung im wesentlichen nicht rechten wollen; denn man kann hier
in guten Treuen verschiedene Gesichtspunkte verfechten. Jedenfalls erfüllt
der Verfasser, was man billigerweise verlangen kann: er gibt über seine
eigene Gliederung Rechenschaft. Im übrigen hat seine Darstellung, die das
Ganze unter die Titel einiger Richtungen stellt und dann Hauptrepräsen-

175



tanten herausgreift, ohne Namen zu häufen, den Vorteil, daß sie «ins
Konkrete führt». Dilthey und Simmel, aber auch Rickert und Natorp
werden nach meinem Dafürhalten auf wenigen Seiten treffend charakterisiert.

Gut ist auch die vergleichende Darstellung von Croce und Gentile.
Am wenigsten befriedigen die Ausführungen über Nietzsche, die zwar auf
das «Nietzsche-Bild» und die verschiedenen Interpretationen eingehen,
über die Philosophie selbst jedoch, mit Ausnahme der ersten Periode, nur
ungenügende Glossen enthalten (die Lehrstücke vom Ubermenschen und
von der ewigen Wiederkehr werden mit keinem Wort erwähnt). - Die
Literaturangaben sind wiederum reichlich. Unverständlich ist es freilich,
daß nur die Erstausgaben angeführt werden, vor allem auch deshalb, weil
diese Ausgaben z.T. überarbeitet worden sind. So müßte z.B. Natorps Buch
über Piatos Ideenlehre (64, hier übrigens Druckfehler) unbedingt in der
zweiten, durch einen umfangreichen metakritischen Anhang ergänzten Auflage

(1922) angeführt werden. [Jans Ryffel

Histoire générale des sciences: La science moderne (Tome II, 800 pages.
Paris, Presses universitaires de France 1958).

Le deuxième tome de l'Histoire générale des sciences vient de paraître:
Si, comme le rappelait Léon Brunschvicg, la philosophie s'est toujours
nourrie de la méditation des sciences, l'Histoire générale des sciences intéresse

au premier chef l'historien de la philosophie. Les historiens ont porté leur
étude spécialement sur les domaines des sciences exactes et biologiques et
ont étendu leur enquête de l'Amérique coloniale britannique jusqu'à
l'Extrême-Orient. Nous voyons ainsi naître sous nos yeux la science moderne
(Renaissance, XVIIe et XVIIIe s.).

Conçu de la même manière que le premier tome, le second mérite les

mêmes éloges: seuls des collaborateurs de premier plan ont collaboré à cet

ouvrage, M. René Taton ayant non seulement assumé la direction
d'ensemble des travaux mais encore rédigé le chapitre concernant le développement

des mathématiques au XVIIIe siècle. Virieux-Reymond

Giovanni Gentile: Le origini délia filosofia contemporanea in Italia. Firenze
Sansoni, 1957. 4 vol. (Opere. XXXI-XXXIV.)
Réédition, dans le cadre des Œuvres complètes, d'un ouvrage paru d'abord

dans La Critica, de B. Croce, avant 1914; Giovanni Gentile, à qui l'histoire
de la philosophie italienne doit beaucoup, passe en revue les platoniciens
(Mamiani), les positivistes (Lombroso, Ardigo), les néo-kantiens et les

hégéliens (Masci, puis Vera, traducteur de Hegel, et B. Spaventa, le maître
de B. Croce). On sait que l'action de Gentile se prolonge par les soins de la
Fondazione Giovanni Gentile, qui publie des monographies sur le
philosophe. Le vol. VIII renferme les Studi Gentiliani de son disciple Armando
Carlini (Firenze, Sansoni, 1958). Marcel Reymond

176



Xavier Tilliette: Karl Jaspers. Théorie de la vérité. Métaphysique des

chiffres. Foi philosophique. Paris, Aubier, 1960, 232 pages.

Dans cet ouvrage, publié sous la direction de la Faculté de théologie
S. J. de Lyon-Fourvière, le R. P. Tilliette tente à la fois une élucidation
des traits essentiels de la pensée de Jaspers et une confrontation de la foi
philosophique, telle que Jaspers la comprend, avec la foi chrétienne. A
travers ce livre nuancé, qui épouse sans cesse de très près la démarche du
philosophe avec un grand souci de ne pas la trahir, on sent un esprit qui
ne va pas buter sur l'inessentiel et sait prendre la mesure de l'adversaire.

Les onze chapitres de la première partie - cette partie de l'ouvrage a été

publiée en 1957 dans les Archives de philosophie - concernent les divers aspects
de la vérité chez Jaspers - principalement selon Philosophie et Von der Wahrheit.
Ils sont introduits par un texte sur Nietzsche et la vérité, dans lequel l'auteur
entend montrer que la pensée de Jaspers veut assumer et comprendre à la
fois l'engagement existentiel radical de Nietzsche: l'assumer en affirmant
qu'on ne saurait dépasser le nihilisme vécu vers une théorie fixe de la vérité
et de l'être; le comprendre en dégageant de l'existence qui échoue et de
son échec même une source de vérité: l'existence possible devant la
transcendance.

Les chapitres qui suivent feront donc ressortir cette double polarisation
de la vérité chez Jaspers: Existenzerhellung d'une part, pensée de l'Englobant
d'autre part.

L'analyse conduit naturellement le R. P. Tilliette à s'interroger, dans sa

deuxième partie, sur la théorie des chiffres et la valeur de vérité de cette
théorie, dont il recherche les sources chez Hamann, Pascal, Novalis, Nietzsche.
Pour l'auteur, la théorie des chiffres est inacceptable, car elle nie la médiation
de l'Incarnation entre l'existence et la transcendance. Le frissonnement
multiple des chiffres à l'horizon, leur Vieldeutigkeit, le fait que la liberté
elle-même soit chiffre, tout cela fait du Dieu de Jaspers un Dieu intouchable,
qui fait signe et ne se révèle pas.

On comprend mieux dès lors le porche de l'introduction: la pensée de

Jaspers demeure malgré tout dans l'ambiguïté nietzschéenne d'où elle
procède, car l'existence, si grand, si noble soit son combat dans le champ
des englobants, ne franchit pas le seuil de la certitude, l'Incarnation, qui
seule permet la stabilité d'une théorie de l'être et rend compte de l'évidence
de la connaissance scientifique et de son progrès, en plaçant l'existence dans
le véritable Englobant, qui est la Vérité catholique.

L'ouvrage se termine par une controverse théologique, dans laquelle
l'auteur examine les positions de Bernhard Welte1, Wenzel Lohff2, Helmut
Fahrenbach3 et tente de situer Jaspers objectivement dans le débat théolo-

1 Bernhard Welte. La foi philosophique chez Jaspers et Saint Thomas d'Aquin.
Trad. Marc Zemb. Desclée de Brouwer.

2 Wenzel Lohff. Glaube und Freiheit. Das theologische Problem der Religionskritik

von K.Jaspers. Carl Bertelsmann Verlag. Gütersloh 1957.
3 Helmut Fahrenbach. Philosophische Existenzerhellung und theologische

Existenzmitteilung. Zur Auseinandersetzung zwischen K.Jaspers und Rudolf Bultmann.
I et II. Theologische Rundschau. 24. Jg. 1956-57.

12 177



gique, en maintenant, par delà les trois ouvrages qu'il étudie et leurs
conclusions, la difficulté de réduire la pensée de Jaspers à tel de ses aspects et
la nécessité de maintenir ouvert le dialogue.

L'ouvrage du R. P. Tilliette détermine bien le champ de ce dialogue,
qui est très vaste, et ses limites, qui sont tranchantes, et qu'il n'y a pas lieu
ici de discuter. J. p. Leyvraz

Wolfgang Müller-Lauter: Möglichkeit und Wirklichkeit bei Martin Heidegger.

Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960.

Heidegger hat in «Sein und Zeit» das Dasein als ein primäres «Möglichsein»

bestimmt und diesem einen ontologischen Vorrang vor der
«Wirklichkeit» zugeschrieben. Zwar grenzt er die als Existenzial gemeinte
Möglichkeit einerseits von der «leeren, logischen Möglichkeit» und anderseits
von der «Kontingenz eines Vorhandenen, sofern mit diesem das und jenes
,passieren' kann», ab; jedoch fehlt eine Explikation des positiven Gehaltes
des Begriffes. Seine These, daß die existenziale Möglichkeit die «ursprünglichste

und letzte positive Bestimmtheit» des Daseins sei, kann jedenfalls
nicht als eine solche Explikation gelten. Der damit gestellten Problematik
ist die vorliegende Arbeit Müller-Lauters gewidmet. Sie will in einer «immanenten

Kritik» den Nachweis erbringen, daß die Konsequenz des Heidegger-
schen Ansatzes gerade umgekehrt zur Annahme des ontologischen Primats
der «Wirklichkeit» vor der existenzialen Möglichkeit zwingt. Dieser Versuch
wird mit einer außerordentlichen Scharfsinnigkeit und Subtilität
durchgeführt, mit denen der Verfasser die Gedankengänge Heideggers verfolgt.
In der «Entfaltung eines zureichenden Horizontes für die Analyse des

Heideggerschen Möglichkeitsbegriffes» werden zunächst das Verstehen, die
Befindlichkeit, die Rede, das Verfallen, die Sorge und die Zeitlichkeit auf
ihren existenzialen Möglichkeitscharakter hin herausgearbeitet. Daran
schließt sich das Kernstück der Untersuchung: «Der Tod als ursprüngliche
und reine Möglichkeit des Daseins.» Auch darin dokumentiert sich die
große Begabung des Verfassers, den Ausführungen Heideggers differenzierend

nachzufragen und in «verschärften Analysen» des «Ablebens» und
der von Heidegger betonten Unbestimmtheit des Wann des «Eintritts» des

faktischen Todes - der in der Daseinsanalytik zwar ausgeklammert bleibt,
da diese lediglich den als Existenzial, d. h. als ausgezeichnete Möglichkeit
verstandenen Tod berücksichtigt - Unverträglichkeiten innerhalb der Heideggerschen

Explikationen aufzuweisen. Ob es sich bei dem für Müller-Lauter
entscheidenden Punkt um eine solche Unverträglichkeit handelt oder nicht doch
um einen von diesem vollzogenen Sprung, scheint mir fraglich zu sein. Auf alle
Fälle meint er, der ursprüngliche Tod lasse sich nicht als «reine Möglichkeit»
oder, wie er ihn auch nennt, als «Ur-Möglichkeit» begreifen. Vielmehr
müsse er als «allen Möglichseins bare Un-Möglichkeit», in der alle
Möglichkeiten vernichtet sind, bestimmt werden. Eine ähnliche Charakterisierung
findet sich auch bei Heidegger. Allein Müller-Lauter verwandelt diese Un-

178



möglichkeit der Seinsmöglichkeiten zur «totalen Wirklichkeit», zur «reinen»
oder «Wirklichkeit schlechthin». «Die aller Möglichkeit bare Unmöglichkeit»,

d.h. die totale Wirklichkeit des Todes erweist sich «als vorgängige
Bedingung des Möglichseins zum Tode». «Das ontologisch ursprüngliche
Konstituens des Daseins ist die totale Wirklichkeit, der Tod. In der Abkehr
von ihr zeitigt sich das Möglichsein des Daseins. Dieses ist ontisch immer
schon in der Vielfalt der gezeitigten Möglichkeiten aufgegangen. Gleichwohl
kann es sich dem, wovon es ursprünglich konstituiert wird, nicht entziehen.
Das Dasein ist in seinem konkreten Verhalten auf die Wirklichkeit des

Seienden aus, weil es ontologisch primär von der totalen Wirklichkeit
konstituiert wird. Und weil diese nun Setzung ist, so kann sich der ontische
Gewinn von Wirklichkeit nur als Setzung - wenn auch in mannigfachen
Weisen - vollziehen.» Zu dieser höchst fragwürdigen Auffassung - denn was
läßt sich schließlich nicht «setzen»?: alles und nichts - trägt auch der an
sich überzeugende Nachweis bei, daß das Existenzial der Rede innerhalb
von «Sein und Zeit» eine problematische Stellung einnimmt, insofern
Heidegger einzig für es «die Konstitution durch den Primat einer bestimmten
Ekstase» leugnet. Dies und die genauere Erörterung der Zeitlichkeit und
Modalität des Seins beim nichtdaseinsmäßigen Seienden und des Verfallens
an das Man sollen zeigen, daß Heideggers «Bemühen, der Möglichkeit bzw.
der Zukunft den ontologischen Vorrang innerhalb der Modalitäten ' bzw.
innerhalb der Ekstasen der Zeitlichkeit einzuräumen, bei der Interpretation
existenzialer Phänomene die konstitutive Bedeutung der Wirklichkeit und
ihres zeitlichen ,Sinnes', der Gegenwart, in einer Weise unberücksichtigt
läßt oder abdrängt, die den seinem eigenen Ansatz zugrunde liegenden
Voraussetzungen nicht gerecht zu werden vermag». Der Begründung
des Vorrangs der «Wirklichkeit» sind auch die zwei letzten Abschnitte
über das wissenschaftliche Verhalten und das Sein des Kunstwerkes gewidmet.
Hier führt der Verf. u.a. eine Konfrontation zwischen Heideggers und
Weischedels Deutung der Kunst durch, die aber nichts Belangvolles
abwirft, weil die dem Kunstwerk von Weischedel nachgesagte «Zeitlosigkeit»
- wie so oft - im Unbestimmten, ein bloßes Wort bleibt. Daß uns die
betrachtende Versenkung in ein Kunstwerk aus dem erlebten Zeitbewußtsein
oder aus der «Zeitlichkeit» entrücken kann, sagt einerseits nichts über die
«Zeitlosigkeit» des Seins des Kunstwerkes und geschieht anderseits auch im
Anblick einer Landschaft usw. Davon abgesehen ist es gewiß legitim, dem
faktischen Tode eine Art «Wirklichkeit» und ihrem «zeitlichen Sinn» die
Gegenwart zuzuschreiben. Ebenso mag die Abkehr des Daseins vom Nichts,
d.h. von der vorausgesetzten Grenze des Todes - aber nur vom möglichen,
im Verstehen gesetzten oder entworfenen Tod - an die «Wirklichkeit des

Seienden» verweisen. Jedoch hat Müller-Lauter nicht gezeigt, wie und
weshalb die «totale Wirklichkeit» des Todes sozusagen auf die «Wirklichkeit»

des Seienden überspringt oder sich in diese verwandelt. So versagt
die explikative Kraft der trotzdem vorzüglichen Untersuchung an wesentlichen

Stellen ihres Gedankenganges. // Kunz

179



Vasco Ronchi: Storia délia Luce (2e édition). Zanichelli, Bologne 1952.

On sait à quel point la philosophie des sciences est liée étroitement à leur
histoire, aussi est-ce avec un grand intérêt que l'épistémologue se plongera
dans l'étude de M. Ronchi.

L'auteur, en effet, est spécialiste des questions concernant l'histoire de

l'optique: en 1942 il a publié (après de nombreux autres ouvrages concernant
l'optique) un volume consacré à Galilée et à l'invention du télescope (Galileo
e il cannochiale - Casa éditrice idea, Udine), dans lequel il met en lumière
tout un chapitre nouveau de l'histoire de l'optique concernant l'apport
respectif de Delia Porta, Galilée et Képler à la découverte du télescope.

Cette compétence le rendait d'autant plus apte à étudier l'histoire de la
lumière dont il relate les diverses étapes depuis l'Antiquité jusqu'à nos jours.
A dire vrai, les philosophes grecs semblent s'être davantage préoccupés de
la nature de la vision (dont M. Ronchi passe en revue les diverses théories)
que de celle de la lumière. Il faut attendre le moyen âge pour que ce problème
surgisse peu à peu, à la suite des travaux d'Alhazen notamment qui soutient

que c'est la lumière et les couleurs des objets qui viennent frapper l'œil,
orientant ainsi l'intérêt non seulement sur la structure de l'œil et le phénomène

de la vision mais aussi sur la nature de la lumière qui pénètre l'œil.
Dès la fin du moyen âge, le problème de la nature de la lumière s'est donc
posé.

L'auteur passe ensuite en revue les diverses hypothèses qui lui sont relatives :

Descartes, Grimaldi, Newton, Huyghens, etc., pour aboutir au triomphe
de l'optique ondulatoire (ch. VII).

Après cette étude historico-critique, M. Ronchi attaque dans le dernier
chapitre (ch. VIII) la question métaphysique de la nature de la lumière:
Celle-ci, comme le constate M. Ronchi, est devenue un «quid» évanescent

que l'on ne sait proprement définir, ni si elle existe en dehors du sujet pensant
qui la crée.

Il serait heureux que quelqu'un possédant bien l'italien mette, par une
traduction, à la portée de l'étudiant de langue française cette précieuse
étude de M. Ronchi qui repose sur une solide, bien que discrète, érudition.

A. Virieux-Reymond

Ernst Schwarz: Am Wendepunkt. Weltbild und Mensch im Atomzeitalter.

Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1960.

Schwarz will die in der modernen Physik «verborgene Metaphysik» als
eine «Atom-Metaphysik» herausarbeiten. Er geht davon aus, daß die
«physikalische Wirklichkeit» sowohl als Korpuskel wie auch als Welle
aufgefaßt werden müsse, und das zwinge zu einer analogen kritischen Revision
des Finalitätsbegriffes, wie die Atomphysik sie am klassischen Kausalitätsbegriff

durchgeführt habe. «In allen Fällen, in welchen die Atomphysik an
die Grenzen der Kausalität stößt, ist es so, daß eine Wirkung nicht voraus-

180



sehbar oder vorausbestimmbar ist und daß erst dann, wenn das Ereignis
eingetreten ist, also ,final', vom Ende her, ihm eine Ursache zugeordnet
werden kann. Das heißt aber nichts anderes, als daß es sich hier statt um
Vorausberechenbarkeit um Zurückberechenbarkeit, gewissermaßen um eine
Sinnumkehrung der Kausalbeziehung handelt. Erkennbar ist also nicht das
Geschehen selbst, sondern nur das Geschehene. Wir stehen vor der Aufgabe,
zu bestimmen, wo Geschehen (physikalischer Vorgang, z.B. radioaktiver
Zerfall) und Dasein (physikalischer Gegenstand, Elementarteilchen) ihren
Anfang' haben, d.h. vom Beobachter empirisch festgestellt oder theoretisch

gesetzt werden. In dieser Aufgabe zeigt sich die Grenzsituation ' der Physik.
Man kann durchaus einräumen, daß die Voraussehbarkeit der kausal
überblickbaren Vorgänge etwas ,Subjektives' sei, das in dem kausalen Ordnungsgefüge

an sich ' nicht enthalten ist. Soll auf diese Weise die Voraussehbarkeit
gewissermaßen nur als die subjektive Formulierung der Kausalgesetzlichkeit
gelten, dann kann ebenso die Zurückberechenbarkeit als der subjektive
Ausdruck eines finalen Zusammenhanges angesehen werden, aber sie
kennzeichnet jedenfalls das Wesentliche und Spezifische dieses Zusammenhanges.
Die kausale Wirkungsform ist dadurch charakterisiert - wenn wir zunächst
von dem ,subjektiven' Moment absehen wollen -, daß das Geschehen in
Einzelschritte zerfällt, die unmittelbar miteinander verkettet sind, während
das finale Geschehen nicht in solche Einzelschritte zerlegt (,differenziert'),
sondern nur in statistischen Aussagen zusammengefaßt ^integriert') werden
kann. Die Wirkungsform hat im einen Fall korpuskularen, im anderen Falle
Feldcharakter, so daß man in diesem letzteren Fall von einem Ursachenfeld'

sprechen könnte. Zu berücksichtigen ist ferner, daß die einzelnen
Geschehnisse, denen die jeweiligen Beobachtungsakte zugeordnet sind,
keinen stetigen Zusammenhang ergeben, wie ihn das Naturgeschehen der
Newtonschen Physik noch zeigt. Die Gesetzmäßigkeit des ,Ursachenfeldes'
ist deswegen von der Art, daß das atomare Geschehen, in welchem die
kausale und die finale Komponente sich durchdringen, nur in
Wahrscheinlichkeitsaussagen erfaßt werden kann. Die Wahrscheinlichkeit, d. h. die
Notwendigkeit des Zufälligen, ist also auch Ausdruck einer finalen Beziehung,
wobei wir die hier ,wirkende Kraft' - wenn wir analog zur Kausalität von
einer solchen sprechen wollen - in der gleichen Weise in die Zukunft
projizieren, wie wir das ursächlich Wirkende (als ,vis a tergo') in die Vergangenheit

verlegen. Somit verstehen wir das atomare Urgeschehen als die Resultante

sowohl kausal wie final wirkender ,Kräfte'.» Als «Finalursache»
bestimmt der Verfasser die «hypostasierte Komponente des Naturgeschehens,
welche nicht auf das schon Gegebene und Geschehene zurückgeführt werden
kann, sondern erst im Kommen sich offenbart und darum mit einem
bestimmten Maß von Ungewißheit behaftet ist». Mit Wenzl sieht Schwarz
zwischen Welle und Korpuskel einerseits und dem aristotelisch verstandenen
Potenz-Akt-Verhältnis anderseits eine «Parallele». «Da aber Welle und
Korpuskel gleich ,wirkliche' (und gleichzeitige') physikalische Phänomene
sind, ist es vielleicht angemessener, nur von Potenz- und Aktcharakter zu
sprechen, vor allem auch, weil primär Korpuskel und Welle zusammen die
,Aktualisierung' eines Dritten, des ,Atoms an sich', darstellen und somit

181



zwischen diesem und seinen beiden Erscheinungsformen das eigentliche
Verhältnis Potenz-Akt besteht. In gleicher Weise haben übrigens auch
Kausalität und Finalität Akt- bzw. Potenzcharakter.» «Im Miteinander der
beiden komplementären Gesetzmäßigkeiten Kausalität und Finalität sowie
der beiden Seinsformen (oder Erscheinungsweisen) Korpuskel und Welle
erkennen wir den Ausdruck des Ur-Geschehens wie des Ur-Seins. Das

,Atom' ist demnach kein Ur-Teilchen im alten Wortsinne, als das nicht
mehr Spaltbare, es ist vielmehr das in die beiden jeweils komplementären
Formen des Seins und Geschehens Gespaltene und damit ein mikrokosmischer

Repräsentant des kosmischen Ganzen.» Die Berücksichtigung des

kausalen und des finalen Gesichtspunktes faßt Schwarz auch als «Zusammentreffen»

von zwei «komplementären Denkweisen», und er erblickt darin
die «endgültige Überbrückung von Gegensätzen, die unser Weltbild bisher
zerfurcht haben; die Finalitätsbeziehungen, die schon seit langem darin
eingezeichnet sind, gewinnen damit den gleichen Wirklichkeitswert wie die
bisher fast ausschließlich als herrschend angesehenen Kausalitätsbeziehungen.»

Es ergeben sich «zwei Komponenten der Naturgesetzlichkeit: eine
kausale, die uns mit dem Aspekt der Natur verknüpft, der im Korpuskelbild
sichtbar wird, und eine finale, die dem Aspekt entspricht, der im Wellenbild
erscheint. Solange die beiden Erscheinungsformen, Welle und Korpuskel,
als voneinander prinzipiell getrennte Phänomene unterschieden werden,
konnten sie beide im Sinne einer einzigen Determinationsweise - Kausalität -
beschrieben und verstanden werden. Die Wellenfunktion der Atomphysik
stellt aber, um der Koinzidenz von Wellen- und Korpuskelbild Rechnung
zu tragen, eine Synthese von Kontinuum und Diskontinuum dar. Sie
bedeutet zugleich eine Synthese des Kontinuums und des Diskontinuums in
bezug auf die Zeit, die, wenn man sie wieder in ihre Komponenten zerlegt,
Kausalität und ein Zweites, d.h. Finalität, ergeben muß.» Das «wirkliche
Geschehen» wird also nach der Hypothese des Verfassers nicht nur von
der kausalen, sondern ebenso von der finalen «Gesetzmäßigkeit»
gekennzeichnet, und diese habe «in ihrer grundlegenden abstrakten Form erst die
Physik der Atome sichtbar werden» lassen, obzwar sie «nicht allein auf den
Beobachtungen und Theoremen der Atomphysik, sondern ebensosehr auf
ursprünglichen Anlagen des menschlichen Denkens» beruhe, «welches den
zunächst nur spekulativen Begriff der ,Endursache' entwickelt hat... Es

liegt am Entwicklungsverlauf der Forschung, daß dieser spekulative Begriff
bisher nur im Bereich des Organischen (als Teleologie) oder Geschichtlichen
eine oft recht problematische Anwendung finden konnte. Erst die
Atomphysik ermöglicht es, den Begriff der Teleologie so weit zu entwickeln, daß

er den gleichen Grad von Exaktheit und Abstraktheit erreicht wie der
Begriff der Kausalität. Auf diese Weise vermögen wir nun den Zusammenhang

zwischen dem physikalischen und organischen Geschehen deutlich zu
machen, aber wir sind damit allerdings nicht in der Lage, etwa das ,Wesen'
des Lebens zu enträtseln - ein Ziel, das sich nur der einseitig kausal-logisch
bohrende Verstand setzen kann. Doch sehen wir mit Hilfe dieses Begriffes
immerhin ein Ganzes.» In der Tat gründet das finale nicht anders wie das
kausale Erklärungsschema im menschlichen Denken. Aber nun besteht

182



zwischen beiden der radikale Unterschied, daß sich nur das eine (kausale)
empirisch bewährt hat, während die finalen Deutungen - vom menschlichen
Bereich abgesehen - zu bloß denkbaren täuschenden «Erklärungen»
führten. Auch bei Schwarz bleibt die Finalität eine «abstrakte» Denkmöglichkeit,

die nirgends zu wirklichen konkreten Erkenntnissen führt. Das auf
dem Hintergrund der ihm je zugehörigen Umwelt betrachtete ganzheitliche
organische Gebilde gewinne, behauptet er beispielsweise, «den Charakter
der Kreatürlichkeit, der ,Geschaffenheit'. Die Erscheinung eines Tieres,
einer Pflanze wird so zu einer Sache sui generis, die schon dadurch für jede
kausal-mechanistische Erklärung unzugänglich bleibt, daß wir sie unter der
Idee der Geschaffenheit ' sehen müssen - eine Idee, zu der wir keineswegs
durch einen Akt des Glaubens, sondern allein auf dem Weg philosophischer
Erkenntnis gelangen.» Aber das bleibt eine nichtssagende These oder meinetwegen

«Idee», denn was heißt «Geschaffenheit» ohne «Schöpfer»? Das
Wort soll lediglich besagen, «daß der Mensch sich und die Geschöpfe nicht
als ,Produkt' der ,Materie' oder einer ,blinden' Naturnotwendigkeit
erkennt, sondern - wenn er seiner Denkveranlagung nach sich schon als

ein ,Produkt' begreifen will - als das Produkt autonomer, gestaltender
Kräfte, die nicht ,unter', sondern ,über' ihm sind.» Hier zeigt sich die
Leere des finalen Denkens: statt sich von der trefflichen Einsicht in die
Unzulänglichkeit der kausal-mechanischen Erklärung des Lebendigen zur
konkreten Aufweisung seiner spezifischen Züge motivieren zu lassen, wird
einfach das Wort «Geschaffenheit» eingesetzt. «Mit dem Gedanken der
Finalität..., als kosmische Gesetzmäßigkeit und Gestaltungskraft begriffen,
beginnt sich das Göttliche erst in seiner Ganzheit zu entfalten, in der gleichen
Weise wie Leben, Geist, Geschichte erst durch die finale Betrachtungsweise
ihren vollen Sinn gewinnen.» Oder: in der «metaphysischen Ordnung der
Finalität» erkenne man das «wahre Bewußtsein der Endlichkeit», welches

«verlangt, daß der Mensch seinen völligen Untergang will, daß er sich

gänzlich preisgibt, und zwar in dem Sinne, daß er wahrhaft nichts sein will
vor dem Unendlichen. Das Unendliche als Transzendenz ist eine Subli-
mierung christlicher Gehalte.» «Finalität, so wie sie dem religiösen Menschen
erscheint, ist nichts anderes als Determination aus dem Unendlichen» - das

alles mögen tiefsinnige Einfalle sein, aber sie bleiben im Kantschen
Verstände «überschwänglich». Ich will mit diesen Einwänden das mögliche
Recht der finalen Betrachtungsweise auch innerhalb des außermenschlichen
Lebensgeschehens nicht grundsätzlich bestreiten; nur meine ich, müßte sie

in einem präzisen Sinne und nicht wie bei Schwarz als vages Denkschema

angewandt werden. Er hat sich von der einschlägigen Kritik Kants und
N. Hartmanns allzu leicht distanziert. Auch nimmt er die moderne Physik
gelegentlich für Dinge in Anspruch, die sie schwerlich zu decken vermag.
Der statistische Charakter der Genetik, meint er etwa, fordere «uns mit den

von ihr erschlossenen Tatsachen geradezu auf, den Schritt von der
ursprünglich korpuskular-deterministischen Auffassung des Keimplasmas ' zu
einer Auffassung im Sinne der heutigen Physik zu tun und es als biologisches
,Ursachenfeld' von indeterminiertem Charakter zu betrachten.» Dazu wäre
zu sagen, daß der statistische Charakter der Genetik wohl nur die Nicht-

183



vorausberechenbarkeit des Einzelfalles, nicht dessen Undeterminiertheit
meint; denn auch eine neu auftretende Mutante ist als solche determiniert.
Davon abgesehen ist Schwarz jedoch als Plus einzuräumen, daß er die -
wenn auch u.E. mißglückte - Wiedereinführung der Teleologie nicht zur
Rechtfertigung von theologischen Dogmen mißbraucht. Bezüglich dieser

folgt er weitgehend Nietzsches Kritik am Christentum. Wir müssen «an die
Stelle der Unsterblichkeit die Idee der Sterblichkeit setzen. Das heißt keineswegs,

daß wir die seelenlose Nüchternheit triumphieren lassen sollen, sondern
daß wir an die Stelle einer Idee, die ihren tiefen Sinn in sich trägt, eine andere
Idee setzen sollten, die, obwohl sie die Unsterblichkeit verneint, doch den
Sinn des Unsterblichkeitsglaubens bewahrt, gerade dadurch, daß sie dessen

Ungereimtheiten vermeidet.» Das sind die Themen des mit «Versuch einer
Philosophie auf der Grundlage der heutigen Naturerkenntnis» überschrie-
benen ersten Teils des Buches. Der zweite Teil: «Der Mensch im Beginn
des Atomzeitalters», enthält gescheite und vielfach überzeugende Erörterungen

vor allem der gegenwärtigen politischen Weltsituation, wobei die
«Grundfragen und Möglichkeiten der Demokratie» besonders berücksichtigt
werden. Schwarz redet einer neuen Elitebildung das Wort und denkt zumal
an die politische Aktivierung der Wissenschafter. Ob er deren Geltungsund

Machtbedürfnis in seiner die Sachlichkeit zerstörenden Auswirkung
nicht unterschätzt, darf immerhin gefragt werden. Auch seine Bemerkungen
zur Kunst und Technik haben Hand und Fuß. Allerdings spielt die Finalität
in diesen Partien glücklicherweise keine Rolle. Sie tritt erst im
Schlußabschnitt («Im Zeichen der Quaternität») wieder auf, im Anschluß an
Jungs Spekulationen über die Archetypen der Trinität und Quaternität -
und damit endet das Ganze in einer seltsamen Phantastik: «Vater, Sohn,
Heiliger Geist im Begriff der Trinität zeigen eine deutliche Parallele zu den
Begriffen Kausalität, Individuum, Kontinuum (Pneuma). Der Begriff der
Finalität ergänzt diese letzteren drei Begriffe in der gleichen Weise wie der
Begriff des Weiblichen als schöpferische und schicksalverbundene Macht
die Trinität zur Quaternität vervollständigt.» // Kunz

Ernst Topitsch: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. (Eine Studie

zur Weltanschauungskritik.) Springer-Verlag, Wien 1958.

Das sehr lesenswerte und lehrreiche Buch untersucht die «Denkform»,
welche die Metaphysik kennzeichnet, und zeigt, wie diese Denkform
entstanden ist, zur Blüte gelangte und jetzt anscheinend ihrem unwiderruflichen
Ende entgegengeht. Der metaphysischen Denkform dienen «die Dinge und
Vorgänge der täglichen Lebenswirklichkeit als Modellvorstellungen für das

Weltverständnis», insbesondere «jene Analogien, die den direkt erfahrenen,
praktisch bedeutsamen und gefühlsgesättigten Fakten der gesellschaftlichen
Erzeugung und Erhaltung des Lebens entlehnt sind» (3). Das ursprünglich
dem näheren menschlichen Lebensbereich entnommene Denkmodell wird
in die Welt im ganzen, den Kosmos, als dessen immanentes Gesetz, projiziert,

um es dann umgekehrt wieder auf das menschliche Dasein und ins-

184



besondere die Gesellschaft und ihre Ordnung zurückzubeziehen und diese

so in die Weltgesetzlichkeit einzufügen. Diesem Denkmodell liegen
insbesondere «biomorphe» Vorstellungen zugrunde, die an Lebensvorgängen
wie Zeugung und Geburt, Wachstum, Altern und Tod orientiert sind, oder
«intentionale» Formen, deren Vorbild das Wollen und Handeln des

Menschen ist, namentlich im sozialen Bereich (Familie, Sippe, Volk,
Herrscher, Heer, Heerführer usw.) oder im Umkreis des künstlerisch-handwerklichen

Tuns, weshalb der Verfasser als Hauptformen intentionaler
Weltauffassung eine «soziomorphe» und eine «technomorphe» unterscheidet.
Hier wird überall das Fernerliegende und Fremde, die Welt im ganzen, nach
der Analogie des Naheliegenden, Vertrauten und werthaft Bedeutsamen
aufgefaßt (92), und unter dem Druck der «wertirrationalen» und feindlichen
Umwelt wird die fehlende Harmonie in das Dasein als Ganzes und in das

All projiziert; denn «die Metaphysik rezitiert, was ihr das Werten diktiert»
(177). Für den Verfasser ist die «werthaft-intentionale Weltauffassung»
(z.B. 221) die typische Denkform der Metaphysik. Die mittels «Projektion»
und «Rückbeziehung» («Reflexion») entworfenen metaphysischen
Ordnungen der Welt und des menschlichen Daseins bieten dem Menschen
normative Geborgenheit (94). Die intentionale Weltauffassung hat anfangs
eine weitgehend «empirisch-pragmatische» Funktion, indem sie Annahmen
über Handlungsfolgen liefert, so vor allem auf der mythologischen Stufe
(281 ff.); in der nachfolgenden Philosophie kommen dann der verklärenden
«kontemplativ-ästhetischen» und insbesondere der politischen und ethischen
Funktion immer größere Bedeutung zu (283ff.). Die Normen, die jeder
Metaphysik wesentlich sind und dem Menschen den erstrebten absoluten
Halt geben, lassen sich aber empirisch und rational (ich möchte sagen:
intersubjektiv ausweisbar) nicht dartun. Werden sie nicht mehr schlicht
gelebt und fraglos hingenommen, sondern kritischer Prüfung unterworfen,
so erweisen sie sich als «pseudo-normative Leerformeln» (284), d.h. als

Blankette oder als Nicht-Allgemeingültiges, Nicht-unbedingt-Verbindliches.
Der Verfasser illustriert das vor allem am Naturrecht, das den ersten Gegenstand

seiner Beschäftigung mit der Struktur der Metaphysik bildete
(Vorwort). Die Maßstäbe des Verhaltens werden zuerst in die Natur, u.a. auch
in die Natur des Menschen als sein «Wesen» hineingelegt, um dann das

Hineingelegte als vermeintlich objektive Handlungsanweisung herauszulesen

(146ff., 203ff., 290), wie man übrigens schon immer gesehen und neuerdings
z.B. Hans Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Göttingen 1951)

gezeigt hat. Die Naturrechtsdoktrinen lassen so die angeblich überwundene
Mehrheit von Rechtsidealen hinter einem «sprachlichen Schleier von
Leerformeln» bestehen (300). Dieser Charakter der angeblich absoluten Normen
der Metaphysik gibt natürlich Anlaß zu sowohl gröbstem als auch raffiniertestem

Mißbrauch, wie gerade der Geschichte des Naturrechts zu entnehmen
ist. Just diejenigen Eigenschaften, welche die theoretische Schwäche der
Naturrechtslehren begründen, erhöhen deren fragwürdige und verwerfliche
praktische Brauchbarkeit (291 ff.).

Der «Ursprung der Metaphysik» liegt im Mythos. Der Verfasser tut
ausführlich und in instruktiver Weise dar, daß die angeführten «Grund-

185



formen des Denkens» ursprünglichen Charakter haben, gerade im Mythos
vorgebildet werden und in der Hochmythologie ihre Entfaltung finden
(insbesondere Ägypten und Mesopotamien, Judentum, Indien, China,
Griechentum, aber auch Afrika und Neue Welt). Besonders verbreitet ist
die Vorstellung vom «politisierten Kosmos», etwa als einem großen
Imperium unter einem einzigen Herrscher. Die im Mythos ausgebildeten
Denkformen, insbesondere soziomorphe und technomorphe, bleiben
grundsätzlich im philosophischen Denken der klassischen Metaphysik bestehen,
so daß der Verfasser von daher und wohl nicht zu Unrecht keine scharfe
Grenze zwischen «Mythos» und (solchem!) «Logos» anerkennt (95). Der
Kosmos wird vorwiegend als «eine nach ethisch-politischen Wertgesichtspunkten

orientierte Ordnung» vorgestellt (117), und viele philosophische
Systeme erscheinen geradezu als «verblassende Spätformen» eines ursprünglichen

mythologischen Weltbildes (4). In der Darstellung der intentionalen
Struktur der Metaphysik der Antike (insbesondere Vorsokratiker, Plato,
Aristoteles, Plotin und Stoa) und des Mittelalters (mit besonderem Akzent
auf Thomas v. A.) werden mehrfach mythologische Parallelen aufgezeigt,
und es wird unter Berufung auf andere Forschungsergebnisse wahrscheinlich
gemacht, daß der Einfluß der östlichen Mythologie auf die Philosophie
wohl immer noch unterschätzt wird (z.B. in bezug auf die Stoa und die
hellenistisch-römische Popularphilosophie, 154ff.). Als einer der wenigen
Großen in der Antike, die dem intentionalen Denken nicht verfallen sind,
wird Thukydides gebührend herausgestellt (121, 264f.).

In der Neuzeit wird der Grund zur Auflösung der Metaphysik gelegt:
zur Einsicht nämlich in das Unzulässige der wertenden Projektion und
Rückbeziehung, worauf die Metaphysik im wesentlichen beruht. Doch
bricht sich diese Einsicht nur langsam Bahn. «Durch Akademie und Neu-
platonismus, Peripatos und Stoa, Patristik und Scholastik haben diese

Vorstellungen [sc. die intentionalen Modelle] das europäische Denken bis

zur Moralmetaphysik und Erkenntnislehre Kants und zur Logosspekulation
Hegels entscheidend beeinflußt, doch ist im Laufe der Zeit ihre Problematik
immer deutlicher bewußt geworden, ohne daß man sich aber in der Regel
dazu entschließen konnte, die intentionale Weltauffassung als solche fallen
zu lassen» (288). Auch die Aufklärung war noch im Banne dieser
Auffassung («natürliche Ordnung»), und in anderer Form auch noch Karl
Marx (243ff.). Schrittmacher der Einsicht in das Unzulässige der intentionalen

Denkmodelle waren die moderne Wissenschaft, welche die anthropomorphe

Deutung der Natur fallen ließ, und der faktische gesellschaftliche
Wandel, der wegen des Zurücktretens des handwerklichen Tuns den techno-
morphen und wegen des Aufkommens der pluralistischen und mobilen
Industriegesellschaft den soziomorphen Vorstellungsmustern den realen
Boden entzog (267). «Es ist daher wohl kein Zufall, daß die entscheidende
Krise jenes Weltbildes [sc. des intentionalen], die auch das Ende der
Produktivität der traditionellen Philosophie in sich begreift, mit der
industriellen Revolution des vorigen Jahrhunderts zusammenfällt» (265). Der
Prozeß, der das «Ende der Metaphysik» einleitet, ist ein langer und auch
heute noch nicht abgeschlossen. Auch fehlt es nicht an Repristinationen

186



traditioneller Metaphysik, mögen sie noch so kraftlos sein und auf solipsi-
stische Lehrstühle oder selbst Vulgärphilosophie beschränkt bleiben. Der
Verfasser hätte in diesem Zusammenhang als höchst charakteristische
Übergangserscheinung Heidegger anführen können, der auffallenderweise die

ganze abendländische Metaphysik als «Humanismus», im Sinne einer
technischen Herrschaft des Menschen über die Natur und sich selbst, d.h.
im Grunde als «intentionale Weltauffassung» versteht und nunmehr seinerseits

diese bisherige Metaphysik endgültig übersteigen möchte. Allerdings
hat dies nicht über neue Formen der Mystik und Romantik, ja über Neo-
mythologie hinausgeführt und ist (mit Heidegger selber zu reden) im
«verunglückten Dichten» steckengeblieben. Die Abkehr von der traditionellen
Metaphysik kann man zwar Heidegger nicht zum Vorwurf machen, doch
müßte er dabei das «Sein» wirklich sein lassen, und dürfte es nicht neuerdings

in eine geradezu archaisch anmutende und deshalb wohl für viele so

verführerische, jedoch offenkundig anthropomorphe, genauer: mythologische
Konstruktion zwängen (vgl. vor allem den Vortrag «Das Ding», 1950).
Ferner hätte der Verfasser auf die bemerkenswerte Tatsache hinweisen
können, daß im heutigen Zeitalter des offenkundigen Niedergangs bisheriger
Metaphysik und damit scheinbar der Philosophie im ganzen die Mythologie
auch anderwärts zu neuen, aber wohl kurzen Ehren kommen soll (z.B. bei
Walter Bröcker). Daß insbesondere im sozialen Bereich das intentionale
Denken noch nicht ausgespielt hat, illustriert die meist ebenso unergiebige
wie hartnäckige Diskussion über das Naturrecht. Immer noch wogt unter
den Sozial- und Rechtsphilosophen so etwas wie ein Hausstreit unter
Ideologien, und man sieht geflissentlich nur den Balken im Auge des Gegners.

Die Kräfte, die sich dem kommenden Ende der Metaphysik entgegenstemmen,

veranlassen die Frage des Verfassers, ob die mit der Erledigung
der Metaphysik verbundene «Entzauberung» der Welt zu praktisch unheilvollen

Folgen führe. Abgesehen davon, daß gerade die Metaphysik im
praktischen Bereich leicht der Scheinlegitimation von Willkür und Belieben diene,
wenn sie aktiv in das Weltgetriebe eingreife, und daß sie heute ohnehin nur
noch «ein Restbestand einer älteren Vollform» (310) sei, hält der Verfasser
dafür, daß eine ungünstige Auswirkung des Verschwindens der Metaphysik
wohl nicht zu befürchten sei. Bekanntlich ist die Meinung sehr verbreitet,
daß der Mensch mit dem Verschwinden traditioneller Metaphysik (wie
auch dogmatischer Religion) in Unsicherheit gestürzt und sein Lebensgefühl
in der Wurzel gestört werde (309ff.). Topitsch glaubt, daß sich nach einer
«Anpassungskrise» der Verzicht auf die Metaphysik leicht verschmerzen
lasse, so wie sich der moderne Mensch von der Magie und Astrologie zu
lösen vermochte. Sehr prägnant sagt er: «Ist aber diese Anpassungskrise
überwunden, dann mag der Weltanschauungskritiker [und nicht nur er!]
die Denkgebilde der intentionalen Weltauffassung mit verstehendem
Interesse, aber zuinnerst unbeteiligt betrachten, ähnlich wie ein Kunsthistoriker

die Reichskleinodien eines versunkenen Imperiums betrachtet, deren
magisches Charisma für ihn nicht mehr wirklich ist» (5). Die weltanschaulichen

Probleme «erledigen sich so von selbst, nicht indem sie eine Antwort
finden, sondern indem sie gegenstandslos werden» (313). Damit wäre der

187



Mensch auf die reale Situation verwiesen, in der er steht (295ff.): der
Weltlauf ist im wesentlichen vom Menschen unabhängig und wertirrational ;

der Mensch muß sich, ohne daß er auf vermeintlich prästabilierte
«Ordnungen» oder Geschiehts-«Gesetze», «Weltpläne» oder gar die «Vorsehung»
abstellen könnte, im Rahmen seines Vermögens durch sein eigenes Wollen
und Handeln in der Welt einrichten und sich und den Nachkommen die
Zukunft bereiten. «Bei dem Prozeß der Anpassung an wertwidrige, aber
durch unser Tun unbeeinflußbare Tatsachen werden die ursprünglichen,
dem Bereich des Handelns und des unreflektierten Fühlens entstammenden
Werthaltungen erheblich verändert, ja oft in ihr genaues Gegenteil verkehrt»
(297). Statt in «abgeleiteten weltanschaulichen Kategorien» muß der
Mensch in «ursprünglichen, konkreten Lebenssituationen» denken (298).
Auf die «Grundsituationen der wertenden und handelnden Auseinandersetzung

des Menschen mit der Welt» ist zurückzugehen; aus ihnen erwachsen
die Weltanschauungen, aber in der kritischen Besinnung werden sie

aufgelöst (299). Der Verfasser legt dabei Wert darauf, daß die Überwindung
der Metaphysik nicht in der Haltung eines «heroischen Positivismus» mit
«zu viel Pathos» verbunden sei (5). «Eine nüchterne Beurteilung der Sachlage»

sei erforderlich (309). Meinerseits möchte ich beifügen, daß dadurch
die Philosophie eine ausgesprochen anthropologische Orientierung erhält,
womit sich das Bestreben des Verfassers in bedeutsame und zukunftsträchtige
Strömungen unserer Zeit einfügt, diese aber zugleich von vornherein und
mit Recht von falscher metaphysischer Verbrämung befreit. Wenn auch
der Verfasser eine verheerende Wirkung des zu erwartenden und auch
herbeizuführenden Endes der Metaphysik für sehr unwahrscheinlich hält, so

möchte er anderseits an dieses Ende auch nicht übertriebene Hoffnungen
knüpfen. Die Weltanschauungskritik «ist weder Wegbereiterin des Nichts,
noch darf sie sich in der Rolle einer Bringerin des Heils gefallen, sondern
sie kann sich nur als ein Bemühen um Erkenntnis verstehen, das wie alles
menschliche Streben in einen wertirrationalen Weltlauf hineingestellt
bleibt» (312).

Meine kurzen Hinweise können der Fülle der Erörterungen, die das Buch
bietet und die z.B. auch die Funktion der negativen Ontologie und Theologie

(112fF., 134 f.), des Akosmismus (144, 176ff., 265) und der Lehre von
der analogia entis (218 ff.) einbeziehen, nicht gerecht werden. Daß die
Grundauffassung des Verfassers nicht neu ist, wie er selber mehrfach betont,
indem er für die neuste Zeit z.B. auf die Pragmatisten und Neopositivisten,
die Dilthey-Schule, Emile Dürkheim, Vilfredo Pareto, Hans Kelsen, Heinrich

Gomperz u.a. verweist (z.B. 271 ff.), tut dem Wert des Werkes nicht
Abbruch. Der Verfasser hat in verdienstlicher Weise bestehende
Untersuchungen zusammengefaßt, vertieft und ergänzt, reiches Material
ausgebreitet und die Forschungsergebnisse verschiedener Disziplinen verwertet
(Wissenssoziologie, Völkerkunde, Altertumsforschung, Kunstgeschichte,
Kinderpsychologie). Auch wenn man dem Verfasser im wesentlichen
zustimmt - was ich mit Überzeugung tue, weshalb ich dies schon in der
Darstellung nicht unterdrücken konnte -, so wären freilich im einzelnen ein

paar Fragezeichen zu setzen. Abgesehen von den Vorbehalten zu verschie-

188



denen Interpretationen (z. B. Plato und Kant) ist folgendes immerhin
anzumerken: 1. Vor allem müßte m.E. genauer untersucht werden, ob die den
Verfasser und einige gleichgerichtete Autoren, z.B. Neopositivisten, Pragma-
tisten und Hans Kelsen leitende Idee vom Menschen nicht in unzulässiger
Weise verkürzt ist. So wäre insbesondere zu fragen, ob das Streben zum
Absoluten nicht wesentlich zum Menschen gehöre, was seine besonderen
Folgen haben könnte hinsichtlich der Einschätzung der illusionären
Versuche, sich des Absoluten zu bemächtigen. Es könnte sich nämlich ergeben,
daß der Mensch nicht auf ein rein pragmatistisch aufzufassendes Wesen in
gegebener Welt ermäßigt werden kann, wozu der Verfasser neigt (wenn ich
ihn richtig verstehe), daß der Mensch vielmehr ein der Metaphysik bedürftiges

Wesen ist, das seine Tiefen und Höhen metaphysisch ausdeuten muß,
freilich unter Verzicht auf eine angeblich intersubjektiv verbindliche
Metaphysik. Deshalb unterscheidet sich die noch zulässige Metaphysik von der
bisherigen in wesentlicher Weise, und sie würde sich, in der Bindung an ein
den Menschen Übersteigendes, undogmatischer Religion nähern. Dem
Verfasser wäre deshalb darin zuzustimmen, daß der Streit der Weltanschauungen

richtigerweise sozusagen gegenstandslos werden sollte, und vielleicht
wird er es einmal auch; Ansätze sind da, und viele vermögen heute schon
letzte weltanschauliche Positionen schlicht stehen zu lassen. Dies wäre aber,
wie ich glaube, keineswegs die radikale «Entzauberung», die Topitsch
selber für die Zukunft erwartet und der er keine unheilvollen Wirkungen
zuschreiben zu müssen glaubt. Wenn den Menschen etwas übersteigt und
er sich selber im letzten ein Geheimnis bleibt, was doch wohl der schlichte
Befund ist, steht er immer noch im Banne eines Zaubers, der wesentlich zu
ihm und zu seiner Welt gehört, und der ihm zwar keine Dogmen vorspiegelt,
dessen er sich aber ohne Selbstaufgabe wohl nicht entledigen kann, und aus
dem er letztlich den Ernst seines Menschseins schöpft. 2. Des weitern ist zu
beachten, daß die Unmöglichkeit einer intersubjektiv verbindlichen
Metaphysik auch im Wege einer systematischen, genauer: einer
philosophischanthropologischen Untersuchung und damit von der Wurzel her darzutun
wäre, nicht nur auf dem vom Verfasser gewählten Wege der
«genetischhistorischen Analyse», die wegen der Idee des Menschen bloße «Entlarvung»
zu bleiben droht und aus den angedeuteten Gründen nicht ganz ausreicht.
Es kann nicht ohne weiteres ausgeschlossen werden, daß die «entlarvte»
Auffassung aus innern und systematischen, von der genetischen Herleitung
unabhängigen Gründen gleichwohl zuträfe. Manche werden freilich solche
in ihrer Tragweite vielleicht ein wenig überschätzte «Entlarvung» der
Repristination bisheriger Metaphysik immer noch vorziehen, was ich ihnen
lebhaft nachfühlen kann. 3. Schließlich bedürfte das Wertphänomen der
weiteren kritischen Klärung. Der Verfasser betont mit Recht «die
grundlegende Verschiedenheit von Tatsachenaussagen einerseits und Werturteilen

oder Handlungsanweisungen anderseits» (268f.), scheint aber im
übrigen zu Unrecht anzunehmen, daß Werte in bezug auf ihren normativen
Kern der intersubjektiven Verständigung überhaupt nicht zugänglich seien.
Dies trifft wohl nicht zu, da intersubjektiv ausweisbare Konfliktlösungen
faktisch vollzogen werden, was theoretisch vertieft werden kann, und da

189



vielleicht selbst eine tiefere Gemeinsamkeit in allen gegensätzlichen
Werthaltungen im Hinblick auf das für den Menschen konstitutive Streben zum
Absoluten angenommen werden darf. Ein schwieriges Problem freilich bleibt
die Absteckung des Variationsbereiches menschlich noch vertretbarer
Werthaltungen. - Diese kritischen Anmerkungen sollen den geziemenden Dank
für das vorliegende Buch, das namentlich den heute noch unentwegten
«Metaphysikern» zur aufmerksamen Lektüre aufs wärmste empfohlen sei,
nicht schmälern. Hans Ryffel

Balduin Noll: Philosophia rationalis sine fide. H. Bouvier & Co. Verlag,
Bonn 1959.

Getragen von der «Leidenschaft der Nüchternheit» kreist die vorliegende
Abhandlung um die «Frage der Erkenntnis im Wissen». Das rationale
philosophische Erkennen hält sich von vornherein «im Spannungs- und
Denkfeld des ,natürlichen Bewußtseins' mit seinen dunkel mitbewußten
Horizonten unbestimmter Wirklichkeit». Es zielt auf eine begrifflich
bestimmte Auslegung dieser Wirklichkeit, die nur gelingen kann, wenn «die
höchsten nicht auswechselbaren Denkgesetze und -handlungen, die dem
Wissen jeder Stufe zugrunde liegen, für die Auslegung der Wirklichkeit
verbindlich bleiben. Das kritische rationale Denken allein ist in der Lage,
diese Auslegung zu leisten und zu einem Verstehen dieser Welt, ohne daß
Widersprüche bleiben, hinzuführen». Demgemäß verfolgt Noll die
wichtigsten Denkgesetze und insbesondere den (z.B. von Aristoteles und Kant
in verschiedenem Sinne verstandene) Satz des Widerspruchs im «natürlichen
Bewußtsein», wobei er im Hinblick auf das alte Grundproblem von Sein
und Werden die These vertritt, daß der ihm nachgesagte Gegensatz in der
metaphysischen Spekulation keinen Platz habe. «Beide Begriffe müssen

zusammengedacht werden, und zwar so, daß kein Widerspruch bleibt. Das
erst ergibt eine brauchbare Philosophie. Der Gegensatz entfällt in der onto-
logischen Differenzierung von Sein und Seiendem: Sein wird nicht, sondern
ist. Seiendes wird, weil das Sein in sich bewegt ist und in dieser Bewegung
Seiendes auf- und untertauchen läßt.» Danach gibt der Verfasser als erstes

Beispiel der Tendenz zur Erweiterung des natürlichen Bewußtseins in der
Philosophie eine klare und knappe Darstellung der aristotelischen
Metaphysik, in welcher aber das Seiende unaufgehellt und die Theorie seines

Erkennens ungenügend bleibe. Als zweites Beispiel folgt eine Interpretation
des platonischen Idealismus mit anschließender Kritik am metaphysischen
Dualismus, die sich vor allem gegen die Demiurgos-Konzeption - von Noll
allzusehr in die Nähe des christlichen Schöpfergottes gerückt — wendet.
Von einem «göttlichen Kunstschaffen» spricht er sogar noch im Zusammenhang

seiner Deutung Heraklits, die mit derjenigen Anaximanders als drittes
Beispiel den Pantheismus im Anfang der abendländischen Philosophie
repräsentiert. Weil dieser in der Philosophie der Zukunft vermutlich wieder eine

Bedeutung gewinnen wird, will Noll auch das Wahrheitsproblem «in pan-
theistischer Sicht» behandeln. Faktisch ist dann freilich mehr von Gott,

190



Hegels Geschichtsphilosophie und andern Dingen die Rede. Im übrigen
gehört des Verfassers Sympathie offensichtlich dem Pantheismus. Er spricht
von einer (vermeintlich) unbedingten «Notwendigkeit, Gott als sich im
Sein darwesende künstlerisch schaffende und zerstörende Kraft in Ewigkeit
zu denken». Allein man sieht auch hier nicht, warum der «Wirklichkeit»
oder dem «Sein» noch ein «göttlicher» Charakter nachgesagt oder mit
einem «göttlichen Walten» in Beziehung gebracht wird. Gewissermaßen
unter der Leitthese, daß die moderne «vertiefte und erweiterte empirische
Erkenntnis immer offensichtlicher... zu den Ausgangserkenntnissen der
Ratio im Felde der abendländischen Metaphysik» zurückführe, zieht Noll
den Nominalismus als «reflexive Wendung» gegen das natürliche Bewußtsein

in seine Betrachtungen ein. Als Hauptvertreter dieses Nominalismus
fungiert Kant; Pragmatismus (repräsentativ dafür ist Nietzsche) und
Positivismus sind die zwei Gestalten des nachkantischen Nominalismus, wobei
zumal die moderne Physik berücksichtigt wird. Trotz der Anrufung der
«Leidenschaft der Nüchternheit» wird man das Buch Nolls als ein Dokument
jenes heute wieder in mannigfachen Richtungen sich ausbreitenden
spekulativen, d.h. die vermeintlichen Erkenntnisse rein aus sich hervorbringenden
Denkens taxieren müssen. j-j ]£unz

Wilhelm Weischedel: Wirklichkeit und Wirklichkeiten. Aufsätze und
Vorträge. Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960.

Der Band enthält eine Anzahl ausgewählter, zum Teil schon anderwärts
erschienener Aufsätze, deren mannigfache Themen sich dem Verfasser im
Rückblick als «im Grunde um die Frage» kreisend erwiesen, «was überhaupt
Wirklichkeit' bedeute, und welche der Wirklichkeiten, in denen der Mensch

sich findet, die wahre und gründende sei». Diese «wahre und gründende»
Wirklichkeit bestimmt er trotz der entschiedenen Bereitschaft, sich der
unausweichlichen, unser geschichtliches Schicksal ausmachenden
Fragwürdigkeit aller überkommenen metaphysischen Gehalte auszusetzen, letzten
Endes spekulativ als «Seinsgrund», «Gottheit» oder «Tiefe der Welt».
Den spekulativen, sich gegen den Glauben ausdrücklich abhebenden Charakter

dieser Begriffe wird Weischedel vermutlich allerdings bestreiten, da ihm
sehr daran liegt, dem radikalen Fraglichwerden des Seienden und dem
Bezug zu dessen Grund das «Erfahren» - er spricht von der «metaphysischen
Erfahrung» - zu sichern. «Sein und Seinsgrund», sagt er etwa, «werden
nicht frei entworfen, sondern als von sich selber her auf den Erfahrenden
zukommend entgegengenommen.» Allein aus der zutreffenden Einsicht, daß
Begriffe oder Gebilde wie «Sein» und «Seinsgrund» nicht von der bewußtaktiven

Denkspontaneität erzeugt werden, folgt noch keineswegs ihr Erfahrenhaben.

Die - um ein anderes Beispiel anzuführen - dem gegenständlichen
Erkennen immanente, wenngleich seinem Vollzug zumeist verborgenbleibende

Kategorialität spricht auch nicht weder gegen ihren «subjektiven»
noch für ihren «objektiven», d.h. dem Seienden als solchen eignenden
Charakter. Daher müßte, bevor dergleichen wie «Sein» und «Seinsgrund»

191



als der Erfahrung Gegebenes und dem spekulativen Gesetztsein Entrücktes
unterstellt wird, entschieden sein, ob beide («Sein» und «Seinsgrund»)
nicht doch ausschließlich Produkte des Denkens (bzw. seines Ursprungs)
oder des Menschseins sind, die zu Unrecht in die «Welt» und ihren «Grund»
«verlegt» werden. Das sicher nicht zu leugnende Ernstnehmen der
«nihilistischen» Fragwürdigkeit alles Seienden reicht bei Weischedel anscheinend
doch nicht - das ist der immer wieder sich aufdrängende Eindruck - in jene
Radikalität, welche dem Hängen des menschlichen Herzens an rettenden,
haltgewährenden Spekulationen den Atem raubt. Im übrigen ordnen sich
die Aufsätze in vier Themengruppen. Die erste Gruppe enthält Arbeiten
zur Geschichte des abendländischen Denkens, worunter eine tiefdringende
Interpretation der «Pensées» Pascals und eine vorzügliche klare Studie über
den Geschichtsbegriff Voltaires. Die zur zweiten Gruppe zusammengefaßten
Abhandlungen sind in der «Frage nach der Wirklichkeit» zentriert, die
zugleich eine solche nach der Möglichkeit einer «philosophischen Theologie»
ist und deshalb auch eine Meditation über den «Sinn des Gebets» in sich
aufnehmen kann. Der dritte Abschnitt ist Bemühungen um die moderne
Kunst gewidmet, die Weischedel - einer der wenigen Schüler Heideggers,
die dafür einen offenen Sinn haben - in der Richtung der Enthüllung der
«Tiefe der Welt» versteht. Die vierte Gruppe schließlich bringt mehrere
ethische Untersuchungen («Wesen und Ursprung des Gewissens», «Recht
und Ethik», «Wahrheit und Unwahrheit der öffentlichen Meinung» u.a.),
in denen sich durchwegs das hohe Ethos Weischedels dokumentiert.

H. Kunz

Otto Samuel: Die Ontologie der Kultur. Verlag Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1956.

Freuen wir uns zunächst der Vorzüge dieses Werkes!

Der Autor führt uns nicht nur vor, sondern tatsächlich mitten in ein
aktuelles Problem hinein. Je stärker die Ontologie in der Gegenwartsphilosophie

sich durchsetzt, desto stärker auch die Nötigung, die Auswirkungen

der modernen Ontologie auf allen Gebieten, auch auf dem Gebiet
der Kultur, aufzudecken. Den Nachweis dieser Auswirkungen macht sich

unser Autor nicht leicht. Er trägt aus allen Wissensgebieten, besonders aus
der modernen Naturwissenschaft und Theologie, eine erstaunliche Fülle von
Tatsachen und Erkenntnissen zusammen, um seine These so überzeugend
wie möglich zu untermauern. In seinem Vorwort bekennt er sich zu folgender
«Sternkonstellation» der heutigen Philosophie: Ernst Cassirer, Nicolai
Hartmann, Martin Heidegger, Edmund Husserl, Max Scheler, A. N. Whitehead

— eine Konstellation, deren Anerkennung wirklich Erhebliches
verspricht. Das Werk, 1955 in Brooklyn, New York, abgeschlossen, ist in einem
klaren und flüssigen Deutsch geschrieben. Nur selten verraten gelegentliche
Fehlbildungen (z.B. S. 253: «unzuläßlich» statt «unzulässig») die
langjährige Entfernung aus dem Bereich der deutschen Muttersprache. So weit
die Vorzüge. Und nun das Problem selbst:

192



Der Mensch ist das Wesen, das nur auf fruchtbaren Umwegen seine Ziele
erreicht, das auch nur auf Umwegen an das wahre und eigentliche Sein
herankommt. Diese produktiven Umwege sind solche der Schauung, der
Sprache mit ihren symbolischen Formen, des Denkens mit seiner Reflexion
und Diskursivität, des Wollens mit seinem Faustischen Drang, des Sich-
Gesellens mit seinen politischen Auswirkungen, des Seins, welches das

Seiende hütet wie ein guter Hirte, des Fühlens mit seinem Werte schaffenden
Gestalten, des Glaubens mit seinem religiösen Verhalten u.a.m. Des
Verfassers Meontologie (das Wort wohl gebildet nach Piatos to [j-tj ôv) will die
uralte Idee einer Scheidung in ein Sein a se und in eine Welt der Erscheinung
sehr ernst nehmen, behauptet dann aber, daß die beiden anscheinend

getrennten Welten in Wirklichkeit nur eine Welt im höheren Sinne
darstellen. In dieser Identifikation sieht der Autor die beste Rechtfertigung des

gesunden Menschenverstandes.
Samuel trennt die Gesamtkultur in fünf Sphären: Theoretik - Ethik -

Ästhetik - Soziologie und Religion. Jede dieser Sphären hat nicht nur ihre
eigenen Wertgebiete, Erfassungsmöglichkeiten und Gegenstandsgebiete -
hinter jeder dieser fünf Kultursphären liegt auch ein je besonderes Sein und
damit auch eine besondere Ontologie. So viele Kulturbereiche, so viele
arteigene Grundtypen des Seins. Diese Kulturontologie gibt uns das methodische

Instrument in die Hand, durch das wir das Spezifische der
Kulturbereiche zu erkennen vermögen und uns von den vielen Vorurteilen, Äqui-
vocationen, Aporien und Antinomien befreien können. Jede der fünf Sphären
hat nicht nur ihr eigenes Kategoriensystem, sondern auch ihren eigenen
Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriff. «In jeder Wissenschaft liegt eine Ontologie

eingebettet, die herausgearbeitet werden kann und die die Seinsweisen
und Seinsbegriffe aufzeigt, die ihre offene und geheime bedingende Voraussetzung

sind und die auch zur Füllung ihrer Begriffe und Methoden und zur
Erfüllung ihrer Inhalte und Ggenstände hinleitet. Das Verhältnis zwischen
einer Wissenschaft und ihrer arteigenen Ontologie ist harmonisch und in
keiner Weise antinomisch» (S. 3/4). Es zeigt sich, daß der Einzelwissenschaftler

schon von sich aus eine meist versteckt bleibende ontologische
Entscheidung getroffen hat.

Im Fortgang der ontologischen Grundlegung stoßen wir S. 13 auf die

streng realistische Confessio, daß das Sein dem Denken vorausgeht und
nicht das Denken dem Sein. Also : Sum, ergo cogito - eine Descartesinversion,
die überraschend anklingt an I.G.Hamanns «Nur nicht über das cogito
das edle sum vergessen».

Je tiefer wir in das Werk eindringen, desto klarer tritt des Autors
Grundanliegen heraus, nämlich : Da die fünf Kultursphären schon hinten in ihrem
Sein gesondert und grundverschieden sind, sind natürlich auch alle späteren
Epiphänomene dieser fünf Seinsarten von Grund aus verschieden. Wörter
und Begriffe, die in mehreren Sphären zugleich vorkommen, haben doch

von ihrer je eigenen Seinsgrundlage her auch ihren eigenen Gehalt und
Sinn, sind Funktionen des ihnen je eigenen ontischen Grundgehaltes; von
Sphäre zu Sphäre sind sie nur als Homonyme zu verstehen.

Besonders ausführlich und interessant sind hier des Verfassers, eines guten

13 193



Barth-Kenners, Ausführungen über die der Theologie eigenen Seinsgrundlagen.

Da kommt Samuels Kritik nahe an Jaspers heran, so z. B. im Satze
S. 244/5: «Aber wenn der theologische Theoretiker seine Forderungen,
die doch nie frei von Zufälligkeiten sind, ohne weiteres mit der Offenbarung
selbst identifiziert, dann hat er bereits Gott entthront und sich, den Menschen,
dem er dann dient, auf den Thron gesetzt.»

Als wesentlich für die ganze Untersuchung halten wir fest: Alle fünf
phänomenal-totalen Anderartigkeiten weisen hin auf eine ihnen vorgelagerte
Anderartigkeit, die nun aber nicht mehr phänomenal ist, wohl aber ist sie
Wurzel und Ursprung aller fünf Kultursphären. Des Verfassers Meontologie
richtet sich just auf dieses nicht mehr phänomenale Andere, sie nennt es

den bedingenden Geist. Jede Kultursphäre hat für dieses Letzte wiederum
ihre eigene Bezeichnung. Theologie und Religion bleiben hier bei ihrem
Urwort «Gott», nur daß sie dabei den Gehorsams- und Verborgenheitscharakter

Gottes besonders stark betonen und sich bewußt sind, daß sie mit
weltlichen Elementen etwas aussprechen, was über alle Welt hinauswirkt
und was sie im letzten Grunde nicht verstehen (S. 258). Wir schließen
Samuels Kulturontologie einmal mit der Feststellung S. 261 : «Die Religion
birgt also eine total andere totale Anderartigkeit in sich als die Theoretik.
Diese paradoxe Verdoppelung erinnert uns daran, daß jede Sphäre ihr
eigenes Mysterium besitzt, dessen Beziehung zu den andern Arten weder
das der Identität noch der Diversität ist.» Zum andern mit der schlichten
Resignation der Frage S. 259: «Hier erhebt sich immer wieder die Frage,
was ist mit dem Wort Sein eigentlich gemeint?».

Eine so gewissenhafte Untersuchung im Dienst eines derart aktuellen
Problems verdient wohl eine eingehende und positive Kritik. Wir müssen
uns hier mit einigen wenigen Fingerzeigen begnügen. Der Regressus von
der Phänomenalität der verschiedenen Kultursphären auf deren ontische
Grundlagen ist berechtigt und wertvoll. Der Verfasser verbaut sich aber
mit seiner Lehre von den fünf verschiedenen Kultursphären mit ihrem je
eigenen Sein selbst diesen an sich wertvollen Regressus. Die ersten vier seiner
Kultursphären, nämlich Theoretik, Ethik, Ästhetik und Soziologie sind
besser denkbar und auch besser verstehbar als Epiphänomene und
Funktionen des einen und selben Seins. Was hier von Sphäre zu Sphäre ändert,
ist nicht die Seinsgrundlage, wohl aber die Einstellungen und Anforderungen
verschiedener Menschen an dieses eine und selbe Sein. Die Verschiedenheit
ruht hier nur in den Intentionen und Konzeptionen, welche die menschliche
Noëse und Gnoseologie in dieses eine Sein von außen her hereintragen, sie

ruht aber just nicht in der Ontik selbst. Die vier ersten Sphären liegen alle
im einzigen Räume eines vorausgehenden und im Stillen vorausgesetzten
real-kosmischen Seins, ganz unabhängig davon, ob dieses real-kosmische
Sein noch in seine gnoseologische Transzendenz und in seine Gegenständlichkeit

auseinandergelegt oder ob die gnoseologische Transzendenz in die
Gegenständlichkeit hineingerechnet wird.

Dagegen muß die fünfte Kultursphäre, die Religion, wenigstens in ihren
streng dualistischen Ausformungen, auch ontologisch von den vier
vorausgehenden Kultursphären durchaus getrennt und auf ihren eigenen ontolo-

194



gischen Boden gestellt werden. Hier ruht die ganze Phänomenalität mitsamt
ihrer wesentlichen Dogmatik auf einem Seinsfundament, das nicht mehr
Seinsfundament der vier vorderen Kultursphären ist; hier ruhen Phänomen

und Lehre auf der ontologisch sehr spezifisch-religiösen Konzeption,
daß das real-kosmische Sein als eine Schöpfung Gottes kein Letztes, kein
Eschaton darstellt; so wie es im göttlichen Schöpfungsakt geschaffen worden
ist, so kann es am jüngsten Tag auch wieder von Gott her aufgehoben und
in das göttliche Sein zurückgeholt werden. Das letztgültige und absolute
Eschaton ist hier das Sein Gottes als ens realissimum mitsamt seiner Gotteswelt

- auf keinen Fall aber das real-kosmische Sein.
Von der dritten Möglichkeit einer endgültigen Seinskonzeption, vom

transzendentalen Idealismus, haben wir dabei noch gar nicht gesprochen
und lassen sie hier aus dem Spiel, da auch der Autor von ihr nicht spricht.
Wir wiederholen: Mit seiner Forderung nach einem Regressus vom
Kulturphänomen zu dessen ontischer Voraussetzung bewegt sich Samuel auf einem
durchaus richtigen Weg - nur dringt er auf diesem Weg zu wenig weit vor.
Es ist ihm mehr daran gelegen, mit einer an sich wertvollen Fülle von
Einzeltatsachen und Einzelerkenntnissen seine in fünf Sphären ausgefächerte
Kulturontologie zu untermauern, als auf dem von ihm mit Recht beschritte-
nen Regressusweg vorzudringen bis zu den wirklich letztmöglichen
Deutungen einer ontologischen Eschatologie. Wäre er bis zu diesen letzten
ontologischen Entscheidungsmöglichkeiten vorgestoßen, er hätte sicher aus
tieferer und besserer Einsicht heraus folgende Fehldeutungen vermieden:

1. Wo die Meontik ein wenn auch uneigentliches Nicht-Sein statuiert,
darf sie nicht mehr von Anderheit reden. Anderheit ist bereits eine sehr
weitgehende Qualifikation, die als ontischen Träger ein Sein voraussetzt.

2. Der Verfasser nimmt Theologie und theologische Dogmatik aus der
fünften Kultursphäre, der Religion, heraus und legt beide in die erste Sphäre,
in die Theoretik hinein. Samuel kennt aber Karl Barth, und diese gute
Barth-Kenntnis hätte ihn vor dieser Trennung warnen sollen. Ist es doch
das große Anliegen Barths, die Theologie just aus ihren theoretischen,
philosophischen und weltanschaulichen Verhaftungen herauszulösen und
sie als Offenbarungstheologie mit streng «Kirchlicher Dogmatik» voll und
ganz auf den integral-religiösen Boden eines theoretisch ungebrochenen
Christenglaubens zu stellen.

3. Samuel stößt im Verlauf seiner Untersuchung immer wieder auf die
Tatsache, daß die fünfte Kultursphäre, die Religion, in ihrer ontologischen
Begründung gegenüber den vier andern Sphären eine ausgesprochene Sonderstellung

einnimmt; staunend bleibt er immer wieder vor dieser Diastase, vor
diesem Hiatus stehen. Trotzdem bleibt er schließlich bei seiner alle fünf
Sphären umfassenden und einebnenden Fünfer-Coordination.

4. Mit aller Energie wendet sich Samuel gegen eine Synthese von Sphäre
zu Sphäre - aber er will für alle fünf Sphären eine coordinierende Coexistenz.
Darum läßt er auch den Wahrheitsanspruch der Religion in voller Coordination

und Co-Existenz neben den vier andern Wahrheitsansprüchen zu
Recht bestehen und stellt ihn nicht im geringsten in Frage.

Nun, Coordination und Coexistenz in der Wahrheitsfrage bestehen selbst-

195



verständlich zu Recht in der Praxis der staatlich-rechtlichen Ordnung mit
ihrem Toleranzgebot, mit ihrer Garantie der Glaubens- und Gewissensfreiheit.

Die Philosophie aber und mit ihr die Ontologie müssen sich in der
Wahrheitsfrage entscheiden und kommen um diese Entscheidung nicht
herum. Aber auch die Theologie will heute von einer solch umfassenden und
nivellierenden Coordination im Bereich der Wahrheit nichts wissen. Gerade
mit der Theologie zusammen erhebt heute im christlichen Abendland die
Religion einen nicht nur coordinativen, nicht nur coexistentiellen, sondern
einen durchaus subordinativ gemeinten, exklusiven, totalitären und absolut
gültigen Wahrheitsanspruch. Dieser rigorose Absolutismus verträgt keine
Coordination, nur Subordination. Diesem absoluten Wahrheitsanspruch
gegenüber gibt es für die Philosophie nur zwei Entscheidungsmöglichkeiten :

Entweder Subordination unter den religiös-christlichen Wahrheitsanspruch
oder aber der mutige und volle Einsatz für ihre eigene, eigenständige und
voll philosophische Wahrheitsbildung. p

Ludwig Klages: Der Geist als Widersacher der Seele. 4. Aufl. Johann
Ambros. Barth, München und H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn
1960.

Die erste Auflage des monumentalen «Widersachers» erschien in vier
Teilen 1929-33. Jetzt liegt als ungekürzte Studienausgabe in einem einzigen,
rund 1500 Seiten umfassenden Leinenband die vierte Auflage vor. Der
Text und die Seitenzahlen stimmen genau mit der Originalausgabe überein,
abgesehen vom für Klages so charakteristischen «Vorwort für die
Zeitgenossen», das durch das «einführende Vorwort» zur dritten, noch zu
Lebzeiten des Verfassers erschienenen Auflage ersetzt worden ist. Darin
gesteht Klages, sein Werk hätte «teilweise weitgehende Umgestaltungen
erfahren», wenn ihn nicht ein seit langen Jahren andauerndes schweres
Leiden daran gehindert hätte. So mußte er sich mit einer Anzahl von kurzen
Hinweisen auf verbesserungsbedürftige Stellen begnügen, die aber den
«entscheidenden Konzeptionen» seiner Metaphysik «nicht im geringsten
Abbruch» tun. „

Maurice Gex: Initiation à la philosophie. 4 e édition augmentée d'un
complément sur la philosophie contemporaine. Neuchâtel, Editions du
Griffon, 1960, 404 pages.

Le succès de cette Initiation, traduite en allemand dans la Sammlung Dalp :
Einführung in die Philosophie (Bern, Francke), a obligé M. Gex à compléter
son ouvrage. L'exposé du problème de l'être, de la connaissance, de la

196



morale, s'est enrichi d'un tableau de la philosophie contemporaine, de ses

tendances les plus vivantes. On y trouve une caractéristique claire, objective,
du matérialisme dialectique, de la phénoménologie husserlienne, de la
doctrine de Max Scheler sur les valeurs et le monde émotionnel, de l'existentialisme

et de ses diverses formes ; puis vient le spiritualisme français, de Maurice
Blondel à Louis Lavelle et à René Le Senne. Enfin M. Gex présente deux
pensées originales, celle de Raymond Ruyer (psycho-biologie) et celle du
Père Pierre Teilhard de Chardin, dont la synthèse évolutionniste intéresse
la science, la philosophie et la théologie. M. Gex ne cache pas sa préférence
pour ces deux dernières doctrines, en ce qu'elles se soucient à la fois de la
subjectivité humaine et de la place de l'homme dans le cosmos; elles cherchent
à raccorder intériorité et extériorité; elles échappent à l'unilatéralité qui est
la grande faiblesse des existentialismes. M. Gex reconnaît la spécificité du
travail philosophique, il le souhaite néanmoins éclairé par les résultats de
la recherche scientifique; c'est la conception d'une philosophie «d'inspiration
scientifique», qu'il a récemment exposée, entre autres dans Dialectica, et où
il voit l'avenir de la philosophie. Marcel Reymond

Ferdinand Gonseth: La métaphysique et l'ouverture à I'experience, seconds

entretiens de Rome, publiés sous la direction de F. Conseth. Paris,
PUF, 1960. - 291 pages.

Il y a quatre ans, M. Gonseth publiait les premiers entretiens de Rome
sous le titre : Philosophie néoscolastique et philosophie ouverte. Au cours des débats,
la pensée dialectique et idonéiste s'affirmait seule vraiment ouverte parce
qu'elle admet que les exigences de l'expérience lui imposent la revision des

principes de connaissance; son conventionalisme apparent n'est pas
arbitraire, mais soumis à la technicité, c'est-à-dire à l'accord des chercheurs
sur le choix des principes, et à l'intégralité, c'est-à-dire à l'appui dialectique
des diverses théories scientifiques; en un mot, elle exprimait l'esprit scientifique,

et l'esprit scientifique d'aujourd'hui, à la fois averti et sans préjugés,
même à l'égard de lui-même.

Mais les métaphysiques, elles aussi, s'affirment aujourd'hui ouvertes, et
notamment la métaphysique aristotélico-thomiste répète un constant appel
à l'expérience. Qu'est-ce donc que la véritable ouverture? Le nouveau dialogue
entre M. Gonseth et plusieurs personnalités représentant la pensée thomiste
et également averties de l'état actuel des sciences doit répondre à cette question.

En un exposé introductif, six réponses et une conclusion, M. Gonseth
revendique d'une part l'indépendance de la science et montre d'autre part
que toute philosophie doit prendre cette ouverture pour modèle; au reste,
la philosophie, ayant à tenir compte de la science actuelle, ne pourra manquer
d'être aussi ouverte; enfin, «contaminée» par l'ouverture et par la
dialectique d'idonéité et d'intégration, elle n'en sera pas davantage contaminée
par le scepticisme, mais sera au contraire une recherche authentique. De

197



la revendication d'autonomie, on retiendra particulièrement, pensons-nous,
cette déclaration, que le philosophe ne saurait, à partir de son propre système

- que M. Gonseth juge subjectif - donner une définition valable de la
science et des rapports de la philosophie et de la science. On retiendra aussi

que la science est «l'agent de réalisation de la prise de contact avec le réel».
D'où l'affirmation que science et philosophie «se rencontrent dans la recherche
du réel», et du même réel. Mais, si le savant «n'est rien de plus ni de moins
qu'un philosophe qui a appris à se défier de lui-même et qui prend, contre
lui-même... un certain ensemble de précautions elles-mêmes éprouvées»,
et s'il a appris aussi à assumer le risque de l'erreur, il ne sera pas pour cela

sceptique et le philosophe se voit engagé à prendre ces méthodes pour
exemple.

Les interlocuteurs de M. Gonseth répondent - ils le précisent souvent -
au nom du thomisme et du réalisme; on s'entend alors, sans peine - mais
non sans nuances - aux dépens de l'idéalisme soit en science, soit en
philosophie, et contre les prétentions à l'autonomie d'une philosophie qui
méconnaîtrait l'expérience. Mais il est évident - le lecteur ne sait s'il doit admirer
davantage la fermeté ou la souplesse des réponses et des contre-réponses -
que les positions ne peuvent coïncider car M. Gonseth a en vue le rapport
des sciences et de la philosophie, tandis que ses interlocuteurs, tout en pensant
reconnaître l'importance de ce problème, ne sauraient quitter leur
préoccupation essentielle: le rapport entre la philosophie et l'absolu, la
métaphysique. Une certaine manière de juger du rapport de la philosophie et
de la science rejette dans le surnaturel la question du rapport de la philosophie
et de l'absolu et sacrifie la métaphysique au seul rapport naturel de la
science et de la philosophie; les interlocuteurs de M. Gonseth ne sauraient

y consentir; en effet, le rapport à l'absolu doit se formuler philosophiquement
lui aussi et ceux qui ont reconnu cette exigence ne peuvent abandonner
l'idée de nécessité; ils ne peuvent consentir, comme ils s'y voient invités,
à ce que tous leurs jugements soient exposés au démenti; mais ils veulent
rester réalistes: «L'intention réaliste, dit l'un d'eux, est-elle vraiment
incompatible avec une connaissance philosophique de caractère nécessitaire se

rapportant à d'autres domaines que celui du réel expérimentable?» Mais
la philosophie ne dépendra pas pour cela tout entière, comme le souligne
le P. Boyer, du développement de la science et du principe de révisibilité.
Ou plutôt, la révisibilité implique des connaissances absolues, la révisibilité
universelle n'étant autre que scepticisme. Si, de ce point de vue, l'efficacité
reste un bon critère, ce n'est que parce qu'elle est une manifestation de la vérité.

De son côté, un homme de science dont tout l'effort tend à plus de
connaissance ne peut, évidemment, accepter l'idée de scepticisme, et cette idée
est profondément étrangère à celle même de dialectique. Il semble donc
qu'avec la dernière phrase de M. Gonseth on en revienne à la sagesse des

limites: «A qui veut trop, tout est repris.» £) Christoff

198



Herbert Berger: Wege zum Realismus und die Philosophie der Gegenwart.

Verlag H. Bouvier & Cie., Bonn 1959.

Je weiter sich der konsequente Realismus im Angriff und Vormarsch in
die Gegenwartsphilosophie hineinarbeitet, desto stärker ist sein Bedürfnis,
sich seiner rückwärtigen Verbindungen zu vergewissern. Die vorliegende
wertvolle Untersuchung steht im Dienste dieser Sicherung.

Die Fassung des Titels ragt über den Gehalt des Buches etwas hinaus.
Es werden nicht allgemein frühere Wege zum Realismus aufgezeigt; die
Untersuchung beschränkt sich auf zwei realistische Erkenntnistheoretiker
des 19. Jahrhunderts, auf J.H. von Kirchmann und Friedrich Ueberweg.
Diese Einschränkung ist wohlbegründet; sie kommt der Gründlichkeit und
Gewissenhaftigkeit in der Darstellung der beiden Philosophen zugute.

Das Buch gibt zuerst Auskunft über Leben und Werk; das ist um so

nötiger, als beide Denker als Menschen und Kämpfer hinter ihren
nachgelassenen Werken verschwunden und heute in Vergessenheit geraten sind.
Nun zeigt der Verfasser in gründlicher Analyse, wie v. Kirchmann mit
seiner Philosophie des Wissens und wie Ueberweg mit seinem Idealrealismus
ihre realistisch-erkenntnistheoretische Grundthese zu untermauern suchen.
Beide Denker werden auch in den ihnen zukommenden philosophiegeschichtlichen

Zusammenhang hineingestellt; v. Kirchmann wird vornehmlich

mit J. Rehmke, Ueberweg mit Nie. Hartmann konfrontiert. In einer
Schlußbetrachtung werden beide auch noch gegenseitig einander
gegenübergestellt. Für beide Denker bedeutete es ein Wagnis, ihren Realismus
öffentlich zu vertreten, da Idealismus und Identitätsphilosophie mit noch
ungebrochener Kraft das Feld beherrschten. Besonders interessant sind hier
die erregten Kontroversdiskussionen innerhalb der Philosophischen Gesellschaft

Berlin nach 1860.

Bergers kritische Analysen gehen aus vom konsequenten Realismus, wie
ihn heute Prof. Friedrich Schneider in Bonn vertritt. Dem in der Erkenntnistheorie

immer noch idealistisch-kritizistisch gebrochenen Realismus stellt
der konsequente Realismus folgende Einsichten entgegen: S. 244: «Alle
diese Denker sehen die vorwissenschaftliche Haltung des alltäglichen Lebens
als unaufgebbaren Ausgangspunkt der Philosophie an.» und S. 260: «Die
der Spekulation feindliche, realistisch eingestellte Philosophie stimmt der
vorwissenschaftlichen Ansicht des praktischen Lebens durchaus zu, daß
nicht jedes Subjekt seine eigene Welt als das Primäre kennt; die eine, für
alle Lebewesen identische Welt wird entsprechend den jeweiligen Lagen
und Standpunkten aspektivisch wahrgenommen und erkannt. Nur die
Identität und Realität des Voraussetzungsgegebenen ermöglicht das Handeln

und die Verständigung und stellt damit die einheitliche Grundlage der
zu Erkenntniszwecken von den Einzelwissenschaften ersonderten subjektiven
Weltbilder dar.»

Dem Autor ist darin beizupflichten, daß er die Untersuchung vortreibt
bis in die Erkenntnistheorie der beiden genannten Philosophen. In der
Erkenntnistheorie hat sich die Identitätsphilosophie ihre starke idealistische

199



Zitadelle geschaffen; hier muß der Idealismus aufgesucht und zum Kampf
gestellt werden; hier entscheiden sich Kampf und Schicksal; und daß er
auch der Auseinandersetzung mit der idealistisch gebrochenen Erkenntnislehre

eines Nie. Hartmann nicht aus dem Wege geht und hier eine durchaus
notwendige Flurbereinigung innerhalb des neuen Realismus vornimmt.

Ob den beiden sprachlichen Neuschaffungen «nonisch» und «seinein»
(S. 258) Erfolg und Zukunft beschieden sein werden, ist sehr fraglich. Doch
ist die Arbeit als eine dem Buchhandel übergebene Dissertation aus der
konsequent realistischen Schule in Bonn (Prof. Friedrich Schneider)
unverkennbar ein echtes specimen eruditionis und zugleich eine wertvolle
Einführung in die heute immer schärfer sich akzentuierende Auseinandersetzung

zwischen dem erkenntnistheoretischen Idealismus und Realismus.

Ernst Haenßler

Johannes Thyssen: Realismus und moderne Philosophie. Gesammelte

Abhandlungen. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1959.

Es scheint heute schon zu den Ausnahmen zu gehören, wenn ein
philosophischer Autor sich die Mühe nimmt, auch die Erzeugnisse seiner

Zeitgenossen kennenzulernen und es nicht unter seiner Würde hält, sich mit
ihnen auseinanderzusetzen. Das geschieht in den vorliegenden gesammelten
Abhandlungen Thyssens. Er vertritt einen kritischen erkenntnistheoretischen
und ontologischen Realismus, und um dessen «Neubegründung» geht es

ihm vor allem in seinen durchwegs sachlichen, vornehmen Auseinandersetzungen

mit Husserl, Heidegger, Sartre, dem Jaspersschen Buch «Von
der Wahrheit» und einigen Formen der Konzeption der transzendentalen
Subjektivität. Etwas aus dem thematischen Rahmen fällt die kritische
Betrachtung der Sprachphilosophie Weisgerbers und die Abhandlung über
die Glückseligkeitsethiken. Man ist dankbar, diese gediegenen wertvollen
Arbeiten jetzt in einem Band zur Hand zu haben und bedauert nur, daß
allzu viele Druckfehler stehengeblieben sind. j, %•

Armin Müller: Bios und Christentum. Wege zu einer «natürlichen»
Offenbarung. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1958.

Der Verfasser, in Medizin und Biologie beheimatet, stellt sich eine
theologische Aufgabe. Doch greift er dabei so weit in die Domäne der Philosophie
hinüber, daß sich eine Besprechung an dieser Stelle rechtfertigt. Über sein

theologisch-philosophisches Anliegen geben Vorwort und Einleitung
hinreichend Auskunft. Müller will der natürlichen Gotteserkenntnis gegenüber
dem lastenden Druck der dialektischen Theologie Verständnis und
Anerkennung erkämpfen. Biologie und Wissenschaftstheorie müssen ihm helfend

200



zur Seite stehen; zu ihnen hin versucht er sich in Brückenschlag und
Synthese. Die Arbeit wendet sich vor allem an Theologen sowie an alle, die
von der religiösen Krise des Abendlandes von banger Sorge erfüllt werden.
Seiner Unzulänglichkeit auf theologischem Gebiet ist sich der Verfasser
bewußt. An der christlichen Offenbarung will er festhalten und trotzdem
Neuerer sein. Seinen theologischen Widersachern ist er schon dafür dankbar,
wenn sie mit einem allzu voreiligen Anathema noch zurückhalten; ihnen
wird es, meint er, trotz verzehrender Glaubensenergie nicht mehr gelingen,
die christlichen Glaubensfundamente so zu regenerieren, daß sie das
Zeitbewußtsein neu erfüllen. Alles komme jetzt darauf an, jene Glaubensgrundlagen

auszuweiten und nach neuen Offenbarungsquellen Ausschau zu halten.
Von einer natürlichen Offenbarung und Theologie her will er jene uralt
geheiligte Bilderwelt des Mythus mit neuer Kraft durchdringen. Im Sinne
Goethes will er die Zeichen der Natur so entziffern, so zum Sprechen bringen,
daß auch aus ihr, trotz aller ihrer Dämonie, die Stimme des liebenden
Gottes an unser hellhörig gewordenes Ohr dringt. Die dem Menschengeist
zugewachsenen Naturerkenntnisse sollen dem Zentrum christlicher
Glaubensüberzeugung nicht nur nicht widersprechen, sie sollen auf diese
Glaubensüberzeugung hin harmonisch abgestimmt werden. Die Natur soll nicht nur
das göttliche Ingenium und nicht nur die göttliche Weisheit, sondern auch
die göttliche Liebeskraft durchscheinen lassen. Ein gewaltiger Revisionsprozeß

soll unsere moderne Naturvorstellung von aller Entseelung,
Entmenschung und Entgottung befreien. Darum sollen die Erkenntnisse der
Wissenschaft überhaupt auf ihre transzendenten Gehalte hin überprüft und
in das Licht einer theologisch-philosophischen Schau hinaufgehoben, darum
soll die nur «erklärende» Biologie durch eine «verstehende» Biologie ergänzt
werden. Mit dieser Fühlungnahme zum geisteswissenschaftlichen Bereich
hin ergibt sich von selbst eine stärkere Anknüpfung an die philosophische
Problematik. Werte dringen wieder ein in das Geschehen der Natur, und
die Ideen des Guten und des Schönen sollen als eigentlich schöpferisch
tragendes Konstruktionsprinzip für alles biologische Geschehen anzusprechen
sein. Mit diesem Einströmen der Gott entstammenden Werte in die Natur
nähert sich die Biologie der Wertewelt des Religiösen und echter Theo-
zentrik. Sogar die streng philosophisch-ontologische Position eines realen
Seins wird Gott unterstellt; mit Meister Eckhart zusammen ist der Autor
überzeugt, daß die Dinge, zumal die lebendigen, nur so weit von echtem
Sein erfüllt sind, als das Sein Gottes in ihnen «west». Der Verfasser könnte
sich hier auch auf Thomas von Aquino und dessen Lehrsatz berufen: «Je
mehr ein Wesen von dem entfernt ist, der durch sich selbst seiend ist, nämlich

von Gott, desto näher ist es dem Nichtsein. Je näher aber ein Wesen

zu Gott hin steht, desto weiter ist es entfernt vom Nichtsein.» Der
europäische Geist soll von seiner Rationalisierung weg zu den christlichen,
magisch mythischen Quellen zurückgeführt werden. Die Überzeugung von
dem geheimnisvollen Imago-dei-Charakter des Menschen soll auf die ganze
Natur schlechthin ausgedehnt werden. Unserem Geschlecht soll eine Gott-
Verbundenheit beschert werden, die die in Jesus Christus geschenkte
Offenbarung auf kosmisch-vitalem Fundament befestigt und unterbaut.

201



Im treuen Dienst an diesen Überzeugungen überprüft nun unser Autor
das Spannungsfeld zwischen dem biblisch-kirchlichen und dem naturwissenschaftlichen

Weltbild; von hier aus nimmt er Stellung zur Krisis der
Offenbarungsgrundlagen, zur belebten und unbelebten Natur als der Grundoffen

barung Gottes ; zu den Werten des Sozialen in Organisation und
Stammesgeschichte des Lebendigen als eines Trägers der göttlichen Offenbarung.

Vieles an dieser theologisch-philosophischen Bemühung darf dankbar
anerkannt werden; vor allem der eindrückliche Ernst und die kompromißlose

Überzeugungstreue; der überall zurückhaltend vornehme Ton in der
Auseinandersetzung mit seinen theologischen und weltanschaulichen
Gegnern; die gründliche Belesenheit in der altern und neueren Literatur und
die überaus geschickte Verwertung des Gelesenen in der eigenen Argumentation;

die Gewissenhaftigkeit der in den Anmerkungen niedergelegten
Dokumentation. Armin Müllers Buch darf ruhig dem 1954 erschienenen
grundlegenden Werk «Recht und Grenze der natürlichen Religion» von Kurt
Leese zur Seite gestellt werden.

Die theologisch-philosophische Aufgabe dagegen, die der Verfasser einer
Lösung entgegenführen will, ruft den schwersten Bedenken. Kein Wort sei
hier gesagt zu den Einwänden von Seiten der Theologie und besonders der
dialektischen Theologie; der Verfasser kennt diese Einwände selbst am
besten. Was aber von der Philosophie her zu dieser Aufgabe zu sagen ist,
sei hier in wenigen Worten angedeutet:

1. Tatsächlich wachsen heute theologische und philosophische Wahrheitskonzeption

durchaus nicht zueinander hin und schließen sich erst recht nicht
zu einer Synthese zusammen. Im Gegenteil - je stärker die Theologie sich
heute auf die biblische Offenbarung zurückzieht und jede Berufung auf die
Natur, auf die Wissenschaft und die Philosophie mit souveräner Entschiedenheit

als menschlich-autonome Vermessenheit von sich abweist; je stärker auf
der Gegenseite die Philosophie die Vordergründe der Gegenständlichkeit
durchbricht und vorstößt gegen ihre eigene philosophische Transzendenz,
gegen ihren eigenen philosophischen Seins- und Sinngrund hin und aufdiesem
ihr eigenen Grund ihre eigene philosophische Wahrheit und ihren eigenen
Glauben aufbaut, desto weiter öffnet sich die Diastase zwischen diesen beiden
Geistesgebieten, desto deutlicher wächst sich die Diastase aus zu einer
unüberbrückbaren Gegensätzlichkeit; so besonders deutlich in den Beiträgen
von Karl Jaspers und Karl Barth in der Festschrift für Heinrich Barth «Philosophie

und christliche Existenz».
2. Hinter allen Synthesebemühungen, auch hinter denjenigen unseres

Autors, stehen wirksam Wunsch und Wille, eine solche Synthese unter allen
Umständen zu schaffen. Auf diese gewollte Synthese hin werden denn auch
die beiden einander gegenüberstehenden Positionen gründlich zugerüstet. In
die irdische organische und auch anorganische Realität werden die höchsten
Werte wie Güte, Liebe, Schönheit und Sinnhaftigkeit hineingelegt. Auf der
Seite des Christenglaubens dagegen werden wesentliche Elemente des

Glaubensbestandes zurückgestellt oder abgebaut; mit diesem Abbau soll eine
bessere Breitenwirkung erzielt werden. Der Wille zur Synthese gebietet hüben
und drüben diese Eingriffe, um in beiden Bereichen die gewünschte Synthese-

202



reife zu schaffen. Von den Positionen selbst her sind diese vergewaltigenden
Eingriffe nicht zu verantworten.

3. Der Naturwissenschaft, die nicht nur das Anorganische, sondern auch
das Organische mechanisieren, quantifizieren und mathematisieren will,
wird mit Recht diese Grenzüberschreitung im Methodischen, diese
Verabsolutierung der ihr eigenen Methoden zum Vorwurf gemacht; denselben Fehler
methodischer Grenzüberschreitung und Verabsolutierung begeht aber auch,
wer mit unserem Verfasser zusammen so hohe Werte wie Liebe, Güte, Schönheit

und Sinnhaftigkeit aus den oberen Schichten, wo sie legitim beheimatet
sind, nach unten hin in den Bereich des Anorganischen hineinlegt und damit,
nur um die von ihm gewollte Synthese zu erleichtern, die gesamte Realität
in einen Kosmos menschlich bedeutsamer Werthaftigkeit umwandelt.

Ernst Haenßler

J.J. Kindt-Kiefer: Der Streit um den Bauhandwerker Jesus als geistiger

Grundlage unseres Zusammenlebens. Verlag Paul Haupt, Bern 1957.

Der Verfasser beschäftigt sich in der vorliegenden kleinen Schrift auf der
Grundlage eines persönlichen und zuweilen emphatisch vorgetragenen
Bekenntnisses, dessen Echtheit und mögliche Wirksamkeit nicht in Zweifel
gezogen seien, mit dem in verschiedene und selbst gegensätzliche «heilige
Weg-Genossenschaften» zerfallenen Christentum. In der Vorführung von
«Reden», «Streit-Reden» und «Wider-Reden» an der «ersten Versammlung

der Genossenschaft aller heiligen Weg-Genossenschaften» tritt er für
den «Frieden innerhalb der Christenheit» ein. Der «Streit um die ,Rede
Jesu über sich selbst'» müsse überwunden werden, da das Christentum die
«geistige Grundlage für das Zusammenleben der Menschen in der Welt»
und im besonderen für den notwendigen «Aufbau einer neuen,
menschenwürdigeren, weitherzigeren Welt» abgebe. Für manche Leser mag die vom
Verfasser angedeutete Systematik möglicher christlicher Auslegungen von
Interesse sein. Hans Ryßt

Gerhard Ebeling: Wort und Glaube. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1960.

Das abendländische philosophische Denken steht seit alters in mannigfachen

Beziehungen zur christlichen Theologie. Zwar spielt die früher darin
zentrale Frage nach Existenz und Wesen Gottes heute keine erhebliche Rolle
mehr, weil sich die Anerkennung der radikalen Differenz zwischen dem
spekulativ erdachten und logisch erschlossenen «Gott der Philosophen»
(Pascal) und dem biblischen Gott weitgehend durchgesetzt hat. Dagegen
haben sich jene Beziehungen in der Gegenwart z. B. bei Bultmann in Gestalt

203



der Übernahme der existenzialen Fundamentalontoiogie Heideggers als
Basis der der Klärung der Problemkomplexe «Anknüpfungspunkt», «profanes

Vorverständnis» der Offenbarung und «natürliche» Theologie dienenden

Erörterungen und der neutestamentlichen Exegese konkretisiert. Allein
auch dort, wo die theologischen Aussagen anscheinend keine Anleihen bei
philosophischen Systemen voraussetzen, hätte das nicht-theologische Denken
Gründe genug, auf jene zu hören. Wenn wir etwa bei Barth, Brunner,
Althaus, Guardini u.a. dem Anspruch begegnen, die «Wirklichkeit» des

Menschen oder der «wirkliche Mensch» könne nur theologisch, d.h. im
Lichte der christlichen Offenbarung angemessen und «realistisch» erkannt
werden, dann werden wir als profane Anthropologen das zwar mit der
gleichen Entschiedenheit als unbegründete Anmaßung verwerfen wie die
Orientierung des Wahrheitsbegriffes an der offenbarten Wahrheit. Trotzdem
sollten wir uns wenigstens um ein anthropologisches, will sagen auf das

erfahrbare wesenhafte faktische Menschsein rekurrierendes Verständnis der
Tatsache bemühen, daß es so etwas wie Glaube, Gottesbezug, Heilsgewißheit

usw. gibt, gleichgültig, ob wir damit in die Nähe des Feuerbachschen
polemischen oder eines religiös indifferenten Atheismus geraten. Ein Buch,
das eine solche Auseinandersetzung in eminenter Weise verdient, ist das eben
erschienene Werk «Wort und Glaube» von Gerhard Ebeling. Es bringt
eine Sammlung von teilweise schon früher publizierten Aufsätzen, die sich
durchwegs durch eine selbstkritische gewissenhafte Solidität und vornehme
Gesinnung auszeichnen. Der sich ausbreitende Unglaube und die neuzeitliche

Säkularisierung sind für Ebeling nicht Anlässe zu bewegten Klagen
und hochmütigen Verurteilungen; vielmehr sieht er darin auch einen wesentlichen

Schuldanteil der Christen und der Kirche wirksam. Das grundgelehrte
Buch verdient eine ernsthafte Auseinandersetzung um so mehr, als sich sein
Verfasser die von Dietrich Bonhoeffer - mit ihm beschäftigten sich zwei
Abhandlungen - auch für die Theologie reklamierte Nietzschesche
Forderung der «intellektuellen Redlichkeit» zueigen gemacht hat und der
heute in der Theologie vorherrschenden Verpönung der Begriffe «Erfahrung»

und «Erlebnis» nicht bedenkenlos folgt. Bei Ebeling bildet die Frage
nach dem Verhältnis des Glaubens zur «Wirklichkeit» der Welt und des

Menschen ebenfalls ein wesentliches Anliegen. Aber sie bleibt eine offene
Frage und wird nicht (wie bei den vorhin erwähnten Autoren) durch einen
dogmatischen Machtspruch vorentschieden. Gewiß ist es ein Mangel, daß
Ebeling nirgends eine thematische Klärung des vieldeutigen Wirklichkeitsbegriffes,

dessen Problematik er natürlich nicht verkennt, versucht; er
begnügt sich mit gelegentlichen Exkursen. Die vom deutschen Wort gewiesene
Sinnrichtung des «Wirklichen» als «Wirkendes» und «Mächtiges» hat
zweifellos ihr Recht. Indessen kann Ebeling doch schwerlich übersehen,
daß auch die irrealsten Illusionen und absurdesten Wahnideen eine
ungeheure Wirksamkeit auf Menschen auszuüben vermögen, ohne daß wir ihnen
eine als erfahrbare Eigenständigkeit und gnoseologische Unabhängigkeit
des Seienden verstandene «Wirklichkeit» zubilligen. Vollends eröffnet eine
so zweischneidige Konzeption wie die der «Worthaftigkeit» oder «Sprachlichkeit

der Wirklichkeit», sie mag vom Offenbarungsglauben her gesehen

204



noch so legitim und notwendig sein, der ausschweifendsten Phantastik einen
unbegrenzten Entfaltungsraum. Daher scheint es nicht verwunderlich, wenn
unter dem Aspekt der nicht sprachlichen und sprachlich vermittelten,
vielmehr von der unmittelbaren vorsprachlichen Erfahrbarkeit bestimmten
«Wirklichkeit» betrachtet einer Anzahl biblischer Glaubensinhalte
(Schöpfungsbericht, Reden der Schlange, Jungfrauengeburt, Fleischwerdung des

Wortes, leibhaftige Auferstehung u.a.) gerade ihr Wirklichkeitscharakter -
nicht ihr Geglaubtwerden - bestritten werden muß. Es ist merkwürdig, wie
wenig die Theologen dem Unterschied zwischen dem, was im Glauben als

begegnendes Anderes faktisch vernommen und was von ihm, wenngleich
unter Umständen ohne entsprechendes begleitendes Bewußtsein, als

Geglaubtes hervorgebracht wird, nachfragen. Das läßt sich freilich aus dem
geschichtlich-existenziellen Entscheidungscharakter des Offenbarungsglau-
bens verstehen. Indessen wird die darin verborgene Fragwürdigkeit, deren
wesentliche Rolle für den Glauben Ebeling in einer andern Richtung
überzeugend herausarbeitet, anscheinend ebenso wenig beachtet wie die in der
theologischen Relevanz der historischen Bedeutungswandlungen der Begriffe
enthaltene. Ebeling zeigt diese Wandlungen für den Glaubensbegriff in
einer vorzüglichen Abhandlung («Jesus und Glaube»), Aber muß, wenn
der Glaube sich als ein dermaßen veränderliches, in seiner Substanz
geschichtliches Phänomen erweist, nicht der Verdacht aufkommen, daß auch
die Glaubensgründe und -gegenstände nur geschichtliche und das heißt
hier von den glaubenden Menschen erzeugte Gebilde darstellen? Ob die
von Ebeling geprägte Wendung vom «Wortgeschehen», die er selber nicht
in diesem Zusammenhange gebraucht, als Abwehr gegen jenen Verdacht
dienen kann, bleibt zweifelhaft; ganz abgesehen davon, daß die
Kennzeichnung einer diskontinuierlichen, in sich nicht notwendig ablaufenden
willentlichen Aktion wie das Reden als «Geschehen» befremden muß. Es
heißt etwa (im Aufsatz « Theologische Erwägungen über das Gewissen ») :

«Die Begegnungsweise von Mensch, Welt und Gott ist allein die des Wortes.
Wenn das, was der Mensch als Mensch ist, allein dem Gewissen begegnet
und nur als Gewissensanspruch widerfahren kann, dann kann das, was der
Mensch als Mensch ist, nur als Wortgeschehen mitteilbar sein. Das gleiche
gilt von der Welt. Die Welt kann als Welt in dem aufs Ganze und Letzte
gehenden Sinn nur begegnen als das Gewissen angehend und darum nur als

Wortgeschehen. Man muß nun aber die Linien noch weiter ausziehen: Der
Mensch ist als Gewissensphänomen und darum als im Wort begegnend
Sache des Glaubens. Sinnvoll ist das freilich nur im Zusammenhang mit dem
Reden von Gott. Denn im Unterschied zu Mensch und Welt, von denen
sehr wohl auch partiell zu reden ist und die auch partiell begegnen und
insofern keineswegs nur Gewissensphänomene sind, ist von Gott zu reden
ausschließlich sinnvoll in Richtung auf das Gewissen. Als Begegnungsweise
Gottes kommt allein das Wort in Betracht. Gott ist die Glaubenssache
schlechthin. Weil also allein von Gott ausschließlich dies gilt, daß er
Gewissenssache ist, daß er im Wort begegnet und daß er Sache des Glaubens
ist, darum gilt allein von da her, also in abgeleiteter Weise, dasselbe von
Mensch und Welt. Nur Unverstand kann die Konzentration auf das Ge-

205



wissen als Anthropologisierung der Theologie verdächtigen.» Sicher kommt
für den christlichen Glauben - im Gegensatz zu den Religionen - als

Begegnungsweise Gottes nur das Wort in Betracht, weshalb Gogarten die
«Wirklichkeit Gottes» eine «Wirklichkeit von worthafter Art» genannt hat.
Ebenso bleibt für die Wesenskennzeichnung des Menschseins dessen Bezug
zur Sprache von fundamentaler Bedeutung. Aber darf man darob
übersehen, daß mit der Bestimmung der Wirklichkeit als Worthaftigkeit oder
Sprachlichkeit - die ja etwas anderes ist als die menschliche An- und
Aussprechbarkeit alles Seienden und Nichtseienden - eine kaum zu
rechtfertigende Reduktion der «Wirklichkeit» vollzogen wird? Kann die

Benennung der Rede als Wortgeschehen über den ephemeren, uneigenständigen
Charakter gerade des gesprochenen Wortes hinwegtäuschen? Verleiht nicht
die Sprache jedem noch so schwärmerischen und abstrusen Einfall den
Schein einer Wirklichkeit? Und wie steht es mit jener den Menschen in die
radikale Stummheit stoßenden Wirklichkeit des Todes? - Geschichtlichkeit,
Glaube, Wirklichkeit, Gewissen, Wort Gottes, Christologie und Hermeneutik
sind wohl die zentralen Anliegen des Buches, um die sich einige andere,
für das nicht-theologische Denken weniger bedeutsame Themen lagern.

H. Kunz

Mircea Eliade: Toga. Unsterblichkeit und Freiheit. Aus dem Französischen

übersetzt von Inge Köck. Rascher Verlag, Zürich und
Stuttgart 1960.

Die Frage nach der - zumal zeitlichen und geschichtlichen - «Bedingtheit»
der «menschlichen Verfassung» sei der Gegenstand der jüngsten europäischen

Philosophie. Dieselbe Frage einschließlich der nach der «Aufhebung
der Bedingtheit» bilde aber auch das «Zentralproblem des indischen
Denkens. Seit den Upanisaden hat nur ein Problem das indische Denken
beschäftigt, die Struktur der menschlichen Verfassung.» Unter diesem
Aspekt gibt Eliade zunächst eine knappe fundierte Darstellung verschiedener
indischer «Systeme» metaphysischen Denkens, das letzten Endes immer auf
das «Heil» des menschlichen Geistes, d.h. auf die Gewinnung der «absoluten

Freiheit» abzielt. Danach folgt eine auf eigenen Erfahrungen sowohl
wie auf der umfassenden Kenntnis der Primär- und Sekundärliteratur
beruhende subtile Schilderung - soweit das überhaupt möglich ist — der
«Techniken der Autonomie» (Konzentrations-, Atemübungen usw.). Sie
bezwecken die Ablösung des Yogins vom profanen menschlichen Leben
(Gesellschaft, Ehe usw.), wollen dieses gewissermaßen «kosmisieren», d.h.
in die ursprünglichen Rhythmen des Kosmos reintegrieren und über die
Ausmerzung der natürlichen menschlichen Neigung den Adepten in die
«Dimension der Freiheit und des Überbewußtseins» führen. «Man ist
versucht, in diesem Ideal, der bewußten Eroberung der Freiheit, die
Rechtfertigung zu sehen, die das indische Denken für die auf den ersten Blick
absurde und grausam nutzlose Tatsache der Existenz der Welt und der

206



Existenz des Menschen in der Welt als ununterbrochene Folge von Illusionen,
Leiden und Verzweiflungen zu bieten hat. Denn durch seine Befreiung
stiftet der Mensch die geistige Dimension der Freiheit und führt sie in
Kosmos und Leben als in blinde, traurig beschaffene Existenzarten ein.»
Daran schließen sich Kapitel über Yoga und Brahmanismus, Sieg des Yoga,
yogische Techniken im Buddhismus, Yoga und Tantrismus, Yoga und
Alchimie und über das Verhältnis des Yoga zu den indischen Ureinwohnern.
Als Resultat ergibt sich, daß der Yoga eine «spezifische Dimension des
indischen Geistes» bildet und in mehr oder weniger reiner Form in aller
indischen Religion oder Kultur angetroffen wird; er realisiert ein
«panindisches Korpus spiritueller Techniken» und mußte «den tiefsten Bedürfnissen

der indischen Seele voll Genüge tun... Von Anfang an bezeichnete
der Yoga die Reaktion gegen die metaphysischen Spekulationen und die
Auswüchse eines versteinerten Ritualismus ; er vertrat die nämliche Neigung
zum Konkreten, zum persönlichen Erlebnis, die in der volksmäßigen
Andacht wieder begegnet. Man trifft immer auf eine Form des Yoga, wenn
es gilt, mit dem Heiligen zu experimentieren oder zu der vollkommenen
Meisterschaft über sich selbst zu gelangen, die wieder den ersten Schritt
zur magischen Bemeisterung der Welt bedeutet. Es ist sehr bezeichnend,
daß die edelsten mystischen Erlebnisse ebenso wie die kühnsten magischen
Sehnsüchte sich in der yogischen Technik verwirklichen, oder genauer
gesagt, daß der Yoga sich in gleicher Weise dem einen wie dem anderen von
diesen beiden Wegen anzupassen vermag.» Zur Erklärung dieses
Sachverhaltes erörtert Eliade einige Hypothesen, die sein vorzügliches Buch
abschließen. H Kunz

Walter Bröcker/Heinrich Buhr: %ur Theologie des Geistes. Verlag Günther
Neske, Pfullingen 1960.

Was Hölderlin in den späten und letzten Hymnen an zentraler Problematik

gestaltet hat, «darf die Theologie nicht mehr übersehen und
übergehen, wenigstens muß sie es würdigen und bedenken, weil es die verborgene
Problematik der Christusfrömmigkeit und JesusVerehrung so redlich zur
Sprache bringt, wie es sonst nirgends geschehen ist. Was dort auf dem Spiele
steht, das kann man auf die Formel bringen: Der Sohn Gottes und die
Gottessöhne; Christus und Herakles; Dionysos, aber auch Christus! Denn
wir haben Christus mit ,anderen', mit ,anderem'. Das ist ein Faktum.
Gott selbst haben wir nicht allein, sondern mit und neben anderem, wie
selbst das Grundbekenntnis des christlichen Glaubens lehrt, daß Gott sei
und ,auch' (um ein wesentliches Wort der Hölderlinschen Theologie zu
nehmen) Jesus und auch der Geist mit allem, was er in sich begreift.» Das
ist das Thema des ersten der vier hier zu einem hübschen Bändchen
vereinigten Aufsätze, in welchem Buhr «Hölderlinsche Theologie» expliziert.
Im Anschluß an Herbert Braun referiert er die religionsgeschichtlichen
Zeugnisse der verschiedenen «Gottessöhne» und «göttlichen Menschen»,

207



im Hinblick auf die der christliche exklusive Absolutheitsanspruch hinfällig
wird. Die heute «erstaunliche und denkwürdige Situation» ist nun die,
«daß man Christus mit eben den dogmatischen Mitteln, mit denen man
seine Einzigartigkeit gerechtfertigt und begründet hat, nämlich mit den
Vorstellungen vom Sohne Gottes, wozu Jungfraugeburt, Erniedrigung,
Höllenfahrt und Auferstehung, Erhöhung in den Himmel, eben, weil das
alles pattern ist, nicht einen absoluten, nicht einmal einmaligen Rang geben
kann. Denn das alles ist alter Mythos und hellenistische Mythologie, auch
von ,andern' geglaubt und bekannt. Die Differenzen und Varianten des

Mythos dürfen nicht überschätzt werden, weil es Eigentümlichkeit des

Mythos ist, daß er spielt mit den überlieferten Vorstellungen. Denn nur so
ist er auch fähig, neue Realität und Erfahrung zu bewältigen.» «Die kirchliche

Theologie hat sich in dieser schwierigen Situation, welche ihr die
Weltlichkeit und Menschlichkeit ihrer Lehren zu Bewußtsein bringt, nun
noch so zu helfen gesucht, daß sie für ihren Bereich das, was sonst eben nur
Mythos, Ammenmärchen, Legende, Dichtung, Poesie war, zur Geschichte,
zur Historie deklariert hat. Was von Sargon und anderen Helden anderer
Religionen berichtet wird, das ist nicht Bericht, das ist unwahr, aber das
biblische Schilfkäs tchen und die biblische parthenos, die sind nicht Märchen,
sondern geschehenes Geschehen', das ist passiert, so wie es geschrieben
steht. Diese Position ist nur noch dumm - nicht nur dumm, denn sie muß
pharisäische Arroganz und Überheblichkeit decken.» Daran schließt sich
die Darstellung der Hölderlinschen Theologie und eine Diskussion der Frage
nach dem Wesen des theologischen Denkens. Dieses wird folgendermaßen
bestimmt: «Denken, welches sich an ein ursprüngliches, mythisches,
offenbarendes Dichten hält, das ist ein theologisches Denken. Dann wäre Bröcker
selbst, wie auch Heidegger, der seit langem mit Dichtern zu denken begann,
nachdem er sich gegen das herkömmliche Denken mit der Mathematik
dazu befreit hat, im Grunde ein Theolog. Zur Dichtung, mit der sie zu
denken willig sind, zählen sie vor anderen Hölderlin, weil er mit seiner
Sprache die Möglichkeit eines Mythos erwiesen hat, der nicht überholt und
nicht Ammenmärchen ist. Aber - in diesem Sinn ist auch die Bibel Dichtung.
Und auch präzises Denken denkt gerne mit einem Dichten, legt ein Dichten
aus, auch die Bibel.» Hier spielt nun das von Anfang an leitende Schema

Physik-Metaphysik, die als Immanenz-Transzendenz oder Diesseits-Jenseits

verstanden werden, hinein, da Buhr das «Überholte des kirchlichen
Denkens» im Gegensatz zu Bultmann nicht im Mythischen, sondern im
Metaphysischen sieht. «Der kritische Moment der menschlichen
Denküberlieferung ist - worauf Walter Bröcker mit Nachdruck hingewiesen hat -
der geschichtliche Augenblick, in welchem der Logos erwachte, sich seiner
selbst bewußt wurde und das alte mythische Sagen fragwürdig, ja kraftlos
und nichtig gemacht hat. Da nun über dies hinaus die Logik mit der Physik
identifiziert wurde, so wurde die Welt ,entgöttert'. Zu einem glühenden
Steinhaufen wurde, was Helios war. Und zum Ersatz gab die Metaphysik
dem Menschen, der mit einer solchen ,Welt' nicht mehr leben konnte, die
andere intelligible Welt. Das Christentum sei Piatonismus für das Volk,
sagte dann Nietzsche. Die Alternative war durch den Gegensatz gegeben

208



von Physik und Metaphysik, und diese Antithese liegt dem modernen
Weltgegensatz von Ost und West unklar zugrunde. Man setzt auf Physik,
allein, das ist Bolschewismus, aber auch Amerikanismus ; aber da das nun
doch ein hoffnungs- und trostloses Setzen geworden ist, gibt es immer auch,
wenn Wodka und Whisky nicht ausreichen, die Flucht in die Spekulation,
ins Jenseits der Metaphysik. Titanismus erlöst nicht.» «Die Frage ist nun,
was wir vom mathematisch-physikalischen Denken zu halten haben. Müssen
wir uns ihm und seinen Resultaten und Formeln unterwerfen, seiner Wahrheit

also? Ist Logik nur in der Physik? Nicht auch im Mythos? Bröcker
meint, daß dasselbe Denken, welches die Metaphysik erledigt hat, zugleich
auch die Physik ,degradiert' und Mythos in einem neuen Sinn ermöglicht
habe.» Denn «Mythos spricht aus Erfahrung, er kommt aus Erfahrenem,
und er ist, sofern er logisch ist, wahr - er offenbart Wahrheit. Wahrheit der
Theologie wäre Wahrheit dieser Art, und Theologie wäre insofern als
Mythologie, als Theologie der Erfahrung möglich.» Sie bezeugt sich in
Hölderlins mythischer Sprache, «die dem Denken, der Logik standhält, ja
aus ihr neu erwachsen ist». Ich weiß nicht, ob diese Theologie, die «Denken
und Dichten, Dichten und Denken» sein will, den bekannten Märchenhund
vom Ofen weglockt und viele oder einige Menschen selig macht. Sie erweckt
auch nicht sonderliches Vertrauen, wenn sie die Möglichkeit erwägt, Hölderlin

sei vielleicht «daran zerbrochen, daß man ihn das, was er zusammen
haben mußte», nämlich Christus «mit anderen», «nicht zusammen haben
lassen wollte». Denn das ist «Dichtung» im schlechten Sinn der «romantischen»

Schwärmerei. Davon abgesehen wäre dann etwa zu bemerken,
daß, wenn der Mythos «aus Erfahrung» spricht und «aus Erfahrenem»
kommt, das doch nicht notwendig besagt, der von ihm verkündete Gehalt
sei als solcher Erfahrenes. Desgleichen sichert seine «Logik» vielleicht
formale Richtigkeit, keineswegs aufweisbare «Wahrheit». Die Behauptung,
ein Böses tuender Mensch sei vom «Teufel» besessen, kann aus dem erfahrenen

bösen Handeln sprechen und ist logisch einwandfrei; trotzdem bleibt
die Erklärung «mythologisch» und zugleich belanglos-nichtssagend, wenigstens

für den, der die Herleitung des bösen Tuns aus einer hypostasierten
«Macht des Bösen» für ebenso phantastisch hält wie den Hinweis auf den
Höllenfürst oder die leibliche Auferstehung. Mit alldem ist wider den hohen
Sinn und Rang der dichterischen Sprache nichts gesagt, wohl aber gegen
ihren Mißbrauch als Ersatz des ursprünglichen Mythos. In der zweiten
Abhandlung («Die christliche Hoffnung») gibt Bröcker eine sehr nüchterne,
redliche und dezidierte Kritik der unerfüllten Enderwartung Jesu, des

Auferstehungsglaubens der Jünger nach der «Katastrophe Jesu», seiner pauli-
nischen und johanneischen Auslegung. Diese Kritik ist überzeugend, mögen
die Exegeten gegen Einzelheiten auch Einwände erheben. Um so
überraschender und aus der Linie fallend wirkt dann der Schluß: «Da eine
postmortale Existenz in der Form der Auferstehung und in der Form des
Überlebens der Seele gleich unglaubwürdig geworden ist, bleibt auch die
Hoffnung auf eine geschichtliche Zukunft, in der die Welt wieder Heimat
sein kann, die einzige heute noch mögliche Gestalt der christlichen Hoffnung.
Dies als die einzig glaubwürdige christliche Wahrheit auszugeben, das ist

14 209



vielleicht ein Ärgernis für die Kirchlichen und eine Torheit für die
Positivsten. Aber wenn es so sein sollte, so spräche das nicht gegen die Christlichkeit

der Behauptung.» Ist diese Hoffnung etwa weniger illusionär als die
vorausgegangenen? Illusionär und abwegig ist auch Bröckers Rettungsversuch

der «mythischen Welt» gegen deren Destruktion durch die Physik
(im dritten Aufsatz «Mythos und Physik»). Gewiß liegt jene in einem dieser
nicht zugänglichen Bereich, aber das hat dessen Untergang nicht verhindert.
Im letzten Aufsatz («Dogma und Wahrheit») diskutiert wiederum Buhr
die Problematik des Wahrheitsanspruches der christlichen Dogmatik klug
und einleuchtend, mithin in einer Weise, die sich mit manchen Ausführungen
seines ersten Beitrages nur schwer in Einklang bringen läßt. Rätselhaft
bleibt, warum sich das Ganze «zur Theologie des Geistes» nennt, da der in
ihm vorherrschende «Geist» dem der Aufklärung am nächsten verwandt ist.

H. Kunz

Dieter Henrich: Der ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine

Geschichte in der Neuzeit. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1960.

«Die Geschichte der neuzeitlichen Ontotheologie soll nicht um ihrer
selbst willen dargestellt werden», mit diesem Satz leitet Henrich seine
vorzügliche, gründliche Untersuchung ein. Vielmehr will er den in seinem
neuzeitlichen Gang verfolgten ontotheologischen Gedanken als ein legitimes
«Problem des reinen Denkens» der Philosophie zurückgeben. Denn mit
dem seit Kant als «ontologischer» bezeichneten Gottesbeweis haben bedeutende

Philosophen die Frage, «was im Ganzen der Erkenntnis das letztlich
Gewisse» sei, beantwortet. «Sie meinten, daß der höchste Gedanke nicht nur
sich durch sich selbst begründet, sondern sich auch als wirklich und als

Ursprung von allem ausweist, was sein und gedacht werden kann.» Neben
dem Anselmschen Beweis, der sich auf den Begriff Gottes als des höchst
vollkommenen Wesens bezieht, muß seit Descartes als zweites, allerdings
erst von Leibniz ausdrücklich unterschiedenes ontologisches Argument die
Demonstration der Existenz Gottes als des absolut notwendigen Wesens
unterschieden werden. Und «da der Gedanke eines Absolutnotwendigen
das Fundament der gesamten metaphysischen Theorie von der Welt und
der Ursache ihres Daseins ist, war der ontologische Gottesbeweis zum
Grundproblem der Metaphysik geworden». Die zwei ontologischen
Gottesbeweise verfolgt nun Henrich in ihren verschiedenen Abwandlungen bei
Descartes, Malebranche, Spinoza, More, Cudworth, Leibniz, Wolff, Baumgarten

und Mendelssohn. Dieser «Begründung des ontologischen Arguments»
fügt sich die nicht minder sorgfältige und differenzierte Darstellung der « Kritik
am ontologischen Argument» an, die drei Ansatzpunkte hat: «Sie kann
grundsätzlich die Möglichkeit leugnen, von einem Begriff unmittelbar zur
Gewißheit des Daseins des in ihm Begriffenen überzugehen. Sie kann
bestreiten, daß im Begriff der omnitudo realitatis die Bestimmung der Existenz

210



gedacht werden muß. Wenn Existenz keine Realität ist, so folgt aus dem
Gedanken an alle Realität auch nicht ihre objektive Existenz. Sie kann den

Begriff des notwendigen Wesens aufheben und zeigen, daß Notwendigkeit
immer nur unter einer Bedingung begriffen werden kann, also immer
hypothetische Notwendigkeit ist. Wenn die Vorstellung des notwendigen
Wesens nicht aus sich verständlich ist, so kann auch aus diesem Begriff
niemals die Gewißheit des Daseins folgen.» Henrich trennt die Kritiker des

siebzehnten - Gassendi, Huetius, L'Herminier und Parker (die letzteren
sind Vertreter der jesuitischen Schulphilosophie) - und des achtzehnten
Jahrhunderts: Werenfels, Jaquelot (und einige Aufsätze in französischen
Journalen von andern Verfassern), Mosheim, Rüdiger, Crusius, Bering und
Hume. Kant ist ein eigener Abschnitt gewidmet: er hat nicht nur eine
umfassende radikale Kritik der rationalen Theologie überhaupt gegeben,
sondern im Zusammenhang einer prinzipiellen kritischen Analyse der
metaphysischen Erkenntnis als Erster gegen Descartes den entscheidenden Nachweis

erbracht, daß der Begriff des ens necessarium nicht bestimmbar sei.
«Einstmals hatte Descartes seinen Beweis von dem des heiligen Anselm
unterschieden, indem er auf die Klarheit und Deutlichkeit des Überganges
von Begriff zu Sein in der Vorstellung des notwendigen Wesens hinwies und
behauptete, im Vergleich mit ihm sei Anselms Vorstellung vom ,ens quo
majus cogitari non potest ' ein bloßer Name. Doch nun wendet Kant gegen
den Grundbegriff von Descartes das gleiche mit den gleichen Worten ein:
Dies ist aber bloßer Name von einem Begriff, den ich nicht kenne '... Als

subjektiver Grenzbegriff (als terminus der Vernunft) ist das notwendige
Wesen zwar klar und deutlich vorzustellen. Aber dem Inhalt nach kann es

nicht bestimmt gedacht werden.» Im übrigen unterscheidet Henrich in sehr
subtilen Interpretationen Kants Kritik der Ontotheologie in den vorkritischen
Schriften von der in seinem Hauptwerk und von der systematischen Kritik
der rationalen Theologie. Daran schließt sich die Darstellung der
Ontotheologie im spekulativen Idealismus, als deren Erneuerer und Träger Hegel
fungiert. Diese Ontotheologie konnte freilich den ontologischen
Beweisversuch nur deshalb wieder aufleben lassen, weil «sie ihm einen neuen
Sinn gab und die Klassiker der Metaphysik in einer Weise interpretierte, die
mit ihrem Selbstverständnis nicht zu vereinbaren ist». «Der Satz, daß im
Begriff Gottes die Überzeugung von seinem Sein begründet ist, erhielt
schon deshalb einen anderen Sinn, weil die Begriffe des Seins, des Begriffs
und Gottes selbst ganz neu bestimmt worden sind. Als Hegel die
Ontotheologie wieder ins Leben rief, ließ er sie in verwandelter, gleichsam
verklärter Gestalt hervortreten, gereinigt von den Resten einer noch, abstrakten ',
,bloß vorstellenden' Metaphysik des Verstandes. Sein ,ontologischer Gottesbeweis

' kann deshalb auch nicht so verstanden werden, als setze er Anselms
oder Descartes' Argument nur wieder in seine Rechte ein. Seine Apologie
für die Wahrheit des ontologischen Beweises ist zugleich eine Kritik an den
bisherigen Formen der Ontotheologie - so sehr, daß man meinen könnte,
sie übertreffe in ihrer Schärfe selbst noch die von Kant.» Hegels mit Recht
als Ontotheologie zu bezeichnendes System «ist eine Neubegründung, nicht
aber eine Rechtfertigung ihrer alten Form, die auch nach seiner Meinung

211



durch Kant endgültig zerstört worden ist». Henrich arbeitet in der
Auseinandersetzung Hegels mit Kant die Übereinstimmungen und Differenzen
zwischen beiden heraus; er zeigt überzeugend, daß die letzteren zum Teil
auf Mißverständnissen auf Seiten Hegels beruhen: «Hegel unterstellt Kant
Gedanken, die er niemals gedacht hat, und verliert die Gemeinsamkeit in
der Sache ganz aus dem Blick.» Hegels eigenes ontologisches Argument
«denkt die Einheit des Seins und des Begriffs in einem aller Subjektivität
vorausliegenden und von ihr unabhängigen Sinne». «Der Begriff ist nicht
subjektiver Gedanke und das Sein nicht Gegenstand eines Subjekts. Beide
sind Definitionen des Absoluten, die sich unterscheiden, deren eine aber die
andere als Moment in sich enthält.» Wiederum eine andere Gestalt hat der
ontologische Gottesbeweis in Schellings Spätphilosophie angenommen. Seine
Theorie desselben ist mit der Theorie des Unterschiedes zwischen positiver
und negativer Philosophie identisch. Gegen das ontologische Argument
wiederholt er nur «unbewußt», aber besonders prägnant den schon von
Thomas, Huetius, Werenfels, Mosheim und Crusius vorgebrachten logischen
Einwand. Sein eigenes ontotheologisches Argument wurzelt im reinen
notwendigen Sein, das Grund des Gedankens ist und dem letzteren vorausgeht.
Dieses Prinzip seiner positiven Philosophie «besagt nicht nur, daß die
Wirklichkeit immer mehr ist als der Begriff, in dem man sie denkt, und auch
nicht nur, daß aus dem Begriff kein Sein abgeleitet werden kann. Es hat die
viel weitergehende Bedeutung, daß jeder Begriff als solcher das
unvordenkliche Sein zur Voraussetzung hat.» Nach Schelling ist die Ontotheologie
erloschen. Ihre Auflösung und ineins die des spekulativen Idealismus läßt
sich bei Christian Hermann Weiße am deutlichsten erkennen. Henrich legt
sie um die Begriffe der Seinsweise des Logischen, der Denknotwendigkeit
und des Daseins der Denknotwendigkeit zentriert dar. In einem kurzen
Schlußabschnitt (Das Problem der Ontotheologie in der Gegenwart) formuliert

er die drei Bedingungen, die erfüllt sein müssen, wenn der ontologische
Gottesbeweis in der systematischen Philosophie möglich sein soll: «sie muß
den Gedanken des Prinzips in seinem strengen Sinn gefaßt haben: Sie muß
nach dem ersten Grund von allem fragen, was ist und was gedacht werden
kann. Und dieser Grund darf nicht nur um des Begründeten willen sein,
sondern er muß sich durch sich selbst als Grund bestimmen. Nur dann
nämlich kann man mit Sinn, wenn Gott das Prinzip ist, in seinem Wesensbegriff

den Grund seines Daseins suchen.» Ferner muß die Ontotheologie
den «Gedanken der ontologischen Differenz», will sagen des Unterschieds
zwischen Wesen (Wassein) und Dasein (Daßsein), Prinzip und Faktum
voraussetzen. Und schließlich kann eine Ontotheologie «nur dort entwickelt
werden, wo das Wesen, dessen Differenz zum Dasein in Frage steht, als an
und für sich bestimmt gedacht wird. Sie setzt also den Begriff des reinen
Eidos voraus.»

Henrich begnügt sich in seinem in einer schlichten, jeder Effekthascherei
abholden Sprache geschriebenen Buch nicht nur mit der durchwegs sehr
klaren Darstellung der Gedankengänge und historischen Zusammenhänge
der berücksichtigten, heute zum Teil vergessenen Denker, sondern nimmt
dazu jeweils auch selber Stellung. Und im Hinblick darauf empfindet man

212



es als einen gewissen - vielleicht unvermeidlichen - Mangel, daß er zwar
wiederholt auf die (partikulare) Verschiedenheit der Begriffe «Sein»,
«Dasein», «Existenz», «Realität», «Wirklichkeit» hinweist und einmal auch
ausdrücklich bemerkt, der ontologische Beweis müsse «immer von einem

eindeutigen Seinsbegriff ausgehen»; aber nicht den Versuch macht, die
jeweiligen Bedeutungen der von den Autoren gebrauchten Begriffe über
ihre bloße Benennung hinaus (vgl. den Einwand Kants gegen das

«notwendige Wesen») auf ihren — falls das sinnvoll ist - vom Gedachtwerden
unabhängigen Gehalt hin zu präzisieren. Das hätte vermutlich dazu
gezwungen, sich grundsätzlich über die ontologische Relevanz des «reinen
Denkens» Klarheit zu verschaffen. Von der ausschließlichen Berücksichtigung

des letzteren her versteht man auch, warum Henrich nirgends den bei
diesem oder jenem Denker doch wohl faktisch vorausgesetzten und den

ontologischen Gottesbeweis letztlich tragenden «Glauben» berücksichtigt hat.

H. Kunz

Jean Pucelle: Etudes sur la Valeur. II. Le Règne des Fins. L'essence de la

Civilisation. Préface de Jean Nabert. Vitte, Paris 1959. 12 X 19,

458 pages.

M. Jean Pucelle, professeur à la Faculté de Poitiers, ajoute aux études

déjà nombreuses relatives à la valeur, un ouvrage important en trois volumes,
dont voici le second. Le tome premier de cette trilogie était intitulé La Source

des Valeurs. Il montrait que les valeurs fondamentales se laissent dégager et

spécifier à partir de leurs incarnations dans les œuvres de l'homme, qui
modifient la nature et organisent les relations sociales. Les civilisations,
ensembles de biens, d'institutions et de normes, apparaissent comme les

véhicules des valeurs. Chaque civilisation est un certain système de fins.
La diversité des civilisations n'est pas un obstacle, car l'acte civilisateur est

partout le même; il consiste à interposer entre la nature et la vie de l'esprit
interpersonnelle un milieu artificiel, une «couche de techniques». La
civilisation est médiatrice entre les hommes et le monde.

Dans le tome 11, Le Règne des Fins. L'essence de la Civilisation, qui vient de

paraître, la même étude est reprise dans un ordre inverse. Elle montre
l'homme, à qui son organisme permet de dépasser l'animalité, se détachant
en effet du monde naturel, pour se faire, grâce à la raison (et avec ses mains)
l'auteur de toutes les techniques. L'espace donné brut, l'homme le
spiritualise, le géométrise et par là en fait un milieu commun, universel. Même
effort à l'égard du temps, mais qui ne peut pas réussir tout de suite. A l'aide
du langage enfin, l'homme conçoit, distinct du réel, le monde des «possibles»,
et distinctes du présent, les deux absences: le passé et le futur.

D'autre part, par un mouvement inverse, l'homme revient au monde et
s'y insère. Longtemps nomade, il finit par s'enraciner, comme cultivateur
sédentaire. Il plante des habitations, des villages, des villes, trace des chemins,
réseau de trajets entre les sites, à travers les zones inhabitées. Les groupes

213



humains s'insèrent aussi dans le temps et la durée, en fixant et entretenant
leurs traditions. Mais par là ils se cloisonnent; les différentes mémoires
historiques, décalées du fait des circonstances, sont une source
d'incompréhension et de conflits entre groupes. Le temps historique est séparateur.

Le remède sera d'accéder à un degré plus élevé de vie spirituelle. La culture

se superpose aux différentes civilisations, car elle est un système de motivations

(appuyé sur les valeurs), applicable aux relations interhumaines; alors

que la civilisation satisfait plutôt à nos rapports avec les choses. Suivent des

remarques pleines d'intérêt sur le discours et l'écriture, les mythes, les

différents types humains porteurs de prestige et de valeurs, les valeurs
féminines distinctes des masculines.

Pour conclure, une méditation de haut vol sur les deux grandes fins entre
lesquelles l'homme se sent partagé. D'abord remplir une mission dans le
monde, aménager la nature et surtout le milieu social. Mais on aurait tort
de restreindre la vie spirituelle à ces fins temporelles, comme l'a fait Hegel,
suivi du socialisme marxiste. Il faut, ainsi que l'a montré Fichte, admettre
la dimension verticale, la recherche et la vénération des valeurs (expressions
du divin), la visée du salut. M. Pucelle indique très bien que ces deux fins
doivent être associées, mission et salut.

M.Jean Nabert, dans sa lumineuse préface à cet ouvrage y voit une anthropologie

philosophique, dont l'essence de la civilisation occupe le centre.
En effet, M. Pucelle s'est nourri des meilleurs travaux de sociologie, de
géographie humaine, d'ethnologie, de philosophie de l'histoire. Dans toutes
ces sciences de l'homme son érudition est immense. Ses citations de Toynbee,
de Berditeff, Sorre, Varagnac, Krœber, Ruth Benedict, Schuhl, et une
foule d'autres, sont fort suggestives. L'exposé est fourmillant d'idées, de

faits, de comparaisons, d'exemples significatifs. D'allure souvent ralentie
par sa richesse même, il se relève de quelques tableaux pleins de vivacité.
Sur la main, instrument des instruments, sur le génie grec et le génie juif,
sur l'esprit du moyen âge, sur la femme, etc., il y a de véritables morceaux
de bravoure.

Il y a cependant certaines conceptions et expressions propres à l'auteur,
qui appellent quelques réserves. On peut trouver qu'il abuse des explications
par «couples de contraires»: fermeture et ouverture, arrachement et retour,
plein et vide, oscillation et alternance, «tension à trois niveaux», l'homme
médiateur entre la nature, ses semblables et la valeur, etc. A mon sens, de
telles formules schématiques, sans être indéfendables, ne procurent pas
l'explication, la clé des problèmes.

Quant à la question du rapport de l'homme avec la nature, l'auteur
l'envisage en spiritualiste très accentué. Inspiré, semble-t-il, de Kant, de

Lavelle, il exagère certainement l'indépendance de l'homme. Celui-ci
s'arracherait à la nature, y reviendrait à son gré. Comme si l'homme pouvait
traiter de puissance à puissance avec la nature, qui l'a formé, qui l'a «voulu»
comme son ultime produit. Comme si l'Esprit était autre chose que l'achèvement

suprême de la finalité naturelle.
Mais voici qu'ailleurs, parlant des méfaits de notre civilisation machiniste

(thème qui devient classique), l'auteur en accuse notre «rupture» avec les

214



forces instinctives de la nature, avec les sources élémentaires. Jaspers, sur ce

point, ne touche-t-il pas plus juste en dénonçant tout simplement la
«déraison» dont souffre notre époque?

Assurément, le mot nature est l'un des plus ambigus de la philosophie.
Mais on peut remarquer aussi que si la culture intensive des sciences de
l'homme enrichit l'intelligence du philosophe, il appartient plutôt aux
sciences exactes et naturelles de lui enseigner le prix de la rigueur dans les

termes.
Des trois titres que M. Pucelle a donnés à son livre, c'est au dernier qu'il

répond le mieux: l'essence de la civilisation. Le Règne des Fins est une expression
typiquement kantienne, qu'il paraît malaisé d'adapter à une actuelle
philosophie de la valeur ou des valeurs. Ainsi l'on peut s'étonner que M. Pucelle

oppose avec insistance les fins, particulières, relatives, des actions humaines,
et les valeurs, absolues et inatteignables en elles-mêmes. Or les valeurs ne
sont-elles pas, par excellence, des fins, et la fin suprême? Les prétendues
«lins», limitées et relatives, que les hommes réalisent concrètement dans
leurs «oeuvres», ne sont que des «moyens».

Etablir une théorie de la valeur est, l'auteur le déclare à maintes reprises,
son objet principal. Il ne l'a pas encore atteint, mais il est sur la bonne voie;
les principes qu'il énonce l'attestent. Par exemple : La vie spirituelle consiste
dans la visée et la poursuite des valeurs. Et «la philosophie est la science de
la juste relation de toutes les valeurs» (p. 41).

Puisqu'un troisième volume se prépare, nous sommes fondés à présumer
qu'il sera l'accomplissement de ce programme. Robert Bouvier

Edouard Le Roy: La pensée mathématique pure. 1 vol., VIII-(-390 pages.
P.U.F., Paris 1960.

Edouard Le Roy avait consacré en 1914-1915 et en 1918-1919 un de
ses cours au Collège de France aux problèmes que soulevaient les
mathématiques de son temps. Si le livre qui paraît aujourd'hui et qui est une mise
au point de ces leçons se situe très nettement dans la lignée des Poincaré,
des Boutroux et des Brunschvicg, il n'en perd pas pour autant son actualité.
Bien au contraire. Il est frappant de constater combien, à travers les

développements techniques considérables de ces quarante dernières années, les

problèmes touchant aux fondements des mathématiques ont continué à se

poser en termes semblables, quelle part aussi les solutions actuellement
proposées doivent à la critique philosophique de ce début de siècle. C'est
dire que l'ouvrage d'Edouard Le Roy offre un double intérêt. D'une part,
il permet de revivre un mouvement de pensée qui a marqué une époque,
d'autre part il aide à situer les acquisitions plus récentes de l'épistémologie
mathématique.

L'auteur, en effet, voit dans l'Analyse, c'est-à-dire dans la science du
nombre, le modèle même de la rigueur. Cette rigueur, il le reconnaît volontiers,

n'est pas la plus grande que nous puissions atteindre, mais elle est,
en quelque sorte, la plus grande qui soit compatible avec un certain contenu

215



intuitif. Car, si on tire la mathématique du côté purement formel, on explique
bien sa rigueur mais on ne voit plus guère comment rendre compte et de

sa fécondité et de son emprise sur la réalité concrète. Inversement, si on
ramène les concepts mathématiques à des intuitions pures (quel que soit
le sens qu'on donne à ce terme), on se met dans l'impossibilité de rendre
compte de leur rigueur. La solution que propose l'auteur est à chercher
dans l'activité opératoire de l'esprit. Les pouvoirs, psychologiquement
premiers, d'association, de sériation, de répétition engendrent précisément
les principes logiquement premiers de l'Analyse. Ainsi c'est l'expérience,
«une expérience proprement et spécifiquement mathématique» (p. 305)
qui fonde la vérité mathématique. L'intuition, alors, apparaît comme un
acte et non pas comme une faculté plus ou moins mystérieuse. Il s'ensuit

que rigueur et intuition sont inséparables, celle-là tendant à expliciter les

données antérieures de celle-ci.
Deux questions resteraient toutefois à élucider. La première serait de

savoir ce qu'est au juste «l'expérience spécifiquement mathématique». Il
est évidemment possible d'en faire l'objet d'une prise de conscience immédiate.

Mais on peut se demander si, sur ce point, la psychologie et en particulier

la psychologie génétique ne peuvent fournir des renseignements
précieux. Edouard Le Roy n'hésiste pas à chercher des enseignements dans
l'étude de l'ethnographie, mais il repousse la psychologie génétique parce que,
dit-il, «nous nous plaçons au point de vue de la rigueur, donc au point de

vue d'une reconstruction après coup» (p. 137). L'argument ne paraît pas
convaincant, dans la mesure justement où les mathématiques ne procèdent
pas par juxtapositions, où elles sont «une synthèse créatrice» (p. 313) dans

laquelle les éléments antérieurs ne sont pas détruits, mais seulement
dépassés. La seconde serait de préciser, à l'intérieur même de la démarche
mathématique, le rôle de la formalisation, sous l'aspect de la logistique.
Edouard Le Roy critique, à juste titre, certains aspects de la construction
de Russell, mais il en conclut, un peu rapidement nous semble-t-il, que,
puisque «la réduction de l'Analyse à la logique ne peut jamais être qu'asymp-
totique», il «serait oiseux de développer davantage» (p. 66) la leçon qu'elle
fournit. En fait, l'étude des limites, bien qu'inaccessibles par définition,
apporte souvent des informations précieuses sur les suites qui les approchent.

Notons d'ailleurs que ces remarques portent davantage sur le livre tel

qu'il est publié que sur la pensée même d'Edouard Le Roy. Un avant-
propos signale, en effet, qu'un autre plan, qui prévoyait un enrichissement
des mêmes thèmes, avait été projeté par l'auteur sans que, malheureusement,
il ait pu le développer. Jean-Biaise Grize

Theodor W. Adorno: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien über
Husserl und die phänomenologischen Antinomien. W.
Kohlhammer, Stuttgart 1956.

Die vorliegenden «Studien», in den 30er Jahren entstanden, jedoch
später überarbeitet und z.T. schon in einer Zeitschrift veröffentlicht, be-

216



fassen sich kritisch mit Husserls Phänomenologie. Die weiteren Zusammenhänge,

in die diese Kritik eingefügt ist, werden nur andeutend berührt;
es kommt dem Autor vor allem darauf an, in enger Bezugnahme auf die
Texte und die «ausgeführten Analysen Husserls», sozusagen in
«mikrologischem Verfahren» (10), zu zeigen, daß Husserls Position in sich selber
nicht konsistent ist und den Keim der Selbstauflösung unvermeidlicherweise
in sich trägt. So sehr sich aber Adorno - abgesehen von der «Einleitung»,
die in Kürze auf die klassische Philosophie im ganzen als
«Ursprungsphilosophie» eingeht - ausschließlich mit Husserl beschäftigt und die
Nachfahren und Nutznießer der phänomenologischen Methode, die er noch
radikaler als deren Urheber ablehnt, nur am Rande, wenn auch höchst
unsanft berührt, so schreibt er doch seiner Absicht eine sehr allgemeine
Tragweite zu: es soll «an einem konkreten Modell die Frage nach Möglichkeit

und Wahrheit von Erkenntnistheorie prinzipiell aufgerollt werden».
«Husserls Philosophie ist Anlaß, nicht Ziel» (9).

In der «Einleitung» und in der ersten Studie «Kritik des logischen
Absolutismus» geht es dem Verfasser vor allem darum, das Unhaltbare, ja
Widersinnige eines angeblich absolut Ersten bzw. Letzten darzutun, «mitten
im Denken den Gedanken zu sistieren» (13). Das Erste werde in der
Bearbeitung der Philosophiegeschichte immer abstrakter, münde in Tautologie
und erkläre schließlich überhaupt nichts mehr. Alle erkenntnistheoretische
Problematik führt nach dem Verfasser nicht aus dem dialektischen Gefüge
von irreduziblem denkendem Subjekt und ebenso irreduzibler unbekannter
Sache hinaus. Denn alles ist «vermittelt», auch das vermeintliche Sein an
sich; Geist und Gegebenes sind als Gefüge durcheinander «vermittelt».
Anderseits ist das dialektisch Entfaltete auch nicht etwa ein Gefüge des

Seins an sich, vielmehr ist es für Adorno «die antagonistische Gesellschaft»
(12, ä. passim). Die Dialektik ist nicht selber ein Ursprung, sondern
Forderung, die Dialektik auszutragen (33). Die klassische, auf das Dauernde
und Erste gerichtete Philosophie, die «Ursprungsphilosophie», sei von
Anbeginn (Parmenides) Unwahrheit, und die ganze Philosophiegeschichte
bestehe in einem fortschreitenden Zudecken dieser Unwahrheit, bis der Bruch
zuweilen wieder sichtbar werde (so in Übergängen, wie z.B. bei Montaigne) ;

als Entmythologisierung werde sie zur «zweiten Mythologie» (22). Der
logische Absolutismus Husserls ist eine besondere Form solcher
Ursprungsphilosophie, die sich folgerichtigerweise selber auflösen muß. Will das

Bewußtsein den Anspruch der logischen «Idealgesetze» begründen, so wird
das An sich aufgehoben und in den Prozeß des Denkens zurückgenommen;
wird aber auf solche Begründung verzichtet, so sind die «Idealgesetze»
unrettbar kontingent (83f.). Die zweite Abhandlung «Spezies und Intention»
erörtert zwei Begriffe, die in der Begründung des logischen Absolutismus
eine zentrale Rolle spielen. Hier zeigt sich wiederum, daß die Unmittelbarkeit,

das Unvermittelte, keineswegs Kriterium der Wahrheit sein kann.
Man kann nur deshalb des Allgemeinen am Einzelnen habhaft werden,
weil dieses von jenem durchsetzt, d.h. vermittelt ist (112ff.). Die überall
zutage tretende dialektische Struktur wird im dritten Stück «Zur Dialektik
der erkenntnistheoretischen Begriffe» eigens Thema, wobei vor allem der

217



Begriff'der «Gegebenheit» erörtert wird. Die Phänomenologie sei als solche
deshalb nicht haltbar, weil sie entweder in eine transzendentale Revokation
ihrer selbst umschlage oder sich offen zu ihrem latenten Dogmatismus
bekennen müsse, was dann später in der phänomenologischen Ontologie
geschehe (187). Der zum Transzendentalismus hinneigenden Begründung
der Phänomenologie ist im wesentlichen die vierte Studie gewidmet: «Das
Wesen und das reine Ich.» Husserl habe den Idealismus weiter als irgendein
Philosoph getrieben und dabei die Aufhebung des Idealismus zwar nicht
erreicht, aber erzwungen, und zwar durch eine exemplarische
«Verschränkung von Schein und Notwendigkeit des Idealismus» (242).

Auch wenn man in der Sache selbst dem Autor weitgehend zustimmen
sollte, so müßte doch gefragt werden, ob die Darstellung trotz des
aufgewendeten Scharfsinns und der Brillanz überall angemessen sei, da sie mir -
mit den aufdringlichen Überspitzungen und ihrem üppigen Bilderreichtum,
der Vorliebe für die Konstruktion extremer Konsequenzen, ja ihrem
verhaltenen Spott und der sichtlichen Freude an Entlarvungen und was
dergleichen Dinge mehr sind - nicht selten in die Manier des zwar geistreichen,
aber eben doch gehobenen Nur-Feuilletons zu verfallen scheint, übrigens
nicht ohne Aperçus von fragwürdigem Geschmack (z.B. 205 u. 206). Mich
dünkt auch, daß Adorno eigentliche philosophische Anliegen zu leicht
nimmt, was damit zusammenhängen mag, daß er philosophische Positionen
anscheinend auch in ihrer Substanz als Reflexe des gesellschaftlichen Seins
auffaßt (passim), ohne daß dies freilich im vorliegenden Buch näher
begründet würde. Husserl erscheint dem Verfasser so als fragwürdiger
Repräsentant der in sich vorwiegend ebenfalls fragwürdigen «bürgerlichen
Gesellschaft» (z.B.: seine Philosophie, das «Ideal der absoluten Sekurität nach
dem Modell privaten Eigentums», sei durch «Angst» geprägt, in diesem

«Drang nach Sekurität» bekunde sich der «spätbürgerlich-resignierte
Charakter der Phänomenologie», 227f.; Husserls Ausdruck «Einstellung»
wird mit dem «bürgerlich-privaten Allerweltsrelativismus» in Verbindung
gebracht, 205, usw.). Würde man übrigens die späten Schriften auch
heranziehen, insbesondere den großen «Krisis »-Aufsatz, den der Verfasser übergeht,

so wären an der Sache selbst erhebliche Modifikationen nötig.
Hans Ryffel

Werner Flach: Negation und Andersheit. Ein Beitrag zur Problematik der

Letztimplikation. Ernst Reinhardt Verlag, München/Basel 1959.

Ausgehend von Hegels kühnem und bahnbrechendem Gedanken, «daß
die Prinzipienlehre der traditionellen Logik nicht imstande sei, die
allgemeinsten formalen Voraussetzungen des Denkens überhaupt erschöpfend
und in wahrhaft fundamentaler Weise zu definieren», will die vorliegende
Untersuchung «unabhängig von der besonderen Gestalt der Hegeischen
Philosophie diejenigen strukturellen Momente» herausarbeiten, «die als

unerläßliche spekulative Voraussetzungen gelten müssen, die also jede Logik
der Philosophie zu ihrem unabdingbaren Ansatzpunkte nehmen muß».

218



Sie setzt die in Wagners «Philosophie und Reflexion» entwickelte Theorie
der Reflexion voraus und knüpft an einer seinerzeitigen Kontroverse
zwischen Rickert und Kroner über die «Denkprinzipien im allgemeinen und
das Prinzip der Dialektik im besonderen» an. Flach entfaltet zunächst das
«heterothetische Prinzip des Denkens», das bei Rickert an die Stelle von
Hegels Antithetik tritt und besagt, «daß mit dem Einen zugleich das

Andere gesetzt» wird. Darin gründet der «Begriff der Welttotalität»,
demzufolge die Teile der Welt sich als gegenseitig ergänzende Glieder fassen

lassen, wobei die Welttotalität als rein theoretischer oder logischer Gegenstand

verstanden wird. «Die logisch zutreffende Bestimmung des theoretischen

Gegenstandes überhaupt ist geleistet in dem Zusammen des Einen
und des Anderen. Das Eine und das Andere sind die Momente des rein
logischen Gegenstandes, sie bilden das Minimum der rein logischen
Gegenständlichkeit. Das Prinzip, das sie konstituiert. ist das heterothetische
Prinzip des Denkens.» Es besagt nach Rickerts eigener Bestimmung: «mit
logischer Notwendigkeit fordert die Identität die Verschiedenheit oder
Andersheit, das eine Moment besteht nur im Verhältnis oder in Beziehung
zum anderen Moment. Subjektiv ausgedrückt: mit dem Einen wird stets
das Andere gesetzt. Wir können nichts beziehungslos denken. Auch der
rein logische Gegenstand läßt sich in seiner Ganzheit nur als Relation der
Relata, als das Eine und das Andere, als Form und Inhalt fassen.» «Alles
Denken ist Beziehen des Einen auf das Andere, und ohne daß es solches
Beziehen wäre, wäre Denken überhaupt nicht möglich.» Mit dem Denken
des gleichursprünglichen Einen und Andern vollzieht es «in des Wortes
verwegenster Bedeutung den ersten Schritt nicht nur eines Leistens, sondern
auch seines Seins. Dieses Denken ist noch nicht, es vollzieht sich erst.» Die
von Rickert behauptete logische Priorität der Andersheit vor der Negation
ist nun der Punkt, dessen Recht Kroner bestritten hat. Flach referiert
Kroners Einwände eingehend und zeigt ihre Unhaltbarkeit. Als Resultat
ergibt sich: «Der rein logische Gegenstand oder theoretische Gegenstand
überhaupt ist fundamentales und universales Denkprinzip, er ist das
heterothetische Denkprinzip. Die Negation ist nicht fundamentales Prinzip; sie
ist abgeleitetes und spezielleres Konstituens des Denkens. Das Fundamentalprinzip,

das in ihr wirksam ist, muß dem bestimmenden Denken eigen sein ;

es ist das Prinzip des Widerspruchs, das zugleich ein Prinzip des zu
vermeidenden Widerspruchs ist. Die Negation ist im Spiel bei der Bestimmung
des rein logischen Gegenstandes überhaupt; gedacht wird dieser aber nur
als das Eine und das Andere, d.h. heterologisch. Für die Negation ist im
Denken des rein logischen Gegenstandes überhaupt kein Platz. Das
heterothetische Prinzip ist reines Denkprinzip, die Negation dagegen ist Erkenntnis-

prinzip.» An den sauber und klar referierenden Teil schließt sich, mit der
Explikation der «reinen Heterogeneität» beginnend, eine pure spekulative
Konstruktion der sich selbst setzenden und verabsolutierenden Reflexion an.
Sie stellt allerdings den Anspruch, dessen Recht ich nur mit aller Entschiedenheit

bestreiten kann, dem von ihm allererst erzeugten «Denken als

Prinzip» müsse «im genauesten und strengsten Sinne eines jeden dieser
Worte die Ermöglichung und Verantwortung für das Erkennen der Welt

219



(als Totum schlechthin) zuerkannt werden. Jetzt erst gibt es etwas Erkennbares,

jetzt auch erst kann Seiendes vorgefunden werden. Vor diesem

Ursprung des Denkens gibt es weder Denken noch Sein in irgendeinem
theoretischen Verstände» - gewiß, wenn das Theoretische ausschließlich das

vom reflexiven Denken Gesetzte sein soll. Aber das im üblichen Sinne
gemeinte theoretische Erkennen ist so wenig wie das vortheoretische Erfahren
auf dergleichen reflexive Konstruktionen angewiesen; und Seiendes wird
auch längst vorher vorgefunden. Bestritten muß auch die im Abschnitt über
«Setzen und Bestimmen» formulierte These werden, daß zumal reflexives
Denken «nicht nur bloßes Denken», sondern «ebensosehr auch Erkennen»
sei, weil «neben die Funktionen des Setzens im Wesen des Denkens
notwendig die des Bestimmens» trete, «Setzung und Bestimmung... die
beiden geltungslogischen Grundfunktionen des Denkens» seien. Flach
verkennt, daß mit der denkenden Setzung des von ihr erzeugten und nirgends
«außerhalb» ihrer existenten logischen Gegenstandes dieser auch schon

implizit völlig als bestimmter und nicht nur «als Bestimmbares» gesetzt ist.
Es kann sich also höchstens um eine Explikation des Gesetzten handeln, die
kein im vollen Sinne verstandenes « transzendierendes » (so wie etwa
Hartmann diesen Ausdruck verwendet), mithin nicht bloß durch setzendes
Denken «inhaltlich, material erfülltes» Erkennen ist. Weiter diskutiert der
Autor das Verhältnis zwischen dem heterothetischen Denkprinzip und dem
Widerspruchsprinzip und das zwischen Heterologie und Dialektik. Deren
«Prinzip konstituiert und regelt das Erkennen seiner Methode nach, es ist
methodisches Prinzip und es kann dies sein, weil es konstituiert das Reich
der reinen Prädikate als das Reich der reinen Urteile, als das Reich der
Wahrheit, dem das Denken in seinem methodischen Gange angemessen
sein muß, wenn es eben Erkennen sein will». Schließlich gibt Flach (unter
dem Titel «Negation und Vermittlung») eine kritische, d.h. unter dem
Gesichtspunkt der von der reinen Heterogeneität bestimmten «reflexiven
Konstitutivität» der Momente des heterothetischen Denkens stehende

Interpretation der Hegeischen Logik. Deren konstitutiver Anfang ist schon

«homogener Beziehungsansatz», was für das Unternehmen einer «absoluten
Logik» «nichts weniger als das Versagen im entscheidenden Punkte»
bedeutet. «Das Absolute in seiner ,reflexiven Konstitutivität' unterscheidet
sich von dem Absoluten Hegels durch seine ,reine Heterogeneität'. Im
Ursprungsfalle erweist sich die Unendlichkeit (des Absoluten) als Bestimmtheit

selbst. Bestimmtheit in diesem Sinne ist also nicht Negation, sondern
,reine Heterogeneität' des Unendlichen an ihm selbst.» Wir haben bereits
geleugnet, daß dem reflexiven Denken als solchem eine über die Setzung
seiner selbst und des Andern hinausreichende kognitive Relevanz eigne.
Es leistet auch für eine transzendentale Begründung des wirklichen
Erkennens nichts, da es selbst seinen eigenen primären präreflexiven Vollzug
durch die reflektierte Selbstsetzung ersetzt. Reflexiver Ursprung, Sinn,
reflexives Prinzip, reflexive Absolutheit und Unendlichkeit bleiben reine
Gedankengebilde. Läßt man sie als solche bestehen und unterstellt ihnen
keine Erkenntnisbedeutung, dann kommt ihnen in der Weise, wie Flach sie

etabliert, ein faszinierender Zauber zu. H. Kunz

220



Nicola Abbagnano: Problemi di sociologia. Torino, Taylor, 1959. 210

pages. (Document! e Ricerche.)

Recueil d'articles, visant à réveiller en Italie l'intérêt pour la sociologie,
à en épurer le vocabulaire, à examiner la portée des instruments dont
dispose cette science, à préciser ses rapports avec l'histoire, la science
historique, d'une part, la philosophie, d'autre part, de façon à éviter des conflits
de compétence réciproque.

De fait, la manière sobre et précise de N. Abbagnano est propre à remplir
ces tâches. Filosofia e sociologia, par exemple, indique comment la philosophie
peut purifier la sociologie de théories périmées qui l'encombrent, et, se

faisant méthodologie, délimiter ses rapports avec la science historique;
tandis que la sociologie s'attache aux uniformités, aux constantes, aux
faits permanents, la science historique retient les faits passagers, les grandes
individualités, les événements.

N. Abbagnano s'attache aussi à ne pas confondre une condition de
réalisation d'un fait ou d'une valeur et ses causes productrices. Son analyse des

valeurs met l'accent sur la possibilité de choisir entre plusieurs possibles,
sur un choix qui ne devienne pas nécessité. Dans un monde où régnerait
la seule nécessité (mais ce monde serait contradictoire), il n'y aurait plus
de place pour la valeur. N. Abbagnano rejoint ici Eugène Dupréel.

Marcel Reymond

Hundert Jahre Evolutionsforschung. Das wissenschaftliche Vermächtnis
Charles Darwins. Herausgegeben von G. Heberer und F. Schwanitz-

Gustav Fischer Verlag, Stuttgart 1960.

Es ist eigentlich verwunderlich, wie wenig die zeitgenössische Philosophie
und insbesondere die um eine «philosophische» Anthropologie kreisenden
Bemühungen sich mit der Evolutionsproblematik beschäftigen. Gewiß lassen

sich dafür zumal im Hinblick auf die letzteren Gründe anführen, etwa, daß
die Wesensunterschiede zwischen «Mensch» und «Tier» ohne Rücksicht
auf die Frage ihrer stammesgeschichtlichen Beziehung herauszustellen seien

u. a. Allein belanglos ist diese für jene Wesensunterschiede dennoch nicht,
denn deren Erfassung wird vermutlich auch davon bestimmt, ob man die
Tatsächlichkeit der Abstammung des Menschen von vormenschlichen
Ahnen prinzipiell bejaht oder verneint; oder ob man, wie es etwa von
theologischer Seite geschieht, den «realhistorischen» Zusammenhang mit
den Tieren für die somatische Entwicklung des Menschen akzeptiert, für
dessen «Geistseele» aber einen besonderen Schöpfungsakt reserviert. Die
relativ erhebliche Rolle des spekulativen Denkens in den Entwürfen der
Stammbäume wäre auch ein Moment, das anziehend auf die Philosophen
wirken könnte; jedenfalls scheinen ihnen manche Biologen den phylogenetischen

Bereich überlassen zu wollen, eben weil sie ihn als Tummelplatz der
Spekulation betrachten. Man gewinnt sodann den Eindruck, daß z.B. die
Frage nach der «Konstanz der Arten» etwas mit dem Begriffsrealismus und

221



Nominalismus, also mit einem philosophischen Problem zu tun hat. Für
diesen ganzen Komplex ist Darwins 1859 erstmals erschienenes Hauptwerk
«Über die Entstehung der Arten» von fundamentaler Wichtigkeit gewesen.
Ich wüßte keine Publikation zu nennen, die besser in seine geschichtliche
Wirksamkeit einführen und zugleich seine gegenwärtige Relevanz in der
Konfrontation mit dem heutigen Stand der von ihm befruchteten Forschungsbereiche

darstellen würde als das von Heberer und Schwanitz aus Anlaß
der hundertsten Wiederkehr des Geburtsjahres der «Origin of Species»
herausgegebene Buch. Alle daran beteiligten Autoren berichten das, was sie

zum jeweiligen Thema zu sagen haben, zuverlässig, sachlich und mehrheitlich
ohne persönliche Polemik. Die den meisten Abhandlungen angefügten
Literaturverzeichnisse ermöglichen ein weiteres Verfolgen einzelner Sonderfragen.

Das vorzüglich ausgestattete Werk enthält folgende Beiträge: J.S.
Huxley: Darwin und der Gedanke der Evolution; O. Koehler: Darwin und
wir; Th. Dobzhansky: Die Ursachen der Evolution; Evolution und Umwelt;
W. Ludwig: Die heutige Gestalt der Selektionstheorie; F. Brabec: Darwins
Genetik im Lichte der modernen Vererbungslehre erläutert an botanischen
Beispielen; F. Schwanitz: Darwin und die Evolution der Kulturpflanzen;
B. Klatt: Darwin und die Haustierforschung; E. Haustein: Darwin als

Botaniker; R. Mertens: Von der statischen zur dynamischen Systematik in
der Zoologie; G. de Lattin: Darwin als Klassiker der Tiergeographie;
H. Schmidt : Darwins Erbe in der Paläontologie ; K. Andrée : Charles Darwin
als Geologe; W. Zimmermann: Die Auseinandersetzung mit den Ideen
Darwins. Der «Darwinismus» als ideengeschichtliches Phänomen; I. Eibl-
Eibesfeld: Darwin und die Ethologie; F. Lenz: Die soziologische Bedeutung
der Selektion (fällt etwas aus dem Rahmen des Buches) und G. Heberer :

Darwins Bild der abstammungsgeschichtlichen Herkunft des Menschen und
die moderne Forschung. // Kunz

Hans André: Natur und Mysterium. Schöpfungskosmologische Prolegomena

heute. Johannes Verlag, Einsiedeln 1959.

André gehört, wie etwa Armin Müller, zu jenen heute seltenen und
vermutlich nie ganz aussterbenden Naturforschern, welche die
Fragestellungen und Ergebnisse der modernen Wissenschaften mit den christlichen

Glaubenswahrheiten in Einklang bringen oder von diesen
«überformen» lassen wollen. Dabei sollen dann auch die menschlichen
Herzensbedürfnisse auf ihre Rechnung kommen. Dergleichen ist nur möglich, wenn
der radikale Unterschied zwischen empirisch gewonnenen Fakten und den
Offenbarungsgeheimnissen verschleiert oder mit Hilfe vager universaler
Analogien und von allumfassenden Begriffen (wie Akt und Potenz)
übersprungen wird. Letzteres bildet denn auch das bevorzugte Vorgehen Andrés.
So heißt es beispielsweise in dem mit «Blüte und Samenkorn als Ereignis
und Gleichnis » überschriebenen Kapitel : « Eine makrokosmische Analogie...
zur Blühereignung ist die Entstehung unseres Sonnensystems, bei dem aus
der Ursonne gewissermaßen auch wie durch eine Reduktionsteilung die

222



Erde ausgeschieden wurde, worauf wahrscheinlich auch bei der Erde eine
zweite Reduktionsteilung die Mondabgliederung zur Folge hatte, die mit
zur proportionsgerechten Aufteilung zwischen dem Meer und den
Kontinenten beitrug. Die Rückverbindung der Erde mit der Sonne ermöglichte
dann auf der Erde des Lebens erstmalig voll ausgezeugtes Sonnenkind : die
Blumenblütenpflanze, die der Biene den Nektar und die Pollennahrung
zutrug, damit sie daraus Honig und Wachs bereiten könne, dessen

eingestapelter Sonnenenergie wir die goldenstrahlende Kerzenflamme verdanken
auf dem Opfertische der Verwandlung, dem Mysterium des Glaubens.»
Ich füge gleich noch ein zweites Zitat hinzu, aus dem die Absicht des
Verfassers ersichtlich werden kann: «Das All ist aus den ,Massen' des Menschen
als seiner Innenaufgipfelung genommen. Dem göttlichen Weltplan an sich -
so wie er von uns in der abstrakt abschattenden Vernunft konzipiert wird -
kann keine Subsistenz zukommen, da die göttlichen Urbilder kein
unentwickeltes entwickelbares Allgemeines sind, sondern das Sein, das Fundament
des Eigen der Dinge in ihrem vestigium personalitatis betreffen, die Dinge
somit auch stets innerlichst offenstehen für den innersten Innenstrom des

Sichereignens im unvermischten Ineinander-Zusammen von geschöpflicher
Zweiteigenursächlichkeit und absoluter Kausalität Gottes, die das gesamte
All innerlichst und einheitlich durchwaltet. Diese Offenheit des All zu seiner

göttlichen Über-innen-Mitte und so seine Verweisung über sich selbst
hinaus gibt ihm erst einen Wandersinn.» Das Zitat belegt überdies die
sonderbare Sucht des Autors nach «originellen» sprachlichen Neubildungen,
welche die Lektüre des von ihnen wimmelnden Buches nicht zu einem
ausgesprochenen Genuß machen, zumal man ihnen auch mit der nachlässigsten
Toleranz keinen durchwegs erlesenen Geschmack einräumen kann. Neben
der Mitteilung physikalischer, chemischer und biologischer Fakten finden
sich die phantastischsten Spekulationen, deren Verknüpfung mit jenen André
als das immer von ihm verfolgte Bemühen versteht, die naturwissenschaftlichen

Forschungsergebnisse einem «tieferen Verstehenszusammenhang von
gesteigerter Wirklichkeitsbezogenheit einzuordnen, und in diesem einen
mehr als bloß faktisch faßbaren Verknüpfungszusammenhang aufzulichten.
So enthüllt sich ein Sinngefüge-Gewebe, in dem wachsende Vervollkommnungstendenz

mit ernährungsdienlicher, der Erfreuung zugeordneter,
realsymbolischer, medizinaler und juridischer Ordnung sich durchdringen und
vom Felix-culpa-Geheimnis zwischen Schöpfung und Erlösung unterfaßt
und umfaßt werden. Es enthüllen sich bei solcher seinserhellenden Tiefsicht
die Urordnungsformen des Sichereignens: die Verähnlichungsereignung,
Zeugungsereignung, die Blüh- oder hoch-zeitliche Ereignung, Wurzelfas-
sungsereignung, Auslöseereignung, Heilsereignung, Verjüngungs- oder
Erneuerungsereignung, die Fruchtungsereignung, gemeinschaftsdienliche
Ereignung, Stirb- und Werde-Ereignung, Gestaltereignung, spirative
Ereignung, Abstand nehmende Annäherungsereignung usw., von einem
übergreifenden Orientierungssinn aus, um aufgenommen zu werden in das

gedanklich unausgebleichte ,Gewebe' der Natur» - offenbar hat der
Verfasser in der aufgezählten Reihe die « Wortschwallereignung» vergessen,
die freilich nicht zu den Urordnungsformen des Sichereignens gehören mag.

223



Selbst die sympathisch berührenden Züge des Buches - der darin bekundete
Sinn für die Geheimnisse und Schönheiten der Natur u.a. — werden einem
durch die schwülstige Schreibweise vergällt. Trotzdem André wiederholt
auf sein dreibändiges philosophisches Hauptwerk verweist, verspürt man
nach den hier vorgelegten Proben seines Denkens keine Lust, es kennenzulernen.

Daran sind allerdings nicht allein die sprachlichen Zuchtlosigkeiten
schuld, vielmehr tragen auch die vermeintlichen «gesteigerten Wirklichkeits-
bezogenheiten» dazu bei, die in Wahrheit für das Erkennen völlig sinnlose
analogiesüchtige Denkverirrungen sind. Den Abschluß des Buches bildet
eine von G. Siewerth verfaßte Abhandlung über «die transzendentale
Struktur des Raumes». Sie fällt aus dem Rahmen des Übrigen insofern heraus,

als sie eine zwar weitgehend spekulative, von thomistischer Grundlage
aus konstruierende, aber fast durchwegs sachlich-nüchterne Explikation der
folgenden einleitenden Sätze enthält: «Im Bereich der Wahrnehmung gibt
es eigentlich keine reine Bewußtseinsimmanenz ' überhaupt, wie Maréchal
es in feinsinniger Analyse aufgezeigt hat. Eine A-priori-Bestimmung ' durch
die Anschauungsform des Raumes setzt das Subjekt in gar keiner Weise
einer äußeren ' Welt entgegen, sondern entrückt es umgekehrt in die Sphäre
der Äußerlichkeit. Es ist daher auch nicht notwendig, die Gegenständlichkeit'

durch einen der Willenstiefe des Subjekts entspringenden dynamischen
Prozeß zu sichern, der die Bewußtseinsphänomene transzendiert ' und sie

aus der Immanenz heraushebt. Vielmehr ist das Subjekt durch den Wesensgehalt

der Anschauung selbst der ,eigenen Immanenz' bereits enthoben,
so daß es nicht einmal einem künstlichen Versuch einer Subjektivierung der
Gegebenheiten als ,reiner Vorstellungen' gelänge, die Äußerlichkeit
aufzuheben.» Besonders überzeugend ist die Kritik der (als «kritischer Realismus»
bezeichneten) Tendenz, die Qualitätenfülle der Welt auf Quantitäten zu
reduzieren, gelungen. // Kunz

Arnold Bork: Der junge Grieche. Ein Beitrag zur vergleichenden
Jugendpsychologie. Artemis-Verlag, Zürich und Stuttgart 1959.

Wie bei allen Völkern und in allen Zeiten, meint Bork, finden wir auch
«bei den Griechen eine Fülle von jugendpsychologischen Einsichten in
vorwissenschaftlichem Sinne» oder, wie er es auch nennt, eine «latente
Jugendpsychologie». Darin zeigen sich vorwiegend die «überzeitlichen»,
im «Kern allen Zeiten und Völkern» gemeinsamen «Züge im Bilde des

Jugendlichen», hinter denen «das Zeitbedingte, für uns Fremdartige, ja
Befremdende in den Hintergrund» tritt. Unter diesem Aspekt entwirft der
Verfasser, gut dokumentiert durch Texte von Dichtern und Denkern (vor
allem Piaton und Xenophon) eine Psychologie des männlichen griechischen
Jugendlichen, so wie er sich bis gegen das Ende des 4. Jahrhunderts
entwickelt hatte. Bork steht Spranger nahe, daher überrascht seine
moralisierende Haltung nicht, die ihn etwa sagen läßt: «Das Bild der gesamten
griechischen Jugend werden wir bei uns selbst immer stillschweigend zum
Guten hin zurechtrücken müssen.» Peinlich und nicht sonderlich «über-

224



zeitlich» berührt dann freilich im Abschnitt über den Jugendlichen in der
bildenden Kunst die Rede von der feinen ovalen Kopfform der «nordischen
Rasse» und der «entarteten» Jugend. Im übrigen übersieht Bork die besonderen

Eigentümlichkeiten des griechischen Jugendlichen, etwa die Bedeutung
der geistigen Welt für ihn und das Freisein von den bei uns häufigen (sexuellen
und religiösen) Krisen nicht. Seine Auffassung des Griechentums hält sich
im traditionellen Rahmen. jj Kunz

Otto Janssen: Das Beziehungsgefüge der menschlichen Handlung und das

Problem der Freiheit. Ernst Reinhardt Verlag, München/Basel 1958.

Die das gegenwärtige Philosophieren in Deutschland beherrschenden
Fragen der «menschlichen Weltgängigkeit» haben die alten philosophischen
Probleme nicht erledigt, wie Janssen mit Recht feststellt. Ein solches ist die
Willensfreiheit. Es betrifft die «wahrhafte», d.h. Ziele und Zwecke setzende,
von den Reflexbewegungen, Automatismen und triebhaften Vorgängen
verschiedene Handlung, die das Ich zum Urheber hat. Diese Urheberschaft,
welche die Handlung weder kausal noch in notwendiger Weise bestimmt,
realisiert eine Art die Handlung motivierende Freiheit, insofern «sich die
Handlung, die ich begehe, an mich als ihren Urheber bindet». «Der Erfolg
unserer Handlungen liegt allemal in der Zukunft, und wir können von
dieser Zukunft ,wissen' vermöge der uns so vertrauten, ursächlich niemals
zu deutenden und freilich nur für das Ausmaß unserer Handlungen gültigen
Vorschau, einer Vorschau, welche die Unvergleichlichkeit und Unrückführ-
barkeit des im menschlichen Sinne Zweckhaften, und, in eins mit ihm, die
Möglichkeit einer sinnvollen Freiheit ans Licht hebt.» Im übrigen sagt der
Verfasser, der ausgiebig und fast ausschließlich sich selbst zitiert, «einer
Auffassung den Kampf an..., die aus der funktionalen Mittlerrolle und
damit aus der Dienstbarkeit des Dinges in der menschlichen Handlung eine
im ontologischen Sinne bedeutsame Folgerung herzuleiten versucht. Es ist
eine Auffassung, die da meint, daß die funktionale und zweckgerichtete
Bedeutung oder Verweisung des Dinges im besorgenden Tun (seine ,Zu-
handenheit'), seinem Eigendasein, seiner ,Vorhandenheit', nicht nur im
zeitlichen, sondern auch in einem konstitutiven und seinstheoretischen
Sinne vorweg sei.» u Kunz

Carl Albrecht: Psychologie des mystischen Bewußtseins; derselbe: Das mystische

Erkennen. Gnoseologie und philosophische Relevanz der mystischen
Relation. Carl Schünemann Verlag. Bremen 1951 und 1958.

Der übliche Begriff des «mystischen» Erlebens setzt dieses dem «ekstatischen»,

durch die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Spaltung gekennzeichneten

Erleben gleich. Demgegenüber erklärt Albrecht gegen das Ende seiner

um eine sachlich-phänomenologische Analyse der formalen Wesenszüge des

mystischen Bewußtseins bemühten Untersuchung: «Der psychologische Be-

15 225



griff der Mystik darf nicht von der ekstatischen Einstellung her entwickelt
werden, sondern bedarf der Fundierung durch Erlebnisbereiche, die in
ihrer typischen Wiederkehr tragendes Element des Lebensgefüges der
Mystiker sind. Nur so kann man den vielfältigen Irrtum vermeiden, daß die
Mystik im Dämmern eines unterwachen Bewußtseinszustandes abläuft,
während doch in Wahrheit das zentrale Merkmal der Mystik eben dieses

ist, daß sie ein Vorgang innerhalb eines Bewußtseinszustandes ist, der zu
den geordnetsten, gesundesten und wachsten Zuständen gehört, die uns
Menschen zur Verfügung stehen. Das Leben vieler einzelner Mystiker ist
durchflochten mit psychischen Erscheinungen, die wir als psychopathologisch
bezeichnen müssen. Das ändert aber nichts daran, daß die Mystik als solche
klar bewußtes und geordnetes Erleben ist. Den Begriff der Mystik aus psy-
chopathologischen Erscheinungen heraus entwickeln zu wollen, bedeutet
denselben Irrtum, wie wenn man die Phänomenologie musikalisch oder
dichterisch erlebender Bewußtseinszustände aus krankhaften Erscheinungen
ableiten wollte.» In einem ersten Teil («Psychologie der Versenkung»)
entwickelt der Verfasser die psychologischen Begriffe, mit deren Hilfe er
dann sein Thema bearbeitet. Obgleich die große Sorgfalt, die er der
differenzierten Terminologie widmet, gelegentlich zu Schwerfälligkeiten führt,
wird man diese um des unverkennbaren Gewinnes willen gern in Kauf
nehmen. Der zweite und dritte Teil («Das Erleben in der Versunkenheit»
und «Das mystische Bewußtsein») bilden den Kern des ersten Buches.
Die Versenkung bestimmt Albrecht als den durch einen vorgängigen
Willensentscheid determinierten, aus sich selbst ablaufenden psychischen Vorgang,
gekennzeichnet durch die Desintegrierung des Wachbewußtseins und die
Neuintegrierung des Versunkenheitsbewußtseins. Das letztere, von der
Konzentration, dem somnambulen und hypnotischen Bewußtsein abgehoben,
realisiert einen voll integrierten, einheitlich gefügten, überklaren und
entleerten Zustand mit verlangsamtem Erlebnisstrom und der Ruhe als

Grundstimmung, worin sich das passiv erlebende Ich in der «Innenschau» als
seiner einzigen Funktion erschöpft. Das Versunkenheitsbewußtsein, aus
Teilstrukturen verschiedener Schichten aufgebaut, sei das «geordnetste Be-

wußtseinsgefüge, welches wir kennen»; sein Hauptkriterium ist die Innenschau,

die ein inhaltliches Erleben als Objekt fordert. Diese Inhalte können
mit neurotischen, telepathischen oder mystischen Geschehen zusammenhängen

- die vom Verfasser im ersten Bande mitgeteilten Beispiele stammen
vorwiegend aus der psychotherapeutischen Praxis. Sie zeigen sich als ein
«selbsttätig Ablaufendes» oder als angeschautes, durch Es-Qualitäten
charakterisiertes «Ankommendes», das sich aus ehemals abgespaltenen
Erlebnisbereichen, aus dem Selbst oder Teilbezirken desselben rekrutiert und in
mannigfachen Formen erscheint. Da sich im Versunkenheitsbewußtsein
verschiedene Leistungssteigerungen aufweisen lassen, nennt Albrecht es den
«höchstrangigen Bewußtseinszustand». In ihm einerseits und im ekstatischen
Bewußtsein anderseits kann ein mystisches Erleben aufgefunden werden.
Dieses wird durch das - psychologisch, nicht philosophisch verstandene -
«Umfassende» konstituiert und der engere Begriff der Mystik demgemäß
als das «Ankommen eines Umfassenden im Versunkenheitsbewußtsein»

226



fixiert. Während sich der Verfasser im ersten Buch konsequent an die psy-
chologisch-phänomenologischen Befunde hält und auf alle Rekurse auf
«Unbewußtes» verzichtet, kommt im zweiten Buche auch die gnoseologische
und ontologische Problematik der Mystik zum Wort. Von ihr grenzt er
einleitend die «Pseudomystik» der Okkultisten, Geisterseher und «Geistforscher»

ab, wobei er die von diesen behaupteten «Fakten» wohl allzu
leichtgläubig als solche akzeptiert. Den größten Raum nimmt als erster Teil die
Analyse des «Gefüges mystischer Erfahrung» ein. Er versucht, «Erfahren»,
«Erfassen» und «Gewahren» zu unterscheiden, und ergänzt das für die
Mystik konstitutive Moment des Ankommens durch die die
bewußtseinspsychologischen Begriffe überschreitende Bestimmung der «Gewirktheit».
«Vom Standort einer Schau auf ein auftreffendes Wirkgefüge hin bedeutet
es, daß es eine Weise des Auftreffens gibt, die dadurch ausgezeichnet ist,
daß nicht das Wirkende selber, sondern ein von ihm Gewirktes im Bewußtsein

ankommt.» Damit gabelt sich das mystische Ankommen in ein
unmittelbares Ankommen, in welchem das Ankommende oder Angekommene
der mystische Gegenstand selber ist, und in ein «mystisch gewirktes
Ankommen». Zur Herausarbeitung der «bildhaften Schau» konfrontiert
Albrecht das damit gemeinte Phänomen mit dem wahrnehmenden Sehen,

glaubt aber zwischen «Schauen» und «Sehen» ein kontinuierlich sich
ausbreitendes «Phänomenband» feststellen zu können. «Die Grenze zwischen
Sehen und Schauen liegt dort, wo der echte Wahrnehmungsraum
umschlägt in einen Vorstellungsraum, der den Wahrnehmungsraum als

Vorstellung enthält.» Danach unterscheidet er einerseits «äußere Visionen»,
die im wahrgenommenen oder vorgestellten Außenraum gesehen oder
geschaut werden und zu denen Nachbilder, eidetische Anschauungsbilder,
Illusionen und Halluzinationen gehören; und anderseits im «Innenraum»
geschaute «innere Visionen». Diese zusammen mit den im Außenraum
geschauten Visionen machen das bildhafte Schauen aus, das eine mystische
und nichtmystische Sphäre realisiert. Die gesehenen äußeren Visionen liegen
außerhalb der mystischen Erfahrung. Dem geschauten Bilde kann das

Phänomen mystischer Gewirktheit anhaften, wozu sich als zweite wesentliche

Relation die «mystische Präsenzerfassung», «in welcher die Anwesenheit

des Numens unmittelbar erfahren wird», gesellt. Jedoch können diese

kurzen Hinweise keinen adäquaten Eindruck von der Subtilität der
durchgeführten Analysen, die noch eine ganze Reihe anderer Phänomene
einbeziehen, vermitteln. Wir überspringen sie und zitieren lediglich das Resultat :

«Das mystische Erkenntnisgefüge ist von der erweiterten Sphäre der mystischen

Erkenntnisrelation aufgenommen worden. Durch alle vordergründigen
rationalen Einzelelemente hindurch haben wir in einen phänomenologischen
Raum hineingeschaut, in welchem ein wirkendes Ganzes ereignishaft
auftrifft auf ein Subjekt, das dieses Auftreffen des Ankommenden in einem
ganzheitlichen Erfassen erfährt. Das grundlegende Phänomen ist nicht die
mystische Erkenntnisrelation, sondern die sie tragende mystische Erfahrungsrelation.»

Die mystische Relation als Bezug zum «mystischen Es», das
einen personalen oder apersonalen Charakter haben kann, beansprucht
Albrecht als «Phänomenletztheit». Sie wird im zweiten Teil («Gnoseologie

227



der Mystik») auf ihren gnoseologischen Gehalt hin näher untersucht, wobei
sich der Verfasser N. Hartmanns Erkenntnisauffassung anschließt. Behutsam
wird den Trug- und Irrtumsmöglichkeiten der verschiedenen, an der mystischen

Erfahrung beteiligten Momente nachgegangen und eine «gnoseologische

Rangpyramide» herausgearbeitet. Schließlich diskutiert er im dritten
Teil die «Relevanz der mystischen Relation für das philosophische Denken».
Er spricht ihr eine hohe Bedeutung für die Anthropologie zu. Sie, die mystische

Relation, «ist nicht nur Mahnung, nicht nur Richtpunkt für noch
anzufügende Bereiche, nicht nur vergessenes Strukturglied, das Berücksichtigung

fordert, nicht nur ein Gegenpol, zu dem sich ein Bezug des Kampfes
ergibt, nicht nur Sprengkeil für schon bestehende anthropologische Gefüge,
sondern sie ist auch und vor allem die ernste Frage, ob nicht anthropologisches

Bauen von ihr als Fundament seinen Ausgang nehmen müßte.» Und
auch in Heideggers Hermeneutik des Daseins sucht der Verfasser ihr einen
Platz zu sichern, indem er (wie schon Binswanger, Bollnow u.a.) nach einer
der Angst entgegengesetzten, jedoch ontologisch gleichrangigen
Grundbefindlichkeit fahndet. Er findet sie im «Phänomen der Ruhe». Sie zeigt
sich ontisch u.a. in der Versunkenheit, die «das Erlebnis der Ruhe schlechthin»

sei und durch das «In-sich-Sein» (als defizienter Modus des In-der-
Welt-Seins) anthropologisch ermöglicht werde. Das In-sich-Sein ist die der
«Versunkenheit zugrunde liegende anthropologische Strukturformel». Im
Gegensatz zur Angst deutet Albrecht die Ruhe aber nicht als «Strukturmoment

der Erschlossenheit des Daseins» oder als «befindliches Verstehen»,
sondern als ein «Sichbefinden im Offensein» als «Möglichkeit der
Empfängnis». «Das Dasein als Ruhe überformt das Dasein als Sorge. Im Modus
der Ruhe sind nicht nur Teile, sondern ist die Gesamtstruktur des In-der-
Welt-Seins aus der Aktualität in die Seinsmöglichkeit überführt worden.
Der Terminus ,Ruhe' sagt ja nicht, daß die Seinsverfassung als solche
geändert worden ist, sondern daß sie ,ruht\ Das In-sich-Sein hat nicht dadurch
seine besondersartige hohe Relevanz für eine Ontologie des Daseins, daß es

als Seinsweise der Ruhe charakterisiert ist. Das eigentlich erregende onto-
logische Moment ist ein ganz anderes. Es drückt sich darin aus, daß die
Seinsweise der Ruhe identisch ist mit der Seinsweise der Offenheit. In-sich-
Sein ist nicht nur Ruhe schlechthin, sondern Offenheit schlechthin.» Man
hätte gern Näheres über das In-sich-Sein, die Offenheit und die Ruhe
erfahren, die einstweilen bloße sprachliche Formeln ohne greifbaren
Sachgehalt bleiben. h. Kunz

Gerhard Kölbel: Über die Einsamkeit. Vom Ursprung, Gestaltwandel
und Sinn des Einsamkeitserlebens. Ernst Reinhardt Verlag,
München/Basel 1960.

In einer reichen Fülle eindrücklicher Schilderungen von Dichtern,
Philosophen und Psychologen, wie auch von Schülern bringt der Verfasser dem
Leser das Einsamkeitserlebnis in der Mannigfaltigkeit seiner Möglichkeiten
nahe. Die Darstellung erfolgt am Schema der Ontogenese. Bei der Behand-

228



lung der Lebensmitte fächert sie sich nach den Merkmalspaaren von
erhebender und bedrückender, innerer und äußerer Einsamkeit in vier
systematische Gruppen aus. Und im Hinweis darauf, «daß einer jeden Art von
Einsamkeit, als eines Verhältnisses zum Absoluten, grundsätzlich religiöse
Bedeutung zukommt» (220), wird das religiös-christliche Anliegen des

Verfassers, das sich zunächst nur behutsam ankündigt, ausdrücklich.
Indem Kölbel bei seiner Nachfrage nach dem Wesen des Einsamkeitserlebens

mit der Feststellung einsetzt, daß «die Urform des Einsamkeitserlebens..

im seelischen Zustand tief Schlafender gegeben sei» (56),
scheint er uns den Bereich möglicher psychologischer Erfahrung zu
überschreiten. Denn «der ,vollkommene Schlaf', auf den wir in unserem
Falle, also bei der Erörterung der primären Einsamkeit, unser Augenmerk
richten müssen» (39), dürfte dazu doch schwerlich Raum offen lassen.
Auch «die Urerlebnisse, die vorgeburtlich dominierten» (43), wie das
Erleben des in die Welt tretenden Kindes stehen unserer Erfahrung nicht
zu Gebote. Und der Hinweis auf eine «sublime Psychotechnik» (39) kann
solche Bedenken nicht beschwichtigen. Auf diese Weise lassen sich daher
«Ruhe, Stille, Leere und Dunkelheit» (36) als «Grundphänomene der
Einsamkeit» (234) nicht ermitteln. Kaum gangbar scheint uns auch der
Weg, der davon ausgeht, daß «alle vergängliche Bewegtheit, all die
vorübergehenden Weisen von Laut, Licht und Fülle in Ruhe, Stille, Dunkel
und Leere erst ihren dauernden Ermöglichungsgrund» (219) haben. Denn
einmal beruht die Annahme, daß Bewegtheit, Laut, Licht und Fülle flüchtiger

als Ruhe, Stille, Dunkel und Leere seien, offenbar auf Spekulationen
über eine vielleicht gar nicht existierende, jedenfalls aber nicht erfahrbare
Befindlichkeit vor der Geburt und nach dem Tode, während man im Bereich
des allein erfahrbaren wachen und halbwachen inneren Zustandes ebensowohl

das Gegenteil behaupten könnte. Zudem liegt, wie wir meinen, aller
Erfahrung ihr Gegensatz, zumindest als Vorstellung, als ihrem
Ermöglichungsgrund zugrunde, weshalb die Erfahrung von Ruhe, Stille, Dunkel und
Leere wenigstens die Vorstellung ihrer Gegensätze ebenso voraussetzt, wie
umgekehrt. Auch über die Tauglichkeit der genannten Erlebnisse zu
Grundphänomenen des Einsamkeitserlebens müssen sich angesichts der - kaum
überprüfbaren - Behauptung, daß neben Stille, Ruhe und Einsamkeit
Dunkel und Leere Phänomene innerer und äußerer Gotteserfahrung seien (218),
Zweifel erheben, indem wir an dieser Stelle doch eher mit Licht und Fülle
zu rechnen geneigt sind.

«Erlebte Einsamkeit», sagt uns der Verfasser (26), sei «erlebte
NichtGemeinschaft», sie sei aber zudem konstitutiver Faktor der Gemeinschaft,
da es «keine Gemeinschaft ohne Selbstbewahrung ihrer Glieder, d.h. kein
All-eins-Sein ohne Alleinsein gibt» (168). An anderer Stelle ist Einsamkeit
«Unendlichkeit des Alleinseins» (141), zugleich aber auch jene Weise des

Nicht-allein-Seins, die auf unvertrautes, widerstehendes, störendes Anderes
bezogen ist (121/22). - «Einsamkeit ist... keine Gattungseigenschaft,
sondern eine transzendentale Bestimmung» (141), was indessen nicht
hindert, daß «Flüsse und Ströme... eine Einsamkeit» haben Und die
«Natur ist in allen ihren Erscheinungen wesentlich Gestalt gewordene

229



Isolation» (158), die als «,ungestörte Natur' dem betrübten Herzen eine
Einsamkeit, deren tröstliche Kraft verläßlicher als menschliche Hilfe ist»,
gewährt (125), obschon «einsame Landschaften für die meisten Menschen
nur negative Bedeutung» haben (140). So wollen Phänomen und Begriff
der Einsamkeit in der gebotenen Mannigfaltigkeit früher, reifer und später,
primärer (Mangel an Gemeinschaft) und sekundärer (auf Grenzen stoßen),
erhebender und beglückender, äußerer und innerer Einsamkeit keine recht
klare Gestalt annehmen.

Die Nachfrage nach der Bedeutung eines Erlebnisses sollte zwischen der
Weise, wie der Erlebende es erlebt, und der Beurteilung dieses Erlebnisses

am Maßstab eines vorausgesetzten Zweckes scharf unterscheiden. Die
gewaltige Ambivalenz des Einsamkeitserlebnisses, die kaum besser als durch
das Bild des Andromedanebels im sternenbesäten Nachthimmel, das der
Buchumschlag zeigt, vor Augen geführt werden kann, zeigt die Arbeit
Kölbels sehr eindrücklich. Sie läßt eine Herleitung der Bedeutung der
Einsamkeit aus ihrem Wesen nicht zu. Aber auch Feststellungen über die
jeweiligen Gründe des Einsamkeitserlebnisses, daß nämlich «im Gegensatz
zur reifezeitlichen Einsamkeit, die oft genug eine Einsamkeit aus Schwäche '

war..., die für das Zeitalter der Lebensmitte charakteristische Isolation
eine ,Einsamkeit aus Kraft' ist», geben über diese Frage weder im einen
noch anderen eben erwähnten Sinne eine Auskunft. Ebensowenig die
Hinweise, daß einem Mark Aurel «das innerste Alleinsein als höchster Wert»
erschien (85) und daß Schopenhauer überzeugt war, «daß der Mensch
einzig unter der Bedingung der Einsamkeit des Glückes fähig sei» (90), die
sich neben der Feststellung finden, daß «wir heute der paradoxen Tatsache,
daß die menschliche Gesellschaft die wohl wichtigste Ursache bedrückenden
Einsamkeitserlebens ist», begegnen (171). Zeigt der Satz, daß «bei
modernen Dichtern und Schriftstellern die genialisch sein sollende Hervorhebung

absoluter Einsamkeit und eine dementsprechende Wehleidigkeit so

obligatorisch geworden, daß man sicher nicht ohne Grund vermutet,
daß sie mit Seitenblicken auf geeignete Möglichkeiten der Tröstung ihren
tatsächlichen Zustand übertreiben» (102), schließlich als dritte Möglichkeit
eine Hochschätzung des Bedrückenden, so wird die Suche nach einem
durchhaltenden Maßstab für die Bewertung des Einsamkeitserlebnisses dringlich.

Wo dieser Maßstab gefunden werden könnte, läßt sich anhand der
vorliegenden Arbeit nur vermuten. So lassen die Sätze: «Leider deutet vieles
darauf hin, daß die gegenwärtige Menschheit zu individualistischen wie zu
kollektivistischen Exzessen neigt. Ihr fehlt die innere Ordnung, die Bedürfnisse

des Einzelmenschen und der Gesellschaft in ein wechselseitig fruchtbares

Verhältnis zu bringen» (203), die Annahme zu, daß es auf die
Ordnung der seelischen Gehalte in der Innerlichkeit des Einzelnen ankommt.
Vielleicht ist aber die Stärke des das Einsamkeitserleben tragenden inneren
Kraftgefühls maßgeblich, indem gesagt wird, daß im Fall von Schwermut,
Angst und Verzweiflung «nicht nur die Kräfte zu neuem Ausgreifen»
fehlen, sondern überdies die «Erhaltung des Lebens bedroht und gefährdet»
ist (117). Oder es kommt auf das Verhältnis von Bedürftigkeit und
Befriedigtsein an, wenn wir lesen, daß «dieses Sattsein am Leben ein verein-

230



samendes Moment» ist (119), wobei es sich um bedrückende Einsamkeit
handelt.

Die offenbare Auffassung und Ausrichtung des Verfassers zu den Fragen
der Bedeutung des Einsamkeitserlebens weist nun aber über den
psychologischen Bereich auf den religiösen hinaus. Der Ausblick ins Transzendente
kündigt sich etwa an, wo gesagt wird, daß der Mensch «sich in seiner ganzen
Armut und Bedürftigkeit» entdeckt «und begreift, daß er sein Leben
verspielt hat, weil er wesenhaft der Fülle des Ganzen bedarf» (105). Befinden
wir uns mit dem Satz: «Das Fehlen vollständiger Wesensentsprechung
wirkt am Ende auf jeden Menschen bedrückend» (159), hart an der Grenze
zwischen Psychologie und philosophischer Spekulation, so überschreitet die
Aussage : «Alleinsein und All-eins-Sein erweisen sich als einander zugeordnet»
(148), diese Grenze und öffnet den Zugang zu dem Kölbel offenbar
zentralen religiösen Anliegen, das sich deutlich ausspricht, wo er zitiert : «...
,Alleinsamkeit'. Diese wird als das in Golgatha offenbarte, durch nichts
Kennzeichnenderes je zu übertreffenderes Wesensmerkmal angesehen»
(Karl Theodor Busch) (227), und sagt: «... daß nur der Glaube an Gottes
unbeschränkte Alleinigkeit die Beschränktheit existentiellen Alleinseins
aufhebe und in den Zusammenhang alleinigen Seins aufnehmen kann» (209).

Indessen finden sich auch Ansätze, die sich im Hinblick auf die Einsamkeit
stellende Existenzfrage in einer wissenschaftlich erreichbaren Weise zu
beantworten, indem z.B. kritisch angemerkt wird, daß «der moderne
Mensch... nichts mehr von der alten Kunst» weiß, «den Umgang auf das

zu beschränken, was man sich zu eigen machen kann» (104). Und worauf
es in solchem sich zu eigen Machen ankommen dürfte, das deutet der Satz :

«Sie leiden an ihrer Einsamkeit, aber sie verleugnen die Liebe, die sie allein
daraus erlösen könnte» (172), in einer Richtung an, in der sich
psychologischwissenschaftliche Erkenntnis und christlich-theologische Voraussetzungen
wohl treffen könnten. Jedenfalls scheint uns, daß in der Feststellung: «Die
innere Liebeskraft ist zum Erliegen gekommen» (206), ein Schlüssel sichtbar
wird, der den Zugang zu einer systematischen Bewältigung der Fragen nach
den Arten und der Bedeutung der Einsamkeit erschließen könnte.

Bei seinem Gebrauch wird man sich aber zwischen einer
psychologischwissenschaftlichen und einer christlich-dogmatischen Betrachtungsweise
entscheiden müssen. Diese Notwendigkeit drängt sich auf, wenn man sich
unversehens vor die Frage nach Schuld oder Schicksal gestellt sieht. Im
Buche Kölbels ist eine solche Entscheidung noch nicht gefallen. «Jeder
Mensch wird in der Geborgenheit und für die Geborgenheit erschaffen, aber
wohl ein jeder verfällt aufs Neue eigenwilliger Bewußtheit» (25). Das sind
recht dogmatische Töne, die sich etwa mit der entwicklungspsychologischen
Feststellung, daß die «Entstehung des Bewußtseins auf einer Störung des
menschlichen Lebensprozesses» (44) beruhe, nur schwer in Einklang bringen
lassen.

Die Arbeit Kölbels verrät eine umfangreiche Kenntnis der einschlägigen
Literatur, von der in einer «Anmerkung» 340 Titel angeführt werden, wie
der maßgeblichen psychischen Tatbestände. Sie greift an manchen Stellen
über den Rahmen ihres Gegenstandes hinaus, damit aufzeigend, daß das

231



zeitgemäße Thema der Einsamkeit Zugänge nach vielen und bedeutsamen
Richtungen öffnet. Die Verarbeitung des reichhaltigen Stoffes zu einer
Klärung von Phänomen, Begriff und Bedeutung der Einsamkeit bleibt aber
aus. Zwar soll das Buch als 1. Teil eines geplanten Gesamtwerkes wohl auch
nur diesen Stoff bereitstellen und den Leser gleichzeitig zur Vertiefung in
den Gegenstand anregen. Ob diese Absichten die Veröffentlichung in
zureichendem Maße rechtfertigen, ist eine andere Frage. Und ob es dem
Verfasser in dem angekündigten 2. systematischen Bande angesichts seiner
gleichzeitigen Ausrichtung auf psychologisch-wissenschaftliche Einsicht,
philosophisch-spekulative Bewältigung und theologisch-dogmatische Deutung

des Stoffes und der vielen Fragen, die sein Buch lebendig werden läßt,
gelingen wird, den Gegenstand in einer eindeutigen und damit überzeugenden

Weise zu meistern, bleibt abzuwarten. jç Briiderlin

Robert Kirchhoff: Allgemeine Ausdruckslehre. Prinzipien und Probleme
der allgemeinen Ausdruckstheorie. Ein Beitrag zur Grundlegung
der Wissenschaft vom Ausdruck. Verlag für Psychologie, Dr. C.J.
Hogrefe. Göttingen 1957.

Im Zentrum der vorliegenden «allgemeinen Ausdruckslehre» steht der
Begriff des «Erscheinens» als Implikat des «Ursachverhalts» des
«Inderweltseins lebendiger Wesen». «Da alles Lebendige erscheint, und da in der
Erscheinung jeweils Positionalitäten eines Wesens für Mitwesen perzipierbar
werden, und da schließlich in jedem Lebensaugenblick jedes Wesen sich in
einer irgendgearteten (personalen) Positionalität befindet (die mehr oder
weniger deutlich und bedeutsam ihre Erscheinensseite besitzt), muß der
Universalität des Erscheinens schlechthin die Universalität der
Ausdruckserscheinungen entsprechen. Es kann keine ausdruckslose, sondern höchstens

(für Sender und Empfanger oder für eine Seite) gleichgültige oder
unbedeutende Erscheinung geben.» Unter «Positionalität» versteht Kirchhoff
die «jezeitliche (psychophysisch neutrale) Weise des Inderweltseins, welche
Mitwesen im Erscheinen, dem erscheinenden Wesen selbst in seinem Erleben
mehr oder weniger umfänglich und mehr oder weniger differenziert gegeben
ist». Diesen Bestimmungen, die sich im (3.) Hauptteil (Ausdruckstheoretische
Prinzipien und Probleme der Gegenwart) des Buches finden, geht einleitend
eine methodologische Erörterung voraus, die der Verfasser als «Thematisierung

des Bezugssystems einer Aussage» charakterisiert. Sie bezieht sich
auf die ausdruckstheoretischen Thesen verschiedener Autoren und soll die
Frage beantworten helfen, ob sie jeweils vom «Sender» (Ausdrucksträger)
oder vom «Empfänger» (Beobachter) her zu verstehen sind. Mit diesem
sich mit der Bühlerschen Aspektenlehre berührenden Leitgedanken durchgeht

Kirchhoff im l.Teil die (ausdruckstheoretischen) «Prinzipien und
Probleme der Vergangenheit», wobei - allerdings nur bis auf Wundt
zurückgreifend - die «klassische» assoziationstheoretische Deutung, die
Analogieschluß- und die Einfühlungstheorie des Ausdrucksverstehens einschließlich

der jeweiligen Gegenargumente zur Sprache kommen. Der 2. Teil

232



skizziert die «Nachwirkung der Vergangenheit in ausdruckstheoretischen

Prinzipien und Problemen der Gegenwart», die in der Nachahmungs- oder
Resonanztheorie, in der physiologistischen Theorie des Ausdrucks bzw.
Ausdrucksverstehens und in einer Abhandlung Kafkas aus dem Jahre 1937

gesehen wird. Im 3. Teil werden auf dem Boden des zitierten universalen
Ausdrucksbegriffes, der aus dem «Erscheinen und Verbergen als
Grundmomente lebendigen Seins» abgeleitet wird, die Beziehungen zwischen den
expressiven Phänomenen einerseits und der Situation, der Handlung und
der Darstellung anderseits diskutiert. Wiederholt versichert Kirchhof!',
phänomenologisch - nicht in einem schulmäßigen Sinne, sondern in dem
des schlichten Gegebenseins - vorgehen zu wollen. Ob sich damit seine

prinzipiellen Deduktionen (dem universalen Erscheinen «müsse» der
universale Ausdruck entsprechen usw.) und die gegen Klages gerichtete These:
«Die Erforschung von Ausdruck und somit aller Ausdruckserscheinungen
hat zu beginnen bei den genetisch einfachsten Phänomenen, und das sind
die von der Willkürbewegung am weitest entfernten. Die Ausdruckstheorie
wird genetisch, wird Theorie ,von unten' sein oder aber an den buchstäblich
einfachsten Erscheinungen zerschellen», vertragen, darf man bezweifeln.
Kirchhoff räumt später selber ein, wir seien «phänomenologisch... bei
Tier und Frühkind auf Vermutungen angewiesen», was doch gewiß dem
phänomenologischen Prinzip widerstreitet. Schwer begreiflich ist auch der
völlig verfehlte Einwand gegen Klages, demgemäß in dessen Ausdrucksprinzipien

nur vom «Erscheinen des Aktuellen als Bewußtem die Rede»
sei und «das ,Verankert'-Sein im miterscheinenden personalen
Wesensgrunde» nicht thematisch werde. Störend bei der Lektüre des Buches wirkt
der gesuchte, ohne sachliche Notwendigkeit um eine neue Terminologie
bemühte, gelegentlich schwülstig-überladene Stil. So heißt es etwa im
Schlußwort: «Es war die Hoffnung im Ausgang, daß es versammelter
Bemühung gelingen könne, im Feld der nun konstituierten Allgemeinen
Theorie des Ausdrucks weitertragende Erstsätze zu formen und derart
Ordnung oder doch wenigstens Teilordnung zu stiften. Die Phänomene selbst,
so war unsere Überzeugung, möchten geduldiger Betrachtung und willigem
Vernehmen jene Prinzipien und Kriterien offenbaren, welcher wir so dringend

bedürfen, soll das Geschaute ein in Ordnung Geschautes sein. Es ist
nicht unseres Urteils, wie weit nun wenigstens das bescheiden Erstrebte als

erreicht und geleistet zu betrachten ist. In strenger Bemessung der eigenen
Kraft und der unübersehbaren Schwierigkeiten, war es jedenfalls unsere
Absicht, eher zu wenig als zu viel anzustreben und auszusagen. So war es

auch von allem Anfang an nicht unseres Unternehmens Ziel, das System
der Ausdruckstheorie zu entwickeln, wenn freilich auch gerade dies lockend
und alles Gegenwärtige mitbestimmend als Richtpunkt in der Ferne stand.
Indessen konnten wir gegenwärtig nur hoffen, uns diesem Fernziel ein
Stück weit anzunähern. Und es besteht uns, wie im Auszug so jetzt, kein
Zweifel darüber, daß es ausgedehnter Vorbereitungen bedarf, ehe der
Versuch, das umfassende System aufzurichten, mit einiger Aussicht auf
Erfolg in Angriff genommen zu werden vermag. Wohl dürfen wir meinen,
daß dieser Aufgabe Lösung nun irgendwie leichter geworden ist, da in

233



überschaubaren Formeln zumindest einige haltbare Grundlagen und
Ausgangspositionen erreicht sind, und zumal Ausdruck erlöst ist aus seiner
binnenpsychologischen Vereinsamung und ebenso erlöst von mancherlei
sonstigen Einseitigkeiten; da er nun vor uns steht in der Weite und
Umfänglichkeit seines Wesens, als Erscheinung weltständiger - und damit ebenso
selb- wie mitständiger - Seinszentren, psychophysisch neutral betreffbar
als erscheinende Positionalität und Konstitution.» Wir sind der Meinung,
daß der Ausdruck eine solche «Erlösung» nicht nötig hatte und daß schon
zuvor einige haltbare Grundlagen für seine Theorie errichtet worden sind,
die tragfähiger sein dürften als die hier angebotenen. fj Kunz

Peter Seidmann: Der Weg der Tiefenpsychologie in geistesgeschichtlicher
Perspektive. Rascher Verlag, Zürich und Stuttgart 1959.

Die «geistesgeschichtliche Perspektive», in deren Licht hier der «Weg
der Tiefenpsychologie» gerückt wird, versteht Seidmann offenbar nicht im
üblichen historischen Sinne, in welchem früher etwa Prinzhorn und Dorer
die Psychoanalyse betrachtet haben. Vielmehr handelt es sich um die
umgreifenden politischen, wirtschaftlichen, moralischen und religiösen
Hintergründe, die der Verfasser zu skizzieren und in welche er die Entstehung und
Entwicklung der tiefenpsychologischen Strömungen in ansprechender und
geistreicher Weise einzufügen versucht. So ist zunächst von «Dämmen
gegen die Selbstentfremdung» und vom «Einsturz der oberen Ordnungen»
die Rede, gelegentlich in einem allzu vagen blumigen Stil. Von den die
sexuelle Thematik behandelnden Werken Hauptmanns, Sudermanns, Wedekinds,

Strindbergs, Ibsens und Baudelaires heißt es einmal, «in diesen Dichtergärten

wuchsen die Dornsträucher des Geschlechterhasses». Freud wird als
der «Naturforscher des Unbewußten», Klages und Jaspers als die «zwei
Feinde» der Tiefenpsychologie vorgestellt. Unter dem Stichwort «Macht
und Gemeinschaft» wird ein «kurzer Zwischenhalt bei Nietzsche und
Adler» eingeschaltet. Als die zwei «Verteidiger des Selbst» gegen die
Vermassung des Menschen fungieren Pestalozzi und Jung, des letzteren «Tiefenschau»

verdichtet sich zur «Maske und Urwelt der Seele». Den Weg von
Heidegger zu Binswanger sieht der Verfasser als vom Tod zur Liebe führend,
woran sich - mit dem Hinweis auf ein paar etwas willkürlich herausgegriffene

Autoren - die «Suche nach der vereinigenden Wahrheit» schließt.
Die zitierten Überschriften zeigen Seidmanns Vorliebe und Geschick für
eingängige, ein wenig grelle Plakatierungen, die aber von den sachhaltigen
Darlegungen gemildert werden. // Kunz

Helmut Stoffer: Aufgabe und Gestaltung des Philosophie-Unterrichts. Verlag
Moritz Diesterweg, Frankfurt am Main, Berlin, Bonn 1959.

Ginge es nur darum, den Leser auf das vorliegende Buch aufmerksam zu
machen, so wäre diese Aufgabe rasch und leicht zu lösen. Ich dürfte herzhaft

234



anerkennen einmal die methodischen Grundsätze, zu denen sich der Herausgeber

in seiner Einführung bekennt, zum andern auch deren geschickte
Durchführung.

Die neun Mitarbeiter, die sich hier zu einem löblichen Gemeinschaftswerk
zusammengefunden haben, wollen nicht entscheidend eingreifen in die
Grundsatzdiskussion über den Philosophie-Unterricht; sie wollen keine
Organisationsform und keine Zielsetzung, keine Stoffeinteilung oder Arbeitsmethode
verabsolutieren und monopolisieren. Diese Mitarbeiter kommen aus den
verschiedensten weltanschaulichen und philosophischen Lagern ; schon

deswegen muß der Leser nicht befürchten, daß ihm eine einheitlich-gemeinsame
Doktrin aufgezwungen werde. Wann und wo trotzdem eine gewisse Einheitlichkeit

aufscheint, dann ist sie nicht von außen her erzwungen, sondern von
der Sache her errungen. Das Buch will auch das methodisch-didaktische
Gespräch nicht zu einem endgültigen Abschluß bringen, wohl aber will es

dieses Gespräch intensivieren, ausweiten, durch Herbeiführung des

verschiedenartigsten Materials so reichhaltig wie möglich instrumentieren. Und
tatsächlich haben denn auch alle die einzelnen Beiträge zu den grundsätzlichen

Fragen, zur allgemeinen Methodik, Didaktik und Praxis des

Philosophie-Unterrichts, tatsächlich haben die dargebotenen Unterrichtsbeispiele
und die reichhaltigen Hinweise auf die einschlägige Literatur und auf andere
Unterrichtsmittel jedem Benützer des Buches recht Wesentliches zu sagen.
Auf den angegebenen Grundlagen ist die Aufgabe schwerlich besser zu lösen.
Das sei mit Anerkennung und Dank für diese wertvolle Gemeinschaftsarbeit

gerne zugestanden.
Kein anderes Studienfach ist sich so lebendig seiner ihm innewohnenden

Problematik bewußt wie der Unterricht in der Philosophie; von diesem
Bewußtsein legen nicht nur gelegentliche Verhandlungen der Philosophischen
Gesellschaften, sondern auch der bekannte Unesco-Bericht von 1953 beredtes

Zeugnis ab. Darum rechnen wir es unserem Arbeitsteam als besonderes
Verdienst an, daß es nicht in Skepsis und Resignation steckengeblieben ist,
sondern trotz klarer Einsicht in alle Schwierigkeiten zuversichtlich den Weg
zu praktisch-positiver Aufbauarbeit freigelegt und beschritten hat. Und
wenn wir hier einige Besorgnisse und Bedenken, die sich uns bei der
sorgfältigen Durchsicht des Buches aufgedrängt haben, anmelden, so geschieht
diese Anmeldung ebenfalls in der Zuversicht, daß es der unentwegten Praxis
und dem mutigen Aufbauwillen später einmal gelingen werde, auch diese

Schwierigkeiten noch zu überwinden. Es sind, um uns auch nur auf die
dringlichsten zu beschränken, folgende drei Bedenken :

1. In jedem Philosophie-Unterricht muß die Philosophie ihre Souveränität
abtreten an den Primat der Pädagogik; sie ist hier im Unterricht immer nur
Philosophie in usum delphini. Sie ist hier nicht bei sich selbst zu Hause, sie

dient als Fremdarbeiterin im Hause der Jugenderziehung. Mit der Preisgabe
ihrer Souveränität wird sie - was oft übersehen wird - auch leicht denaturiert.
Mit Recht erinnert das Buch wiederholt daran, daß die Philosophie im
Unterricht sich aller destruktiv-pessimistischen, aller unsicher machenden
Konzeptionen und Tendenzen zu enthalten habe. In der pädagogischen
Provinz müssen ein Schopenhauer, ein Stirner, ein Nietzsche und viele

235



andere, auf welche eine souveräne Philosophie weder verzichten kann noch
verzichten will - im Klima dieser Provinz müssen sie verkümmern.

Gegen diese Entthronung und Denaturierung im Bereich der Pädagogik
ist wohl kein Kraut gewachsen. Die Philosophie muß sich aber dieser Opfer
bewußt sein; nur mit ihrem Wissen und ihrer Einwilligung darf es geschehen,
daß sie ihre Souveränität vorübergehend ablegt und als ancilla dient vom
Augenblick an, wo sie ins Haus und in den Dienst der öffentlichen Bildung
eintritt.

2. Einschränkung und Denaturierung der Philosophie gehen natürlich
noch einen Schritt weiter überall da, wo der pädagogische Primat sich paart
mit dem Primat irgendeiner Konfession. Im vorliegenden Buch kommen mit
Recht auch Vertreter der protestantischen und der katholischen Kirche
zum Wort. Wir anerkennen ihre rückhaltlose Offenheit in der Verfechtung
ihrer konfessionellen Postulate. Beide lassen nicht den geringsten Zweifel
aufkommen darüber, daß Anfang und Ende, Voraussetzung und Ziel des

Philosophierens bei ihnen durch die Glaubenslehre absolut festgelegt sind
und daß die Philosophie sich nur zwischen diesen beiden Polen bewegen
und auch da nicht ganz frei bewegen darf. Die Grenzsetzung ist hier immer
Funktion der Glaubenslehre und nicht Funktion der Philosophie selbst.
Hier erst recht muß sich die Philosophie der Tatsache bewußt sein, daß sie

mit ihrem Ancilladienst an der Glaubenslehre einer Konfession nicht nur
eingeengt, sondern auch denaturiert wird.

3. Ein bewährter Grundsatz der Logik verlangt, daß derjenige Begriff,
der einer Diskussion als Gegenstand zugrunde liegt, während der Dauer
dieser speziellen Diskussion sich weder im Gehalt noch in der Form ändere.
Ändert er sich doch, so verliert die Diskussion, ohne es zu merken, Boden
und Fundament und gleitet ab in ein unverbindliches Gerede.

Mir scheint, daß unser Buch dieser Regel nicht ganz gerecht wird. Was
die Gelehrten vom Fach unter Philosophie, in die hier eingeführt werden
soll, verstehen und was sie mit dem Begriff einer autonomen Philosophie
meinen, ist etwas von Grund aus anderes, als was die Theologen mit ihrer
ancilla-Philosophie meinen. Wo die Philosophen vom Fach die autonome
Philosophie just vor die letzten und entscheidenden Menschheitsfragen
stellen, da stellen sie die Philosophie sicher auch vor die Gottes- und vor
die Wahrheitsfrage und verpflichten sie, diese beiden wirklich
grundlegenden Fragen aus dem Geist der autonomen Philosophie heraus zu
diskutieren und zu entscheiden. Die Konfessionen aber nehmen diese beiden
grundlegenden Verpflichtungen der Philosophie aus der Hand und verlegen
die Entscheidungen über Gott und Wahrheit in einen Raum vor und außerhalb

aller Philosophie.
Das alles läßt sich gewiß nicht vermeiden, wenn zum philosophischen

Gemeinschaftswerk auch Vertreter absolutistischer Konfessionsformen zur
gleichberechtigten Mitarbeit eingeladen werden; die Transsubstantiation
aber von der autonomen zur konfessionell gebundenen Philosophie muß
dann aber ins Bewußtsein gehoben und deutlich auch ausgesprochen werden ;

sonst werden die Fundamente der im übrigen so wertvollen Gemeinschaftsarbeit

brüchig. Ernst Haenßler

236


	Besprechungen = Comptes rendus

