Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 20 (1960)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopddie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse (1830). Neu herausgegeben von F. Nicolin
und O. Piggeler. Verlag von Felix Meiner, Hamburg 1959.

Diese Neuausgabe der Enzyklopidie ist als Studienausgabe gemeint, die
den sorgfaltig bereinigten Text der dritten Auflage von 1830 enthilt. Sie
verzichtet also auf den Abdruck der Varianten der Auflage von 1827; das
soll in der von den beiden Herausgebern vorbereiteten Ausgabe im Rahmen
der (im gleichen Verlage erscheinenden) «Gesammelten Werke» Hegels
nachgeholt werden, fiir die auch der vollstindige Abdruck der ersten Heidel-
berger Fassung der Enzyklopiadie vorgesehen ist. Die «Einfithrung» der
Herausgeber bringt neben der Editionsgeschichte eine knappe und treffliche
Charakterisierung der denkerischen Situation Hegels, wie sie vor der ersten
Auflage des Werkes bestand; ferner eine — durch zahlreiche beigezogene
Briefstellen dokumentierte — Darstellung der Absicht, die Hegel mit seiner
Enzyklopidie verfolgte; und schlieBlich eine gedrangte Inhaltsangabe ihrer
Themen. Die Anmerkungen wollen keinen Kommentar geben, sondern
enthalten vorwiegend prazise «Angaben zu den von Hegel verarbeiteten
Quellen aus Philosophiegeschichte und zeitgenossischer Literatur». Schlief3-
lich ist ein Namen- und Sachregister beigefiigt. So erfiillt die Ausgabe ihren
Zweck, ein Studienbuch zu sein, in schénster Weise. H. Kunz

Facob Burckhardi: Briefe. Band II und IIL. B, Schwabe & Co., Basel
1952 und 1955.

Die zwei Bande enthalten in vorbildlicher Bearbeitung und Ausstattung die
Briefe aus der Zeit des Studienaufenthaltes in Paris, der ersten Dozentenjahre
und Redaktionstatigkeit in Basel (Juni 1843 bis Marz 1846) und im dritten
Band die Briefe aus der Zeit des ersten und zweiten Aufenthaltes in Rom und
Berlin, des Extraordinariats in Basel und der Professur am Polytechnikum in
Ziirich (April 1846 bis Mirz 1858). Zahlreiche Abbildungen und Bleistiftskiz-
zen Burckhardts und sorgfaltigst ausgearbeitete Anmerkungen zu den Brief-
texten erlautern diese aufs Schonste und Beste.

Das Hauptgewicht des zweiten Bandes liegt in den Briefen an G. und
J. Kinkel, an die Bruder Schauenburg, an Fresenius und Beyschlag, also
auf dem deutschen Freundeskreis aus Burckhardts Jugendzeit. Der dritte
Band umfaBt einen viel weiteren Kreis und eine erhebliche Zahl von bisher

158



unveroffentlichten Briefen aus der Zeit von Burckhardts ersten eigenen
groflen Leistungen: der Bearbeitung der kunstgeschichtlichen Handbiicher
von F. Kugler, der Zeit Constantins des Gro3en und des Cicerone.
Burckhardt selbst, der es nicht einmal der Miihe wert fand, seine Vor-
lesungen uber Weltgeschichte und griechische Kulturgeschichte herauszu-
geben, wiare einer Verdffentlichung seiner Briefe nicht nur abgenecigt ge-
wesen, er hitte sie gewi3 verhindert und iiber W. Kaegis monumentale
Biographie hatte er vermutlich eine hochst ironische Bemerkung gemacht.
Denn wenn sich irgendein bedeutender Mann des 19. Jahrhunderts selber
nicht wichtig nahm, so ist es Burckhardt gewesen. Wenn wir uns trotzdem
ohne Bedenken dieser Briefausgabe, die auf nicht weniger als zehn Bande
geplant ist, aufrichtig und dankbar erfreuen kénnen, so deshalb, weil solche
Menschen und Briefschreiber aussterben und sie sterben aus, weil in unserer
Zeit sich niemand mehr die Zeit nimmt und folglich hat, sein Leben der
Bildung Alteuropas zu widmen und im geistigen Austausch mit Freunden
zu leben. Solche Briefe lassen sich nicht im Drange der Geschifte, auch der
akademischen, einer Sekretarin in die Maschine diktieren, und statt der
feinen Bleistiftskizzen, die Burckhardt auf seinen Reisen zeichnete, wird der
moderne Kunsthistoriker es vorziehen, das eigene Wahrnehmen durch
photographische Aufnahmen zu ersetzen, weil dies weniger zeitraubend ist.
Burckhardt hatte noch Zeit, fiir Menschen sowohl wie fiir Dinge, und worum
es ihm als Historiker ging, war nicht das zeitlich Voriibergehende und fiir
den Tag Geschriebene. Schon um 1843 schreibt der Fiinfundzwanzigjiahrige
aus Paris: «Die Journalistik und der unsigliche, furchtbare Druck, den sie
hier auf Politik und Gesellschaft ausiibt, gibt mir tiglich zu denken...
Dies ewige Ausderhandindenmundleben der franzosischen Kunst und Lite-
ratur ist zum Teil eine Folge der Journalistik; es wird gar nichts Dauerndes
mehr geschaffen.» Und an den Ratsherrn Andreas Heusler, der ihn nach
Basel zuriickholen wollte, schreibt er 1848 aus Rom: «Sie, liebster Herr und
Freund, haben ein Recht darauf, mir auch von patriotischer Seite das
Gewissen zu schirfen, allein Sie wissen nicht, wie mutlos ich diesem XIX.
Jahrhundert gegeniiber geworden bin und wie sehr mich bei diesem zwar
arbeitsamen, aber unstiten Leben das Gefiihl von der Wandelbarkeit
menschlicher Dinge verfolgt.» Und einige Monate spiter empfichlt er dem-
selben Adressaten als trostliche Lektiire das Leben des heiligen Severin, denn:
«Der hat unter dem Umsturz aller Dinge ausgehalten.» Ohne diese Grund-
erfahrung und Voraussicht einer revolutiondren Verdnderung aller Dinge
hatte Burckhardt wohl kaum als sein erstes groBes Thema die Zeit Con-
stantins des GroBen gewihlt und das Aushalten in einer solchen Epoche
des Umsturzes der Uberlieferung war fiir ihn um so schwieriger, als ihm
sowohl der weltliche Ehrgeiz wie die christliche Zuversicht fehlten. Er
schreibt 1847 an H. Schauenburg: «Denn die Leute koénnen es gar wohl
hienieden aushalten, welche entweder 1) durch die christliche Liebe, oder 2)
durch den Ehrgeiz mit dieser Welt verbunden bleiben. Das sind zwei Dinge,

welche ich nicht besitze.»
Karl Léwith

159



Franz Brentano: Psychologie vom empirischen Standpunkt. Zweiter Band:
Von der Klassifikation der psychischen Phinomene. Mit Einlei-
tung, Anmerkungen und Register, herausgegeben von Oskar Kraus.
Verlag von Felix Meiner, Hamburg 1959.

Von der im Jahre 1874 erschienenen «Psychologie vom empirischen
Standpunkt» liegt hier die zweite Abteilung vor, deren Neuauflage Brentano
1911 selbst noch besorgte. 1925 hat dann Kraus das mit seinen Anmerkungen
versehene und um mehrere Abhandlungen aus dem NachlaB3 Brentanos
bereicherte Werk wiederum herausgebracht, und davon ist jetzt ein unver-
anderter Nachdruck erschienen. Man kann dem Verlag nicht dankbar
genug sein, daB er uns dieses noch immer fiir die Gegenwart wichtige Buch
erneut zuginglich gemacht hat, H. Kunz

Max Scheler: Gesammelte Werke. Band 3: Vom Umsturz der Werte;
4. durchgesehene Auflage; Band 10: Schriften aus dem Nachlal
(Band 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre); 2. durchgesehene und
erweiterte Auflage; Band 8: Die Wissensformen und die Gesell-

schaft; 2. durchgesehene Auflage, herausgegeben von Maria
Scheler. Francke Verlag, Bern (und Miinchen) 1955, 1957 und 1960.

Seit der kurzen Anzeige der zuerst erschiericnen Binde 2 und 5 der
«Gesammelten Werke» von Max Scheler vor drei Jahren sind drei weitere
Birnde herausgekommen, wicderum von Maria Scheler besorgt. Der dritte
Band bringt die unter dem Titel « Vom Umsturz der Werte» gesammelten
fritheren Aufsdtze und Abhandlungen. Der zehnte Band (als erster Band
cer «Schriften aus dem Nachlaf3») enthilt gegeniiber der ersten Ausgabe
(1933) zwei neue Abhandlungen: «Zur Phinomenologie und Metaphysik
der Freiheit» und «Absolutsphire und Realsetzung der Gottesidee», die
wie die Uibrigen Arbeiten aus den Jahren 1912 bis 1916 stammen und mehr
oder weniger mit Schelers materialer Wertethik in Beziehung stehen. Der
achte Band schlieBSlich macht uns wiederum «die Wissensformen und die
Gesellschaft» zugénglich, ein noch zu Lebzeiten des Verfassers erschienenes
Werk. Von der bisherigen, die bereits publizierten Schriften betreffenden
Gepflogenheit abweichend sind als « Zusitze aus den nachgelassenen Manu-
skripten» auch bislang unveréffentlichte einschligige Beitrige in den um-
fangreichen Band aufgenommen worden. Alle Bande enthalten gegeniiber
den ersten Ausgaben zahlreiche Korrekturen und vor allem sehr dankens-
werte ausfiihrliche Sach- und Personenregister, welche die Herausgeberin
mit sachkundiger Sorgfalt angefertigt hat. So kann man dem Verlage fiir
sein Unternehmen, dem er offensichtlich — die vorbildliche schone Gestaltung
der Binde dokumentiert es — die groBBte Aufmerksamkeit und Mithe widmet,
nur gratulieren und die Hoffnung hegen, dal3 er es zur Vollendung bringen

moge. H. Kunz

160



Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke, Band VIII: Erste
Philosophie (1923/24), zweiter Teil: Theorie der phinomenolo-
gischen Reduktion, herausgegeben von R. Boehm. Martinus Nijhoff,
Haag 1959.

Der 2. Teil der «Ersten Philosophie (1923/24)» bringt nach der den
1. Teil bildenden «kritischen Ideengeschichte» die Vorlesungen 28 bis 54
und verspricht eine «Theorie der phinomenologischen Reduktion», die
Husserl bereits 1907 konzipiert hatte. Allerdings beginnt die eigentliche
Darstellung der phianomenologischen Reduktion, welche auf die Heraus-
arbeitung der reinen transzendentalen Subjektivitit abzielt, erst mit der
37. Vorlesung. Vorher sucht Husserl im Stil der Descartesschen Meditationen
den «archimedischen Punkt» zu gewinnen, «auf den ich mich absolut fest
verlassen», den «Erkenntnisboden, auf dem ich eine erste, sozusagen abso-
lute Arbeit ins Werk setzen kann». Der «absolute Anfang» der absolut
evidenten Erkenntnis muB} der radikalen Forderung nach apodiktischer, d.h.
solcher Rechtfertigung geniigen, die sich schlechterdings weder bezweifeln
noch negieren 1a8t. Ahnliche Formulierungen kehren immer wieder. Neben
dem sog. «cartesischen» versucht Husserl noch andere Wege der phino-
menologischen Reduktion zu gehen, zumal im Hinblick auf eine Einbezie-
hung der «transzendentalen Intersubjektivitit»; jedoch sind sie, wie der
Herausgeber mit Recht bemerkt, nicht eindeutig unterscheidbar. Es «zeigt
sich, daB alles in Frage stellen, meine allgesamte Erkenntnishabe, einen
universalen Seinsboden voraussetzt und zugleich evident sichtlich macht,
der hierbei also immerfort ein erfahrungsbereiter und fragloser ist. Es ist in
dieser Methode» (der phinomenologischen Reduktion) «aber nicht bloB ein
leer postulierter oder in einer leeren Sachferne mit einem Satz ,Ego cogito*
beredeter, sondern er tritt alsbald konkret und in seiner Wesenseigenheit
als unendliches transzendentales Leben entgegen, als ein Leben, das, wenn
wir uns auf das in unmittelbarer transzendentaler Selbsterfahrung erfaBbare
eigene Leben beschrinken, einerseits die Zentrierung im ego, dem trans-
zendentalen ,Ich’, insich trigt, und andererseits die Beziehung auf vielartige
intentionale Objektivititen, jede eine intentionale Einheit mannigfaltiger
BewuBtseinsmodi. Das GroBe und Erstaunliche, was hierbei hervortritt, ist,
daf3, wenn ich auch, wie ich wirklich kann, mir allen und jeden natiirlichen
Weltglauben versage, ja jeden méglichen Glauben, den ich als Anfangender
in mir trage und in mir tragen konnte, wenn ich also aufhére, mich als
Weltkind, als natiirlichen Menschen zu nehmen — daB} ich dann ein endlos
offenes Feld einer neuartigen Erfahrung bereit habe, ja mir eben dadurch
bereitet habe: das Erfahrungsfeld meiner transzendentalen Subjektivitdt. Was mir,
dem anfangenden Philosophen, dieses Feld sofort héchst bedeutsam macht,
ist die im ersten Erfassen schon hervortretende apodiktische Evidenz des
Ich-bin. Der kithne Radikalismus, wirklich alles zum Umsturz zu bringen -
alles, was fiir mich galt und gelten kénnte —, erdéffnete mir ein apodiktisch
evident Geltendes, Seiendes, das in dieser Allheit nicht beschlossen war und
beschlossen sein konnte. Das Seinsall des Weltkindes ist nicht das Seinsall schlecht-

11 161



hin.» Gegeniiber der je eigenen transzendentalen Subjektivitit ist die trans-
zendentale Intersubjektivitait nur in einer «mittelbar zu begriindenden
Evidenz» zu erreichen. Neben dem Text der Vorlesungen finden sich im
Bande 8 Abhandlungen und 32 Beilagen, die zum einen Teil kritische Be-
merkungen und Erweiterungen Husserls zu einzelnen Vorlesungen, zum
andern Teil von Boehm ausgewihlte thematisch zugehorige Texte enthalten,
die in denselben Jahren entstanden sind wie die Vorlesungen. Die text-
kritischen Anmerkungen zeigen die gleiche Sorgfalt wie in den vorherge-
henden Bénden. H. Kunz

Paul Friedlinder: Platon, Band III: Die Platonischen Schriften, zweite

und dritte Periode. Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage.
De Gruyter & Co., Berlin 1960.

Schon vor Jahren durften wir auf das Erscheinen einer zweiten Auflage
des langst klassisch gewordenen Platonwerks von Friedlinder hinweisen.
Sie ist jetzt, ein Menschenalter nach der ersten, mit dem 3. Band (der
thematisch das umfaBt, was frither die zweite Hilfte des zweiten Bandes
bildete) zum AbschluB gekommen. Zwischen den Neukantianern, die bei
Platon nur das zeitlos Philosophische suchten, und Wilamowitz, der vor
allem den Menschen Platon sichtbar werden lie, muBte sich Friedlinder
einst mithsam einen dritten Weg bahnen. Heute hat sich seine ganzheitliche
Betrachtungsweise durchgesetzt. In der Verbindung von Einzelanalyse und
Gesamtschau wird es bis heute so leicht keiner mit ihm aufnehmen. Trotz
mancher eingehenderer Analysen und Beriicksichtigung neuerer Literatur
hat sich an der Grundauffassung, die in Platon vor allem den groBen Kiinstler
und mehr den Weisen als den Denker sieht, in der zweiten Auflage nichts

geandert. M. Landmann

Kurt Hildebrandt: Platon. Logos und Mpythos. Zweite durchgesehene und

durch ein Nachwort erginzte Auflage. Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1959.

Il s’agit ici de la réédition d’un ouvrage publié en 1933 sous le titre:
«Platon. Der Kampf des Geistes um die Macht.» Le poéte Stefan George, au
«cercle» duquel se rattachait alors ’auteur, avait donné son approbation
a ce travail d’un disciple qui venait d’abandonner la médecine au profit de
la philosophie. On devine les raisons pour lesquelles le premier titre a été
modifié. L’auteur ne les cache pas: «Nous avons si amérement souffert, nous
autres Allemands, sous la démesure, ’Hybris, d’une dictature politique, que
le seul mot de puissance (Macht) met a 1’épreuve nos nerfs sensibles» (p.369).

Le nouveau sous-titre, Logos und Mpythos, prend ainsi la valeur d’un pro-
gramme. Dans le trés intéressant Nachwort zur zweiten Auflage, M. Hildebrandt
résume I’histoire des interprétations platoniciennes au cours des cinquante

162



derniéres années, et ne dissimule pas ses préférences. En réaction contre la
méthode historico-critique de Wilamowitz et rationaliste d’un Natorp, d’un
Stenzel, d’un Kriiger, il défend le principe d’une analyse largement humaine,
poétique, personnaliste et religieuse. Selon lui, la logique, les mathématiques
et les sciences sont nettement subordonnées, chez Platon, 2 un message de
nature individuelle et mythique, Il faut donc restituer a I’ccuvre son unité
profonde, en face des tentatives dissolvantes de la philologie.

Que les Dialogues forment une unité, nous en sommes convaincu. Mais
celle-ci trouve-t-elle sa dominante dans le mythe? Voila qui est moins
certain. Platon sépare nettement, au début du Phédon (61b) mythos et logos.
Est-ce pour accorder la préférence au premier? Sarement pas. S’il faut
admettre un principe organique d’unité dans sa philosophie, c’est indubitable-
ment la dialectigue qui nous le fournit. En fait, tout est dialectique chez
Platon, les mythes aussi bien que I’entretien dialogué. Car la dialectique est
la vie méme de la pensée. Aussi les analyses vivantes, sensibles et souvent
suggestives de M. Hildebrandt nous paraissent-elles, a cet égard, insuffisantes:
elles sacrifient délibérément a un préjugé de nature poétique cette argumen-
tation dialectique qui constitue I’armature des Dialogues. C’est ainsi que
Padmirable enquéte du Parménide sur I'Un est simplement escamotée sous
le nom de «logische Griibelei» (p. 293). Il est vrai que Parménide §’était
récusé, jugeant indécent, a son 4ge, de conduire en public une telle recherche.
Mais Platon n’en est pas moins formel: cette méthode est la seule qui permette
de rencontrer le vrai et d’acquérir I'intelligence (Parménide 136d—e).

Au total, M. Hildebrandt n’a pas eu tort de réagir contre une science
froidement scolaire et son livre se lit avec autant de profit que de plaisir.
Mais ce Platon est loin d’épuiser Platon, loin, méme, de lui rendre justice.

René Schaerer

Maurice Muller: Idées et Archétypes, de Platon & Elie Cartan. Ed. de la
Baconniére, Neuchitel, Collect. «Etre et penser», N° 49, 1959.

Ce petit ouvrage d’une grande densité décrit un passionnant itinéraire
philosophique qui prend son point de départ dans une conversation avec
Léon Brunschvicg — «le seul sage que j’aie rencontré» nous dit Maurice
Muller. Comment dépasser la pensée brunschvicgienne tout en lui restant
fidéle pour I’essentiel: en valorisant les jugements de relation? Brunschvicg
se réclame du panmathématisme de Platon qui conduit 2 une pure science
de la relation, préfiguration de la physique moderne dans laquelle ’analyse
triomphe de plus en plus de la représentation géométrique. L’auteur nous
parle de la «décomposition du platonisme», car une fissure qui ne pourra
plus se combler se produit entre la métaphysique des Idées (qui aboutit &
I’Un de Plotin) et la vision relationnelle de I'univers. Quant a la troisiéme
direction du platonisme, la théorie des formes, elle s’enlisera dans des diffi-

cultés dialectiques pour aboutir a I’aristotélisme, bien éloignée, elle aussi,
d’une pensée relationnelle.

163



Il n’est que trop clair que Maurice Muller ne peut conserver la magnifique
simplicité linéaire de la pensée de son maitre Brunschvicg! Influencé par
les multiples sollicitations d’une époque troublée dont il ne veut laisser
échapper aucune richesse, l’auteur entre tour a tour en résonance avec
Proust, Freud, Jung, Heidegger, Hegel, Marx, Lénine, Poincaré, Einstein,
Weyl, Ls. de Broglie, Elie Cartan, passant avec aisance de I’irrationalisme a
la science, de I’angoisse heideggerienne aux équations des physiciens.

Notons quelques idées au passage.

Des «essences émotives», non résolubles en termes intellectuels de relations,
sont impliquées dans la connaissance de notre monde et peuvent relier des
archétypes et des mythes de méme signification. Le langage refléte cette
dualité du relationnel et de I’émotif, et possede méme un troisiéme aspect
qui est «intention de signification». Voici une idée qui nous parait fort
judicieuse: «L’esprit habite véritablement la matiére, le fonctionnement
méme de la pensée nous contraignant a la fois 4 distinguer la matiére de
Pesprit et a tenter de les confondre» (p. 40). « Langage, mémoire et activité
de I’esprit forment un tout indivisible, participant de I’esprit et de la matiére
(...). Les frontié¢res de la matiére et de I’esprit sont mouvantes et incertaines,
comme celles du langage» (p. 42-43).

Dans un vigoureux raccourci, 'auteur résume les avatars de la physique
«de Poincaré & Elie Cartan» et termine son ouvrage par une note de déve-
loppements mathématiques montrant comment on peut passer d’une maniére
simple de la Relativité 2 la mécanique ondulatoire en introduisant un facteur
de torsion. Maurice Muller congoit tenseurs et spineurs comme de véritables
archétypes relationnels qui font pendant aux archétypes émotionnels de la
métaphysique et des mythes, les deux espéces d’archétypes ayant en commun
un pouvoir de cristallisation de la pensée. Maurice Gex

Carlo Augusto Viano: La logica di Aristotele. Torino, Taylor, 1955.
314 pages. (Documenti e Ricerche.) '

L’étude trés compleéte de M. C.-A. Viano considére d’emblée la logique
d’Aristote dans son cadre linguistique; en effet, celle-ci a visé a formuler
les régles du langage autant que de la pensée scientifique de son temps.
Ce langage devait étre commun 2a toutes les sciences, donc exprimer ’étre
sous-jacent a chacune d’entre elles. Aussi la logique d’Aristote débouche-
t-elle dans sa métaphysique.

Malgré ses ambitions, la logique d’Aristote n’est pas toute la logique
naturelle, implicite de ’esprit humain. Elle est liée & une langue particuliére,
si admirable que soit celle-ci. Elle a ses conventions, avec leur part d’arbi-
traire. Elle a ¢éliminé de son champ une série d’éléments incompatibles
avec ses principes substantialistes. Or, les éléments sacrifiés, matieére de la
logique moderne des relations, sont précisément ceux dont la science et la
pensée contemporaines ont grand besoin.

Partielle comme elle I’est, la logique d’Aristote exprime un des termes de

164



P’alternative qui s’impose a la pensée de tous les temps. Elle est donc une
piéce, mais une piéce seulement, de la logique véritable.

L’ouvrage de M. Viano est aussi instructif pour le logicien moderne que
pour I’historien de la philosophie grecque. Marcel Reymond

Wolfgang Schadewaldt: Hellas und Hesperien. Gesammelte Schriften zur
Antike und zur neueren Literatur. Artemis Verlag, Ziirich und
Stuttgart 1960.

Wenn man beriicksichtigt, daf3 Festschriften oft genug Artikel enthalten,
die unter einem «Gefilligkeitszwang» geschrieben oder aus der Schublade
hervorgeholt worden sind, zum Werk des Gefeierten keine Beziehungen
verraten und besser ungedruckt geblieben wiren, dann darf man es als
einen erfreulichen und vor allem auch sinnvollen Einfall begriilen, wenn
statt dessen die in Zeitschriften zerstreuten Aufsdtze des Jubilars in einem
Band gesammelt zugidnglich gemacht werden. Das hat Ernst Zinn unter
Mitarbeit von Klaus Bartels aus Anlal des sechzigsten Geburtstages des
Tibinger Griazisten Wolfgang Schadewaldt getan. So haben wir jetzt in
einem soliden schonen Band von iiber 1000 Seiten Umfang dessen kleinere
Schriften zur Hand. Ihre Themen reichen von Homer, Aischylos, Sophokles
u.a. iiber Shakespeare, Winckelmann, Hélderlin, Schiller, Kleist bis zu Carl
Orff. AuBerdem finden sich Abhandlungen, in denen Schadewaldt ver-
storbener Fachkollegen gedenkt und sich zu aktuellen, nicht ausschlieBlich
literarhistorischen Fragen, z.B. zur gegenwirtigen Bedeutung des Huma-
nismus und zur Problematik von Natur und Technik in iiberlegener Art
duBert. Die Titel der achtzig Aufsitze aufzuzihlen oder den Inhalt einzelner
zu referieren, hitte kaum einen Sinn, zumal sich solcherart doch kein adi-
quater Eindruck von der geistigen Blickweite des Autors vermitteln lieBe.

H. Kunz

D.P. Walker: Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella.
Studies of the Warburg Institute, Vol. 22, p. viii, 244, 8°. London
1958.

Prenant place dans ’admirable série de publications du Warburg Institute,
le livrte de D.P. Walker nous présente I’histoire documentée de la magie,
telle que la congurent et souvent la pratiquérent les «philosophes» de la
Renaissance. Cette histoire, pour l’essentiel, se confond avec I’influence
exercée au cours du XVIe siécle par le néo-platonisme antique, par I’her-
métisme et par I’ceuvre de Marsile Ficin; influence considérable, dont les
échos peuvent étre observés partout: chez les poetes, chez les théoriciens de
la musique, chez les médecins, chez les théologiens, sans parler des méta-
physiciens. Parce que la magie astrologique est une fausse science, ou pour
mieux dire une «science fossile», la plupart des historiens négligent de lui
préter suffisante attention. Mais qui veut véritablement comprendre la

165



Renaissance ne peut s’en dispenser: 1’art méme de cette époque ne révéle
toutes ses significations que si ’on prend la peine d’éclairer ce «fond idéolo-
gique» qui lui est constamment associé. Sans nul pédantisme, M. Walker
rassemble le butin d’une vaste enquéte conduite selon les meilleures régles
de Pérudition. Son livre, fort plaisant a lire, constituera désormais 1’une de
nos meilleures sources de références. Historiens de la philosophie et de la
religion, musicologues, historiens de la médecine (et surtout de la psychia-
trie) spécialistes de la littérature y trouveront de quoi alimenter leurs
futures recherches.

Le point de départ de I’enquéte est le De Vita Triplici, ou Ficin énonce
les régles et les méthodes selon lesquelles le philosophe (literatus) doit orga-
niser sa vie. Le danger qui le guette, c’est la perte excessive de I’esprit subtil
(spiritus) qui sert d’instrument a I’dme, et que ’activité intellectuelle con-
sume en grandes quantités: cette combustion entraine une dyscrasie mélan-
colique extrémement pernicieuse, et surtout néfaste 4 ceux qui sont nés,
comme Ficin, sous le signe ambigu de Saturne. Il est donc indispensable de
pourvoir a une «recharge» de spiritus: il faut ’absorber partout ot la nature
nous l'offre. C’est d’une véritable «restauration» spirituelle que Ficin est
soucieux; il y fait participer la ditte, les vins (les spiritueux!) odorants et
chauds, les parfums, les exercices du corps (a I’exclusion de ’amour physique
réputé hautement dangereux). Mais il a besoin de secours plus puissants.
Si le Monde a une 4me et un corps, il a aussi un spiritus qui sert d’intermé-
diaire entre 'un et ’autre. Comme le spiritus de ’homme est parent de celui
du monde, nous pouvons nous approvisionner en puisant dans les réserves
cosmiques. Les astres, et surtout les planétes, en sont des sources surabon-
dantes, mais d’inégale qualité. L’influence d’Helios Apollon, la jovialité
jupitérienne sont les seuls vrais antidotes des maux encourus par les mélan-
coliques, enfants de Saturne. Comment capter cette influence salutaire?
Comment l'introduire en nous et ’assimiler? Les pierres et les talismans
peuvent capter les précieux influx. Mieux encore, ’harmonie musicale, les
hymnes que chantaient Orphée et les prisci theologi.

Reste & savoir comment Ficin se représentait le mode d’action des priéres
musicales adressées aux puissances astrales, priéres dont ’efficacité lui parais-
sait hors de doute. L’interprétation qu’il en donne le plus souvent est d’ordre
psychologique: par cette sorte de rite ou de culte, il vise simplement a rendre
son esprit plus apte a recevoir I'influence solaire ou «joviale». Mais une
interprétation moins rassurante reste encore possible. Car la priére a aussi
chez lui la valeur d’une incantation, et dés lors, on peut accuser Ficin de
pratiquer les arts prohibés: appelle-t-il le secours des anges? Ou entretient-il
un commerce impie avec les démons planétaires? Il n’y a qu’une limite
assez incertaine entre la théurgie qui fait agir des puissances angéliques, et
la magie noire qui converse avec des esprits impurs. Les dieux planétaires
de l’antiquité tardive, auxquels s’adressent les hymnes «orphiques» de Ficin
et de ses disciples, ne sont-ils pas en fait des démons? L’on comprend que
des catholiques trés orthodoxes, comme Del Rio, froncent le sourcil. Mais
ceux-la mémes qui désapprouvent le plus vivement ces pratiques en ad-
mettent implicitement ’efficacité. Au milieu du XVIIe siécle, le pére Atha-

166



nase Kircher soutiendra encore que la musique a le pouvoir de convier ou
de repousser les démons.

M. D.P. Walker montre fort bien ’ampleur que ce débat a prise au
XVIe siécle. La discussion portait, en fait, sur le pouvoir que I’homme
peut exercer sur le monde (naturel et surnaturel) et sur lui-méme. Jusqu’ol
peut-on s’aventurer? A quel moment ce pouvoir devient-il illicite et con-
damnable? Ce ne sont pas des questions tellement anachroniques, méme si
elles ont été posées au sujet d’'un faux pouvoir et d’une technique tout
imaginaire. Mais tandis qu’au XVI® si¢cle I’on se faisait fort de distinguer
nettement anges et démons, nature et surnature, ’homme du XX¢ siécle,
dont le pouvoir sur la nature est extraordinairement plus étendu, ne sait
guére, dans ’emploi qu’il en fait, ou se trouvent les limites du bien et du mal.

Jean Starobinski

Martial Gueroult: Malebranche, II. Les cinq abimes de la Providence.
Vol. 1: L’ordre et ’occasionalisme, 286 pages. Vol. 2: La nature
et la grace, 428 pages. Paris, Aubier, 1959.

M. Martial Gueroult, professeur au Collége de France, vient de compléter
son examen de la philosophie de Malebranche, commencé en 1955 avec
un ouvrage consacré a la vision en Dieu. Les deux nouveaux volumes traitent
du systéme universel du monde, que gouverne la Providence divine et qui
comprend cing «abimes» de plus en plus profonds: ceux du monde matériel,
du monde psychophysique et du monde psycho-intellectuel (abimes de la
nature), ceux du monde angélique et du monde évangélique (abimes de
la grace).

C’est le volume 2 du tome II, intitulé La nature et la grdce, qui est consacré
proprement 2 I’étude des cinq abimes de la Providence. Le volume 1, intitulé
L’ordre et I’occasionalisme, aprés avoir rappelé la doctrine malebranchiste de la
connaissance, qui autorise ’homme a se situer au point de vue de Dieu
pour apercevoir les nécessités qui réglent I’acte créateur libre, examine les
notions fondamentales qui sont a la base de I’explication que I’Oratorien
donne de I'univers: I’ordre, la gloire, la justice, ’Incarnation, la simplicité
des voies, I’occasionalisme, la Providence.

M. Gueroult applique dans ses deux nouveaux volumes la méthode dont
il a usé dans son étude de la doctrine de la vision en Dieu et dans son Descartes
selon Pordre des raisons (1953). Elle consiste, on le sait, 2 dégager la structure
des doctrines, afin de mettre en relief la dépendance logique de leurs parties
les unes par rapport aux autres. Car une philosophie, selon M. Gueroult,
ne se raconte pas comme une histoire, elle se démontre. Elle n’est pas une
collection de doctrines, mais une architectonique.

Les deux premiers chapitres du volume 1 analysent la notion male-
branchiste d’ordre en comparant la doctrine du philosophe frangais a celle
de saint Augustin. L’ordre est la hiérarchie de perfection qui constitue pour
Dieu une hiérarchie de préférences. A cet égard et contrairement 2 1’en-

167



seignement de saint Augustin, la sagesse divine, chez Malebranche, prime
la toute-puissance. De la I’édification, par Malebranche, d’'une «combina-
toire» destinée a démontrer ’agencement de toutes les parties de 'univers,
compatibles avec la sagesse divine. M. Gueroult la décrit comme une «colos-
sale machinerie» commandant aux actions de Dieu, 4 celles de ’homme,
des anges et du Christ, aux mouvements des choses matérielles.

M. Gueroult découvre bientdt une premiére difficulté de structure dans
le systéme malebranchiste. Dieu décide librement de créer, alors que son
ccuvre créatrice est soumise aux régles nécessaires de sa sagesse. Mais si la
volonté de Dieu fournit le motif de la création, elle doit fournir aussi,
semble-t-il, la justification des choix de Dieu. II est alors inutile et contra-
dictoire de faire intervenir la nécessité rationnelle propre 4 la sagesse.

Mais les difficultés principales, M. Gueroult les rencontre justement
dans D’explication rationnelle que donne Malebranche des choix de Dieu.
I1 découvre d’abord que le grand principe malebranchiste de la simplicité
des voies de Dieu autorise deux interprétations différentes: il signifie, d’une
part, que Dieu économise les moyens qu’il met en ceuvre pour les propor-
tionner a Pouvrage qu’il envisage; et, d’autre part, que Dieu proportionne
son action, non pas A son ouvrage, mais a lui-méme, afin que cette action
soit digne de lui. Au premier point de vue, on dira que Dieu abaisse son
action vers le niveau du monde fini, et au second point de vue, qu’il évite
au contraire de P’abaisser, afin de la conserver uniforme et universelle comme
il convient 4 Dieu. De ces deux conceptions de la simplicité des voies, la
seconde a la prévalence, car elle permet de résoudre le probléme du mal.
A ce sujet, la doctrine de Malebranche est plus compliquée que celle de
Leibniz. L’ordre contraint Dieu a créer, non pas I’ouvrage le plus parfait,
mais un ouvrage compatible avec la perfection des voies et tel que la somme
de sa perfection et de la perfection des voies soit aussi grande que possible.

Mais la simplicité des voies n’est pas le seul moyen dont dispose Male-
branche de proportionner Dieu au monde et le monde 4 Dieu. L’Incarnation,
qui éleve le fini vers I'infini, en est un autre. Quel est alors le rapport entre
ces deux moyens de compensation? C’est 4 répondre a cette délicate question
que s’attache le chapitre V: il faut que le Verbe s’unisse au fini pour que
le fini devienne digne d’étre créé; et inversement, il faut que le fini soit aussi
parfait que possible pour que I’'Incarnation soit concevable.

Dans I'important chapitre qui suit, I’auteur développe son étude de la
doctrine de la simplicité des voies sous ses deux aspects en citant les theses
paralleles des contemporains et leur jugement sur la doctrine de Malebranche.
Le volume s’achéve par I’examen de ’occasionalisme et la présentation des
cinq abimes de la Providence. M. Gueroult met en lumiére 'originalité de
P’occasionalisme de 1’Oratorien par rapport a celui des petits cartésiens et
le lien que Malebranche établit entre ’occasionalisme et la simplicité des
voies. Ces deux doctrines paraissent en effet en conflit puisque la premiere
semble postuler que Dieu intervient par des volontés particuliéres dans le
détail des événements, tandis que, selon la seconde, Dieu n’agit que par
des volontés générales. En réalité, pour Malebranche, le réle de la cause
occasionnelle est précisément de libérer Dieu du souci du détail des événe-

168



ments. Elle est la cause particuliére qui rend compte de ce détail en
distribuant ’efficace de la cause générale. Ces considérations conduisent
M. Gueroult a discuter avec minutie la critique que Leibniz adresse a
Poccasionalisme. Cette critique révele des présupposés doctrinaux trés diffé-
rents qui sont analysés d’une fagon magistrale a la fin du chapitre VII.

Il est impossible de décrire ici le riche contenu du volume 2 destiné 2
présenter successivement les cinq régions de la création ou Dieu exerce sa
Providence selon les principes mis en lumiére par le volume précédent.
La richesse de ces études tient, non seulement a I’examen détaillé de I’action
de la Providence dans les sphéres de la physique, de la psychologie, de la
connaissance intellectuelle, des créatures spirituelles et de la grice, mais
elle est due encore a I’analyse des rapports qui s’établissent entre ces diffé-
rentes sphéres. Car Dieu, par une combinatoire infiniment complexe, «exécute
par la voie la plus simple, dans les différentes sphéres de sa Providence, des
ouvrages a la fois indépendants et complémentaires».

Parmi les points les plus originaux de cet exposé de la doctrine de Male-
branche figure ce que M. Gueroult appelle «La physique de ’Ame» (sphére
psycho-intellectuelle). L’auteur montre en effet que les actions de I’ame sont
réglées par certains principes, comme les mouvements des corps. Mais au
lieu de la conservation de la méme quantité¢ de mouvement, par exemple,
la physique de I’ame affirme la conservation de la méme quantité de vouloir,
puisque Dieu met a notre disposition 4 tout moment la méme quantité
infinie de volonté.

C’est au niveau du monde psycho-intellectuel et aux niveaux du monde
angélique et évangélique que surgissent ici les plus grandes difficultés: les
désordres qu’il faut expliquer concernent en effet le péché lui-méme. De la
la gravité et la complexité des problémes qu’affronte Malebranche dans sa
volonté d’explication de la conduite divine et le champ privilégié ol s’exerce
la rigoureuse analyse de structures de M. Gueroult.

Des travaux du savant historien, il ressort que Malebranche est d’un
autre tempérament philosophique que Descartes, non seulement parce qu’il
s’éleve aux problémes théologiques que Descartes avait laissé de c6té, mais
encore parce qu’il ne pense pas linéairement comme Descartes, mais dia-
lectiquement, par compensation entre des termes contraires. Telle est Ia
compensation entre le fini et l'infini ou la compensation établie entre les
deux aspects du principe de la simplicité des voies en vue de la plus grande
perfection totale de l'ouvrage et des voies. De la I'allure particuliére du
systtme malebranchiste, les contrastes et les discontinuités qui posent a tout
instant de nouveaux problémes de conciliation. De la aussi, Pambiguité de
certaines solutions qui unissent des composantes hétérogenes.

En révélant ces ambiguités au long de son ouvrage, M. Gueroult n’a
nullement I'intention de réfuter la pensée de Malebranche. Il veut «pousser
aussi loin que possible une intellection qui ne saurait s’accomplir tant que
les ultimes apories n’ont pas été atteintes, circonscrites, précisées». Male-
branche n’est pas congu comme responsable de ces apories, mais «la nature
des choses telles qu’elles apparaissent sur le plan ou la doctrine les a trans-
muées». Au demeurant, M. Gueroult a donné des travaux dont aucun

169



lecteur de Malebranche ne peut plus se passer et un nouvel exemple d’une
méthode qui n’est peut-étre pas la seule dont ’histoire de la philosophie
peut user, mais qui est trés certainement 'une des plus fécondes et celle qui
est maniée aujourd’hui avec la plus vigoureuse autorité.

Fernand Brunner

Nicolai Hartmann: Die Philosophie des deutschen Idealismus. 2. unver-
dnderte Auflage. Walter de Gruyter & Co. Berlin 1960.

Von der jetzt in einem Band vereinigten Darstellung des deutschen
Idealismus erschien der erste Teil 1923, der zweite 1929. Gemal3 der Hart-
mannschen Auffassung der philosophischen Problemgeschichte werden die
aus der Bewegung des Denkens sich ergebenden Themen ohne Bezug auf
die Existenz des Denkers abgehandelt. Das erméglicht ein Optimum an
gleichsam aufs Eis gelegter Sachlichkeit, bestimmt aber auch die Grenzen.

H. Kunz

Arturo Deregibus: Il razionalismo di Morris R. Cohen nella filosofia americana
d’oggi. Torino, G. Giappichelli, 1960, XII+ 339 pages.
(Universita di Torino. Pubblicazioni della Facolta di Magistero. 15)

M. Arturo Deregibus, connu par des ouvrages sur Rousseau et sur Vinet,
dont nous avons parlé ici, s’est attaché & un penseur américain peu connu
chez nous, mais fort représentatif d’un aspect actuel de la pensée américaine:
Pinsatisfaction devant ’empirisme. La chose est admise depuis plusieurs
décennies 4 propos de la pensée anglaise; elle a encore besoin d’étre montrée
au sujet de la pensée américaine, malgré le précédent de Josiah Royce.

Né¢ en 1880, mort en 1947, Morris Raphael Cohen est 4 son ainé John
Dewey ce que Josiah Royce avait été a William James: le représentant du
point de vue logique et métaphysique face a ’empirisme, au pragmatisme.

Le rationalisme de Morris R. Cohen est caractérisé par ce qu’il a appelé
le «principe de polarité» (the principle of polarity). C’est la prise de cons-
cience de I'aspect formel de la réalité, complémentaire de son aspect «ma-
tériel», concret. Cette dualité existe partout, dans I’étre (dualité de ’onto-
logie et de la cosmologie) et dans le connaitre; elle suffit a refuser empirisme
comme unilatéral; Cohen évite aussi un rationalisme exclusif; il est plus
kantien qu’hegelien, fort peu cartésien, comme la plupart des penseurs de
langue anglaise. La vérité de la logique formelle ne signifie pas qu’elle
coincide simplement avec les symboles qui servent a4 ’exprimer, ni avec le
langage qui permet de la communiquer; elle n’est pas réduite non plus a
Pirréalité d’une fiction. Cohen professe un véritable réalisme logique.

On congoit que Cohen se soit aussi occupé de philosophie juridique,
sociale, morale. Il reconnait la légitimité de I’exigence de solidarité sociale
en face du capitalisme. L’attachement a la liberté est tout autre chose qu’une
conséquence du capitalisme; sans le libéralisme intellectuel, ni la pensée

170



grecque, ni la science moderne n’auraient été possibles. La liberté de la

pensée, de la recherche et de la discussion est primordiale, inaliénable.
L’ouvrage clair, précis, bien documenté de M. Arturo Deregibus est une

importante contribution & P’histoire la plus récente de la philosophie aux

Etats-Unis. Marcel Reymond

Georges M.-M. Cottier: L’athéisme du jeune Marx, ses origines hégéliennes.
Paris, Vrin, 1959, 371 pages.

Le trés important travail du pére Georges M.-M. Cottier, thése de doctorat
présentée 4 I’Université de Genéve, mérite a tous égards et dans le sens
premier du terme, le nom de thése. L’auteur centre son sujet trés strictement
sur la jeunesse de Marx, jusqu’en 1844, et tente de saisir, dans la naissance
méme d’une pensée, son style et son mouvement. C’est pourquoi il distingue
une philosophie marxienne de ’idéologie marxiste, celle-ci relevant davantage
de la sociologie, de la psychologie, que de la philosophie proprement dite.
Le sujet de ’ouvrage est donc bien la pensée de ’homme Marx, saisie 4 sa
source et dans ses sources.

Cette pensée marxienne ainsi définie comme champ de travail, a I’exclusion
des phénomeénes historico-sociaux qu’elle a engendrés, il s’agira de ’examiner
philosophiquement - c’est-a-dire, ici, principalement, par rapport a la
pensée thomiste — et de juger de sa cohérence. Il apparaitra, au cours de
Pouvrage, que «la philosophie marxienne est construite de deux piéces mal
Jjointes, le monisme dialectique et le matérialisme» (p. 349).

La premiére partie de 'ouvrage est consacrée a Hegel, Schleiermacher
et Feuerbach. La pensée de Hegel est, dit ’auteur, une gnose christologique.
Il montre que la théologie de Luther, en posant la corruption totale de la
nature humaine, avait créé une irrémédiable scission entre Dieu et ’homme.
Dans ce recul de Dieu, devenu maitre arbitraire, on voit se dessiner la
métaphysique moniste de Hegel: de ’homme esclave et dépouillé de tout
va naitre, par réaction, ’humanité qui reprend son bien 4 ce Dieu, qui est
elle-méme le devenir de Dieu. Le mouvement dialectique de kénose et de
réconciliation constitue la vie méme du tout ou de ’Absolu. On sent chez
I’auteur une admiration pour la cohérence du systéme hégélien, et peut-étre
est-ce dans la mesure ou la figure du Christ mort et ressuscité lui parait
sous-tendre la pensée de Hegel, et faire d’elle une immense errance, mais
une errance religieuse et, comme telle, cohérente. «Mais, bien qu’il confére
au mouvement dialectique valeur d’absolu, Hegel n’aurait jamais reconnu
un caractére absolu au fait brut du Dasein, comme tel» (p. 354).

De Hegel 4 Feuerbach, en passant par Schleiermacher, 'auteur voit
s’élargir le fossé séparant philosophie et foi. Kant avait jeté un pont sur ce
fossé, que Schleiermacher détruit au nom d’un réalisme du sentiment;
Hegel en avait jeté un autre, que Feuerbach détruit au nom d’un matéria-
lisme. Pourquoi le fossé s’élargit-il? On croit pressentir chez ’auteur une
dialectique tendant a interdire une réconciliation de la foi réformée et de
la philosophie, du fait méme que cette foi s’était séparée de I'universalité.

171



La pensée de Marx occupe alors une place singuliére et batarde dans ce
développement, une fausse position. L’athéisme, dit I’auteur, est premier et
foncier chez Marx, jeune homme qui ne connaitra pas de tourment religieux. «Sa
vision de ’homme et de la société inclut, comme élément fondamental, la
négation de Dieu et de la religion» (p. 151). Dés lors qu’il ne cherche pas
Dieu, sa pensée n’est pas errante, elle est fausse, elle exprime I’incohérence:
Marx s’empare de la méthode de Hegel et s’en sert comme d’un levier pour
introduire la pensée de Hegel elle-méme dans la dialectique. Le renversement
opéré par Marx consiste a poser la corrélation dialectique entre le systéme
total de Hegel et sa négation, définie comme le genre humain (Gattungs-
wesen) totalement aliéné. La philosophie achevée par Hegel est bien I’huma-
nité, mais dans ’esprit, et la négativité se révéle comme ’humanité réelle
aliénée, et la praxis comme conquéte réelle de I’humanité par elle-méme
sur un monde inhumain.

Ce qui est illégitime dans cette démarche de Marx, c’est de se situer hors
de I’hégélianisme en demeurant a I'intérieur de la méthode de Hegel. 1l se
produit une discordance entre I’idéalisme, qui fait valoir son exigence dans
P’idée d’aliénation — mais qui chez Hegel est retour a I’Esprit — et le matéria-
lisme qui postule dans le Dasein un élément irréductible a toute dialectique:
PPhomme comme Gattungswesen, 1ié biologiquement a la nature (Feuerbach).
Le pere J.-Y. Calvez, dans son grand ouvrage sur la pensée marxiste, avait
souligné cette discordance.

L’homme marxien demeure dans I'immanence du genre, comme chez
Feuerbach, mais ce genre n’est pas une structure donnée (qui permettrait
de trouver malgré tout un ordre immanent), ce genre se donne comme
aliéné dans I’'inhumain. Or, ce raisonnement est batard, parce qu’il substitue
indiment a la conscience hégélienne, qui demeure un syjet, le genre humain
bloqué dans I’étre générique. L’exigence éthique de Marx est donc faussée
a la base et aboutit & la déification d’un étre contingent.

L’auteur développe sa thése, dans la deuxi¢me partie, d’abord dans cing
chapitres centrés sur la critique opérée par Marx: critique de I’Etat dans
la Question juive, critique de Hegel dans les Manuscrits de 1844, puis dans
six chapitres consacrés a la pensée marxienne proprement dite — toujours
avant le Capital. L’athéisme commande cette critique et cette pensée, un
athéisme que 'auteur ne réduit pas & un matérialisme ordinaire comme celui
de Feuerbach, un athéisme déroutant, absolu, qui seul peut rendre compte
de la perversion native d’une exigence éthique qui est dirigée contre Dieu.
«Marx est athée avant de se heurter aux scandales de 'iniquité» (p. 336).

L’ouvrage remarquable du peére Cottier nous parait souligner avec
beaucoup de force le danger essentiel de ’'immanentisme historique. L’homme
n’est pas son propre dieu, il n’est pas pure révolte générique devant un
Maitre absent ou imaginaire, et il ne trouvera dans son auto-affirmation
que sa perte collective. A travers tous les textes du jeune Marx, on trouve
bien cette revendication d’autonomie absolue, cette tentative de récupération
totale de I’homme par lui-méme, cet athéisme prométhéen que condamne
I’auteur au nom d’un Dieu qui donne sans compter. Il est vrai que seul
Pamour désarme et que celui de Dieu s’adresse & un sujet humain certes

172



social, mais non confondu dans une pure collectivité dont I’impulsion
biologique recoit la consécration de la dialectique historique. Cela est vrai
et I'auteur fait preuve ici d’un véritable réalisme.

Il nous parait cependant incomplet de déterminer le champ d’une pensée
pour la juger théoriquement. On n’isole pas le métal pur d’un esprit. Le con-
tact avec I’iniquité est dans ’homme méme et ne se produit pas 2 un moment
donné de sa vie: les réflexions du jeune Marx sont déja le fruit d’une époque,
Pexpression d’un monde, et son exigence de justice est humaine avant d’étre
athée. La preuve, c’est ce marxisme postérieur que l'auteur écarte trop
facilement de la philosophie. La Révolution n’est pas un mirage, et I’on
ne peut écarter le réel, le vécu, parce qu’il n’est point conforme & une philo-
sophie, se donnit-elle pour universelle. La relation vraie du sujet humain
a Dieu ne peut s’exprimer actuellement en annulant un vaste détour de la
pensée, mais en intégrant et en dépassant cette immense prise de conscience
de la société humaine qu’est la révolution moderne. Un tel dépassement
nous montrera la surabondance actuelle de ’amour de Dieu, certes contre
Phistoricisme immanent de Marx, mais dans des catégories de Pesprit qui
ne seront pas plus celles de saint Thomas que celles de Hegel.

J--P. Leyvraz

Hans M. Wolff: Friedrich Nietzsche. Der Weg zum Nichts. Francke
Verlag, Bern 1956.

Die vorliegende Monographie legt mehr Gewicht auf die geistige Persén-
lichkeit als auf die Lehre Nietzsches, versteht sein Denken vor allem als
«unwillkiirliche Biographie einer Seele» (Morgenrdte 481). Als durchge-
hendes Thema wird dabei das Ringen Nietzsches um das Verhiltnis von
Leben und Geist in den Vordergrund gestellt, das immer deutlicher in das
eigentlich erkenntnistheoretische Grundproblem iibergehe, wie der dem
Leben verhaftete Intellekt iiberhaupt zur Wahrheit gelangen konne, und
schlieBlich bei der verzweiflungsvollen Einsicht in die Leere und Sinnlosig-
keit alles Erkennens sein Ende finde. Unter diesem Hauptgesichtspunkt
analysiert der Verfasser unter stindiger Bezugnahme auf die Texte, jedoch
ohne Erorterung anderer Deutungen, Nietzsches Hauptwerke in der zeit-
lichen Reihenfolge. AbschlieBend wird in einer kurzen Zusammenfassung
auf «die bleibenden Resultate» eingegangen. Schritt fiir Schritt versucht
Wolff zu zeigen, daB Nietzsches Lehre fiir ihren Autor selber ins Leere
stoBBe, letztlich «zum Nichts» fiihre, die Fragen nach dem bleibenden Sein
und nach dem Sinn nicht zu beantworten vermoge. Die eigentliche und
endgiiltige «Erniichterung» im Fragen nach der Wahrheit bringt nach der
Auffassung Wolffs der «Zarathustra»: der Ubermensch beruhe auf einer
Synthese von Leben und Erkennen, an die aber Nietzsche im Verlauf der
Ausarbeitung des Werkes den Glauben verliere. In der Zeit nach der
«Genealogie» gelange Nietzsche an das Ende seines Denkens, mit dem
Ergebnis, daB der Mensch zur Wahrheit nicht fahig sei. Denken ist keine
freie Tatigkeit, die ewige Wahrheit und bleibendes Sein zu erfassen ver-

173



mochte, sondern ein Verhalten der Triebe zueinander. Das fiir die Folgezeit
bedeutsame Fazit der Lehre bestehe darin: ohne Rekurs auf einen Glauben
kann der Intellekt sich nicht iiber das Nichste erheben und keine echte
Erkenntnis erwerben, sondern nur immerfort alle Werte und Ziele ver-
nichten und ins Sinnlose stiirzen (256ff., insbes. 288).

Der Verfasser stellt eingangs ausdriicklich fest, daf3 seine Darstellung,
wie viele andere Deutungen auch, eine «personliche Perspektive» eréfine.
Wir kénnen hier nicht auf eine einlaB3liche kritische Erorterung des anregen-
den und lesenswerten Buches eingehen, wofiir die Texte mit einiger Aus-
fithrlichkeit herangezogen werden miiBten. Doch sei mit einigen Hinweisen
die Frage aufgeworfen, ob Wolff nicht in unzulassiger Weise stilisiert, indem
wir die Analyse des «Zarathustra» vom Text her kurz beleuchten. Gerade
hier will ja der Verfasser die «Erniichterung» gespiegelt sehen, die sich
Nietzsches in zunehmendem Mafle bemachtige (179). Dies treffe schon fiir
den ersten Teil des « Zarathustra» zu. Nun ist aber die Analyse nicht iiberall
genau genug, und es scheint, daB der Autor schon deshalb unzutreffende
Schliisse zieht, was bei einem Philologen freilich tiberraschen muB. So ist
Wolffs Behauptung nicht richtig, daB die Lehre vom Ubermenschen im
ersten Teil entgegen dem Programm Zarathustras bei seinem ersten 6ffent-
lichen Auftreten «eine unbedeutende Rolle» spiele, und daB3 Nietzsche in
den Reden der zweiten Hilfte des ersten Teils nur dreimal (sic!) und dazu
noch ohne ausreichenden Zusammenhang mit dem jeweiligen Thema darauf
zuriickgreife, woraus Wolff den SchluB zieht, daB der Ubermensch fiir
Zarathustra nur noch den «Charakter eines Phantoms» habe, an das
Zarathustra selber nicht mehr recht zu glauben vermoge! (183) Dem-
gegeniiber ist auf zahlreiche wichtige Stellen zu verweisen in den Abschnitten
«Von den Freuden- und Leidenschaften», « Vom bleichen Verbrecher»,
«Vom Kirieg und Kriegsvolke», «Von alten und jungen Weiblein», «Von
Kind und Ehe» und «Von der schenkenden Tugend» (besonders zentral).
Im zweiten Teil soll nach Wolff die Lehre vom Ubermenschen «iiberholt»
und abgetan sein. Auch wenn hier direkt weniger davon die Rede ist, so
ist sie doch immer gegenwirtig (vgl. «Auf den gliickseligen Inseln», «Von
den Taranteln» und «Von der Menschen-Klugheit»). DaBl im Kapitel
«Von den Dichtern» die Lehre vom Ubermenschen gar verabschiedet
werde (202f.), ist angesichts der tibrigen Stellen nicht anzunehmen; dieses
Kapitel kann doch wohl nur die unangemessene Rede vom Ubermenschen
visieren. Noch fragwiirdiger ist die in der gleichen Perspektive liegende
Behauptung des Verfassers, dal3 die fiir den dritten Teil thematisch zentrale
Lehre von der ewigen Wiederkehr, die mit der auch in diesem Teil allgegen-
wirtigen Lehre vom Ubermenschen aufs engste zusammenhingt, «eine
untergeordnete Stellung» einnehme. Es sind keineswegs nur zwei Kapitel,
wie der Verfasser angibt, die darauf eingehen («Vom Gesicht und Ritsel»
und «Der Genesende»), sondern neben andern das wichtige vom Autor
unverstandlicherweise vollig iibergangene SchluBkapitel «Die sieben Siegel»
(«Ewigkeit» als «hochzeitlicher Ring der Ringe — der Ring der Wieder-
kunft»!). DaBB Schwermut und Anfechtung Anzeichen der erwahnten Erniich-
terung seien, ist auch nicht einleuchtend; vielmehr schliagt sich hier die

174



namentlich dann im vierten Teil so bedeutsame Einsicht in das Unzeitige
der Lehre Zarathustras nieder (vgl. z.B. «Der Zauberer»; dort: «Ist heute
dazu die Zeit?»). Auch wire zu fragen, ob nicht Leid und Schmerz auch
fir den GroBen wesentlich zu dem in der ewigen Wiederkehr bejahten
Leben im Sinne Nietzsches gehoren. Aus den ebenfalls nicht immer iiber-
zeugenden Erorterungen des vierten Teils sei lediglich hervorgehoben, da@3
das so wichtige SchluBkapitel «Das Zeichen» tiberhaupt nicht erwahnt wird!
In diesem Kapitel ist das Unzeitige der Lehre Zarathustras und das gleich-
wohl Unaufschiebbare seines Werkes Thema. Auch wird hier alle angebliche
«Erniichterung» in den Wind geschlagen: «herauf nun, herauf, du groBer

Mittag!». Hans Ryffel

Gerhard Lehmann: Die Philosophie im ersten Drittel des zwanzigsten Fahr-
hunderts. Erster Teil. Walter de Gruyter & Co., Berlin 1957.

Das hier anzuzeigende Bindchen schlieBt an die Geschichte der Philo-
sophie im 19. Jahrhundert vom gleichen Verfasser an, iiber die in Band XV1I
(1956) dieses Jahrbuchs berichtet wurde. Die Darstellung ist iibersichtlicher
und zuganglicher als diejenige des 19. Jahrhunderts und zeichnet sich im
iibrigen wiederum durch reiche Kenntnisse und ein selbstindiges Urteil
aus. Der vorliegende erste Teil behandelt in drei Hauptabschnitten den
«Neuidealismus» mit so verschiedenartigen Denkern wie Eucken, Boutroux,
Dilthey, Simmel, Rickert und Natorp, den «Neuhegelianismus», der mit
Grund nicht einfach dem «Neuidealismus» zugerechnet wird und dem
insbesondere Croce und Gentile zugezahlt werden, und den «Irrationalismus
und Intuitionismus» (Nietzsche, Klages, Paldgyi, LosBkij und Bergson).
Der noch ausstehende zweite Teil soll die kennzeichnenden weiteren Stré-
mungen beriicksichtigen: die Phianomenologie mit ihrer Weiterfithrung in
die Metaphysik und philosophische Anthropologie, den Pragmatismus und
den kritischen Realismus im angelsichsischen Bereich sowie den ilteren
und neuen Positivismus, wahrend der Verfasser die «Kierkegaard-Renais-
sance» und die Existenzphilosophie im engern Sinn der Darstellung der
unmittelbaren Gegenwart, d.i. der Philosophie im zweiten Drittel des
20. Jahrhunderts, vorbehalten mochte (10).

Das erste Drittel des 20. Jahrhunderts scheint dem Verfasser «ein Ganzes»
zu sein, nicht bloB ein « Ubergang », da mit dieser « Aktualisierungskategorie»
in der Tat nichts ausgesagt ist. Doch verkennt Lehmann nicht, daf3 natiirlich
auch ein «Einteilungsproblem» zur Diskussion steht. Die Etikette des
«Neuidealismus» z.B. ist wohl nicht besonders gliicklich, wenn dazu nicht
nur z.B. Eucken, sondern auch Dilthey gehéren soll, was iibrigens der
Verfasser selber einrdumt (14, 19). Doch wird man mit dem Verfasser iiber
die Gliederung im wesentlichen nicht rechten wollen; denn man kann hier
in guten Treuen verschiedene Gesichtspunkte verfechten. Jedenfalls erfiillt
der Verfasser, was man billigerweise verlangen kann: er gibt iiber seine
eigene Gliederung Rechenschaft. Im iibrigen hat seine Darstellung, die das
Ganze unter die Titel einiger Richtungen stellt und dann Hauptreprisen-

175



tanten herausgreift, ohne Namen zu haufen, den Vorteil, dafl sie «ins
Konkrete fithrt». Dilthey und Simmel, aber auch Rickert und Natorp
werden nach meinem Dafiirhalten auf wenigen Seiten treffend charakteri-
siert. Gut ist auch die vergleichende Darstellung von Croce und Gentile.
Am wenigsten befriedigen die Ausfithrungen iiber Nietzsche, die zwar auf
das «Nietzsche-Bild» und die verschiedenen Interpretationen eingehen,
iiber die Philosophie selbst jedoch, mit Ausnahme der ersten Periode, nur
ungeniigende Glossen enthalten (die Lehrstiicke vom Ubermenschen und
von der ewigen Wiederkehr werden mit keinem Wort erwihnt). — Die
Literaturangaben sind wiederum reichlich. Unverstandlich ist es freilich,
daB nur die Erstausgaben angefiihrt werden, vor allem auch deshalb, weil
diese Ausgaben z.T. iiberarbeitet worden sind. So miifite z. B. Natorps Buch
iiber Platos Ideenlehre (64, hier iibrigens Druckfehler) unbedingt in der
zweiten, durch einen umfangreichen metakritischen Anhang ergéanzten Auf-
lage (1922) angefiihrt werden. Hans Ryffel

Histoire générale des sciences: La science moderne (Tome 11, 800 pages.
Paris, Presses universitaires de France 1958).

Le deuxiéme tome de 1'Histoire générale des sciences vient de paraitre:
Si, comme le rappelait Léon Brunschvicg, la philosophie s’est toujours
nourrie de la méditation des sciences, I’Histoire générale des sciences intéresse
au premier chef P’historien de la philosophie. Les historiens ont porté leur
étude spécialement sur les domaines des sciences exactes et biologiques et
ont étendu leur enquéte de I’Amérique coloniale britannique jusqu’a ’Ex-
tréme-Orient. Nous voyons ainsi naitre sous nos yeux la science moderne
(Renaissance, XVII®¢ et XVIII€ s.).

Congu de la méme maniére que le premier tome, le second mérite les
mémes éloges: seuls des collaborateurs de premier plan ont collaboré a cet
ouvrage, M. René Taton ayant non seulement assumé la direction d’en-
semble des travaux mais encore rédigé le chapitre concernant le développe-
ment des mathématiques au XVIII® siécle. A. Virieux-Reymond

Giovannt Gentile: Le origint della filosofia contemporanea in Italia. Firenze
Sansoni, 1957. 4 vol. (Opere. XXXI-XXXIV.)

Réédition, dans le cadre des (Euvres complétes, d’un ouvrage parud’abord
dans La Critica, de B. Croce, avant 1914; Giovanni Gentile, & qui I’histoire
de la philosophie italienne doit beaucoup, passe en revue les platoniciens
(Mamiani), les positivistes (Lombroso, Ardigo), les néo-kantiens et les
hégéliens (Masci, puis Vera, traducteur de Hegel, et B. Spaventa, le maitre
de B. Croce). On sait que l’action de Gentile se prolonge par les soins de la
Fondazione Giovanni Gentile, qui publie des monographies sur le philo-
sophe. Le vol. VIII renferme les Studi Gentiliani de son disciple Armando
Carlini (Firenze, Sansoni, 1958). Marcel Reymond

176



Xavier Tilliette: Karl Faspers. Théorie de la vérité. Métaphysique des
chiffres. Foi philosophique. Paris, Aubier, 1960, 232 pages.

Dans cet ouvrage, publié sous la direction de la Faculté de théologie
S.J. de Lyon-Fourviere, le R. P. Tilliette tente a la fois une élucidation
des traits essentiels de la pensée de Jaspers et une confrontation de la foi
philosophique, telle que Jaspers la comprend, avec la foi chrétienne. A
travers ce livre nuancé, qui épouse sans cesse de trés prés la démarche du
philosophe avec un grand souci de ne pas la trahir, on sent un esprit qui
ne va pas buter sur I'inessentiel et sait prendre la mesure de 1’adversaire.

Les onze chapitres de la premiére partie — cette partie de ’ouvrage a été
publiée en 1957 dans les Archives de philosophie — concernent les divers aspects
de la vérité chez Jaspers — principalement selon Philosophie et Von der Wahrheit.
Ils sont introduits par un texte sur Nietzsche et la vérité, dans lequel Pauteur
entend montrer que la pensée de Jaspers veut assumer et comprendre a la
fois I’engagement existentiel radical de Nietzsche: ’assumer en affirmant
qu’on ne saurait dépasser le nihilisme vécu vers une théorie fixe de la vérité
et de I’étre; le comprendre en dégageant de ’existence qui échoue et de
son échec méme une source de vérité: I’existence possible devant la trans-
cendance.

Les chapitres qui suivent feront donc ressortir cette double polarisation
de la vérité chez Jaspers: Existenzerhellung d’une part, pensée de I’Englobant
d’autre part.

L’analyse conduit naturellement le R. P. Tilliette a s’interroger, dans sa
deuxiéme partie, sur la théorie des chiffres et la valeur de vérité de cette
théorie, dont il recherche les sources chez Hamann, Pascal, Novalis, Nietzsche.
Pour ’auteur, la théorie des chiffres est inacceptable, car elle nie la médiation
de P’Incarnation entre l’existence et la transcendance. Le frissonnement
multiple des chiffres a I’horizon, leur Vieldeutigkeit, le fait que la liberté
elle-méme soit chiffre, tout cela fait du Dieu de Jaspers un Dieu intouchable,
qui fait signe et ne se révéle pas.

On comprend mieux deés lors le porche de Pintroduction: la pensée de
Jaspers demeure malgré tout dans ’ambiguité nietzschéenne d’oli elle
procede, car ’existence, si grand, si noble soit son combat dans le champ
des englobants, ne franchit pas le seuil de la certitude, I’Incarnation, qui
seule permet la stabilité d’une théorie de I’étre et rend compte de I’évidence
de la connaissance scientifique et de son progres, en plagant I’existence dans
le véritable Englobant, qui est la Vérité catholique.

L’ouvrage se termine par une controverse théologique, dans laquelle
l’auteur examine les positions de Bernhard Weltel, Wenzel Lohff?, Helmut
Fahrenbach? et tente de situer Jaspers objectivement dans le débat théolo-

1 Bernhard Welte. La foi philosophique chez Jaspers et Saint Thomas d’Aquin.
Trad. Marc Zemb. Desclée de Brouwer.

2 Wenzel Lohff. Glaube und Freiheit. Das theologische Problem der Religions-
kritik von K. Jaspers. Carl Bertelsmann Verlag. Giitersloh 1957.

3 Helmut Fahrenbach. Philosophische Existenzerhellung und theologische Exi-
stenzmitteilung. Zur Auseinandersetzung zwischen K. Jaspers und Rudolf Bultmann.

I et II. Theologische Rundschau. 24. Jg. 1956-57.

12 177



gique, en maintenant, par dela les trois ouvrages qu’il étudie et leurs con-
clusions, la difficulté de réduire la pensée de Jaspers a tel de ses aspects et
la nécessité de maintenir ouvert le dialogue.

L’ouvrage du R. P. Tilliette détermine bien le champ de ce dialogue,
qui est trés vaste, et ses limites, qui sont tranchantes, et qu’il n’y a pas lieu

ici de discuter. J.P.Leyvraz

Wolfgang Miiller-Lauter: Moglichkeit und Wirklichkeit bei Martin Heidegger.
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960.

Heidegger hat in «Sein und Zeit» das Dasein als ein priméres « Moglich-
sein» bestimmt und diesem einen ontologischen Vorrang vor der «Wirk-
lichkeit» zugeschrieben. Zwar grenzt er die als Existenzial gemeinte Mog-
lichkeit einerseits von der «leeren, logischen Méglichkeit» und anderseits
von der «Kontingenz eines Vorhandenen, sofern mit diesem das und jenes
,passieren‘ kann», ab; jedoch fehlt eine Explikation des positiven Gehaltes
des Begriffes. Seine These, dal3 die existenziale Moglichkeit die «urspriing-
lichste und letzte positive Bestimmtheit» des Daseins sei, kann jedenfalls
nicht als eine solche Explikation gelten. Der damit gestellten Problematik
ist die vorliegende Arbeit Miiller-Lauters gewidmet. Sie will in einer «imma-
nenten Kritik» den Nachweis erbringen, dal3 die Konsequenz des Heidegger-
schen Ansatzes gerade umgekehrt zur Annahme des ontologischen Primats
der « Wirklichkeit» vor der existenzialen Moglichkeit zwingt. Dieser Versuch
wird mit einer auBerordentlichen Scharfsinnigkeit und Subtilitit durch-
gefithrt, mit denen der Verfasser die Gedankengidnge Heideggers verfolgt.
In der «Entfaltung eines zureichenden Horizontes fiir die Analyse des
Heideggerschen Moglichkeitsbegriffes» werden zunichst das Verstehen, die
Befindlichkeit, die Rede, das Verfallen, die Sorge und die Zeitlichkeit auf
ihren existenzialen Moglichkeitscharakter hin herausgearbeitet. Daran
schlieBt sich das Kernstiick der Untersuchung: «Der Tod als urspriingliche
und reine Moglichkeit des Daseins.» Auch darin dokumentiert sich die
groBe Begabung des Verfassers, den Ausfithrungen Heideggers differen-
zierend nachzufragen und in «verschirften Analysen» des « Ablebens» und
der von Heidegger betonten Unbestimmtheit des Wann des «Eintritts» des
faktischen Todes — der in der Daseinsanalytik zwar ausgeklammert bleibt,
da diese lediglich den als Existenzial, d.h. als ausgezeichnete Moglichkeit ver-
standenen Tod beriicksichtigt — Unvertraglichkeiten innerhalb der Heidegger-
schen Explikationen aufzuweisen. Ob es sich bei dem fiir Miiller-Lauter ent-
scheidenden Punkt um eine solche Unvertraglichkeit handelt oder nicht doch
um einen von diesem vollzogenen Sprung, scheint mir fraglich zu sein. Auf alle
Fille meint er, der urspriingliche Tod lasse sich nicht als «reine Moglichkeit»
oder, wie er ihn auch nennt, als «Ur-Moglichkeit» begreifen. Vielmehr
miisse er als «allen Moglichseins bare Un-Maoglichkeit», in der alle Mog-
lichkeiten vernichtet sind, bestimmt werden. Eine dhnliche Charakterisierung
findet sich auch bei Heidegger. Allein Miiller-Lauter verwandelt diese Un-

178



moglichkeit der Seinsmoglichkeiten zur «totalen Wirklichkeit», zur «reinen»
oder « Wirklichkeit schlechthin». «Die aller Moéglichkeit bare Unméglich-
keit», d.h. die totale Wirklichkeit des Todes erweist sich «als vorgangige
Bedingung des Moglichseins zum Tode». «Das ontologisch urspriingliche
Konstituens des Daseins ist die totale Wirklichkeit, der Tod. In der Abkehr
von ihr zeitigt sich das Moglichsein des Daseins. Dieses ist ontisch immer
schon in der Vielfalt der gezeitigten Moglichkeiten aufgegangen. Gleichwohl
kann es sich dem, wovon es urspriinglich konstituiert wird, nicht entziehen.
Das Dasein ist in seinem konkreten Verhalten auf die Wirklichkeit des
Seienden aus, weil es ontologisch primir von der totalen Wirklichkeit kon-
stituiert wird. Und weil diese nun Sefzung ist, so kann sich der ontische
Gewinn von Wirklichkeit nur als Setzung — wenn auch in mannigfachen
Weisen - vollziehen.» Zu dieser hichst fragwiirdigen Auffassung — denn was
1aBt sich schlieBlich nicht «setzen»?: alles und nichts — tragt auch der an
sich iiberzeugende Nachweis bei, daB3 das Existenzial der Rede innerhalb
von «Sein und Zeit» eine problematische Stellung einnimmt, insofern
Heidegger einzig fiir es «die Konstitution durch den Primat einer bestimmten
Ekstase» leugnet. Dies und die genauere Erorterung der Zeitlichkeit und
Modalitit des Seins beim nichtdaseinsmiBigen Seienden und des Verfallens
an das Man sollen zeigen, dafl Heideggers « Bemiithen, der Moglichkeit bzw.
der Zukunft den ontologischen Vorrang innerhalb der ,Modalititen® bzw.
innerhalb der Ekstasen der Zeitlichkeit einzurdumen, bei der Interpretation
existenzialer Phianomene die konstitutive Bedeutung der Wirklichkeit und
ihres zeitlichen ,Sinnes‘, der Gegenwart, in einer Weise unberiicksichtigt
laBt oder abdriangt, die den seinem eigenen Ansatz zugrunde liegenden
Voraussetzungen nicht gerecht zu werden vermag». Der Begriindung
des Vorrangs der «Wirklichkeit» sind auch die zwei letzten Abschnitte
iiber das wissenschaftliche Verhalten und das Sein des Kunstwerkes gewidmet.
Hier fihrt der Verf. u.a. eine Konfrontation zwischen Heideggers und
Weischedels Deutung der Kunst durch, die aber nichts Belangvolles ab-
wirft, weil die dem Kunstwerk von Weischedel nachgesagte «Zeitlosigkeit»
— wie so oft — im Unbestimmten, ein bloBes Wort bleibt. Dal3 uns die be-
trachtende Versenkung in ein Kunstwerk aus dem erlebten ZeitbewuBtsein
oder aus der «Zeitlichkeit» entriicken kann, sagt einerseits nichts iiber die
«Zeitlosigkeit» des Seins des Kunstwerkes und geschieht anderseits auch im
Anblick einer Landschaft usw. Davon abgesehen ist es gewi3 legitim, dem
faktischen Tode eine Art « Wirklichkeit» und ihrem «zeitlichen Sinn» die
Gegenwart zuzuschreiben. Ebenso mag die Abkehr des Daseins vom Nichts,
d.h. von der vorausgesetzten Grenze des Todes — aber nur vom moglichen,
im Verstehen gesetzten oder entworfenen Tod — an die « Wirklichkeit des
Seienden» verweisen. Jedoch hat Miiller-Lauter nicht gezeigt, wie und
weshalb die «totale Wirklichkeit» des Todes sozusagen auf die « Wirklich-
keit» des Seienden iiberspringt oder sich in diese verwandelt. So versagt
die explikative Kraft der trotzdem vorziiglichen Untersuchung an wesent-
lichen Stellen ihres Gedankenganges. H. Kunz

179



Vasco Ronchi: Storia della Luce (2° édition). Zanichelli, Bologne 1952.

On sait 4 quel point la philosophie des sciences est liée étroitement a leur
histoire, aussi est-ce avec un grand intérét que 1’épistémologue se plongera
dans I’étude de M. Ronchi.

L’auteur, en effet, est spécialiste des questions concernant I’histoire de
Poptique: en 1942 il a publié (aprés de nombreux autres ouvrages concernant
PPoptique) un volume consacré a4 Galilée et a I’invention du télescope (Galileo
e il cannochiale — Casa editrice idea, Udine), dans lequel il met en lumiére
tout un chapitre nouveau de I’histoire de l’optique concernant I’apport
respectif de Della Porta, Galilée et Képler a la découverte du télescope.

Cette compétence le rendait d’autant plus apte 4 étudier ’histoire de la
lumiere dont il relate les diverses étapes depuis I’Antiquité jusqu’a nos jours.
A dire vrai, les philosophes grecs semblent s’étre davantage préoccupés de
la nature de la vision (dont M. Ronchi passe en revue les diverses théories)
que de celle de la lumiére. 11 faut attendre le moyen 4ge pour que ce probléme
surgisse peu a peu, a la suite des travaux d’Alhazen notamment qui soutient
que c’est la lumiére et les couleurs des objets qui viennent frapper I'ceil,
orientant ainsi I’intérét non seulement sur la structure de ’ceil et le phéno-
meéne de la vision mais aussi sur la nature de la lumiére qui pénétre I’ceil.
Deés la fin du moyen 4ge, le probléme de la nature de la lumiére s’est donc
posé.

L’auteur passe ensuite en revue les diverses hypotheéses qui lui sont relatives:
Descartes, Grimaldi, Newton, Huyghens, etc., pour aboutir au triomphe
de 'optique ondulatoire (ch. VII).

Apreés cette étude historico-critique, M. Ronchi attaque dans le dernier
chapitre (ch. VIII) la question métaphysique de la nature de la lumiére:
Celle-ci, comme le constate M. Ronchi, est devenue un «quid» évanescent
que I’on ne sait proprement définir, ni si elle existe en dehors du sujet pensant
qui la crée.

11 serait heureux que quelqu’un possédant bien l’italien mette, par une
traduction, a la portée de I’étudiant de langue frangaise cette précieuse
étude de M. Ronchi qui repose sur une solide, bien que discréte, érudition.

A. Virieux-Reymond

Ernst Schwarz: Am Wendepunkt. Weltbild und Mensch im Atomzeit-
alter. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1960.

Schwarz will die in der modernen Physik «verborgene Metaphysik» als
eine «Atom-Metaphysik» herausarbeiten. Er geht davon aus, daB die
«physikalische Wirklichkeit» sowohl als Korpuskel wie auch als Welle auf-
gefaB3t werden miisse, und das zwinge zu einer analogen kritischen Revision
des Finalitdtsbegriffes, wie die Atomphysik sie am klassischen Kausalitats-
begriff durchgefiihrt habe. «In allen Fallen, in welchen die Atomphysik an
die Grenzen der Kausalitit stoBt, ist es so, dall eine Wirkung nicht voraus-

180



sehbar oder vorausbestimmbar ist und daB erst dann, wenn das Ereignis
eingetreten ist, also ,final‘, vom Ende her, thm eine Ursache zugeordnet
werden kann. Das heiflt aber nichts anderes, als dal3 es sich hier statt um
Vorausberechenbarkeit um Zuriickberechenbarkeit, gewissermalen um eine
Sinnumkehrung der Kausalbezichung handelt. Erkennbar ist also nicht das
Geschehen selbst, sondern nur das Geschehene. Wir stehen vor der Aufgabe,
zu bestimmen, wo Geschehen (physikalischer Vorgang, z.B. radioaktiver
Zerfall) und Dasein (physikalischer Gegenstand, Elementarteilchen) ihren
,Anfang‘ haben, d.h. vom Beobachter empirisch festgestellt oder theoretisch
gesetzt werden. In dieser Aufgabe zeigt sich die , Grenzsituation der Physik.
Man kann durchaus einriumen, dal3 die Voraussehbarkeit der kausal iiber-
blickbaren Vorgiange etwas , Subjektives ‘ sei, das in dem kausalen Ordnungs-
gefiige ,an sich  nicht enthalten ist. Soll auf diese Weise die Voraussehbarkeit
gewissermafen nur als die subjektive Formulierung der Kausalgesetzlichkeit
gelten, dann kann ebenso die Zuriickberechenbarkeit als der subjektive
Ausdruck eines finalen Zusammenhanges angesehen werden, aber sie kenn-
zeichnet jedenfalls das Wesentliche und Spezifische dieses Zusammenhanges.
Die kausale Wirkungsform ist dadurch charakterisiert — wenn wir zunichst
von dem ,subjektiven® Moment absehen wollen —, daB3 das Geschehen in
Einzelschritte zerfillt, die unmittelbar miteinander verkettet sind, wihrend
das finale Geschehen nicht in solche Einzelschritte zerlegt (,differenziert®),
sondern nur in statistischen Aussagen zusammengefal3t (,integriert) werden
kann. Die Wirkungsform hat im einen Fall korpuskularen, im anderen Falle
Feldcharakter, so da3 man in diesem letzteren Fall von einem , Ursachen-
feld¢ sprechen kénnte. Zu beriicksichtigen ist ferner, dal die einzelnen
Geschehnisse, denen die jeweiligen Beobachtungsakte zugeordnet sind,
keinen stetigen Zusammenhang ergeben, wie ihn das Naturgeschehen der
Newtonschen Physik noch zeigt. Die GesetzmaBigkeit des ,Ursachenfeldes®
ist deswegen von der Art, daB das atomare Geschehen, in welchem die
kausale und die finale Komponente sich durchdringen, nur in Wahrschein-
lichkeitsaussagen erfaB3t werden kann. Die Wahrscheinlichkeit, d.h. die Not-
wendigkeit des Zufalligen, ist also auch Ausdruck einer finalen Beziehung,
wobei wir die hier ,wirkende Kraft‘ — wenn wir analog zur Kausalitidt von
einer solchen sprechen wollen — in der gleichen Weise in die Zukunft proji-
zieren, wie wir das ursachlich Wirkende (als ,vis a tergo ‘) in die Vergangen-
heit verlegen. Somit verstehen wir das atomare Urgeschehen als die Resul-
tante sowohl kausal wie final wirkender ,Krifte‘.» Als «Finalursache»
bestimmt der Verfasser die «hypostasierte Komponente des Naturgeschehens,
welche nicht auf das schon Gegebene und Geschehene zuriickgefiihrt werden
kann, sondern erst im Kommen sich offenbart und darum mit einem be-
stimmten MaB3 von UngewiBheit behaftet ist». Mit Wenzl sieht Schwarz
zwischen Welle und Korpuskel einerseits und dem aristotelisch verstandenen
Potenz-Akt-Verhiltnis anderseits eine «Parallele». «Da aber Welle und
Korpuskel gleich ,wirkliche® (und ,gleichzeitige ) physikalische Phinomene
sind, ist es vielleicht angemessener, nur von Potenz- und Aktcharakter zu
sprechen, vor allem auch, weil primar Korpuskel und Welle zusammen die
;Aktualisierung ¢ eines Dritten, des ,Atoms an sich‘, darstellen und somit

181



zwischen diesem und seinen beiden Erscheinungsformen das eigentliche
Verhiltnis Potenz—Akt besteht. In gleicher Weise haben iibrigens auch
Kausalitit und Finalitdt Akt- bzw. Potenzcharakter.» «Im Miteinander der
beiden komplementiren GesetzmiBigkeiten Kausalitat und Finalitit sowie
der beiden Seinsformen (oder Erscheinungsweisen) Korpuskel und Welle
erkennen wir den Ausdruck des Ur-Geschehens wie des Ur-Seins. Das
,Atom* ist demnach kein Ur-Teilchen im alten Wortsinne, als das nicht
mehr Spaltbare, es ist vielmehr das in die beiden jeweils komplementiren
Formen des Seins und Geschehens Gespaltene und damit ein mikrokosmi-
scher Repriasentant des kosmischen Ganzen.» Die Beriicksichtigung des
kausalen und des finalen Gesichtspunktes faf3t Schwarz auch als « Zusammen-
treffen» von zwei «komplementiren Denkweisen», und er erblickt darin
die «endgiiltige Uberbriickung von Gegensitzen, die unser Weltbild bisher
zerfurcht haben; die Finalitatsbeziechungen, die schon seit langem darin
eingezeichnet sind, gewinnen damit den gleichen Wirklichkeitswert wie die
bisher fast ausschlieBlich als herrschend angesehenen Kausalititsbeziehun-
gen.» Es ergeben sich «zwei Komponenten der Naturgesetzlichkeit: eine
kausale, die uns mit dem Aspekt der Natur verkniipft, der im Korpuskelbild
sichtbar wird, und eine finale, die dem Aspekt entspricht, der im Wellenbild
erscheint. Solange die beiden Erscheinungsformen, Welle und Korpuskel,
als voneinander prinzipiell getrennte Phinomene unterschieden werden,
konnten sie beide im Sinne einer einzigen Determinationsweise — Kausalitit —
beschrieben und verstanden werden. Die Wellenfunktion der Atomphysik
stellt aber, um der Koinzidenz von Wellen- und Korpuskelbild Rechnung
zu tragen, eine Synthese von Kontinuum und Diskontinuum dar. Sie be-
deutet zugleich eine Synthese des Kontinuums und des Diskontinuums in
bezug auf die Zeit, die, wenn man sie wieder in ihre Komponenten zerlegt,
Kausalitat und ein Zweites, d.h. Finalitit, ergeben mul.» Das «wirkliche
Geschehen» wird also nach der Hypothese des Verfassers nicht nur von
der kausalen, sondern ebenso von der finalen «GesetzmaBigkeit» gekenn-
zeichnet, und diese habe «in ihrer grundlegenden abstrakten Form erst die
Physik der Atome sichtbar werden» lassen, obzwar sie «nicht allein auf den
Beobachtungen und Theoremen der Atomphysik, sondern ebensosehr auf
urspriinglichen Anlagen des menschlichen Denkens» beruhe, «welches den
zundchst nur spekulativen Begriff der ,Endursache‘ entwickelt hat... Es
liegt am Entwicklungsverlauf der Forschung, daB3 dieser spekulative Begriff
bisher nur im Bereich des Organischen (als Teleologie) oder Geschichtlichen
eine oft recht problematische Anwendung finden konnte. Erst die Atom-
physik ermoglicht es, den Begrifl der Teleologie so weit zu entwickeln, daf3
er den gleichen Grad von Exaktheit und Abstraktheit erreicht wie der
Begriff der Kausalitat. Auf diese Weise vermégen wir nun den Zusammen-
hang zwischen dem physikalischen und organischen Geschehen deutlich zu
machen, aber wirsind damit allerdings nicht in der Lage, etwa das ,Wesen*
des Lebens zu entritseln — ein Ziel, das sich nur der einseitig kausal-logisch
bohrende Verstand setzen kann. Doch sehen wir mit Hilfe dieses Begriffes
immerhin ein Ganzes.» In der Tat griindet das finale nicht anders wie das
kausale Erklirungsschema im menschlichen Denken. Aber nun besteht

182



zwischen beiden der radikale Unterschied, daB sich nur das eine (kausale)
empirisch bewahrt hat, wihrend die finalen Deutungen — vom menschlichen
Bereich abgesehen - zu bloB denkbaren tiuschenden «Erklarungen»
fuhrten. Auch bei Schwarz bleibt die Finalitidt eine «abstrakte» Denkmog-
lichkeit, die nirgends zu wirklichen konkreten Erkenntnissen fiihrt. Das auf
dem Hintergrund der ihm je zugehérigen Umwelt betrachtete ganzheitliche
organische Gebilde gewinne, behauptet er beispielsweise, «den Charakter
der Kreatiirlichkeit, der ,Geschaffenheit‘. Die Erscheinung eines Tieres,
einer Pflanze wird so zu einer Sache sui generis, die schon dadurch fiir jede
kausal-mechanistische Erklarung unzugéanglich bleibt, daB3 wir sie unter der
Idee der ,Geschaffenheit® sehen miissen — eine Idee, zu der wir keineswegs
durch einen Akt des Glaubens, sondern allein auf dem Weg philosophischer
Erkenntnis gelangen.» Aber das bleibt eine nichtssagende These oder meinet-
wegen «Idee», denn was heiBt «Geschaffenheit» ohne «Schépfer»? Das
Wort soll lediglich besagen, «daB3 der Mensch sich und die Geschépfe nicht
als ,Produkt‘ der ,Materie‘ oder einer ,blinden‘ Naturnotwendigkeit
erkennt, sondern — wenn er seiner Denkveranlagung nach sich schon als
ein ,Produkt‘ begreifen will — als das Produkt autonomer, gestaltender
Krifte, die nicht ,unter‘, sondern ,iiber¢ ihm sind.» Hier zeigt sich die
Leere des finalen Denkens: statt sich von der trefflichen Einsicht in die
Unzuldnglichkeit der kausal-mechanischen Erklarung des Lebendigen zur
konkreten Aufweisung seiner spezifischen Ziige motivieren zu lassen, wird
einfach das Wort «Geschaffenheit» eingesetzt. « Mit dem Gedanken der
Finalitat . .., als kosmische GesetzmiBigkeit und Gestaltungskraft begriffen,
beginnt sich das Géttliche erst in seiner Ganzheit zu entfalten, in der gleichen
Weise wie Leben, Geist, Geschichte erst durch die finale Betrachtungsweise
ihren vollen Sinn gewinnen.» Oder: in der «metaphysischen Ordnung der
Finalitdt» erkenne man das «wahre BewuBtsein der Endlichkeit», welches
«verlangt, daB der Mensch seinen voélligen Untergang will, daB3 er sich
ganzlich preisgibt, und zwar in dem Sinne, daB3 er wahrhaft nichts sein will
vor dem Unendlichen. Das Unendliche als Transzendenz ist eine Subli-
mierung christlicher Gehalte.» «Finalitit, so wie sie dem religiosen Menschen
erscheint, ist nichts anderes als Determination aus dem Unendlichen» — das
alles mogen tiefsinnige Einfille sein, aber sie bleiben im Kantschen Ver-
stande «iiberschwinglich». Ich will mit diesen Einwinden das mégliche
Recht der finalen Betrachtungsweise auch innerhalb des auBermenschlichen
Lebensgeschehens nicht grundsitzlich bestreiten; nur meine ich, miite sie
in einem prizisen Sinne und nicht wie bei Schwarz als vages Denkschema
angewandt werden. Er hat sich von der einschligigen Kritik Kants und
N. Hartmanns allzu leicht distanziert. Auch nimmt er die moderne Physik
gelegentlich fiir Dinge in Anspruch, die sie schwerlich zu decken vermag.
Der statistische Charakter der Genetik, meint er etwa, fordere «uns mit den
von ihr erschlossenen Tatsachen geradezu auf, den Schritt von der ur-
spriinglich korpuskular-deterministischen Auffassung des ,Keimplasmas‘ zu
einer Auffassung im Sinne der heutigen Physik zu tun und es als biologisches
, Ursachenfeld ¢ von indeterminiertem Charakter zu betrachten.» Dazu wire
zu sagen, daB der statistische Charakter der Genetik wohl nur die Nicht-

183



vorausberechenbarkeit des Einzelfalles, nicht dessen Undeterminiertheit
meint; denn auch eine neu auftretende Mutante ist als solche determiniert.
Davon abgesehen ist Schwarz jedoch als Plus einzuriumen, daB er die -
wenn auch u.E. mifigliickte — Wiedereinfiihrung der Teleologie nicht zur
Rechtfertigung von theologischen Dogmen miBbraucht. Beziiglich dieser
folgt er weitgehend Nietzsches Kritik am Christentum. Wir miissen «an die
Stelle der Unsterblichkeit die Idee der Sterblichkeit setzen. Das heiB3t keines-
wegs, daf3 wir die seelenlose Niichternheit triumphieren lassen sollen, sondern
daB3 wir an die Stelle einer Idee, die ihren tiefen Sinn in sich tragt, eine andere
Idee setzen sollten, die, obwohl sie die Unsterblichkeit verneint, doch den
Sinn des Unsterblichkeitsglaubens bewahrt, gerade dadurch, daf} sie dessen
Ungereimtheiten vermeidet.» Das sind die Themen des mit « Versuch einer
Philosophie auf der Grundlage der heutigen Naturerkenntnis» iiberschrie-
benen ersten Teils des Buches. Der zweite Teil: «Der Mensch im Beginn
des Atomzeitalters», enthilt gescheite und vielfach iiberzeugende Erorte-
rungen vor allem der gegenwirtigen politischen Weltsituation, wobei die
«Grundfragen und Moglichkeiten der Demokratie» besonders beriicksichtigt
werden. Schwarz redet einer neuen Elitebildung das Wort und denkt zumal
an die politische Aktivierung der Wissenschafter. Ob er deren Geltungs-
und Machtbediirfnis in seiner die Sachlichkeit zerstérenden Auswirkung
nicht unterschétzt, darf immerhin gefragt werden. Auch seine Bemerkungen
zur Kunst und Technik haben Hand und Fufl. Allerdings spielt die Finalitat
in diesen Partien gliicklicherweise keine Rolle. Sie tritt erst im Schluf3-
abschnitt («Im Zeichen der Quaternitat») wieder auf, im Anschlul3 an
Jungs Spekulationen iiber die Archetypen der Trinitat und Quaternitat —
und damit endet das Ganze in einer seltsamen Phantastik: « Vater, Sohn,
Heiliger Geist im Begriff der Trinitat zeigen eine deutliche Parallele zu den
Begriffen Kausalitidt, Individuum, Kontinuum (Pneuma). Der Begriff der
Finalitat ergianzt diese letzteren drei Begriffe in der gleichen Weise wie der
Begriff des Weiblichen als schopferische und schicksalverbundene Macht
die Trinitat zur Quaternitat vervollstandigt.» H. Kunz

Ernst Topitsch: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. (Eine Studie
zur Weltanschauungskritik.) Springer-Verlag, Wien 1958.

Das sehr lesenswerte und lehrreiche Buch untersucht die «Denkform»,
welche die Metaphysik kennzeichnet, und zeigt, wie diese Denkform ent-
standen ist, zur Bliite gelangte und jetzt anscheinend ihrem unwiderruflichen
Ende entgegengeht. Der metaphysischen Denkform dienen «die Dinge und
Vorginge der tiglichen Lebenswirklichkeit als Modellvorstellungen fiir das
Weltverstandnis», insbesondere «jene Analogien, die den direkt erfahrenen,
praktisch bedeutsamen und gefiihlsgesattigten Fakten der gesellschaftlichen
Erzeugung und Erhaltung des Lebens entlehnt sind» (3). Das urspriinglich
dem nzheren menschlichen Lebensbereich entnommene Denkmodell wird
in die Welt im ganzen, den Kosmos, als dessen immanentes Gesetz, proji-
ziert, um es dann umgekehrt wieder auf das menschliche Dasein und ins-

184



besondere die Gesellschaft und ihre Ordnung zuriickzubeziehen und diese
so in die Weltgesetzlichkeit einzufiigen. Diesem Denkmodell liegen ins-
besondere «biomorphe» Vorstellungen zugrunde, die an Lebensvorgiangen
wie Zeugung und Geburt, Wachstum, Altern und Tod orientiert sind, oder
«intentionale» Formen, deren Vorbild das Wollen und Handeln des
Menschen ist, namentlich im sozialen Bereich (Familie, Sippe, Volk, Herr-
scher, Heer, Heerfiihrer usw.) oder im Umkreis des kiinstlerisch-handwerk-
lichen Tuns, weshalb der Verfasser als Hauptformen intentionaler Welt-
auffassung eine «soziomorphe» und eine «technomorphe» unterscheidet.
Hier wird iiberall das Fernerliegende und Fremde, die Welt im ganzen, nach
der Analogie des Naheliegenden, Vertrauten und werthaft Bedeutsamen
aufgefal3t (92), und unter dem Druck der «wertirrationalen» und feindlichen
Umwelt wird die fehlende Harmonie in das Dasein als Ganzes und in das
All projiziert; denn «die Metaphysik rezitiert, was ihr das Werten diktiert»
(177). Fir den Verfasser ist die «werthaft-intentionale Weltauffassung»
(z.B. 221) die typische Denkform der Metaphysik. Die mittels « Projektion»
und «Riickbeziehung» («Reflexion») entworfenen metaphysischen Ord-
nungen der Welt und des menschlichen Daseins bieten dem Menschen nor-
mative Geborgenheit (94). Die intentionale Weltauffassung hat anfangs
eine weitgehend «empirisch-pragmatische» Funktion, indem sie Annahmen
iiber Handlungsfolgen liefert, so vor allem auf der mythologischen Stufe
(28111.); in der nachfolgenden Philosophie kommen dann der verklarenden
«kontemplativ-dsthetischen» und insbesondere der politischen und ethischen
Funktion immer groBere Bedeutung zu (283ff.). Die Normen, die jeder
Metaphysik wesentlich sind und dem Menschen den erstrebten absoluten
Halt geben, lassen sich aber empirisch und rational (ich méchte sagen:
intersubjektiv ausweisbar) nicht dartun. Werden sie nicht mehr schlicht
gelebt und fraglos hingenommen, sondern kritischer Priifung unterworfen,
so erweisen sie sich als «pseudo-normative Leerformeln» (284), d.h. als
Blankette oder als Nicht-Allgemeingiiltiges, Nicht-unbedingt-Verbindliches.
Der Verfasser illustriert das vor allem am Naturrecht, das den ersten Gegen-
stand seiner Beschiftigung mit der Struktur der Metaphysik bildete (Vor-
wort), Die MafBstibe des Verhaltens werden zuerst in die Natur, u.a. auch
in die Natur des Menschen als sein «Wesen» hineingelegt, um dann das
Hineingelegte als vermeintlich objektive Handlungsanweisung herauszulesen
(146 fT., 203 1T, 290), wie man iibrigens schon immer gesehen und neuerdings
z.B. Hans Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Gottingen 1951)
gezeigt hat. Die Naturrechtsdoktrinen lassen so die angeblich tiberwundene
Mehrheit von Rechtsidealen hinter einem «sprachlichen Schleier von Leer-
formeln» bestehen (300). Dieser Charakter der angeblich absoluten Normen
der Metaphysik gibt natiirlich AnlaB zu sowohl grébstem als auch raffinier-
testem MiBbrauch, wie gerade der Geschichte des Naturrechts zu entnehmen
ist. Just diejenigen Eigenschaften, welche die theoretische Schwiache der
Naturrechtslehren begriinden, erhéhen deren fragwiirdige und verwerfliche
praktische Brauchbarkeit (29111.).

Der «Ursprung der Metaphysik» liegt im Mythos. Der Verfasser tut
ausfithrlich und in instruktiver Weise dar, daf3 die angefiihrten «Grund-

185



formen des Denkens» urspriinglichen Charakter haben, gerade im Mythos
vorgebildet werden und in der Hochmythologie ihre Entfaltung finden
(insbesondere Agypten und Mesopotamien, Judentum, Indien, China,
Griechentum, aber auch Afrika und Neue Welt). Besonders verbreitet ist
die Vorstellung vom «politisierten Kosmos», etwa als einem groBen Im-
perium unter einem einzigen Herrscher. Die im Mythos ausgebildeten
Denkformen, insbesondere soziomorphe und technomorphe, bleiben grund-
sitzlich im philosophischen Denken der klassischen Metaphysik bestehen,
so daB3 der Verfasser von daher (!) und wohl nicht zu Unrecht keine scharfe
Grenze zwischen «Mythos» und (solchem!) «Logos» anerkennt (95). Der
Kosmos wird vorwiegend als «eine nach ethisch-politischen Wertgesichts-
punkten orientierte Ordnung» vorgestellt (117), und viele philosophische
Systeme erscheinen geradezu als «verblassende Spatformen» eines urspriing-
lichen mythologischen Weltbildes (4). In der Darstellung der intentionalen
Struktur der Metaphysik der Antike (insbesondere Vorsokratiker, Plato,
Aristoteles, Plotin und Stoa) und des Mittelalters (mit besonderem Akzent
auf Thomas v. A.) werden mehrfach mythologische Parallelen aufgezeigt,
und es wird unter Berufung auf andere Forschungsergebnisse wahrscheinlich
gemacht, daBl der EinfluB der ostlichen Mythologie auf die Philosophie
wohl immer noch unterschitzt wird (z.B. in bezug auf die Stoa und die
hellenistisch-rémische Popularphilosophie, 154ff.). Als einer der wenigen
GroBen in der Antike, die dem intentionalen Denken nicht verfallen sind,
wird Thukydides gebiihrend herausgestellt (121, 264f.).

In der Neuzeit wird der Grund zur Auflésung der Metaphysik gelegt:
zur Einsicht namlich in das Unzulassige der wertenden Projektion und
Riickbezichung, worauf die Metaphysik im wesentlichen beruht. Doch
bricht sich diese Einsicht nur langsam Bahn. «Durch Akademie und Neu-
platonismus, Peripatos und Stoa, Patristik und Scholastik haben diese
Vorstellungen [sc. die intentionalen Modelle] das europiische Denken bis
zur Moralmetaphysik und Erkenntnislehre Kants und zur Logosspekulation
Hegels entscheidend beeinfluB8t, doch ist im Laufe der Zeit ihre Problematik
immer deutlicher bewuBt geworden, ohne dafl man sich aber in der Regel
dazu entschlieBen konnte, die intentionale Weltauffassung als solche fallen
zu lassen» (288). Auch die Aufklirung war noch im Banne dieser Auf-
fassung («natiirliche Ordnung»), und in anderer Form auch noch Karl
Marx (243ff.). Schrittmacher der Einsicht in das Unzulassige der intentio-
nalen Denkmodelle waren die moderne Wissenschaft, welche die anthropo-
morphe Deutung der Natur fallen lieB, und der faktische gesellschaftliche
Wandel, der wegen des Zuriicktretens des handwerklichen Tuns den techno-
morphen und wegen des Aufkommens der pluralistischen und mobilen
Industriegesellschaft den soziomorphen Vorstellungsmustern den realen
Boden entzog (267). «Es ist daher wohl kein Zufall, daf} die entscheidende
Krise jenes Weltbildes [sc. des intentionalen], die auch das Ende der Pro-
duktivitat der traditionellen Philosophie in sich begreift, mit der indu-
striellen Revolution des vorigen Jahrhunderts zusammenfillt» (265). Der
ProzeB3, der das «Ende der Metaphysik» einleitet, ist ein langer und auch
heute noch nicht abgeschlossen. Auch fehlt es nicht an Repristinationen

186



traditioneller Metaphysik, mogen sie noch so kraftlos sein und auf solipsi-
stische Lehrstiithle oder selbst Vulgarphilosophie beschrankt bleiben. Der
Verfasser hitte in diesem Zusammenhang als hochst charakteristische Uber-
gangserscheinung Heidegger anfithren koénnen, der auffallenderweise die
ganze abendlindische Metaphysik als «Humanismus», im Sinne einer
technischen Herrschaft des Menschen iiber die Natur und sich selbst, d.h.
im Grunde als «intentionale Weltauffassung» versteht und nunmehr seiner-
seits diese bisherige Metaphysik endgiiltig iibersteigen méchte. Allerdings
hat dies nicht iiber neue Formen der Mystik und Romantik, ja iiber Neo-
mythologie hinausgefiihrt und ist (mit Heidegger selber zu reden) im «ver-
ungliickten Dichten» steckengeblieben. Die Abkehr von der traditionellen
Metaphysik kann man zwar Heidegger nicht zum Vorwurf machen, doch
miilte er dabei das «Sein» wirklich sein lassen, und diirfte es nicht neuer-
dings in eine geradezu archaisch anmutende und deshalb wohl fiir viele so
verfiihrerische, jedoch offenkundig anthropomorphe, genauer: mythologische
Konstruktion zwingen (vgl. vor allem den Vortrag «Das Ding», 1950).
Ferner hitte der Verfasser auf die bemerkenswerte Tatsache hinweisen
kénnen, daB im heutigen Zeitalter des offenkundigen Niedergangs bisheriger
Metaphysik und damit scheinbar der Philosophie im ganzen die Mythologie
auch anderwirts zu neuen, aber wohl kurzen Ehren kommen soll (z.B. bei
Walter Brocker). DaB insbesondere im sozialen Bereich das intentionale
Denken noch nicht ausgespielt hat, illustriert die meist ebenso unergiebige
wie hartnickige Diskussion iiber das Naturrecht. Immer noch wogt unter
den Sozial- und Rechtsphilosophen so etwas wie ein Hausstreit unter Ideo-
logien, und man sieht geflissentlich nur den Balken im Auge des Gegners.

Die Krifte, die sich dem kommenden Ende der Metaphysik entgegen-
stemmen, veranlassen die Frage des Verfassers, ob die mit der Erledigung
der Metaphysik verbundene « Entzauberung» der Welt zu praktisch unheil-
vollen Folgen fiihre. Abgesehen davon, daB gerade die Metaphysik im prak-
tischen Bereich leicht der Scheinlegitimation von Willkiir und Belieben diene,
wenn sie aktiv in das Weltgetriebe eingreife, und daf sie heute ohnehin nur
noch «ein Restbestand einer dlteren Vollform» (310) sei, hilt der Verfasser
dafiir, daB eine ungiinstige Auswirkung des Verschwindens der Metaphysik
wohl nicht zu befiirchten sei. Bekanntlich ist die Meinung sehr verbreitet,
daB der Mensch mit dem Verschwinden traditioneller Metaphysik (wie
auch dogmatischer Religion) in Unsicherheit gestiirzt und sein Lebensgefiihl
in der Wurzel gestort werde (309ff.). Topitsch glaubt, daB sich nach einer
«Anpassungskrise» der Verzicht auf die Metaphysik leicht verschmerzen
lasse, so wie sich der moderne Mensch von der Magie und Astrologie zu
losen vermochte, Sehr prignant sagt er: «Ist aber diese Anpassungskrise
iiberwunden, dann mag der Weltanschauungskritiker [und nicht nur er!]
die Denkgebilde der intentionalen Weltauffassung mit verstehendem In-
teresse, aber zuinnerst unbeteiligt betrachten, dhnlich wie ein Kunsthisto-
riker die Reichskleinodien eines versunkenen Imperiums betrachtet, deren
magisches Charisma fiir ihn nicht mehr wirklich ist» (5). Die weltanschau-
lichen Probleme «erledigen sich so von selbst, nicht indem sie eine Antwort
finden, sondern indem sie gegenstandslos werden» (313). Damit wire der

187



Mensch auf die reale Situation verwiesen, in der er steht (295ff): der
Weltlauf ist im wesentlichen vom Menschen unabhingig und wertirrational ;
der Mensch muB sich, ohne dal3 er auf vermeintlich prastabilierte «Ord-
nungen» oder Geschichts-« Gesetze», «Weltplane» oder gar die «Vorsehung»
abstellen kénnte, im Rahmen seines Vermdégens durch sein eigenes Wollen
und Handeln in der Welt einrichten und sich und den Nachkommen die
Zukunft bereiten. «Bei dem Proze der Anpassung an wertwidrige, aber
durch unser Tun unbeeinfluBbare Tatsachen werden die urspriinglichen,
dem Bereich des Handelns und des unreflektierten Fiihlens entstammenden
Werthaltungen erheblich verdndert, ja oft in ihr genaues Gegenteil verkehrt»
(297). Statt in «abgeleiteten weltanschaulichen Kategorien» muBl der
Mensch in «urspriinglichen, konkreten Lebenssituationen» denken (298).
Auf die «Grundsituationen der wertenden und handelnden Auseinander-
setzung des Menschen mit der Welt» ist zuriickzugehen ; aus ihnen erwachsen
die Weltanschauungen, aber in der kritischen Besinnung werden sie auf-
gelost (299). Der Verfasser legt dabei Wert darauf, daB die Uberwindung
der Metaphysik nicht in der Haltung eines «heroischen Positivismus» mit
«zu viel Pathos» verbunden sei (5). «Eine niichterne Beurteilung der Sach-
lage» sei erforderlich (309). Meinerseits mochte ich beifiigen, da3 dadurch
die Philosophie eine ausgesprochen anthropologische Orientierung erhalt,
womit sich das Bestreben des Verfassers in bedeutsame und zukunftstrichtige
Stromungen unserer Zeit einfiigt, diese aber zugleich von vornherein und
mit Recht von falscher metaphysischer Verbramung befreit. Wenn auch
der Verfasser eine verheerende Wirkung des zu erwartenden und auch herbei-
zufithrenden Endes der Metaphysik fiir sehr unwahrscheinlich hilt, so
mochte er anderseits an dieses Ende auch nicht tibertriebene Hoffnungen
kniipfen. Die Weltanschauungskritik «ist weder Wegbereiterin des Nichts,
noch darf sie sich in der Rolle einer Bringerin des Heils gefallen, sondern
sie kann sich nur als ein Bemiihen um Erkenntnis verstehen, das wie alles
menschliche Streben in einen wertirrationalen Weltlauf hineingestellt
bleibt» (312).

Meine kurzen Hinweise kénnen der Fiille der Erorterungen, die das Buch
bietet und die z.B. auch die Funktion der negativen Ontologie und Theo-
logie (112ff., 134 f.), des Akosmismus (144, 176ff., 265) und der Lehre von
der analogia entis (218ff.) einbeziehen, nicht gerecht werden. Dal} die
Grundauffassung des Verfassers nicht neu ist, wie er selber mehrfach betont,
indem er fiir die neuste Zeit z.B. auf die Pragmatisten und Neopositivisten,
die Dilthey-Schule, Emile Durkheim, Vilfredo Pareto, Hans Kelsen, Hein-
rich Gomperz u.a. verweist (z.B. 27111.), tut dem Wert des Werkes nicht
Abbruch. Der Verfasser hat in verdienstlicher Weise bestehende Unter-
suchungen zusammengefat, vertieft und ergidnzt, reiches Material aus-
gebreitet und die Forschungsergebnisse verschiedener Disziplinen verwertet
(Wissenssoziologie, Volkerkunde, Altertumsforschung, Kunstgeschichte,
Kinderpsychologie). Auch wenn man dem Verfasser im wesentlichen zu-
stimmt — was ich mit Uberzeugung tue, weshalb ich dies schon in der Dar-
stellung nicht unterdriicken konnte —, so wiaren freilich im einzelnen ein
paar Fragezeichen zu setzen. Abgesehen von den Vorbehalten zu verschie-

188



denen Interpretationen (z.B. Plato und Kant) ist folgendes immerhin anzu-
merken: 1. Vor allem miilte m.E. genauer untersucht werden, ob die den
Verfasser und einige gleichgerichtete Autoren, z.B. Neopositivisten, Pragma-
tisten und Hans Kelsen leitende Idee vom Menschen nicht in unzulissiger
Weise verkiirzt ist. So wire insbesondere zu fragen, ob das Streben zum
Absoluten nicht wesentlich zum Menschen gehore, was seine besonderen
Folgen haben kénnte hinsichtlich der Einschitzung der illusioniren Ver-
suche, sich des Absoluten zu bemichtigen. Es kénnte sich ndmlich ergeben,
daB der Mensch nicht auf ein rein pragmatistisch aufzufassendes Wesen in
gegebener Welt ermiBigt werden kann, wozu der Verfasser neigt (wenn ich
ihn richtig verstehe), daB der Mensch vielmehr ein der Metaphysik bediirf-
tiges Wesen ist, das seine Tiefen und Hohen metaphysisch ausdeuten mu8,
freilich unter Verzicht auf eine angeblich intersubjektiv verbindliche Meta-
physik. Deshalb unterscheidet sich die noch zuldssige Metaphysik von der
bisherigen in wesentlicher Weise, und sie wiirde sich, in der Bindung an ein
den Menschen Ubersteigendes, undogmatischer (!) Religion nihern. Dem
Verfasser wire deshalb darin zuzustimmen, dal3 der Streit der Weltanschau-
ungen richtigerweise sozusagen gegenstandslos werden sollte, und vielleicht
wird er es einmal auch; Ansitze sind da, und viele vermogen heute schon
letzte weltanschauliche Positionen schlicht stehen zu lassen. Dies wire aber,
wie ich glaube, keineswegs die radikale «Entzauberung», die Topitsch
selber fiir die Zukunft erwartet und der er keine unheilvollen Wirkungen
zuschreiben zu miissen glaubt. Wenn den Menschen etwas iibersteigt und
er sich selber im letzten ein Geheimnis bleibt, was doch wohl der schlichte
Befund ist, steht er immer noch im Banne eines Zaubers, der wesentlich zu
ihm und zu seiner Welt gehort, und der ihm zwar keine Dogmen vorspiegelt,
dessen er sich aber ohne Selbstaufgabe wohl nicht entledigen kann, und aus
dem er letztlich den Ernst seines Menschseins schopft. 2. Des weitern ist zu
beachten, daB8 die Unmoglichkeit einer intersubjektiv verbindlichen Meta-
physik auch im Wege einer systematischen, genauer: einer philosophisch-
anthropologischen Untersuchung und damit von der Wurzel her darzutun
wire, nicht nur auf dem vom Verfasser gewahlten Wege der «genetisch-
historischen Analyse», die wegen der Idee des Menschen bloBe « Entlarvung»
zu bleiben droht und aus den angedeuteten Griinden nicht ganz ausreicht.
Es kann nicht ohne weiteres ausgeschlossen werden, daB3 die «entlarvte»
Auffassung aus innern und systematischen, von der genetischen Herleitung
unabhingigen Griinden gleichwohl zutrife. Manche werden freilich solche
in ihrer Tragweite vielleicht ein wenig Uberschitzte «Entlarvung» der
Repristination bisheriger Metaphysik immer noch vorziehen, was ich ihnen
lebhaft nachfiihlen kann. 3. SchlieBlich bediirfte das Wertphinomen der
weiteren kritischen Klirung. Der Verfasser betont mit Recht «die grund-
legende Verschiedenheit von Tatsachenaussagen einerseits und Wertur-
teilen oder Handlungsanweisungen anderseits» (268f.), scheint aber im
iibrigen zu Unrecht anzunehmen, dal Werte in bezug auf ihren normativen
Kern der intersubjektiven Verstindigung iiberhaupt nicht zuganglich seien.
Dies trifft wohl nicht zu, da intersubjektiv ausweisbare Konfliktlésungen
faktisch vollzogen werden, was theoretisch vertieft werden kann, und da

189



vielleicht selbst eine tiefere Gemeinsamkeit in allen gegensitzlichen Wert-
haltungen im Hinblick auf das fir den Menschen konstitutive Streben zum
Absoluten angenommen werden darf. Ein schwieriges Problem freilich bleibt
die Absteckung des Variationsbereiches menschlich noch vertretbarer Wert-
haltungen. — Diese kritischen Anmerkungen sollen den geziemenden Dank
fir das vorliegende Buch, das namentlich den heute noch unentwegten
«Metaphysikern» zur aufmerksamen Lektiire aufs warmste empfohlen sei,

nicht schmalern. Hans Ryffel

Balduin Noll: Philosophia rationalis sine fide. H. Bouvier & Co. Verlag,
Bonn 1959.

Getragen von der «Leidenschaft der Niichternheit» kreist die vorliegende
Abhandlung um die «Frage der Erkenntnis im Wissen». Das rationale
philosophische Erkennen hilt sich von vornherein «im Spannungs- und
Denkfeld des ,natiirlichen Bewul3tseins’® mit seinen dunkel mitbewuBten
Horizonten unbestimmter Wirklichkeit». Es zielt auf eine begrifflich be-
stimmte Auslegung dieser Wirklichkeit, die nur gelingen kann, wenn «die
hochsten nicht auswechselbaren Denkgesetze und -handlungen, die dem
Wissen jeder Stufe zugrunde liegen, fiir die Auslegung der Wirklichkeit
verbindlich bleiben. Das kritische rationale Denken allein ist in der Lage,
diese Auslegung zu leisten und zu einem Verstehen dieser Welt, ohne daf3
Widerspriiche bleiben, hinzufithren». DemgemalB3 verfolgt Noll die wich-
tigsten Denkgesetze und insbesondere den (z.B. von Aristoteles und Kant
in verschiedenem Sinne verstandene) Satz des Widerspruchs im «natiirlichen
BewufBtsein», wobei er im Hinblick auf das alte Grundproblem von Sein
und Werden die These vertritt, daB3 der ihm nachgesagte Gegensatz in der
metaphysischen Spekulation keinen Platz habe. «Beide Begriffe miissen
zusammengedacht werden, und zwar so, daf3 kein Widerspruch bleibt. Das
erst ergibt eine brauchbare Philosophie. Der Gegensatz entfillt in der onto-
logischen Differenzierung von Sein und Seiendem: Sein wird nicht, sondern
ist. Seiendes wird, weil das Sein in sich bewegt ist und in dieser Bewegung
Seiendes auf- und untertauchen 1463t.» Danach gibt der Verfasser als erstes
Beispiel der Tendenz zur Erweiterung des natiirlichen BewuBtseins in der
Philosophie eine klare und knappe Darstellung der aristotelischen Meta-
physik, in welcher aber das Seiende unaufgehellt und die Theorie seines
Erkennens ungeniigend bleibe. Als zweites Beispiel folgt eine Interpretation
des platonischen Idealismus mit anschlieBender Kritik am metaphysischen
Dualismus, die sich vor allem gegen die Demiurgos-Konzeption — von Noll
allzusehr in die Niahe des christlichen Schopfergottes geriickt — wendet.,
Von einem «gottlichen Kunstschaffen» spricht er sogar noch im Zusammen-
hang seiner Deutung Heraklits, die mit derjenigen Anaximanders als drittes
Beispiel den Pantheismus im Anfang der abendlandischen Philosophie repra-
sentiert. Weil dieser in der Philosophie der Zukunft vermutlich wieder eine
Bedeutung gewinnen wird, will Noll auch das Wahrheitsproblem «in pan-
theistischer Sicht» behandeln. Faktisch ist dann freilich mehr von Gott,

190



Hegels Geschichtsphilosophie und andern Dingen die Rede. Im iibrigen
gehort des Verfassers Sympathie offensichtlich dem Pantheismus. Er spricht
von einer (vermeintlich) unbedingten «Notwendigkeit, Gott als sich im
Sein darwesende kiinstlerisch schaffende und zerstorende Kraft in Ewigkeit
zu denken». Allein man sieht auch hier nicht, warum der «Wirklichkeit»
oder dem «Sein» noch ein «gottlicher» Charakter nachgesagt oder mit
einem «gottlichen Walten» in Beziehung gebracht wird. Gewissermal3en
unter der Leitthese, daB3 die moderne «vertiefte und erweiterte empirische
Erkenntnis immer offensichtlicher... zu den Ausgangserkenntnissen der
Ratio im Felde der abendlindischen Metaphysik» zuriickfiihre, zieht Noll
den Nominalismus als «reflexive Wendung» gegen das natiirliche BewuBt-
sein in seine Betrachtungen ein. Als Hauptvertreter dieses Nominalismus
fungiert Kant; Pragmatismus (reprisentativ dafiir ist Nietzsche) und Posi-
tivismus sind die zwei Gestalten des nachkantischen Nominalismus, wobei
zumal die moderne Physik beriicksichtigt wird. Trotz der Anrufung der
«Leidenschaft der Niichternheit» wird man das Buch Nolls als ein Dokument
jenes heute wieder in mannigfachen Richtungen sich ausbreitenden speku-
lativen, d.h. die vermeintlichen Erkenntnisse rein aus sich hervorbringenden

Denkens taxieren miissen. H. Kunz

Wilkelm Weischedel: Wirklichkeit und Wirklichkeiten. Aufsitze und Vor-
trage. Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960.

Der Band enthilt eine Anzahl ausgewihlter, zum Teil schon anderwirts
erschienener Aufsitze, deren mannigfache Themen sich dem Verfasser im
Riickblick als «im Grunde um die Frage» kreisend erwiesen, «was iiberhaupt
, Wirklichkeit * bedeute, und welche der Wirklichkeiten, in denen der Mensch
sich findet, die wahre und griindende sei». Diese «wahre und griindende»
Wirklichkeit bestimmt er trotz der entschiedenen Bereitschaft, sich der
unausweichlichen, unser geschichtliches Schicksal ausmachenden Frag-
wiirdigkeit aller iiberkommenen metaphysischen Gehalte auszusetzen, letzten
Endes spekulativ als «Seinsgrund», «Gottheit» oder «Tiefe der Welty.
Den spekulativen, sich gegen den Glauben ausdriicklich abhebenden Charak-
ter dieser Begriffe wird Weischedel vermutlich allerdings bestreiten, da ihm
sehr daran liegt, dem radikalen Fraglichwerden des Seienden und dem
Bezug zu dessen Grund das « Erfahren» — er spricht von der «metaphysischen
Erfahrung» — zu sichern. «Sein und Seinsgrund», sagt er etwa, «werden
nicht frei entworfen, sondern als von sich selber her auf den Erfahrenden
zukommend entgegengenommen.» Allein aus der zutreffenden Einsicht, daB3
Begriffe oder Gebilde wie «Sein» und «Seinsgrund» nicht von der bewuBt-
aktiven Denkspontaneitit erzeugt werden, folgt noch keineswegs ihr Erfahren-
haben. Die — um ein anderes Beispiel anzufithren - dem gegenstindlichen
Erkennen immanente, wenngleich seinem Vollzug zumeist verborgenblei-
bende Kategorialitit spricht auch nicht weder gegen ihren «subjektiven»
noch fiir ihren «objektiven», d.h. dem Seienden als solchen eignenden
Charakter. Daher miifite, bevor dergleichen wie «Sein» und «Seinsgrund »

191



als der Erfahrung Gegebenes und dem spekulativen Gesetztsein Entriicktes
unterstellt wird, entschieden sein, ob beide («Sein» und «Seinsgrund»)
nicht doch ausschlieBlich Produkte des Denkens (bzw. seines Ursprungs)
oder des Menschseins sind, die zu Unrecht in die « Welt» und ihren « Grund »
«verlegt» werden. Das sicher nicht zu leugnende Ernstnehmen der «nihi-
listischen» Fragwiirdigkeit alles Seienden reicht bei Weischedel anscheinend
doch nicht — das ist der immer wieder sich aufdringende Eindruck — in jene
Radikalitat, welche dem Hingen des menschlichen Herzens an rettenden,
haltgewdhrenden Spekulationen den Atem raubt. Im iibrigen ordnen sich
die Aufsatze in vier Themengruppen. Die erste Gruppe enthilt Arbeiten
zur Geschichte des abendliandischen Denkens, worunter eine tiefdringende
Interpretation der «Pensées» Pascals und eine vorziigliche klare Studie iiber
den Geschichtsbegriff Voltaires. Die zur zweiten Gruppe zusammengefaBten
Abhandlungen sind in der «Frage nach der Wirklichkeit» zentriert, die
zugleich eine solche nach der Moglichkeit einer « philosophischen Theologie»
ist und deshalb auch eine Meditation iiber den «Sinn des Gebets» in sich
aufnehmen kann. Der dritte Abschnitt ist Bemithungen um die moderne
Kunst gewidmet, die Weischedel — einer der wenigen Schiiler Heideggers,
die dafiir einen offenen Sinn haben — in der Richtung der Enthiillung der
«Tiefe der Welt» versteht. Die vierte Gruppe schlieBlich bringt mehrere
ethische Untersuchungen («Wesen und Ursprung des Gewissens», « Recht
und Ethik», « Wahrheit und Unwahrheit der 6ffentlichen Meinung» u.a.),
in denen sich durchwegs das hohe Ethos Weischedels dokumentiert.

H. Kunz

Otto Samuel: Die Ontologie der Kultur. Verlag Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1956.

Freuen wir uns zunichst der Vorziige dieses Werkes!

Der Autor fithrt uns nicht nur vor, sondern tatsichlich mitten in ein
aktuelles Problem hinein. Je starker die Ontologie in der Gegenwarts-
philosophie sich durchsetzt, desto stirker auch die No6tigung, die Auswir-
kungen der modernen Ontologie auf allen Gebieten, auch auf dem Gebiet
der Kultur, aufzudecken. Den Nachweis dieser Auswirkungen macht sich
unser Autor nicht leicht. Er tragt aus allen Wissensgebieten, besonders aus
der modernen Naturwissenschaft und Theologie, eine erstaunliche Fiille von
Tatsachen und Erkenntnissen zusammen, um seine These so iiberzeugend
wie moglich zu untermauern. In seinem Vorwort bekennt er sich zu folgender
«Sternkonstellation» der heutigen Philosophie: Ernst Cassirer, Nicolai
Hartmann, Martin Heidegger, Edmund Husserl, Max Scheler, A.N. White-
head — eine Konstellation, deren Anerkennung wirklich Erhebliches ver-
spricht. Das Werk, 1955 in Brooklyn, New York, abgeschlossen, ist in einem
klaren und fliissigen Deutsch geschrieben. Nur selten verraten gelegentliche
Fehlbildungen (z.B. S.253: «unzulaBlich» statt «unzulassig») die lang-
Jahrige Entfernung aus dem Bereich der deutschen Muttersprache. So weit
die Vorziige. Und nun das Problem selbst:

192



Der Mensch ist das Wesen, das nur auf fruchtbaren Umwegen seine Ziele
erreicht, das auch nur auf Umwegen an das wahre und eigentliche Sein
herankommt. Diese produktiven Umwege sind solche der Schauung, der
Sprache mit ihren symbolischen Formen, des Denkens mit seiner Reflexion
und Diskursivitit, des Wollens mit seinem Faustischen Drang, des Sich-
Gesellens mit seinen politischen Auswirkungen, des Seins, welches das
Seiende hiitet wie ein guter Hirte, des Fiithlens mit seinem Werte schaffenden
Gestalten, des Glaubens mit seinem religiosen Verhalten u.a.m. Des Ver-
fassers Meontologie (das Wort wohl gebildet nach Platos o p1 év) will die
uralte Idee einer Scheidung in ein Sein a se und in eine Welt der Erscheinung
sehr ernst nehmen, behauptet dann aber, dal3 die beiden anscheinend
getrennten Welten in Wirklichkeit nur eine Welt im hoheren Sinne dar-
stellen. In dieser Identifikation sieht der Autor die beste Rechtfertigung des
gesunden Menschenverstandes.

Samuel trennt die Gesamtkultur in finf Spharen: Theoretik — Ethik -
Asthetik — Soziologie und Religion. Jede dieser Spharen hat nicht nur ihre
eigenen Wertgebiete, Erfassungsmoglichkeiten und Gegenstandsgebiete —
hinter jeder dieser fiinf Kultursphiren liegt auch ein je besonderes Sein und
damit auch eine besondere Ontologie. So viele Kulturbereiche, so viele
arteigene Grundtypen des Seins. Diese Kulturontologie gibt uns das metho-
dische Instrument in die Hand, durch das wir das Spezifische der Kultur-
bereiche zu erkennen vermégen und uns von den vielen Vorurteilen, Aqui-
vocationen, Aporien und Antinomien befreien kénnen. Jede der fiinf Sphiren
hat nicht nur ihr eigenes Kategoriensystem, sondern auch ihren eigenen
Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriff. «In jeder Wissenschaft liegt eine Onto-
logie eingebettet, die herausgearbeitet werden kann und die die Seinsweisen
und Seinsbegriffe aufzeigt, die ihre offene und geheime bedingende Voraus-
setzung sind und die auch zur Fiillung ihrer Begriffe und Methoden und zur
Erfillung ihrer Inhalte und Ggenstinde hinleitet. Das Verhiltnis zwischen
einer Wissenschaft und ihrer arteigenen Ontologie ist harmonisch und in
keiner Weise antinomisch» (S. 3/4). Es zeigt sich, daBl der Einzelwissen-
schaftler schon von sich aus eine meist versteckt bleibende ontologische
Entscheidung getroffen hat.

Im Fortgang der ontologischen Grundlegung stoflen wir S. 13 auf die
streng realistische Confessio, daB das Sein dem Denken vorausgeht und
nicht das Denken dem Sein. Also: Sum, ergo cogito — eine Descartesinversion,
die uiberraschend anklingt an I.G. Hamanns «Nur nicht tiber das cogito
das edle sum vergessen ».

Je tiefer wir in das Werk eindringen, desto klarer tritt des Autors Grund-
anliegen heraus, ndmlich: Da die finf Kultursphiren schon hinten in ithrem
Sein gesondert und grundverschieden sind, sind natiirlich auch alle spateren
Epiphinomene dieser fiinf Seinsarten von Grund aus verschieden. Wérter
und Begriffe, die in mehreren Sphiren zugleich vorkommen, haben doch
von ihrer je eigenen Seinsgrundlage her auch ihren eigenen Gehalt und
Sinn, sind Funktionen des ihnen je eigenen ontischen Grundgehaltes; von
Sphare zu Sphire sind sie nur als Homonyme zu verstehen.

Besonders ausfiihrlich und interessant sind hier des Verfassers, eines guten

13 193



Barth-Kenners, Ausfithrungen iiber die der Theologie eigenen Seinsgrund-
lagen. Da kommt Samuels Kritik nahe an Jaspers heran, so z.B. im Satze
S. 244/5: «Aber wenn der theologische Theoretiker ... seine Forderungen,
die doch nie frei von Zufalligkeiten sind, ohne weiteres mit der Offenbarung
selbst identifiziert, dann hat er bereits Gott entthront und sich, den Menschen,
dem er dann dient, auf den Thron gesetzt.»

Als wesentlich fiir die ganze Untersuchung halten wir fest: Alle fiinf
phinomenal-totalen Anderartigkeiten weisen hin auf eine ihnen vorgelagerte
Anderartigkeit, die nun aber nicht mehr phianomenal ist, wohl aber ist sie
Wurzel und Ursprung aller fiinf Kultursphiaren. Des Verfassers Meontologie
richtet sich just auf dieses nicht mehr phidnomenale Andere, sie nennt es
den bedingenden Geist. Jede Kultursphire hat fiir dieses Letzte wiederum
ihre eigene Bezeichnung. Theologie und Religion bleiben hier bei ithrem
Urwort «Gott», nur dal3 sie dabei den Gehorsams- und Verborgenheits-
charakter Gottes besonders stark betonen und sich bewuBt sind, daB sie mit
weltlichen Elementen etwas aussprechen, was iiber alle Welt hinauswirkt
und was sie im letzten Grunde nicht verstehen (S.258). Wir schliefen
Samuels Kulturontologie einmal mit der Feststellung S. 261: «Die Religion
birgt also eine total andere totale Anderartigkeit in sich als die Theoretik.
Diese paradoxe Verdoppelung erinnert uns daran, daB jede Sphire ihr
eigenes Mysterium besitzt, dessen Beziehung zu den andern Arten weder
das der Identitit noch der Diversitit ist.» Zum andern mit der schlichten
Resignation der Frage S. 259: «Hier erhebt sich immer wieder die Frage,
was ist mit dem Wort Sein eigentlich gemeint?».

Eine so gewissenhafte Untersuchung im Dienst eines derart aktuellen
Problems verdient wohl eine eingehende und positive Kritik. Wir miissen
uns hier mit einigen wenigen Fingerzeigen begniigen. Der Regressus von
der Phianomenalitit der verschiedenen Kultursphiren auf deren ontische
Grundlagen ist berechtigt und wertvoll. Der Verfasser verbaut sich aber
mit seiner Lehre von den fiinf verschiedenen Kultursphiaren mit ihrem je
eigenen Sein selbst diesen an sich wertvollen Regressus. Die ersten vier seiner
Kultursphiren, namlich Theoretik, Ethik, Asthetik und Soziologie sind
besser denkbar und auch besser verstehbar als Epiphinomene und Funk-
tionen des einen und selben Seins. Was hier von Sphare zu Sphéare andert,
1st nicht die Seinsgrundlage, wohl aber die Einstellungen und Anforderungen
verschiedener Menschen an dieses eine und selbe Sein. Die Verschiedenheit
ruht hier nur in den Intentionen und Konzeptionen, welche die menschliche
Noése und Gnoseologie in dieses eine Sein von aullen her hereintragen, sie
ruht aber just nicht in der Ontik selbst. Die vier ersten Sphiren liegen alle
im einzigen Raume eines vorausgehenden und im Stillen vorausgesetzten
real-kosmischen Seins, ganz unabhingig davon, ob dieses real-kosmische
Sein noch in seine gnoseologische Transzendenz und in seine Gegenstind-
lichkeit auseinandergelegt oder ob die gnoseologische Transzendenz in die
Gegenstiandlichkeit hineingerechnet wird.

Dagegen mufB die fiinfte Kultursphire, die Religion, wenigstens in ihren
streng dualistischen Ausformungen, auch ontologisch von den vier voraus-
gehenden Kultursphiren durchaus getrennt und auf ihren eigenen ontolo-

194



gischen Boden gestellt werden. Hier ruht die ganze Phinomenalitidt mitsamt
ihrer wesentlichen Dogmatik auf einem Seinsfundament, das nicht mehr
Seinsfundament der vier vorderen Kultursphiren ist; hier ruhen Phino-
men und Lehre auf der ontologisch sehr spezifisch-religiésen Konzeption,
dafB das real-kosmische Sein als eine Schopfung Gottes kein Letztes, kein
Eschaton darstellt; so wie es im gottlichen Schopfungsakt geschaffen worden
ist, so kann es am jiingsten Tag auch wieder von Gott her aufgehoben und
in das gottliche Sein zuriickgeholt werden. Das letztgiiltige und absolute
Eschaton ist hier das Sein Gottes als ens realissimum mitsamt seiner Gottes-
welt — auf keinen Fall aber das real-kosmische Sein.

Von der dritten Moglichkeit einer endgiiltigen Seinskonzeption, vom
transzendentalen Idealismus, haben wir dabei noch gar nicht gesprochen
und lassen sie hier aus dem Spiel, da auch der Autor von ihr nicht spricht.
Wir wiederholen: Mit seiner Forderung nach einem Regressus vom Kultur-
phianomen zu dessen ontischer Voraussetzung bewegt sich Samuel auf einem
durchaus richtigen Weg — nur dringt er auf diesem Weg zu wenig weit vor.
Es ist ihm mehr daran gelegen, mit einer an sich wertvollen Fiille von
Einzeltatsachen und Einzelerkenntnissen seine in fiinf Sphiren ausgeficherte
Kulturontologie zu untermauern, als auf dem von ihm mit Recht beschritte-
nen Regressusweg vorzudringen bis zu den wirklich letztméglichen Deu-
tungen einer ontologischen Eschatologie. Wire er bis zu diesen letzten
ontologischen Entscheidungsmoglichkeiten vorgestoflen, er hiatte sicher aus
tieferer und besserer Einsicht heraus folgende Fehldeutungen vermieden:

1. Wo die Meontik ein wenn auch uneigentliches Nicht-Sein statuiert,
darf sie nicht mehr von Anderheit reden. Anderheit ist bereits eine sehr
weitgehende Qualifikation, die als ontischen Trager ein Sein voraussetzt.

2. Der Verfasser nimmt Theologie und theologische Dogmatik aus der
funften Kultursphire, der Religion, heraus und legt beide in die erste Sphire,
in die Theoretik hinein. Samuel kennt aber Karl Barth, und diese gute
Barth-Kenntnis hatte ihn vor dieser Trennung warnen sollen. Ist es doch
das groBe Anliegen Barths, die Theologie just aus ihren theoretischen,
philosophischen und weltanschaulichen Verhaftungen herauszuldsen und
sie als Offenbarungstheologie mit streng «Kirchlicher Dogmatik» voll und
ganz auf den integral-religiosen Boden eines theoretisch ungebrochenen
Christenglaubens zu stellen.

3. Samuel st6Bt im Verlauf seiner Untersuchung immer wieder auf die
Tatsache, daB die fiinfte Kultursphére, die Religion, in ihrer ontologischen
Begriindung gegeniiber den vier andern Sphiren eine ausgesprochene Sonder-
stellung einnimmt; staunend bleibt er immer wieder vor dieser Diastase, vor
diesem Hiatus stehen. Trotzdem bleibt er schlieBlich bei seiner alle fiinf
Sphéren umfassenden und einebnenden Fiinfer-Coordination.

4. Mit aller Energie wendet sich Samuel gegen eine Synthese von Sphire
zu Sphire — aber er will fiir alle fiinf Sphiren eine coordinierende Coexistenz.
Darum 148t er auch den Wahrheitsanspruch der Religion in voller Coordi-
nation und Co-Existenz neben den vier andern Wahrheitsanspriichen zu
Recht bestehen und stellt ihn nicht im geringsten in Frage.

Nun, Coordination und Coexistenz in der Wahrheitsfrage bestehen selbst-

195



verstindlich zu Recht in der Praxis der staatlich-rechtlichen Ordnung mit
ihrem Toleranzgebot, mit ihrer Garantie der Glaubens- und Gewissens-
freiheit. Die Philosophie aber und mit ihr die Ontologie miissen sich in der
Wahrheitsfrage entscheiden und kommen um diese Entscheidung nicht
herum. Aber auch die Theologie will heute von einer solch umfassenden und
nivellierenden Coordination im Bereich der Wahrheit nichts wissen. Gerade
mit der Theologie zusammen erhebt heute im christlichen Abendland die
Religion einen nicht nur coordinativen, nicht nur coexistentiellen, sondern
einen durchaus subordinativ gemeinten, exklusiven, totalitiren und absolut
giiltigen Wahrheitsanspruch. Dieser rigorose Absolutismus vertragt keine
Coordination, nur Subordination. Diesem absoluten Wahrheitsanspruch
gegeniiber gibt es fiir die Philosophie nur zwei Entscheidungsmoglichkeiten:
Entweder Subordination unter den religiés-christlichen Wahrheitsanspruch
oder aber der mutige und volle Einsatz fir ihre eigene, eigenstindige und
voll philosophische Wahrheitsbildung. Ernst Haenfler

Ludwig Klages: Der Geist als Widersacher der Seele. 4. Aufl. Johann
Ambros. Barth, Miinchen und H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn
1960.

Die erste Auflage des monumentalen « Widersachers» erschien in vier
Teilen 1929-33. Jetzt liegt als ungekiirzte Studienausgabe in einem einzigen,
rund 1500 Seiten umfassenden Leinenband die vierte Auflage vor. Der
Text und die Seitenzahlen stimmen genau mit der Originalausgabe iiberein,
abgesehen vom fiir Klages so charakteristischen «Vorwort fir die Zeit-
genossen», das durch das «einfithrende Vorwort» zur dritten, noch zu
Lebzeiten des Verfassers erschienenen Auflage ersetzt worden ist. Darin
gesteht Klages, sein Werk hitte «teilweise weitgehende Umgestaltungen
erfahren», wenn ihn nicht ein seit langen Jahren andauerndes schweres
Leiden daran gehindert hitte. So muBte er sich mit einer Anzahl von kurzen
Hinweisen auf verbesserungsbedurftige Stellen begniigen, die aber den
«entscheidenden Konzeptionen» seiner Metaphysik «nicht im geringsten
Abbruch» tun. H. Kunz

Maurice Gex: Initiation & la philosophie. 4°¢ édition augmentée d’un
complément sur la philosophie contemporaine. Neuchatel, Editions du
Griffon, 1960, 404 pages.

Le succes de cette Initiation, traduite en allemand dans la Sammlung Dalp :

Einfiihrung in die Philosophie (Bern, Francke), a obligé M. Gex a compléter
son ouvrage. L’exposé du probléme de I’étre, de la connaissance, de la

196



morale, s’est enrichi d’un tableau de la philosophie contemporaine, de ses
tendances les plus vivantes. On y trouve une caractéristique claire, objective,
du matérialisme dialectique, de la phénoménologie husserlienne, de la doc-
trine de Max Scheler sur les valeurs et le monde émotionnel, de ’existentia-
lisme et de ses diverses formes; puis vient le spiritualisme francais, de Maurice
Blondel a Louis Lavelle et 4 René Le Senne. Enfin M. Gex présente deux
pensées originales, celle de Raymond Ruyer (psycho-biologie) et celle du
Pére Pierre Teilhard de Chardin, dont la synthese évolutionniste intéresse
la science, la philosophie et la théologie. M. Gex ne cache pas sa préférence
pour ces deux derniéres doctrines, en ce qu’elles se soucient a la fois de la
subjectivité humaine et de la place de ’homme dans le cosmos; elles cherchent
a raccorder intériorité et extériorité; elles échappent a I'unilatéralité qui est
la grande faiblesse des existentialismes. M. Gex reconnait la spécificité du
travail philosophique, il le souhaite néanmoins éclairé par les résultats de
la recherche scientifique; c’est la conception d’une philosophie «d’inspiration
scientifique», qu’il a récemment exposée, entre autres dans Dialectica, et ol
il voit I’avenir de la philosophie. Marcel Reymond

Ferdinand Gonseth: La métaphysique et I’ouverture & Uexperiénce, seconds
entretiens de Rome, publiés sous la direction de F. Conseth. Paris,
PUF, 1960. — 291 pages.

Il y a quatre ans, M. Gonseth publiait les premiers entretiens de Rome
sous le titre: Philosophie néoscolastique et philosophie ouverte. Au cours des débats,
la pensée dialectique et idonéiste s’affirmait seule vraiment ouverte parce
qu’elle admet que les exigences de ’expérience lui imposent la revision des
principes de connaissance; son conventionalisme apparent n’est pas arbi-
traire, mais soumis a la technicité, c’est-a-dire a4 ’accord des chercheurs
sur le choix des principes, et a intégralité, c’est-a-dire 4 I’appui dialectique
des diverses théories scientifiques; en un mot, elle exprimait ’esprit scienti-
fique, et I’esprit scientifique d’aujourd’hui, a la fois averti et sans préjugés,
méme a I’égard de lui-méme.

Mais les métaphysiques, elles aussi, s’affirment aujourd’hui ouvertes, et
notamment la métaphysique aristotélico-thomiste répéte un constant appel
a I’expérience. Qu’est-ce donc que la véritable ouverture? Le nouveau dialogue
entre M. Gonseth et plusieurs personnalités représentant la pensée thomiste
et également averties de I’état actuel dessciences doit répondre a cette question.

En un exposé introductif, six réponses et une conclusion, M. Gonseth
revendique d’une part I'indépendance de la science et montre d’autre part
que toute philosophie doit prendre cette ouverture pour modéle; au reste,
la philosophie, ayant 4 tenir compte de la science actuelle, ne pourra manquer
d’étre aussi ouverte; enfin, «contaminée» par 'ouverture et par la dia-
lectique d’idonéité et d’intégration, elle n’en sera pas davantage contaminée
par le scepticisme, mais sera au contraire une recherche authentique. De

197



la revendication d’autonomie, on retiendra particuliérement, pensons-nous,
cette déclaration, que le philosophe ne saurait, a partir de son propre systéme
— que M. Gonseth juge subjectif — donner une définition valable de la
science et des rapports de la philosophie et de la science. On retiendra aussi
que la science est «l’agent de réalisation de la prise de contact avec le réel».
D’ou ’affirmation que science et philosophie «se rencontrent dans la recherche
du réel», et du méme réel. Mais, si le savant «n’est rien de plus ni de moins
qu’un philosophe qui a appris a se défier de lui-méme et qui prend, contre
lui-méme ... un certain ensemble de précautions elles-mémes éprouvées»,
et s’il a appris aussi a assumer le risque de P’erreur, il ne sera pas pour cela
sceptique et le philosophe se voit engagé 4 prendre ces méthodes pour
exemple.

Les interlocuteurs de M. Gonseth répondent — ils le précisent souvent —
au nom du thomisme et du réalisme; on s’entend alors, sans peine — mais
non sans nuances — aux dépens de I’idéalisme soit en science, soit en philo-
sophie, et contre les prétentions & I’autonomie d’une philosophie qui mécon-
naitrait ’expérience. Mais il est évident — le lecteur ne sait s’il doit admirer
davantage la fermeté ou la souplesse des réponses et des contre-réponses —
que les positions ne peuvent coincider car M. Gonseth a en vue le rapport
des sciences et de la philosophie, tandis que ses interlocuteurs, tout en pensant
reconnaitre ’importance de ce probléme, ne sauraient quitter leur pré-
occupation essentielle: le rapport entre la philosophie et ’absolu, la méta-
physique. Une certaine maniére de juger du rapport de la philosophie et
de la science rejette dans le surnaturel la question du rapport de la philosophie
et de P’absolu et sacrifie la métaphysique au seul rapport naturel de la
science et de la philosophie; les interlocuteurs de M. Gonseth ne sauraient
y consentir; en effet, le rapport & I’absolu doit se formuler philosophiquement
lui aussi et ceux qui ont reconnu cette exigence ne peuvent abandonner
I’idée de nécessité; ils ne peuvent consentir, comme ils s’y voient invités,
a ce que fous leurs jugements soient exposés au démenti; mais ils veulent
rester réalistes: « L’intention réaliste, dit I’un d’eux, est-elle vraiment incom-
patible avec une connaissance philosophique de caractére nécessitaire se
rapportant 2 d’autres domaines que celui du réel expérimentable?» Mais
la philosophie ne dépendra pas pour cela tout entiére, comme le souligne
le P. Boyer, du développement de la science et du principe de révisibilité.
Ou plutoét, la révisibilité implique des connaissances absolues, la révisibilité
universelle n’étant autre que scepticisme. Si, de ce point de vue, Pefficacité
reste un bon critére, ce n’est que parce qu’elle est une manifestation de la vérité.

De son c6té, un homme de science dont tout I’effort tend a plus de con-
naissance ne peut, évidemment, accepter I’idée de scepticisme, et cette idée
est profondément étrangére a celle méme de dialectique. Il semble donc
qu’avec la derniére phrase de M. Gonseth on en revienne a4 la sagesse des
limites: « A qui veut trop, tout est repris.» D. Christoff

198



Herbert Berger: Wege zum Realismus und die Philosophie der Gegenwart.
Verlag H. Bouvier & Cie., Bonn 1959.

Je weiter sich der konsequente Realismus im Angriff und Vormarsch in
die Gegenwartsphilosophie hineinarbeitet, desto stiarker ist sein Bediirfnis,
sich seiner riickwirtigen Verbindungen zu vergewissern. Die vorliegende
wertvolle Untersuchung steht im Dienste dieser Sicherung.

Die Fassung des Titels ragt iiber den Gehalt des Buches etwas hinaus.
Es werden nicht allgemein frithere Wege zum Realismus aufgezeigt; die
Untersuchung beschrankt sich auf zwei realistische Erkenntnistheoretiker
des 19. Jahrhunderts, auf J.H. von Kirchmann und Friedrich Ueberweg.
Diese Einschrankung ist wohlbegriindet; sie kommt der Grundlichkeit und
Gewissenhaftigkeit in der Darstellung der beiden Philosophen zugute.

Das Buch gibt zuerst Auskunft tiber Leben und Werk; das ist um so
notiger, als beide Denker als Menschen und Kémpfer hinter ihren nach-
gelassenen Werken verschwunden und heute in Vergessenheit geraten sind.
Nun zeigt der Verfasser in griindlicher Analyse, wie v. Kirchmann mit
seiner Philosophie des Wissens und wie Ueberweg mit seinem Idealrealismus
ihre realistisch-erkenntnistheoretische Grundthese zu untermauern suchen.
Beide Denker werden auch in den ihnen zukommenden philosophiege-
schichtlichen Zusammenhang hineingestellt; v. Kirchmann wird vornehm-
lich mit J. Rehmke, Ueberweg mit Nic. Hartmann konfrontiert. In einer
SchluBbetrachtung werden beide auch noch gegenseitig einander gegen-
iibergestellt. Fiir beide Denker bedeutete es ein Wagnis, ihren Realismus
offentlich zu vertreten, da Idealismus und Identititsphilosophie mit noch
ungebrochener Kraft das Feld beherrschten. Besonders interessant sind hier
die erregten Kontroversdiskussionen innerhalb der Philosophischen Gesell-
schaft Berlin nach 1860.

Bergers kritische Analysen gehen aus vom konsequenten Realismus, wie
ihn heute Prof. Friedrich Schneider in Bonn vertritt. Dem in der Erkenntnis-
theorie immer noch idealistisch-kritizistisch gebrochenen Realismus stellt
der konsequente Realismus folgende Einsichten entgegen: S. 244: «Alle
diese Denker sehen die vorwissenschaftliche Haltung des alltidglichen Lebens
als unaufgebbaren Ausgangspunkt der Philosophie an.» und S. 260: «Die
der Spekulation feindliche, realistisch eingestellte Philosophie stimmt der
vorwissenschaftlichen Ansicht des praktischen Lebens durchaus zu, daf3
nicht jedes Subjekt seine eigene Welt als das Primare kennt; die eine, fiir
alle Lebewesen identische Welt wird entsprechend den jeweiligen Lagen
und Standpunkten aspektivisch wahrgenommen und erkannt. Nur die
Identitat und Realitat des Voraussetzungsgegebenen erméglicht das Han-
deln und die Verstindigung und stellt damit die einheitliche Grundlage der
zu Erkenntniszwecken von den Einzelwissenschaften ersonderten subjektiven
Weltbilder dar.»

Dem Autor ist darin beizupflichten, daB er die Untersuchung vortreibt
bis in die Erkenntnistheorie der beiden genannten Philosophen. In der
Erkenntnistheorie hat sich die Identitiatsphilosophie ihre starke idealistische

199



Zitadelle geschaffen; hier mull der Idealismus aufgesucht und zum Kampf
gestellt werden; hier entscheiden sich Kampf und Schicksal; und daf er
auch der Auseinandersetzung mit der idealistisch gebrochenen Erkenntnis-
lehre eines Nic. Hartmann nicht aus dem Wege geht und hier eine durchaus
notwendige Flurbereinigung innerhalb des neuen Realismus vornimmt.
Ob den beiden sprachlichen Neuschaffungen «nonisch» und «seineln»
(S. 258) Erfolg und Zukunft beschieden sein werden, ist sehr fraglich. Doch
ist die Arbeit als eine dem Buchhandel tibergebene Dissertation aus der
konsequent realistischen Schule in Bonn (Prof. Friedrich Schneider) unver-
kennbar ein echtes specimen eruditionis und zugleich eine wertvolle Ein-
fihrung in die heute immer schirfer sich akzentuierende Auseinander-
setzung zwischen dem erkenntnistheoretischen Idealismus und Realismus.

Ernst Haenfler

Johannes Thyssen: Realismus und moderne Philosophie. Gesammelte Ab-
handlungen. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1959.

Es scheint heute schon zu den Ausnahmen zu gehéren, wenn ein philo-
sophischer Autor sich die Miihe nimmt, auch die Erzeugnisse seiner Zeit-
genossen kennenzulernen und es nicht unter seiner Wiirde hilt, sich mit
ihnen auseinanderzusetzen. Das geschieht in den vorliegenden gesammelten
Abhandlungen Thyssens. Er vertritt einen kritischen erkenntnistheoretischen
und ontologischen Realismus, und um dessen «Neubegriindung» geht es
ihm vor allem in seinen durchwegs sachlichen, vornehmen Auseinander-
setzungen mit Husserl, Heidegger, Sartre, dem Jaspersschen Buch «Von
der Wahrheit» und einigen Formen der Konzeption der transzendentalen
Subjektivitit. Etwas aus dem thematischen Rahmen fillt die kritische
Betrachtung der Sprachphilosophie Weisgerbers und die Abhandlung iiber
die Glickseligkeitsethiken. Man ist dankbar, diese gediegenen wertvollen
Arbeiten jetzt in einem Band zur Hand zu haben und bedauert nur, daB3
allzu viele Druckfehler stehengeblieben sind. B Kusiz

Armin Miiller: Bios und Christentum. Wege zu einer «natiirlichen»
Offenbarung. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1958.

Der Verfasser, in Medizin und Biologie beheimatet, stellt sich eine theo-
logische Aufgabe. Doch greift er dabei so weit in die Doméne der Philosophie
hiniiber, daB sich eine Besprechung an dieser Stelle rechtfertigt. Uber sein
theologisch-philosophisches Anliegen geben Vorwort und Einleitung hin-
reichend Auskunft. Miiller will der natiirlichen Gotteserkenntnis gegeniiber
dem lastenden Druck der dialektischen Theologie Verstindnis und Aner-
kennung erkampfen. Biologie und Wissenschaftstheorie miissen ihm helfend

200



zur Seite stehen; zu ihnen hin versucht er sich in Briickenschlag und Syn-
these. Die Arbeit wendet sich vor allem an Theologen sowie an alle, die
von der religiosen Krise des Abendlandes von banger Sorge erfiillt werden.
Seiner Unzulédnglichkeit auf theologischem Gebiet ist sich der Verfasser
bewuBt. An der christlichen Offenbarung will er festhalten und trotzdem
Neuerer sein. Seinen theologischen Widersachern ist er schon daftr dankbar,
wenn sie mit einem allzu voreiligen Anathema noch zuriickhalten; ithnen
wird es, meint er, trotz verzehrender Glaubensenergie nicht mehr gelingen,
die christlichen Glaubensfundamente so zu regenerieren, daB sie das Zeit-
bewuBtsein neu erfillen. Alles komme jetzt darauf an, jene Glaubensgrund-
lagen auszuweiten und nach neuen Offenbarungsquellen Ausschau zu halten.
Von einer natiirlichen Offenbarung und Theologie her will er jene uralt
geheiligte Bilderwelt des Mythus mit neuer Kraft durchdringen. Im Sinne
Goethes will er die Zeichen der Natur so entziffern, so zum Sprechen bringen,
daB3 auch aus ihr, trotz aller ihrer Dimonie, die Stimme des liebenden
Gottes an unser hellhorig gewordenes Ohr dringt. Die dem Menschengeist
zugewachsenen Naturerkenntnisse sollen dem Zentrum christlicher Glaubens-
iiberzeugung nicht nur nicht widersprechen, sie sollen auf diese Glaubens-
iiberzeugung hin harmonisch abgestimmt werden. Die Natur soll nicht nur
das géttliche Ingenium und nicht nur die gottliche Weisheit, sondern auch
die gottliche Liebeskraft durchscheinen lassen. Ein gewaltiger Revisions-
prozeB3 soll unsere moderne Naturvorstellung von aller Entseelung, Ent-
menschung und Entgottung befreien. Darum sollen die Erkenntnisse der
Wissenschaft iiberhaupt auf ihre transzendenten Gehalte hin iiberpriift und
in das Licht einer theologisch-philosophischen Schau hinaufgehoben, darum
soll die nur «erkldrende» Biologie durch eine «verstehende» Biologie ergénzt
werden. Mit dieser Fithlungnahme zum geisteswissenschaftlichen Bereich
hin ergibt sich von selbst eine starkere Ankniipfung an die philosophische
Problematik. Werte dringen wieder ein in das Geschehen der Natur, und
die Ideen des Guten und des Schénen sollen als eigentlich schépferisch
tragendes Konstruktionsprinzip fiir alles biologische Geschehen anzusprechen
sein. Mit diesem Einstromen der Gott entstammenden Werte in die Natur
nahert sich die Biologie der Wertewelt des Religiosen und echter Theo-
zentrik. Sogar die streng philosophisch-ontologische Position eines realen
Seins wird Gott unterstellt; mit Meister Eckhart zusammen ist der Autor
tiberzeugt, daB3 die Dinge, zumal die lebendigen, nur so weit von echtem
Sein erfiillt sind, als das Sein Gottes in ithnen «west». Der Verfasser kénnte
sich hier auch auf Thomas von Aquino und dessen Lehrsatz berufen: «Je
mehr ein Wesen von dem entfernt ist, der durch sich selbst seiend ist, nim-
lich von Gott, desto niher ist es dem Nichtsein. Je naher aber ein Wesen
zu Gott hin steht, desto weiter ist es entfernt vom Nichtsein.» Der euro-
paische Geist soll von seiner Rationalisierung weg zu den christlichen,
magisch mythischen Quellen zuriickgefithrt werden. Die Uberzeugung von
dem geheimnisvollen Imago-dei-Charakter des Menschen soll auf die ganze
Natur schlechthin ausgedehnt werden. Unserem Geschlecht soll eine Gott-
Verbundenheit beschert werden, die die in Jesus Christus geschenkte Offen-
barung auf kosmisch-vitalem Fundament befestigt und unterbaut.

201



Im treuen Dienst an diesen Uberzeugungen iiberpriift nun unser Autor
das Spannungsfeld zwischen dem biblisch-kirchlichen und dem naturwissen-
schaftlichen Weltbild; von hier aus nimmt er Stellung zur Krisis der Offen-
barungsgrundlagen, zur belebten und unbelebten Natur als der Grund-
offenbarung Gottes; zu den Werten des Sozialen in Organisation und Stammes-
geschichte des Lebendigen als eines Triagers der gottlichen Offenbarung.

Vieles an dieser theologisch-philosophischen Bemiihung darf dankbar
anerkannt werden; vor allem der eindriickliche Ernst und die kompromif3-
lose Uberzeugungstreue; der iiberall zuriickhaltend vornehme Ton in der
Auseinandersetzung mit seinen theologischen und weltanschaulichen Geg-
nern; die griindliche Belesenheit in der dltern und neueren Literatur und
die iiberaus geschickte Verwertung des Gelesenen in der eigenen Argumen-
tation; die Gewissenhaftigkeit der in den Anmerkungen niedergelegten Do-
kumentation. Armin Miillers Buch darf ruhig dem 1954 erschienenen grund-
legenden Werk «Recht und Grenze der natiirlichen Religion» von Kurt
Leese zur Seite gestellt werden.

Die theologisch-philosophische Aufgabe dagegen, die der Verfasser einer
Lésung entgegenfithren will, ruft den schwersten Bedenken. Kein Wort sei
hier gesagt zu den Einwinden von seiten der Theologie und besonders der
dialektischen Theologie; der Verfasser kennt diese Einwinde selbst am
besten. Was aber von der Philosophie her zu dieser Aufgabe zu sagen ist,
sei hier in wenigen Worten angedeutet:

1. Tatsachlich wachsen heute theologische und philosophische Wahrheits-
konzeption durchaus nicht zueinander hin und schlieBen sich erst recht nicht
zu einer Synthese zusammen. Im Gegenteil — je starker die Theologie sich
heute auf die biblische Offenbarung zuriickzieht und jede Berufung auf die
Natur, auf die Wissenschaft und die Philosophie mit souverianer Entschieden-
heit als menschlich-autonome Vermessenheit von sich abweist; je starker auf
der Gegenseite die Philosophie die Vordergriinde der Gegenstandlichkeit
durchbricht und vorst6Bt gegen ihre eigene philosophische Transzendenz,
gegen ihren eigenen philosophischen Seins- und Sinngrund hin und auf diesem
ihr eigenen Grund ihre eigene philosophische Wahrheit und ihren eigenen
Glauben aufbaut, desto weiter 6ffnet sich die Diastase zwischen diesen beiden
Geistesgebieten, desto deutlicher wachst sich die Diastase aus zu einer un-
tiberbriickbaren Gegensatzlichkeit; so besonders deutlich in den Beitragen
von Karl Jaspers und Karl Barth in der Festschrift fiir Heinrich Barth «Philo-
sophie und christliche Existenz».

2. Hinter allen Synthesebemiihungen, auch hinter denjenigen unseres
Autors, stehen wirksam Wunsch und Wille, eine solche Synthese unter allen
Umstanden zu schaffen. Auf diese gewollte Synthese hin werden denn auch
die beiden einander gegeniiberstehenden Positionen griindlich zugeriistet. In
die irdische organische und auch anorganische Realitit werden die héchsten
Werte wie Giite, Liebe, Schonheit und Sinnhaftigkeit hineingelegt. Auf der
Seite des Christenglaubens dagegen werden wesentliche Elemente des
Glaubensbestandes zuriickgestellt oder abgebaut; mit diesem Abbau soll eine
bessere Breitenwirkung erzielt werden. Der Wille zur Synthese gebietet hitben
und driiben diese Eingriffe, um in beiden Bereichen die gewiinschte Synthese-

202



reife zu schaffen. Von den Positionen selbst her sind diese vergewaltigenden
Eingriffe nicht zu verantworten.

3. Der Naturwissenschaft, die nicht nur das Anorganische, sondern auch
das Organische mechanisieren, quantifizieren und mathematisieren will,
wird mit Recht diese Grenziiberschreitung im Methodischen, diese Verabso-
lutierung der ihr eigenen Methoden zum Vorwurf gemacht; denselben Fehler
methodischer Grenziiberschreitung und Verabsolutierung begeht aber auch,
wer mit unserem Verfasser zusammen so hohe Werte wie Liebe, Giite, Schén-
heit und Sinnhaftigkeit aus den oberen Schichten, wo sie legitim beheimatet
sind, nach unten hin in den Bereich des Anorganischen hineinlegt und damit,
nur um die von ihm gewollte Synthese zu erleichtern, die gesamte Realitat
in einen Kosmos menschlich bedeutsamer Werthaftigkeit umwandelt.

Ernst Haenfler

J-F. Kindt-Kiefer: Der Streit um den Bauhandwerker Fesus als geistiger
Grundlage unseres Zusammenlebens. Verlag Paul Haupt, Bern 1957.

Der Verfasser beschiftigt sich in der vorliegenden kleinen Schrift auf der
Grundlage eines persénlichen und zuweilen emphatisch vorgetragenen Be-
kenntnisses, dessen Echtheit und mogliche Wirksamkeit nicht in Zweifel
gezogen seien, mit dem in verschiedene und selbst gegensitzliche «heilige
Weg-Genossenschaften» zerfallenen Christentum. In der Vorfiithrung von
«Reden», «Streit-Reden» und «Wider-Reden» an der «ersten Versamm-
lung der Genossenschaft aller heiligen Weg-Genossenschaften» tritt er fiir
den «Frieden innerhalb der Christenheit» ein. Der «Streit um die ,Rede
Jesu tiber sich selbst ‘» miisse iiberwunden werden, da das Christentum die
«geistige Grundlage fiir das Zusammenleben der Menschen in der Welt»
und im besonderen fiir den notwendigen « Aufbau einer neuen, menschen-
wiirdigeren, weitherzigeren Welt» abgebe. Fiir manche Leser mag die vom
Verfasser angedeutete Systematik moglicher christlicher Auslegungen von

Interesse sein. Hans Ryffel

Gerhard Ebeling: Wort und Glaube. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tii-
bingen 1960.

Das abendlandische philosophische Denken steht seit alters in mannig-
fachen Beziehungen zur christlichen Theologie. Zwar spielt die frither darin
zentrale Frage nach Existenz und Wesen Gottes heute keine erhebliche Rolle
mehr, weil sich die Anerkennung der radikalen Differenz zwischen dem
spekulativ erdachten und logisch erschlossenen «Gott der Philosophen»
(Pascal) und dem biblischen Gott weitgehend durchgesetzt hat. Dagegen
haben sich jene Beziehungen in der Gegenwart z.B. bei Bultmann in Gestalt

203



der Ubernahme der existenzialen Fundamentalontologie Heideggers als
Basis der der Klarung der Problemkomplexe «Ankniipfungspunkt», «pro-
fanes Vorverstindnis» der Offenbarung und «natiirliche» Theologie dienen-
den Erérterungen und der neutestamentlichen Exegese konkretisiert. Allein
auch dort, wo die theologischen Aussagen anscheinend keine Anleihen bei
philosophischen Systemen voraussetzen, hitte das nicht-theologische Denken
Griinde genug, auf jene zu héren. Wenn wir etwa bei Barth, Brunner,
Althaus, Guardini u.a. dem Anspruch begegnen, die «Wirklichkeit» des
Menschen oder der «wirkliche Mensch» kénne nur theologisch, d.h. im
Lichte der christlichen Offenbarung angemessen und «realistisch» erkannt
werden, dann werden wir als profane Anthropologen das zwar mit der
gleichen Entschiedenheit als unbegriindete AnmaBung verwerfen wie die
Orientierung des Wahrheitsbegriffes an der offenbarten Wahrheit. Trotzdem
sollten wir uns wenigstens um ein anthropologisches, will sagen auf das
erfahrbare wesenhafte faktische Menschsein rekurrierendes Verstindnis der
Tatsache bemiihen, daB3 es so etwas wie Glaube, Gottesbezug, Heilsgewil3-
heit usw. gibt, gleichgiiltig, ob wir damit in die Nihe des Feuerbachschen
polemischen oder eines religios indifferenten Atheismus geraten. Ein Buch,
das eine solche Auseinandersetzung in eminenter Weise verdient, ist das eben
erschienene Werk «Wort und Glaube» von Gerhard Ebeling. Es bringt
eine Sammlung von teilweise schon frither publizierten Aufsitzen, die sich
durchwegs durch eine selbstkritische gewissenhafte Soliditit und vornehme
Gesinnung auszeichnen. Der sich ausbreitende Unglaube und die neuzeit-
liche Sakularisierung sind fiir Ebeling nicht Anlidsse zu bewegten Klagen
und hochmiitigen Verurteilungen; vielmehr sieht er darin auch einen wesent-
lichen Schuldanteil der Christen und der Kirche wirksam. Das grundgelehrte
Buch verdient eine ernsthafte Auseinandersetzung um so mehr, als sich sein
Verfasser die von Dietrich Bonhoeffer — mit ihm beschiftigten sich zwei
Abhandlungen - auch fiir die Theologie reklamierte Nietzschesche For-
derung der «intellektuellen Redlichkeit» zueigen gemacht hat und der
heute in der Theologie vorherrschenden Verponung der Begriffe «Erfah-
rung» und «Erlebnis» nicht bedenkenlos folgt. Bei Ebeling bildet die Frage
nach dem Verhiltnis des Glaubens zur « Wirklichkeit» der Welt und des
Menschen ebenfalls ein wesentliches Anliegen. Aber sie bleibt eine offene
Frage und wird nicht (wie bei den vorhin erwidhnten Autoren) durch einen
dogmatischen Machtspruch vorentschieden. Gewil} ist es ein Mangel, dal3
Ebeling nirgends eine thematische Klarung des vieldeutigen Wirklichkeits-
hegriffes, dessen Problematik er natiirlich nicht verkennt, versucht; er
begniigt sich mit gelegentlichen Exkursen. Die vom deutschen Wort gewiesene
Sinnrichtung des «Wirklichen» als «Wirkendes» und «Maichtiges» hat
zweifellos ihr Recht. Indessen kann Ebeling doch schwerlich tibersehen,
daf3 auch die irrealsten Illusionen und absurdesten Wahnideen eine unge-
heure Wirksamkeit auf Menschen auszuiiben vermégen, ohne daf3 wir ithnen
eine als erfahrbare Eigenstindigkeit und gnoseologische Unabhingigkeit
des Seienden verstandene «Wirklichkeit» zubilligen. Vollends eréffnet eire
so zweischneidige Konzeption wie die der « Worthaftigkeit» oder «Sprach-
lichkeit der Wirklichkeit», sie mag vom Offenbarungsglauben her gesehen

204



noch so legitim und notwendig sein, der ausschweifendsten Phantastik einen
unbegrenzten Entfaltungsraum. Daher scheint es nicht verwunderlich, wenn
unter dem Aspekt der nicht sprachlichen und sprachlich vermittelten, viel-
mehr von der unmittelbaren vorsprachlichen Erfahrbarkeit bestimmten
« Wirklichkeit» betrachtet einer Anzahl biblischer Glaubensinhalte (Schop-
fungsbericht, Reden der Schlange, Jungfrauengeburt, Fleischwerdung des
Wortes, leibhaftige Auferstehung u.a.) gerade ihr Wirklichkeitscharakter —
nicht ihr Geglaubtwerden — bestritten werden muf. Es ist merkwiirdig, wie
wenig die Theologen dem Unterschied zwischen dem, was im Glauben als
begegnendes Anderes faktisch vernommen und was von ihm, wenngleich
unter Umstinden ohne entsprechendes begleitendes BewuBtsein, als Ge-
glaubtes hervorgebracht wird, nachfragen. Das 148t sich freilich aus dem
geschichtlich-existenziellen Entscheidungscharakter des Offenbarungsglau-
bens verstehen. Indessen wird die darin verborgene Fragwiirdigkeit, deren
wesentliche Rolle fiir den Glauben Ebeling in einer andern Richtung iiber-
zeugend herausarbeitet, anscheinend ebenso wenig beachtet wie die in der
theologischen Relevanz der historischen Bedeutungswandlungen der Begriffe
enthaltene. Ebeling zeigt diese Wandlungen fiir den Glaubensbegriff in
einer vorziiglichen Abhandlung («Jesus und Glaube»). Aber muB, wenn
der Glaube sich als ein dermalBen verdnderliches, in seiner Substanz ge-
schichtliches Phinomen erweist, nicht der Verdacht aufkommen, daf3 auch
die Glaubensgriinde und -gegenstinde nur geschichtliche und das heiB3t
hier von den glaubenden Menschen erzeugte Gebilde darstellen? Ob die
von Ebeling geprigte Wendung vom « Wortgeschehen», die er selber nicht
in diesem Zusammenhange gebraucht, als Abwehr gegen jenen Verdacht
dienen kann, bleibt zweifelhaft; ganz abgesehen davon, daB die Kenn-
zeichnung einer diskontinuierlichen, in sich nicht notwendig ablaufenden
willentlichen Aktion wie das Reden als «Geschehen» befremden muB. Es
heifit etwa (im Aufsatz « Theologische Erwagungen iiber das Gewissen»):
«Die Begegnungsweise von Mensch, Welt und Gott ist allein die des Wortes.
Wenn das, was der Mensch als Mensch ist, allein dem Gewissen begegnet
und nur als Gewissensanspruch widerfahren kann, dann kann das, was der
Mensch als Mensch ist, nur als Wortgeschehen mitteilbar sein. Das gleiche
gilt von der Welt. Die Welt kann als Welt in dem aufs Ganze und Letzte
gehenden Sinn nur begegnen als das Gewissen angehend und darum nur als
Wortgeschehen. Man muf3 nun aber die Linien noch weiter ausziehen: Der
Mensch ist als Gewissensphanomen und darum als im Wort begegnend
Sache des Glaubens. Sinnvoll ist das freilich nur im Zusammenhang mit dem
Reden von Gott. Denn im Unterschied zu Mensch und Welt, von denen
sehr wohl auch partiell zu reden ist und die auch partiell begegnen und
insofern keineswegs nur Gewissensphdnomene sind, ist von Gott zu reden
ausschlieBlich sinnvoll in Richtung auf das Gewissen. Als Begegnungsweise
Gottes kommt allein das Wort in Betracht. Gott ist die Glaubenssache
schlechthin. Weil also allein von Gott ausschlieBlich dies gilt, daB er Ge-
wissenssache ist, dal er im Wort begegnet und daf} er Sache des Glaubens
ist, darum gilt allein von da her, also in abgeleiteter Weise, dasselbe von
Mensch und Welt. Nur Unverstand kann die Konzentration auf das Ge-

205



wissen als Anthropologisierung der Theologie verdachtigen.» Sicher kommt
fir den christlichen Glauben — im Gegensatz zu den Religionen — als Begeg-
nungsweise Gottes nur das Wort in Betracht, weshalb Gogarten die « Wirk-
lichkeit Gottes» eine «Wirklichkeit von worthafter Art» genannt hat.
Ebenso bleibt fiir die Wesenskennzeichnung des Menschseins dessen Bezug
zur Sprache von fundamentaler Bedeutung. Aber darf man darob iiber-
sehen, daBB mit der Bestimmung der Wirklichkeit als Worthaftigkeit oder
Sprachlichkeit — die ja etwas anderes ist als die menschliche An- und Aus-
sprechbarkeit alles Seienden und Nichtseienden — eine kaum zu recht-
fertigende Reduktion der «Wirklichkeit» vollzogen wird? Kann die Be-
nennung der Rede als Wortgeschehen iiber den ephemeren, uneigenstandigen
Charakter gerade des gesprochenen Wortes hinwegtduschen? Verleiht nicht
die Sprache jedem noch so schwirmerischen und abstrusen Einfall den
Schein einer Wirklichkeit? Und wie steht es mit jener den Menschen in die
radikale Stummbheit stoBenden Wirklichkeit des Todes? — Geschichtlichkeit,
Glaube, Wirklichkeit, Gewissen, Wort Gottes, Christologie und Hermeneutik
sind wohl die zentralen Anliegen des Buches, um die sich einige andere,
fiir das nicht-theologische Denken weniger bedeutsame Themen lagern.

H. Kunz

Mircea Eliade: Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit. Aus dem Franzé-
sischen {iibersetzt von Inge Kick. Rascher Verlag, Ziirich und
Stuttgart 1960.

Die Frage nach der — zumal zeitlichen und geschichtlichen — « Bedingtheit»
der «menschlichen Verfassung» sei der Gegenstand der jiingsten europdi-
schen Philosophie. Dieselbe Frage einschliefllich der nach der « Aufhebung
der Bedingtheit» bilde aber auch das «Zentralproblem des indischen
Denkens. Seit den Upanisaden hat nur ein Problem das indische Denken
beschiftigt, die Struktur der menschlichen Verfassung.» Unter diesem
Aspekt gibt Eliade zunichst eine knappe fundierte Darstellung verschiedener
indischer «Systeme» metaphysischen Denkens, das letzten Endes immer auf
das «Heil» des menschlichen Geistes, d.h. auf die Gewinnung der «abso-
luten Freiheit» abzielt. Danach folgt eine auf eigenen Erfahrungen sowohl
wie auf der umfassenden Kenntnis der Primar- und Seckundarliteratur
beruhende subtile Schilderung — soweit das iiberhaupt moglich ist — der
«Techniken der Autonomie» (Konzentrations-, Atemiibungen usw.). Sie
bezwecken die Ablésung des Yogins vom profanen menschlichen Leben
(Gesellschaft, Ehe usw.), wollen dieses gewissermaBen «kosmisieren», d.h.
in die urspriinglichen Rhythmen des Kosmos reintegrieren und iiber die
Ausmerzung der natiirlichen menschlichen Neigung den Adepten in die
«Dimension der Freiheit und des UberbewuBtseins» fithren. « Man ist ver-
sucht, in diesem Ideal, der bewulBten Eroberung der Freiheit, die Recht-
fertigung zu sehen, die das indische Denken fiir die auf den ersten Blick
absurde und grausam nutzlose Tatsache der Existenz der Welt und der

206



Existenz des Menschen in der Welt als ununterbrochene Folge von Illusionen,
Leiden und Verzweiflungen zu bieten hat. Denn durch seine Befreiung
stiftet der Mensch die geistige Dimension der Freiheit und fiihrt sie in
Kosmos und Leben als in blinde, traurig beschaffene Existenzarten ein.»
Daran schlieBen sich Kapitel tiber Yoga und Brahmanismus, Sieg des Yoga,
yogische Techniken im Buddhismus, Yoga und Tantrismus, Yoga und
Alchimie und iiber das Verhiltnis des Yoga zu den indischen Ureinwohnern.
Als Resultat ergibt sich, dal der Yoga eine «spezifische Dimension des
indischen Geistes» bildet und in mehr oder weniger reiner Form in aller
indischen Religion oder Kultur angetroffen wird; er realisiert ein «pan-
indisches Korpus spiritueller Techniken» und muBlte «den tiefsten Bediirf-
nissen der indischen Seele voll Geniige tun... Von Anfang an bezeichnete
der Yoga die Reaktion gegen die metaphysischen Spekulationen und die
Auswiichse eines versteinerten Ritualismus; er vertrat die namliche Neigung
zum Konkreten, zum persoénlichen Erlebnis, die in der volksm#Bigen An-
dacht. .. wieder begegnet. Man trifft immer auf eine Form des Yoga, wenn
es gilt, mit dem Heiligen zu experimentieren oder zu der vollkommenen
Meisterschaft iiber sich selbst zu gelangen, die wieder den ersten Schritt
zur magischen Bemeisterung der Welt bedeutet. Es ist sehr bezeichnend,
daB die edelsten mystischen Erlebnisse ebenso wie die kiithnsten magischen
Sehnsiichte sich in der yogischen Technik verwirklichen, oder genauer
gesagt, dal} der Yoga sich in gleicher Weise dem einen wie dem anderen von
diesen beiden Wegen anzupassen vermag.» Zur Erklirung dieses Sach-
verhaltes erértert Eliade einige Hypothesen, die sein vorziigliches Buch
abschlieBen. H. Kunz

Walter Bricker |Heinrich Buhr: Qur Theologie des Geistes. Verlag Giinther
Neske, Pfullingen 1960.

Was Holderlin in den spiten und letzten Hymnen an zentraler Proble-
matik gestaltet hat, «darf die Theologie nicht mehr iibersehen und iiber-
gehen, wenigstens muB sie es wiirdigen und bedenken, weil es die verborgene
Problematik der Christusfrommigkeit und Jesusverehrung so redlich zur
Sprache bringt, wie es sonst nirgends geschehen ist. Was dort auf dem Spiele
steht, das kann man auf die Formel bringen: Der Sohn Gottes und die
Gottessohne; Christus und Herakles; Dionysos, aber auch Christus! Denn
wir haben Christus mit ,anderenf, mit ,anderem‘. Das ist ein Faktum.
Gott selbst haben wir nicht allein, sondern mit und neben anderem, wie
selbst das Grundbekenntnis des christlichen Glaubens lehrt, dal Gott sei
und ,auch® (um ein wesentliches Wort der Hélderlinschen Theologie zu
nehmen) Jesus und auch der Geist mit allem, was er in sich begreift.» Das
ist das Thema des ersten der vier hier zu einem hiibschen Bindchen verei-
nigten Aufsitze, in welchem Buhr «Holderlinsche Theologie» expliziert.
Im AnschluB an Herbert Braun referiert er die religionsgeschichtlichen
Zeugnisse der verschiedenen «Gottessdhne» und «gottlichen Menschen»,

207



im Hinblick auf die der christliche exklusive Absolutheitsanspruch hinfillig
wird. Die heute «erstaunliche und denkwiirdige Situation» ist nun die,
«daBl man Christus mit eben den dogmatischen Mitteln, mit denen man
seine Einzigartigkeit gerechtfertigt und begriindet hat, ndmlich mit den
Vorstellungen vom Sohne Gottes, wozu Jungfraugeburt, Erniedrigung,
Hobllenfahrt und Auferstehung, Erhéhung in den Himmel, eben, weil das
alles pattern ist, nicht einen absoluten, nicht einmal einmaligen Rang geben
kann. Denn das alles ist alter Mythos und hellenistische Mythologie, auch
von ,andern‘ geglaubt und bekannt. Die Differenzen und Varianten des
Mythos diirfen nicht tiberschatzt werden, weil es Eigentiimlichkeit des
Mythos ist, daB er spielt mit den uberlieferten Vorstellungen. Denn nur so
ist er auch fihig, neue Realitat und Erfahrung zu bewiltigen.» «Die kirch-
liche Theologie hat sich in dieser schwierigen Situation, welche ihr die
Weltlichkeit und Menschlichkeit ithrer Lehren zu BewuBtsein bringt, nun
noch so zu helfen gesucht, daf3 sie fiir ihren Bereich das, was sonst eben nur
Mythos, Ammenmarchen, Legende, Dichtung, Poesie war, zur Geschichte,
zur Historie deklariert hat. Was von Sargon und anderen Helden anderer
Religionen berichtet wird, das ist nicht Bericht, das ist unwahr, aber das
biblische Schilfkastchen und die biblische parthenos, die sind nicht Miarchen,
sondern ,geschehenes Geschehen‘, das ist passiert, so wie es geschrieben
steht, Diese Position ist nur noch dumm — nicht nur dumm, denn sie muf}
pharisiische Arroganz und Uberheblichkeit decken.» Daran schlieBt sich
die Darstellung der Hélderlinschen Theologie und eine Diskussion der Frage
nach dem Wesen des theologischen Denkens. Dieses wird folgendermafBen
bestimmt: «Denken, welches sich an ein urspringliches, mythisches, offen-
barendes Dichten hilt, das ist ein theologisches Denken. Dann wire Brocker
selbst, wie auch Heidegger, der seit langem mit Dichtern zu denken begann,
nachdem er sich gegen das herkommliche Denken mit der Mathematik
dazu befreit hat, im Grunde ein Theolog. Zur Dichtung, mit der sie zu
denken willig sind, zdhlen sie vor anderen Hoélderlin, weil er mit seiner
Sprache die Moglichkeit eines Mythos erwiesen hat, der nicht iiberholt und
nicht Ammenmdirchen ist. Aber — in diesem Sinn ist auch die Bibel Dichtung.
Und auch priazises Denken denkt gerne mit einem Dichten, legt ein Dichten
aus, auch die Bibel.» Hier spielt nun das von Anfang an leitende Schema
Physik—Metaphysik, die als Immanenz—Transzendenz oder Diesseits—Jen-
seits verstanden werden, hinein, da Buhr das «Uberholte des kirchlichen
Denkens» im Gegensatz zu Bultmann nicht im Mythischen, sondern im
Metaphysischen sieht. «Der kritische Moment der menschlichen Denk-
iiberlieferung ist — worauf Walter Briocker mit Nachdruck hingewiesen hat —
der geschichtliche Augenblick, in welchem der Logos erwachte, sich seiner
selbst bewuflt wurde und das alte mythische Sagen fragwiirdig, ja kraftlos
und nichtig gemacht hat. Da nun iiber dies hinaus die Logik mit der Physik
identifiziert wurde, so wurde die Welt ,entgéttert‘. Zu einem glithenden
Steinhaufen wurde, was Helios war. Und zum Ersatz gab die Metaphysik
dem Menschen, der mit einer solchen ,Welt® nicht mehr leben konnte, die
andere intelligible Welt. Das Christentum sei Platonismus fiir das Volk,
sagte dann Nietzsche. Die Alternative war durch den Gegensatz gegeben

208



von Physik und Metaphysik, und diese Antithese liegt dem modernen
Weltgegensatz von Ost und West unklar zugrunde. Man setzt auf Physik,
allein, das ist Bolschewismus, aber auch Amerikanismus; aber da das nun
doch ein hoflnungs- und trostloses Setzen geworden ist, gibt es immer auch,
wenn Wodka und Whisky nicht ausreichen, die Flucht in die Spekulation,
ins Jenseits der Metaphysik. Titanismus erlost nicht.» «Die Frage ist nun,
was wir vom mathematisch-physikalischen Denken zu halten haben. Miissen
wir uns ihm und seinen Resultaten und Formeln unterwerfen, seiner Wahr-
heit also? Ist Logik nur in der Physik? Nicht auch im Mythos? Brocker
meint, daB dasselbe Denken, welches die Metaphysik erledigt hat, zugleich
auch die Physik ,degradiert’ und Mythos in einem neuen Sinn erméglicht
habe.» Denn «Mythos spricht aus Erfahrung, er kommt aus Erfahrenem,
und er ist, sofern er logisch ist, wahr — er offenbart Wahrheit. Wahrheit der
Theologie wire Wahrheit dieser Art, und Theologie wire insofern als
Mythologie, als Theologie der Erfahrung moglich.» Sie bezeugt sich in
Holderlins mythischer Sprache, «die dem Denken, der Logik standhailt, ja
aus ihr neu erwachsen ist». Ich weil3 nicht, ob diese Theologie, die « Denken
und Dichten, Dichten und Denken» sein will, den bekannten Marchenhund
vom Ofen weglockt und viele oder einige Menschen selig macht. Sie erweckt
auch nicht sonderliches Vertrauen, wenn sie die Moglichkeit erwégt, Holder-
lin sei vielleicht «daran zerbrochen, dal man ihn das, was er zusammen
haben muBte», nimlich Christus «mit anderen», «nicht zusammen haben
lassen wollte». Denn das ist «Dichtung» im schlechten Sinn der «roman-
tischen» Schwirmerei. Davon abgesehen wire dann etwa zu bemerken,
daB, wenn der Mythos «aus Erfahrung» spricht und «aus Erfahrenem»
kommt, das doch nicht notwendig besagt, der von ihm verkiindete Gehalt
sei als solcher Erfahrenes. Desgleichen sichert seine «Logik» vielleicht
formale Richtigkeit, keineswegs aufweisbare « Wahrheity». Die Behauptung,
ein Boses tuender Mensch sei vom «Teufel» besessen, kann aus dem erfah-
renen bésen Handeln sprechen und ist logisch einwandfrei; trotzdem bleibt
die Erklarung «mythologisch» und zugleich belanglos-nichtssagend, wenig-
stens fur den, der die Herleitung des bosen Tuns aus einer hypostasierten
«Macht des Bésen» fiir ebenso phantastisch hilt wie den Hinweis auf den
Hollenfiirst oder die leibliche Auferstehung. Mit alldem ist wider den hohen
Sinn und Rang der dichterischen Sprache nichts gesagt, wohl aber gegen
ihren MiBbrauch als Ersatz des urspriinglichen Mythos. In der zweiten
Abhandlung («Die christliche Hoffnung») gibt Brocker eine sehr niichterne,
redliche und dezidierte Kritik der unerfiillten Enderwartung Jesu, des Auf-
erstehungsglaubens der Jinger nach der «Katastrophe Jesu», seiner pauli-
nischen und johanneischen Auslegung. Diese Kritik ist iiberzeugend, moégen
die Exegeten gegen Einzelheiten auch Einwédnde erheben. Um so iiber-
raschender und aus der Linie fallend wirkt dann der SchluB3: «Da eine
postmortale Existenz in der Form der Auferstehung und in der Form des
Uberlebens der Seele gleich unglaubwiirdig geworden ist, bleibt auch die
Hoflnung auf eine geschichtliche Zukunft, in der die Welt wieder Heimat
sein kann, die einzige heute noch mégliche Gestalt der christlichen Hoffnung.
Dies als die einzig glaubwiirdige christliche Wahrheit auszugeben, das ist

14 209



vielleicht ein Argernis fiir die Kirchlichen und eine Torheit fir die Positi-
visten. Aber wenn es so sein sollte, so sprache das nicht gegen die Christlich-
keit der Behauptung.» Ist diese Hoffnung etwa weniger illusionir als die
vorausgegangenen? Illusionir und abwegig ist auch Brockers Rettungs-
versuch der «mythischen Welt» gegen deren Destruktion durch die Physik
(im dritten Aufsatz « Mythos und Physik»). Gewil} liegt jene in einem dieser
nicht zuganglichen Bereich, aber das hat dessen Untergang nicht verhindert.
Im letzten Aufsatz («Dogma und Wahrheit») diskutiert wiederum Buhr
die Problematik des Wahrheitsanspruches der christlichen Dogmatik klug
und einleuchtend, mithin in einer Weise, die sich mit manchen Ausfithrungen
seines ersten Beitrages nur schwer in Einklang bringen 14Bt. Ritselhaft
bleibt, warum sich das Ganze «zur Theologie des Geistes» nennt, da der in
ithm vorherrschende «Geist» dem der Aufklarung am nichsten verwandt ist.

H. Kunz

Dieter Henrich: Der onfologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine
Geschichte in der Neuzeit. J. C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen
1960.

«Die Geschichte der neuzeitlichen Ontotheologie soll nicht um ihrer
selbst willen dargestellt werden», mit diesem Satz leitet Henrich seine vor-
ziigliche, griindliche Untersuchung ein. Vielmehr will er den in seinem neu-
zeitlichen Gang verfolgten ontotheologischen Gedanken als ein legitimes
«Problem des reinen Denkens» der Philosophie zuriickgeben. Denn mit
dem seit Kant als «ontologischer» bezeichneten Gottesbeweis haben bedeu-
tende Philosophen die Frage, «was im Ganzen der Erkenntnis das letztlich
Gewisse » sei, beantwortet. «Sie meinten, daf3 der héchste Gedanke nicht nur
sich durch sich selbst begriindet, sondern sich auch als wirklich und als
Ursprung von allem ausweist, was sein und gedacht werden kann.» Neben
dem Anselmschen Beweis, der sich auf den Begriff Gottes als des hochst
vollkommenen Wesens bezieht, muf} seit Descartes als zweites, allerdings
erst von Leibniz ausdriicklich unterschiedenes ontologisches Argument die
Demonstration der Existenz Gottes als des absolut notwendigen Wesens
unterschieden werden. Und «da der Gedanke eines Absolutnotwendigen
das Fundament der gesamten metaphysischen Theorie von der Welt und
der Ursache ihres Daseins ist, war der ontologische Gottesheweis zum
Grundproblem der Metaphysik geworden». Die zwei ontologischen Gottes-
beweise verfolgt nun Henrich in ihren verschiedenen Abwandlungen bei
Descartes, Malebranche, Spinoza, More, Cudworth, Leibniz, Wolff, Baum-
garten und Mendelssohn. Dieser «Begriindung des ontologischen Arguments»
fiigt sich die nicht minder sorgfiltige und differenzierte Darstellung der « Kritik
am ontologischen Argument» an, die drei Ansatzpunkte hat: «Sie kann
grundsiatzlich die Maoglichkeit leugnen, von einem Begriff unmittelbar zur
GewiBheit des Daseins des in ihm Begriffenen iiberzugehen. Sie kann be-
streiten, daf3 im Begriff der omnitudo realitatis die Bestimmung der Existenz

210



gedacht werden muB3. Wenn Existenz keine Realitat ist, so folgt aus dem
Gedanken an alle Realitit auch nicht ihre objektive Existenz. Sie kann den
Begriff des notwendigen Wesens aufheben und zeigen, daB Notwendigkeit
immer nur unter einer Bedingung begriffen werden kann, also immer
hypothetische Notwendigkeit ist. Wenn die Vorstellung des notwendigen
Wesens nicht aus sich verstiandlich ist, so kann auch aus diesem Begriff nie-
mals die GewiBheit des Daseins folgen.» Henrich trennt die Kritiker des
siebzehnten — Gassendi, Huetius, L’Herminier und Parker (die letzteren
sind Vertreter der jesuitischen Schulphilosophie) — und des achtzehnten
Jahrhunderts: Werenfels, Jaquelot (und einige Aufsidtze in franzosischen
Journalen von andern Verfassern), Mosheim, Riidiger, Crusius, Bering und
Hume. Kant ist ein eigener Abschnitt gewidmet: er hat nicht nur eine
umfassende radikale Kritik der rationalen Theologie tiberhaupt gegeben,
sondern im Zusammenhang einer prinzipiellen kritischen Analyse der meta-
physischen Erkenntnis als Erster gegen Descartes den entscheidenden Nach-
weis erbracht, daB3 der Begriff des ens necessarium nicht bestimmbar sei.
«Einstmals hatte Descartes seinen Beweis von dem des heiligen Anselm
unterschieden, indem er auf die Klarheit und Deutlichkeit des Uberganges
von Begriff zu Sein in der Vorstellung des notwendigen Wesens hinwies und
behauptete, im Vergleich mit ithm sei Anselms Vorstellung vom ,ens quo
majus cogitari non potest‘ ein bloBer Name. Doch nun wendet Kant gegen
den Grundbegriff von Descartes das gleiche mit den gleichen Worten ein:
,Dies ist aber bloBer Name von einem Begriff, den ich nicht kenne*“... Als
subjektiver Grenzbegriff (als terminus der Vernunft) ist das notwendige
Wesen zwar klar und deutlich vorzustellen. Aber dem Inhalt nach kann es
nicht bestimmt gedacht werden.» Im iibrigen unterscheidet Henrich in sehr
subtilen Interpretationen Kants Kritik der Ontotheologie in den vorkritischen
Schriften von der in seinem Hauptwerk und von der systematischen Kritik
der rationalen Theologie, Daran schlieBt sich die Darstellung der Onto-
theologie im spekulativen Idealismus, als deren Erneuerer und Triger Hegel
fungiert. Diese Ontotheologie konnte freilich den ontologischen Beweis-
versuch nur deshalb wieder aufleben lassen, weil «sie ithm einen neuen
Sinn gab und die Klassiker der Metaphysik in einer Weise interpretierte, die
mit ithrem Selbstverstindnis nicht zu vereinbaren ist». «Der Satz, da8 im
Begriff Gottes die Uberzeugung von seinem Sein begriindet ist, erhielt
schon deshalb einen anderen Sinn, weil die Begriffe des Seins, des Begriffs
und Gottes selbst ganz neu bestimmt worden sind. Als Hegel die Onto-
theologie wieder ins Leben rief, lieB er sie in verwandelter, gleichsam ver-
klarter Gestalt hervortreten, gereinigt von den Resten einer noch ,abstrakten ¢,
,bloB vorstellenden ¢ Metaphysik des Verstandes. Sein ,ontologischer Gottes-
beweis ¢ kann deshalb auch nicht so verstanden werden, als setze er Anselms
oder Descartes’ Argument nur wieder in seine Rechte ein. Seine Apologie
fiir die Wahrheit des ontologischen Beweises ist zugleich eine Kritik an den
bisherigen Formen der Ontotheologie — so sehr, daB man meinen kénnte,
sie tibertreffe in ihrer Schirfe selbst noch die von Kant.» Hegels mit Recht
als Ontotheologie zu bezeichnendes System «ist eine Neubegriindung, nicht
aber eine Rechtfertigung ihrer alten Form, die auch nach seiner Meinung

211



durch Kant endgiiltig zerstért worden ist». Henrich arbeitet in der Aus-
einandersetzung Hegels mit Kant die Ubereinstimmungen und Differenzen
zwischen beiden heraus; er zeigt iiberzeugend, daB3 die letzteren zum Teil
auf Mifverstindnissen auf seiten Hegels beruhen: «Hegel unterstellt Kant
Gedanken, die er niemals gedacht hat, und verliert die Gemeinsamkeit in
der Sache ganz aus dem Blick.» Hegels eigenes ontologisches Argument
«denkt die Einheit des Seins und des Begriffs in einem aller Subjektivitit
vorausliegenden und von ihr unabhingigen Sinne». «Der Begriff ist nicht
subjektiver Gedanke und das Sein nicht Gegenstand eines Subjekts. Beide
sind Definitionen des Absoluten, die sich unterscheiden, deren eine aber die
andere als Moment in sich enthilt.» Wiederum eine andere Gestalt hat der
ontologische Gottesbeweis in Schellings Spatphilosophie angenommen. Seine
Theorie desselben ist mit der Theorie des Unterschiedes zwischen positiver
und negativer Philosophie identisch. Gegen das ontologische Argument
wiederholt er nur «unbewuBt», aber besonders priagnant den schon von
Thomas, Huetius, Werenfels, Mosheim und Crusius vorgebrachten logischen
Einwand. Sein eigenes ontotheologisches Argument wurzelt im reinen not-
wendigen Sein, das Grund des Gedankens ist und dem letzteren vorausgeht.
Dieses Prinzip seiner positiven Philosophie «besagt nicht nur, daf die
Wirklichkeit immer mehr ist als der Begriff, in dem man sie denkt, und auch
nicht nur, daB aus dem Begriff kein Sein abgeleitet werden kann. Es hat die
viel weitergehende Bedeutung, daB3 jeder Begriff als solcher das unvor-
denkliche Sein zur Voraussetzung hat.» Nach Schelling ist die Ontotheologie
erloschen. Thre Auflésung und ineins die des spekulativen Idealismus 148t
sich bei Christian Hermann WeiBBe am deutlichsten erkennen. Henrich legt
sie um die Begriffe der Seinsweise des Logischen, der Denknotwendigkeit
und des Daseins der Denknotwendigkeit zentriert dar. In einem kurzen
SchluBabschnitt (Das Problem der Ontotheologie in der Gegenwart) formu-
liert er die drei Bedingungen, die erfiillt sein miissen, wenn der ontologische
Gottesbeweis in der systematischen Philosophie méglich sein soll: «sie muf3
den Gedanken des Prinzips in seinem strengen Sinn gefat haben: Sie muf3
nach dem ersten Grund von allem fragen, was ist und was gedacht werden
kann. Und dieser Grund darf nicht nur um des Begriindeten willen sein,
sondern er muf}3 sich durch sich selbst als Grund bestimmen. Nur dann
namlich kann man mit Sinn, wenn Gott das Prinzip ist, in seinem Wesens-
begriff den Grund seines Daseins suchen.» Ferner muf3 die Ontotheologie
den «Gedanken der ontologischen Differenz», will sagen des Unterschieds
zwischen Wesen (Wassein) und Dasein (DaBsein), Prinzip und Faktum
voraussetzen. Und schlieBlich kann eine Ontotheologie «nur dort entwickelt
werden, wo das Wesen, dessen Differenz zum Dasein in Frage steht, als an
und fur sich bestimmt gedacht wird. Sie setzt also den Begriff des reinen
Eidos voraus.»

Henrich begniigt sich in seinem in einer schlichten, jeder Effekthascherei
abholden Sprache geschriebenen Buch nicht nur mit der durchwegs sehr
klaren Darstellung der Gedankengidnge und historischen Zusammenhinge
der beriicksichtigten, heute zum Teil vergessenen Denker, sondern nimmt
dazu jeweils auch selber Stellung. Und im Hinblick darauf empfindet man

212



es als einen gewissen — vielleicht unvermeidlichen — Mangel, dafl er zwar
wiederholt auf die (partikulare) Verschiedenheit der Begriffe «Sein», «Da-
sein», «Existenz», «Realitat», « Wirklichkeit» hinweist und einmal auch
ausdriicklich bemerkt, der ontologische Beweis miisse «immer von einem
eindeutigen Seinsbegriff ausgehen»; aber nicht den Versuch macht, die
jeweiligen Bedeutungen der von den Autoren gebrauchten Begriffe iiber
ihre bloBe Benennung hinaus (vgl. den Einwand Kants gegen das «not-
wendige Wesen») auf ihren — falls das sinnvoll ist — vom Gedachtwerden
unabhingigen Gehalt hin zu prazisieren. Das hitte vermutlich dazu ge-
zwungen, sich grundsatzlich tber die ontologische Relevanz des «reinen
Denkens» Klarheit zu verschaffen. Von der ausschlieBlichen Beriicksichti-
gung des letzteren her versteht man auch, warum Henrich nirgends den bei
diesem oder jenem Denker doch wohl faktisch vorausgesetzten und den
ontologischen Gottesbeweis letztlich tragenden « Glauben» beriicksichtigt hat.

H. Kunz

Jean Pucelle: Etudes sur la Valeur. 11. Le Régne des Fins. L’essence de la
Civilisation. Préface de Jean Nabert. Vitte, Paris 1959. 12 x 19,

458 pages.

M. Jean Pucelle, professeur a la Faculté de Poitiers, ajoute aux études
déja nombreuses relatives a4 la valeur, un ouvrage important en trois volumes,
dont voici le second. Le tome premier de cette trilogie était intitulé La Source
des Valeurs. 11 montrait que les valeurs fondamentales se laissent dégager et
spécifier 4 partir de leurs incarnations dans les ceuvres de I’homme, qui
modifient la nature et organisent les relations sociales. Les civilisations,
ensembles de biens, d’institutions et de normes, apparaissent comme les
véhicules des valeurs. Chaque civilisation est un certain systéme de fins.
La diversité des civilisations n’est pas un obstacle, car ’acte civilisateur est
partout le méme; il consiste a interposer entre la nature et la vie de I'esprit
interpersonnelle un milieu artificiel, une «couche de techniques». La
civilisation est médiatrice entre les hommes et le monde.

Dans le tome I1, Le Régne des Fins. L’essence de la Civilisation, qui vient de
paraitre, la méme étude est reprise dans un ordre inverse. Elle montre
Phomme, & qui son organisme permet de dépasser ’animalité, se détachant
en effet du monde naturel, pour se faire, grace a la raison (et avec ses mains)
Pauteur de toutes les techniques. L’espace donné brut, ’homme le spiri-
tualise, le géométrise et par la en fait un milieu commun, universel. Méme
effort 4 I’égard du temps, mais qui ne peut pas réussir tout de suite. A P'aide
du langage enfin, ’homme congoit, distinct du réel, le monde des «possibles»,
et distinctes du présent, les deux absences: le passé et le futur.

D’autre part, par un mouvement inverse, I’homme revient au monde et
s’y insére. Longtemps nomade, il finit par s’enraciner, comme cultivateur
sédentaire. Il plante des habitations, des villages, des villes, trace des chemins,
réseau de trajets entre les sites, & travers les zones inhabitées. Les groupes

213



humains s’insérent aussi dans le temps et la durée, en fixant et entretenant
leurs traditions. Mais par 1a ils se cloisonnent; les différentes mémoires
historiques, décalées du fait des circonstances, sont une source d’incom-
préhension et de conflits entre groupes. Le temps historique est séparateur,

Le reméde sera d’accéder a un degré plus élevé de vie spirituelle. La culture
se superpose aux différentes civilisations, car elle est un systéme de motiva-
tions (appuyé sur les valeurs), applicable aux relations interhumaines; alors
que la civilisation satisfait plutét & nos rapports avec les choses. Suivent des
remarques pleines d’intérét sur le discours et 1’écriture, les mythes, les
différents types humains porteurs de prestige et de valeurs, les valeurs
féminines distinctes des masculines.

Pour conclure, une méditation de haut vol sur les deux grandes fins entre
lesquelles ’homme se sent partagé. D’abord remplir une mission dans le
monde, aménager la nature et surtout le milieu social, Mais on aurait tort
de restreindre la vie spirituelle & ces fins temporelles, comme I’a fait Hegel,
suivi du socialisme marxiste. Il faut, ainsi que I’a montré Fichte, admettre
la dimension verticale, la recherche et la vénération des valeurs (expressions
du divin), la visée du salut. M. Pucelle indique trés bien que ces deux fins
doivent étre associées, mission et salut.

M. Jean Nabert, dans sa lumineuse préface a cet ouvrage y voit une anthro-
pologie philosophique, dont I’essence de la civilisation occupe le centre.
En effet, M. Pucelle s’est nourri des meilleurs travaux de sociologie, de
géographie humaine, d’ethnologie, de philosophie de I’histoire. Dans toutes
ces sciences de Phomme son érudition est immense. Ses citations de Toynbee,
de Berdieff, Sorre, Varagnac, Krceber, Ruth Benedict, Schuhl, et une
foule d’autres, sont fort suggestives. L’exposé est fourmillant d’idées, de
faits, de comparaisons, d’exemples significatifs. D’allure souvent ralentie
par sa richesse méme, il se reléve de quelques tableaux pleins de vivacité.
Sur la main, instrument des instruments, sur le génie grec et le génie juif,
sur I’esprit du moyen age, sur la femme, etc., il y a de véritables morcecaux
de bravoure.

Il y a cependant certaines conceptions et expressions propres a l’auteur,
qui appellent quelques réserves. On peut trouver qu’il abuse des explications
par «couples de contraires»: fermeture et ouverture, arrachement et retour,
plein et vide, oscillation et alternance, «tension a trois niveaux», I’homme
médiateur entre la nature, ses semblables et la valeur, etc. A mon sens, de
telles formules schématiques, sans étre indéfendables, ne procurent pas
Pexplication, la clé des problémes.

Quant a la question du rapport de I’homme avec la nature, I’auteur
Penvisage en spiritualiste trés accentué. Inspiré, semble-t-il, de Kant, de
Lavelle, 1l exagére certainement l’indépendance de I’homme. Celui-ci
s’arracherait a la nature, y reviendrait a son gré, Comme si I’homme pouvait
traiter de puissance a puissance avec la nature, qui ’a formé, qui I’a «voulu»
comme son ultime produit. Comme si I’Esprit était autre chose que I’acheve-
ment supréme de la finalité naturelle.

Mais voici qu’ailleurs, parlant des méfaits de notre civilisation machiniste
(théme qui devient classique), I’auteur en accuse notre «rupture» avec les

214



forces instinctives de la nature, avec les sources élémentaires. Jaspers, sur ce
point, ne touche-t-il pas plus juste en dénongant tout simplement la «dé-
raison» dont souffre notre époque?

Assurément, le mot nature est 'un des plus ambigus de la philosophie.
Mais on peut remarquer aussi que si la culture intensive des sciences de
I’homme enrichit l'intelligence du philosophe, il appartient plutét aux
sciences exactes et naturelles de lui enseigner le prix de la rigueur dans les
termes.

Des trois titres que M. Pucelle a donnés a son livre, c’est au dernier qu’il
répond le mieux: 'essence de la civilisation. Le Régne des Fins est une expression
typiquement kantienne, qu’il parait malaisé d’adapter 4 une actuelle philo-
sophie de la valeur ou des valeurs. Ainsi ’on peut s’étonner que M. Pucelle
oppose avec insistance les fins, particuliéres, relatives, des actions humaines,
et les valeurs, absolues et inatteignables en elles-mémes. Or les valeurs ne
sont-elles pas, par excellence, des fins, et la fin supréme? Les prétendues
«fins», limitées et relatives, que les hommes réalisent concrétement dans
leurs «ceuvres», ne sont que des «moyens».

Etablir une théorie de la valeur est, 'auteur le déclare 2 maintes reprises,
son objet principal. Il ne I’a pas encore atteint, mais il est sur la bonne voie;
les principes qu’il énonce I’attestent. Par exemple: La vie spirituelle consiste
dans la visée et la poursuite des valeurs. Et «la philosophie est la science de
la juste relation de toutes les valeurs» (p. 41).

Puisqu’un troisiéme volume se prépare, nous sommes fondés & présumer
qu’il sera I’accomplissement de ce programme. Robert Bouvier

Edouard Le Roy: La pensée mathématique pure. 1 vol., VIII+4 390 pages.
P.U.F., Paris 1960.

Edouard Le Roy avait consacré en 1914-1915 et en 1918-1919 un de
ses cours au College de France aux problémes que soulevaient les mathé-
matiques de son temps. Si le livre qui parait aujourd’hui et qui est une mise
au point de ces legons se situe trés nettement dans la lignée des Poincaré,
des Boutroux et des Brunschvicg, il n’en perd pas pour autant son actualité.
Bien au contraire. Il est frappant de constater combien, a travers les déve-
loppements techniques considérables de ces quarante derniéres années, les
problémes touchant aux fondements des mathématiques ont continué 4 se
poser en termes semblables, quelle part aussi les solutions actuellement
proposées doivent 2 la critique philosophique de ce début de siécle. C’est
dire que P’ouvrage d’Edouard Le Roy offre un double intérét. D’une part,
il permet de revivre un mouvement de pensée qui a marqué une époque,
d’autre part il aide a situer les acquisitions plus récentes de I’épistémologie
mathématique.

L’auteur, en effet, voit dans I’Analyse, c’est-a-dire dans la science du
nombre, le modele méme de la rigueur. Cette rigueur, il le reconnait volon-
tiers, n’est pas la plus grande que nous puissions atteindre, mais elle est,
en quelque sorte, la plus grande qui soit compatible avec un certain contenu

215



intuitif. Car, si on tire la mathématique du c6té purement formel, on explique
bien sa rigueur mais on ne voit plus guére comment rendre compte et de
sa fécondité et de son emprise sur la réalité concréte. Inversement, si on
raméne les concepts mathématiques & des intuitions pures (quel que soit
le sens qu’on donne a ce terme), on se met dans I’'impossibilité de rendre
compte de leur rigueur. La solution que propose I'auteur est a chercher
dans ’activité opératoire de IP’esprit. Les pouvoirs, psychologiquement
premiers, d’association, de sériation, de répétition engendrent précisément
les principes logiquement premiers de I’Analyse. Ainsi c’est ’expérience,
«une expérience proprement et spécifiquement mathématique» (p. 303)
qui fonde la vérité mathématique. L’intuition, alors, apparait comme un
acte et non pas comme une faculté plus ou moins mystérieuse. Il s’ensuit
que rigueur et intuition sont inséparables, celle-1a tendant a expliciter les
données antérieures de celle-ci.

Deux questions resteraient toutefois a élucider. La premiére serait de
savoir ce qu’est au juste «l’expérience spécifiquement mathématique». Il
est évidemment possible d’en faire I’objet d’une prise de conscience immé-
diate. Mais on peut se demander si, sur ce point, la psychologie et en parti-
culier la psychologie génétique ne peuvent fournir des renseignements
précieux. Edouard Le Roy n’hésiste pas a chercher des enseignements dans
I’étude de I’ethnographie, mais il repousse la psychologie génétique parce que,
dit-il, «nous nous plagons au point de vue de la rigueur, donc au point de
vue d’une reconstruction aprés coup» (p. 137). L’argument ne parait pas
convaincant, dans la mesure justement ol les mathématiques ne procédent
pas par juxtapositions, ou elles sont «une synthése créatrice» (p. 313) dans
laquelle les éléments antérieurs ne sont pas détruits, mais seulement dé-
passés. La seconde serait de préciser, a l'intérieur méme de la démarche
mathématique, le réle de la formalisation, sous I’aspect de la logistique.
Edouard Le Roy critique, a juste titre, certains aspects de la construction
de Russell, mais il en conclut, un peu rapidement nous semble-t-il, que,
puisque «la réduction de I’Analyse a la logique ne peut jamais étre qu’asymp-
totique», il «serait oiseux de développer davantage» (p. 66) la lecon qu’elle
fournit. En fait, ’étude des limites, bien qu’inaccessibles par définition,
apporte souvent des informations précieuses sur les suites qui les approchent.

Notons d’ailleurs que ces remarques portent davantage sur le livre tel
qu’il est publié que sur la pensée méme d’Edouard Le Roy. Un avant-
propos signale, en effet, qu’un autre plan, qui prévoyait un enrichissement
des mémes thémes, avait été projeté par I’auteur sans que, malheureusement,

il ait pu le développer. Jean-Blaise Grize

Theodor W. Adorno: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien iiber
Husserl und die phinomenologischen Antinomien. W. Kohl-
hammer, Stuttgart 1956.

Die vorliegenden «Studien», in den 30er Jahren entstanden, jedoch
spater tiberarbeitet und z.T. schon in einer Zeitschrift verdffentlicht, be-

216



fassen sich kritisch mit Husserls Phanomenologie. Die weiteren Zusammen-
hinge, in die diese Kritik eingefiigt ist, werden nur andeutend beriihrt;
es kommt dem Autor vor allem darauf an, in enger Bezugnahme auf die
Texte und die «ausgefiihrten Analysen Husserls», sozusagen in «mikro-
logischem Verfahren» (10), zu zeigen, daBl Husserls Position in sich selber
nicht konsistent ist und den Keim der Selbstauflésung unvermeidlicherweise
in sich tragt. So sehr sich aber Adorno — abgesehen von der «Einleitung»,
die in Kiirze auf die klassische Philosophie im ganzen als «Ursprungs-
philosophie» eingeht — ausschlieBlich mit Husserl beschiftigt und die Nach-
fahren und NutznieBer der phanomenologischen Methode, die er noch
radikaler als deren Urheber ablehnt, nur am Rande, wenn auch hochst
unsanft beriihrt, so schreibt er doch seiner Absicht eine sehr allgemeine
Tragweite zu: es soll «an einem konkreten Modell die Frage nach Maéglich-
keit und Wahrheit von Erkenntnistheorie prinzipiell aufgerollt werden».
«Husserls Philosophie ist AnlaB, nicht Ziel» (9).

In der «Einleitung» und in der ersten Studie «Kritik des logischen Abso-
lutismus» geht es dem Verfasser vor allem darum, das Unhaltbare, ja
Widersinnige eines angeblich absolut Ersten bzw. Letzten darzutun, «mitten
im Denken den Gedanken zu sistieren» (13). Das Erste werde in der Bear-
beitung der Philosophiegeschichte immer abstrakter, miinde in Tautologie
und erklire schlieBlich iiberhaupt nichts mehr. Alle erkenntnistheoretische
Problematik fithrt nach dem Verfasser nicht aus dem dialektischen Gefiige
von irreduziblem denkendem Subjekt und ebenso irreduzibler unbekannter
Sache hinaus. Denn alles ist «vermittelt», auch das vermeintliche Sein an
sich; Geist und Gegebenes sind als Gefiige durcheinander «vermittelt».
Anderseits ist das dialektisch Entfaltete auch nicht etwa ein Gefiige des
Seins an sich, vielmehr ist es fiir Adorno «die antagonistische Gesellschaft»
(12, A. passim). Die Dialektik ist nicht selber ein Ursprung, sondern For-
derung, die Dialektik auszutragen (33). Die klassische, auf das Dauernde
und Erste gerichtete Philosophie, die «Ursprungsphilosophie», sei von
Anbeginn (Parmenides) Unwahrheit, und die ganze Philosophiegeschichte
bestehe in einem fortschreitenden Zudecken dieser Unwahrheit, bis der Bruch
zuweilen wieder sichtbar werde (so in Ubergéngen, wie z.B. bei Montaigne) ;
als Entmythologisierung werde sie zur «zweiten Mythologie» (22). Der
logische Absolutismus Husserls ist eine besondere Form solcher Ursprungs-
philosophie, die sich folgerichtigerweise selber auflésen muB. Will das
BewuBtsein den Anspruch der logischen «Idealgesetze» begriinden, so wird
das An sich aufgehoben und in den ProzeB3 des Denkens zuriickgenommen;
wird aber auf solche Begriindung verzichtet, so sind die «Idealgesetze»
unrettbar kontingent (83f.). Die zweite Abhandlung «Spezies und Intention»
erortert zwei Begriffe, die in der Begriindung des logischen Absolutismus
eine zentrale Rolle spielen. Hier zeigt sich wiederum, daf3 die Unmittel-
barkeit, das Unvermittelte, keineswegs Kriterium der Wahrheit sein kann.
Man kann nur deshalb des Allgemeinen am Einzelnen habhaft werden,
weil dieses von jenem durchsetzt, d.h. vermittelt ist (112ff.). Die {iberall
zutage tretende dialektische Struktur wird im dritten Stiick «Zur Dialektik
der erkenntnistheoretischen Begriffe» eigens Thema, wobei vor allem der

217



Begriff der « Gegebenheit» erortert wird. Die Phanomenologie sei als solche
deshalb nicht haltbar, weil sie entweder in eine transzendentale Revokation
ihrer selbst umschlage oder sich offen zu ihrem latenten Dogmatismus
bekennen miisse, was dann spiter in der phidnomenologischen Ontologie
geschehe (187). Der zum Transzendentalismus hinneigenden Begriindung
der Phianomenologie ist im wesentlichen die vierte Studie gewidmet: «Das
Wesen und das reine Ich.» Husserl habe den Idealismus weiter als irgendein
Philosoph getrieben und dabei die Aufhebung des Idealismus zwar nicht
erreicht, aber erzwungen, und zwar durch eine exemplarische «Ver-
schrankung von Schein und Notwendigkeit des Idealismus» (242).

Auch wenn man in der Sache selbst dem Autor weitgehend zustimmen
sollte, so miifite doch gefragt werden, ob die Darstellung trotz des aufge-
wendeten Scharfsinns und der Brillanz iiberall angemessen sei, da sie mir -
mit den aufdringlichen Uberspitzungen und ihrem iippigen Bilderreichtum,
der Vorliebe fiir die Konstruktion extremer Konsequenzen, ja ithrem ver-
haltenen Spott und der sichtlichen Freude an Entlarvungen und was der-
gleichen Dinge mehr sind — nicht selten in die Manier des zwar geistreichen,
aber eben doch gehobenen Nur-Feuilletons zu verfallen scheint, iibrigens
nicht ohne Apergus von fragwiirdigem Geschmack (z.B. 205 u. 206). Mich
diinkt auch, daB Adorno eigentliche philosophische Anliegen zu leicht
nimmt, was damit zusammenhingen mag, dal3 er philosophische Positionen
anscheinend auch in ihrer Substanz als Reflexe des gesellschaftlichen Seins
auffal3t (passim), ohne dal3 dies freilich im vorliegenden Buch niher be-
griindet wiirde. Husserl erscheint dem Verfasser so als fragwiirdiger Repra-
sentant der in sich vorwiegend ebenfalls fragwiirdigen «biirgerlichen Gesell-
schaft» (z.B.: seine Philosophie, das «Ideal der absoluten Sekuritat nach
dem Modell privaten Eigentums», sei durch «Angst» geprigt, in diesem
«Drang nach Sekuritat» bekunde sich der «spitbiirgerlich-resignierte
Charakter der Phinomenologie», 227f.; Husserls Ausdruck «Einstellung»
wird mit dem «biirgerlich-privaten Allerweltsrelativismus» in Verbindung
gebracht, 205, usw.). Wiirde man iibrigens die spaten Schriften auch heran-
ziehen, insbesondere den groBen «Krisis»-Aufsatz, den der Verfasser iiber-
geht, so wiren an der Sache selbst erhebliche Modifikationen nétig.

Hans Ryffel

Werner Flach: Negation und Andersheit. Ein Beitrag zur Problematik der
Letztimplikation. Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen/Basel 1959.

Ausgehend von Hegels kithnem und bahnbrechendem Gedanken, «dal3
die Prinzipienlehre der traditionellen Logik nicht imstande sei, die allge-
meinsten formalen Voraussetzungen des Denkens iiberhaupt erschépfend
und in wahrhaft fundamentaler Weise zu definieren», will die vorliegende
Untersuchung «unabhingig von der besonderen Gestalt der Hegelschen
Philosophie diejenigen strukturellen Momente» herausarbeiten, «die als
unerlaBliche spekulative Voraussetzungen gelten miissen, die also jede Logik
der Philosophie zu ihrem unabdingbaren Ansatzpunkte nehmen muB».

218



Sie setzt die in Wagners «Philosophie und Reflexion» entwickelte Theorie
der Reflexion voraus und kniipft an einer seinerzeitigen Kontroverse zwi-
schen Rickert und Kroner iiber die «Denkprinzipien im allgemeinen und
das Prinzip der Dialektik im besonderen» an. Flach entfaltet zunichst das
«heterothetische Prinzip des Denkens», das bei Rickert an die Stelle von
Hegels Antithetik tritt und besagt, «daBl mit dem Einen... zugleich das
Andere gesetzt» wird. Darin griindet der «Begriff der Welttotalitit», dem-
zufolge die Teile der Welt sich als gegenseitig ergdnzende Glieder fassen
lassen, wobei die Welttotalitat als rein theoretischer oder logischer Gegen-
stand verstanden wird. «Die logisch zutreffende Bestimmung des theoreti-
schen Gegenstandes iiberhaupt ist geleistet in dem Zusammen des Einen
und des Anderen. Das Eine und das Andere sind die Momente des rein
logischen Gegenstandes, sie bilden das Minimum der rein logischen Gegen-
stindlichkeit. Das Prinzip, das sie konstituiert..., ist das heterothetische
Prinzip des Denkens.» Es besagt nach Rickerts eigener Bestimmung: «mit
logischer Notwendigkeit fordert die Identitdt die Verschiedenheit oder. . .
Andersheit, das eine Moment besteht nur im Verhiltnis oder in Beziehung
zum anderen Moment. Subjektiv ausgedriickt: mit dem Einen wird stets
das Andere gesetzt. Wir konnen nichts beziehungslos denken. Auch der
rein logische Gegenstand 148t sich in seiner Ganzheit nur als Relation der
Relata, als das Eine und das Andere, als Form und Inhalt fassen.» «Alles
Denken ist Beziehen des Einen auf das Andere, und ohne daf3 es solches
Beziehen wire, wire Denken iiberhaupt nicht moéglich.» Mit dem Denken
des gleichurspriinglichen Einen und Andern vollzieht es «in des Wortes
verwegenster Bedeutung den ersten Schritt nicht nur eines Leistens, sondern
auch seines Seins. Dieses Denken ist noch nicht, es vollzieht sich erst.» Die
von Rickert behauptete logische Prioritat der Andersheit vor der Negation
ist nun der Punkt, dessen Recht Kroner bestritten hat. Flach referiert
Kroners Einwinde eingehend und zeigt ihre Unhaltbarkeit. Als Resultat
ergibt sich: «Der rein logische Gegenstand oder theorctische Gegenstand
iiberhaupt ist fundamentales und universales Denkprinzip, er ist das hetero-
thetische Denkprinzip. Die Negation ist nicht fundamentales Prinzip; sie
ist abgeleitetes und spezielleres Konstituens des Denkens. Das Fundamental-
prinzip, das in ihr wirksam ist, muf3 dem bestimmenden Denken eigen sein;
es ist das Prinzip des Widerspruchs, das zugleich ein Prinzip des zu ver-
meidenden Widerspruchs ist. Die Negation ist im Spiel bei der Bestimmung
des rein logischen Gegenstandes iiberhaupt; gedacht wird dieser aber nur
als das Eine und das Andere, d.h. heterologisch. Fiir die Negation ist im
Denken des rein logischen Gegenstandes iiberhaupt kein Platz. Das hetero-
thetische Prinzip ist reines Denkprinzip, die Negation dagegen ist Erkenntnis-
prinzip.» An den sauber und klar referierenden Teil schlieBt sich, mit der
Explikation der «reinen Heterogeneitit» beginnend, eine pure spekulative
Konstruktion der sich selbst setzenden und verabsolutierenden Reflexion an.
Sie stellt allerdings den Anspruch, dessen Recht ich nur mit aller Entschie-
denheit bestreiten kann, dem von ihm allererst erzeugten «Denken als
Prinzip» miisse «im genauesten und strengsten Sinne eines jeden dieser
Worte die Ermoglichung und Verantwortung fir das Erkennen der Welt

214



(als Totum schlechthin) zuerkannt werden. Jetzt erst gibt es etwas Erkenn-
bares, jetzt auch erst kann Seiendes vorgefunden werden. Vor diesem Ur-
sprung des Denkens gibt es weder Denken noch Sein in irgendeinem theo-
retischen Verstande» — gewill, wenn das Theoretische ausschlieSlich das
vom reflexiven Denken Gesetzte sein soll. Aber das im iiblichen Sinne ge-
meinte theoretische Erkennen ist so wenig wie das vortheoretische Erfahren
auf dergleichen reflexive Konstruktionen angewiesen; und Seiendes wird
auch langst vorher vorgefunden. Bestritten muf3 auch die im Abschnitt iber
«Setzen und Bestimmen» formulierte These werden, dafl zumal reflexives
Denken «nicht nur bloBes Denken», sondern «ebensosehr auch Erkennen»
sei, weil «neben die Funktionen des Setzens... im Wesen des Denkens
notwendig die des Bestimmens» trete, «Setzung und Bestimmung... die
beiden geltungslogischen Grundfunktionen des Denkens» seien. Flach ver-
kennt, daB3 mit der denkenden Setzung des von ihr erzeugten und nirgends
«auBerhalb» ihrer existenten logischen Gegenstandes dieser auch schon
implizit vollig als bestimmter und nicht nur «als Bestimmbares» gesetzt ist.
Es kann sich also hochstens um eine Explikation des Gesetzten handeln, die
kein im vollen Sinne verstandenes «transzendierendes» (so wie etwa Hart-
mann diesen Ausdruck verwendet), mithin nicht bloB durch setzendes
Denken «inhaltlich, material erfiilltes» Erkennen ist. Weiter diskutiert der
Autor das Verhiltnis zwischen dem heterothetischen Denkprinzip und dem
Widerspruchsprinzip und das zwischen Heterologie und Dialektik. Deren
«Prinzip konstituiert und regelt das Erkennen seiner Methode nach, es ist
methodisches Prinzip und es kann dies sein, weil es konstituiert das Reich
der reinen Priadikate als das Reich der reinen Urteile, als das Reich der
Wabhrheit, dem das Denken in seinem methodischen Gange angemessen
sein muf3, wenn es eben Erkennen sein will». SchlieBllich gibt Flach (unter
dem Titel «Negation und Vermittlung») eine kritische, d.h. unter dem
Gesichtspunkt der von der reinen Heterogeneitit bestimmten «reflexiven
Konstitutivitit» der Momente des heterothetischen Denkens stehende
Interpretation der Hegelschen Logik. Deren konstitutiver Anfang ist schon
«homogener Beziehungsansatz», was fiir das Unternehmen einer «absoluten
Logik» «nichts weniger als das Versagen im entscheidenden Punkte»
bedeutet. « Das Absolute in seiner ,reflexiven Konstitutivitit® unterscheidet
sich von dem Absoluten Hegels durch seine ,reine Heterogeneitiat‘. Im
Ursprungsfalle erweist sich die Unendlichkeit (des Absoluten) als Bestimmt-
heit selbst. Bestimmtheit in diesem Sinne ist also nicht Negation, sondern
,reine Heterogeneitit® des Unendlichen an ihm selbst.» Wir haben bereits
geleugnet, daBB dem reflexiven Denken als solchem eine iiber die Setzung
seiner selbst und des Andern hinausreichende kognitive Relevanz eigne.
Es leistet auch fiir eine transzendentale Begriindung des wirklichen Er-
kennens nichts, da es selbst seinen eigenen priméren prareflexiven Vollzug
durch die reflektierte Selbstsetzung ersetzt. Reflexiver Ursprung, Sinn,
reflexives Prinzip, reflexive Absolutheit und Unendlichkeit bleiben reine
Gedankengebilde. Laft man sie als solche bestehen und unterstellt ihnen
keine Erkenntnisbedeutung, dann kommt ihnen in der Weise, wie Flach sie
etabliert, ein faszinierender Zauber zu. H. Kunz

220



Nicola Abbagnano: Problemi di sociologia. Torino, Taylor, 1959. 210
pages. (Documenti e Ricerche.)

Recueil d’articles, visant a réveiller en Italie Pintérét pour la sociologie,
a4 en épurer le vocabulaire, 4 examiner la portée des instruments dont
dispose cette science, a préciser ses rapports avec I’histoire, la science histo-
rique, d’une part, la philosophie, d’autre part, de fagon 4 éviter des conflits
de compétence réciproque.

De fait, la maniére sobre et précise de N. Abbagnano est propre a remplir
ces taches. Filosofia e sociologia, par exemple, indique comment la philosophie
peut purifier la sociologie de théories périmées qui I’encombrent, et, se
faisant méthodologie, délimiter ses rapports avec la science historique;
tandis que la sociologie s’attache aux uniformités, aux constantes, aux
faits permanents, la science historique retient les faits passagers, les grandes
individualités, les événements.

N. Abbagnano s’attache aussi a ne pas confondre une condition de réali-
sation d’un fait ou d’une valeur et ses causes productrices. Son analyse des
valeurs met ’accent sur la possibilité de choisir entre plusieurs possibles,
sur un choix qui ne devienne pas nécessité. Dans un monde oii régnerait
la seule nécessité (mais ce monde serait contradictoire), il n’y aurait plus
de place pour la valeur. N. Abbagnano rejoint ici Eugeéne Dupréel.

Marcel Reymond

Hundert Jahre Evolutionsforschung. Das wissenschaftliche Vermichtnis
Charles Darwins. Herausgegeben von G. Heberer und F. Schwanitz.
Gustav Fischer Verlag, Stuttgart 1960.

Es ist eigentlich verwunderlich, wie wenig die zeitgendssische Philosophie
und insbesondere die um eine «philosophische» Anthropologie kreisenden
Bemiihungen sich mit der Evolutionsproblematik beschiftigen. Gewil3 lassen
sich dafiir zumal im Hinblick auf die letzteren Griinde anfiihren, etwa, daB
die Wesensunterschiede zwischen «Mensch» und «Tier» ohne Riicksicht
auf die Frage ihrer stammesgeschichtlichen Beziehung herauszustellen seien
u.a. Allein belanglos ist diese fiir jene Wesensunterschiede dennoch nicht,
denn deren Erfassung wird vermutlich auch davon bestimmt, ob man die
Tatsiachlichkeit der Abstammung des Menschen von vormenschlichen
Ahnen prinzipiell bejaht oder verneint; oder ob man, wie es etwa von
theologischer Seite geschieht, den «realhistorischen» Zusammenhang mit
den Tieren fiir die somatische Entwicklung des Menschen akzeptiert, fiir
dessen «Geistseele» aber einen besonderen Schopfungsakt reserviert. Die
relativ erhebliche Rolle des spekulativen Denkens in den Entwiirfen der
Stammb#ume wire auch ein Moment, das anziehend auf die Philosophen
wirken kénnte; jedenfalls scheinen ihnen manche Biologen den phylogene-
tischen Bereich iiberlassen zu wollen, eben weil sie ihn als Tummelplatz der
Spekulation betrachten. Man gewinnt sodann den Eindruck, daB z.B. die
Frage nach der «Konstanz der Arten» etwas mit dem Begriffsrealismus und

221



Nominalismus, also mit einem philosophischen Problem zu tun hat. Fir
diesen ganzen Komplex ist Darwins 1859 erstmals erschienenes Hauptwerk
«Uber die Entstehung der Arten» von fundamentaler Wichtigkeit gewesen.
Ich wiillte keine Publikation zu nennen, die besser in seine geschichtliche
Wirksamkeit einfithren und zugleich seine gegenwirtige Relevanz in der
Konfrontation mit dem heutigen Stand der von ihm befruchteten Forschungs-
bereiche darstellen wiirde als das von Heberer und Schwanitz aus Anla3
der hundertsten Wiederkehr des Geburtsjahres der «Origin of Species»
herausgegebene Buch. Alle daran beteiligten Autoren berichten das, was sie
zum jeweiligen Thema zu sagen haben, zuverlassig, sachlich und mehrheitlich
ohne personliche Polemik. Die den meisten Abhandlungen angefiigten
Literaturverzeichnisse ermoglichen ein weiteres Verfolgen einzelner Sonder-
fragen. Das vorziiglich ausgestattete Werk enthilt folgende Beitrage: J.S.
Huxley: Darwin und der Gedanke der Evolution; O. Koehler: Darwin und
wir; Th. Dobzhansky: Die Ursachen der Evolution; Evolution und Umwelt;
W. Ludwig: Die heutige Gestalt der Selektionstheorie; F. Brabec: Darwins
Genetik im Lichte der modernen Vererbungslehre erldutert an botanischen
Beispielen; F. Schwanitz: Darwin und die Evolution der Kulturpflanzen;
B. Klatt: Darwin und die Haustierforschung; E. Haustein: Darwin als
Botaniker; R. Mertens: Von der statischen zur dynamischen Systematik in
der Zoologie; G. de Lattin: Darwin als Klassiker der Tiergeographie;
H. Schmidt: Darwins Erbe in der Paldontologie; K. Andrée: Charles Darwin
als Geologe; W. Zimmermann: Die Auseinandersetzung mit den Ideen
Darwins. Der «Darwinismus» als ideengeschichtliches Phinomen; I. Eibl-
Eibesfeld: Darwin und die Ethologie; F. Lenz: Die soziologische Bedeutung
der Selektion (fallt etwas aus dem Rahmen des Buches) und G. Heberer:
Darwins Bild der abstammungsgeschichtlichen Herkunft des Menschen und
die moderne Forschung. H. Kunz

Hans André: Natur und Mysterium. Schopfungskosmologische Prolego-
mena heute. Johannes Verlag, Einsiedeln 1959.

André gehort, wie etwa Armin Miiller, zu jenen heute seltenen und
vermutlich nie ganz aussterbenden Naturforschern, welche die Frage-
stellungen und Ergebnisse der modernen Wissenschaften mit den christ-
lichen Glaubenswahrheiten in Einklang bringen oder von diesen «iiber-
formen» lassen wollen. Dabei sollen dann auch die menschlichen Herzens-
bediirfnisse auf ihre Rechnung kommen. Dergleichen ist nur méglich, wenn
der radikale Unterschied zwischen empirisch gewonnenen Fakten und den
Offenbarungsgeheimnissen verschleiert oder mit Hilfe vager universaler
Analogien und von allumfassenden Begriffen (wie Akt und Potenz) iiber-
sprungen wird. Letzteres bildet denn auch das bevorzugte Vorgehen Andrés.
So heillt es beispielsweise in dem mit «Bliite und Samenkorn als Ereignis
und Gleichnis» tiberschriebenen Kapitel: « Eine makrokosmische Analogie...
zur Blithereignung ist die Entstehung unseres Sonnensystems, bei dem aus
der Ursonne gewissermallen auch wie durch eine Reduktionsteilung die

222



Erde ausgeschieden wurde, worauf wahrscheinlich auch bei der Erde eine
zweite Reduktionsteilung die Mondabgliederung zur Folge hatte, die mit
zur proportionsgerechten Aufteilung zwischen dem Meer und den Konti-
nenten beitrug. Die Riickverbindung der Erde mit der Sonne ermoglichte
dann auf der Erde des Lebens erstmalig voll ausgezeugtes Sonnenkind: die
Blumenbliitenpflanze, die der Biene den Nektar und die Pollennahrung
zutrug, damit sie daraus Honig und Wachs bereiten konne, dessen einge-
stapelter Sonnenenergie wir die goldenstrahlende Kerzenflamme verdanken
auf dem Opfertische der Verwandlung, dem Mysterium des Glaubens.»
Ich fiige gleich noch ein zweites Zitat hinzu, aus dem die Absicht des Ver-
fassers ersichtlich werden kann: «Das All ist aus den , Massen‘ des Menschen
als seiner Innenaufgipfelung genommen. Dem géttlichen Weltplan an sich —
so wie er von uns in der abstrakt abschattenden Vernunft konzipiert wird —
kann keine Subsistenz zukommen, da die géttlichen Urbilder kein unent-
wickeltes entwickelbares Allgemeines sind, sondern das Sein, das Fundament
des Eigen der Dinge in ihrem vestigium personalitatis betreffen, die Dinge
somit auch stets innerlichst offenstehen fiir den innersten Innenstrom des
Sichereignens im unvermischten Ineinander-Zusammen von geschopflicher
Zweiteigenursiachlichkeit und absoluter Kausalitat Gottes, die das gesamte
All innerlichst und einheitlich durchwaltet. Diese Offenheit des All zu seiner
gottlichen Uber-innen-Mitte und so seine Verweisung iiber sich selbst
hinaus gibt ihm erst einen Wandersinn.» Das Zitat belegt iiberdies die
sonderbare Sucht des Autors nach «originellen» sprachlichen Neubildungen,
welche die Lektiire des von ithnen wimmelnden Buches nicht zu einem aus-
gesprochenen GenuB machen, zumal man ihnen auch mit der nachlissigsten
Toleranz keinen durchwegs erlesenen Geschmack einrdumen kann. Neben
der Mitteilung physikalischer, chemischer und biologischer Fakten finden
sich die phantastischsten Spekulationen, deren Verkniipfung mit jenen André
als das immer von ihm verfolgte Bemiihen versteht, die naturwissenschaft-
lichen Forschungsergebnisse einem «tieferen Verstehenszusammenhang von
gesteigerter Wirklichkeitsbezogenheit einzuordnen, und in diesem einen
mehr als bloB faktisch faBlbaren Verkniipfungszusammenhang aufzulichten.
So enthiillt sich ein Sinngefiige-Gewebe, in dem wachsende Vervollkomm-
nungstendenz mit erndhrungsdienlicher, der Erfreuung zugeordneter, real-
symbolischer, medizinaler und juridischer Ordnung sich durchdringen und
vom Felix-culpa-Geheimnis zwischen Schopfung und Erlésung unterfafBt
und umfaBt werden. Es enthiillen sich bei solcher seinserhellenden Tiefsicht
die Urordnungsformen des Sichereignens: die Verdhnlichungsereignung,
Zeugungsereignung, die Blith- oder hoch-zeitliche Ereignung, Wurzelfas-
sungsereignung, Ausloseereignung, Heilsereignung, Verjungungs- oder
Erneuerungsereignung, die Fruchtungsereignung, gemeinschaftsdienliche
Ereignung, Stirb- und Werde-Ereignung, Gestaltereignung, spirative
Ereignung, Abstand nchmende Anniherungsereignung usw., von einem
iibergreifenden Orientierungssinn aus, um aufgenommen zu werden in das
gedanklich unausgebleichte ,Gewebe‘ der Natur» — offenbar hat der Ver-
fasser in der aufgezidhlten Reihe die «Wortschwallereignung» vergessen,
die freilich nicht zu den Urordnungsformen des Sichereignens gehoéren mag.

223



Selbst die sympathisch berithrenden Ziige des Buches — der darin bekundete
Sinn fiir die Geheimnisse und Schonheiten der Natur u.a. — werden einem
durch die schwiilstige Schreibweise vergillt. Trotzdem André wiederholt
auf sein dreibandiges philosophisches Hauptwerk verweist, verspiirt man
nach den hier vorgelegten Proben seines Denkens keine Lust, es kennenzu-
lernen. Daran sind allerdings nicht allein die sprachlichen Zuchtlosigkeiten
schuld, vielmehr tragen auch die vermeintlichen «gesteigerten Wirklichkeits-
bezogenheiten» dazu bei, die in Wahrheit fiir das Erkennen véllig sinnlose
analogiesiichtige Denkverirrungen sind. Den AbschluB8 des Buches bildet
eine von G. Siewerth verfate Abhandlung iiber «die transzendentale
Struktur des Raumes». Sie fillt aus dem Rahmen des Ubrigen insofern her-
aus, als sie eine zwar weitgehend spekulative, von thomistischer Grundlage
aus konstruierende, aber fast durchwegs sachlich-niichterne Explikation der
folgenden einleitenden Satze enthilt: «Im Bereich der Wahrnehmung gibt
es eigentlich keine reine ,BewuBtseinsimmanenz‘ iiberhaupt, wie Maréchal
es in feinsinniger Analyse aufgezeigt hat. Eine , A-priori-Bestimmung ‘ durch
die Anschauungsform des Raumes setzt das Subjekt in gar keiner Weise
einer ,4dufleren ‘ Welt entgegen, sondern entriickt es umgekehrt in die Sphare
der AuBerlichkeit. Es ist daher auch nicht notwendig, die , Gegenstindlich-
keit¢ durch einen der Willenstiefe des Subjekts entspringenden dynamischen
Prozef3 zu sichern, der die BewuBtseinsphdnomene ,transzendiert und sie
aus der Immanenz heraushebt. Vielmehr ist das Subjekt durch den Wesens-
gehalt der Anschauung selbst der ,eigenen Immanenz‘ bereits enthoben,
so daf es nicht einmal einem kiinstlichen Versuch einer Subjektivierung der
Gegebenheiten als ,reiner Vorstellungen® gelinge, die AuBerlichkeit aufzu-
heben.» Besonders iiberzeugend ist die Kritik der (als «kritischer Realismus»
bezeichneten) Tendenz, die Qualitatenfiille der Welt auf Quantititen zu
reduzieren, gelungen. H. Kunz

Arnold Bork: Der junge Grieche. Ein Beitrag zur vergleichenden Jugend-
psychologie. Artemis-Verlag, Ziirich und Stuttgart 1959.

Wie bei allen Vélkern und in allen Zeiten, meint Bork, finden wir auch
«bei den Griechen eine Fiille von jugendpsychologischen Einsichten in
vorwissenschaftlichem Sinne» oder, wie er es auch nennt, eine «latente
Jugendpsychologie». Darin zeigen sich vorwiegend die «iiberzeitlichen»,
im «Kern allen Zeiten und Volkern» gemeinsamen «Ziige im Bilde des
Jugendlichen», hinter denen «das Zeitbedingte, fiir uns Fremdartige, ja
Befremdende in den Hintergrund» tritt. Unter diesem Aspekt entwirft der
Verfasser, gut dokumentiert durch Texte von Dichtern und Denkern (vor
allem Platon und Xenophon) eine Psychologie des mannlichen griechischen
Jugendlichen, so wie er sich bis gegen das Ende des 4. Jahrhunderts ent-
wickelt hatte. Bork steht Spranger nahe, daher iiberrascht seine morali-
sierende Haltung nicht, die ithn etwa sagen laBt: «Das Bild der gesamten
griechischen Jugend werden wir bei uns selbst immer stillschweigend zum
Guten hin zurechtriicken miissen.» Peinlich und nicht sonderlich «uber-

224



zeitlich» beriihrt dann freilich im Abschnitt iiber den Jugendlichen in der
bildenden Kunst die Rede von der feinen ovalen Kopfform der «nordischen
Rasse» und der «entarteten» Jugend. Im iibrigen iibersieht Bork die beson-
deren Eigentiimlichkeiten des griechischen Jugendlichen, etwa die Bedeutung
der geistigen Welt fiir ihn und das Freisein von den bei uns hiufigen (sexuellen
und religiésen) Krisen nicht. Seine Auffassung des Griechentums hilt sich
im traditionellen Rahmen. H. Kunz

Otto Fanssen: Das Beziehungsgefiige der menschlichen Handlung und das
Problem der Freiheit. Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen /Basel 1958,

Die das gegenwirtige Philosophieren in Deutschland beherrschenden
Fragen der «menschlichen Weltgéngigkeit» haben die alten philosophischen
Probleme nicht erledigt, wie Janssen mit Recht feststellt. Ein solches ist die
Willensfreiheit. Es betrifft die «wahrhafte», d.h. Ziele und Zwecke setzende,
von den Reflexbewegungen, Automatismen und triebhaften Vorgingen
verschiedene Handlung, die das Ich zum Urheber hat. Diese Urheberschaft,
welche die Handlung weder kausal noch in notwendiger Weise bestimmt,
realisiert eine Art die Handlung motivierende Freiheit, insofern «sich die
Handlung, die ich begehe, an mich als ihren Urheber bindet». « Der Erfolg
unserer Handlungen liegt allemal in der Zukunft, und wir kénnen von
dieser Zukunft ,wissen’ vermége der uns so vertrauten, ursichlich niemals
zu deutenden und freilich nur fiir das Ausmal unserer Handlungen giiltigen
Vorschau, einer Vorschau, welche die Unvergleichlichkeit und Unriickfiihr-
barkeit des im menschlichen Sinne Zweckhaften, und, in eins mit ihm, die
Maoglichkeit einer sinnvollen Freiheit ans Licht hebt.» Im iibrigen sagt der
Verfasser, der ausgiebig und fast ausschlieBlich sich selbst zitiert, «einer
Auffassung den Kampf an..., die aus der funktionalen Mittlerrolle und
damit aus der Dienstbarkeit des Dinges in der menschlichen Handlung eine
im ontologischen Sinne bedeutsame Folgerung herzuleiten versucht. Es ist
eine Auffassung, die da meint, daf3 die funktionale und zweckgerichtete
Bedeutung oder Verweisung des Dinges im besorgenden Tun (seine ,Zu-
handenheit’), seinem Eigendasein, seiner ,Vorhandenheit’, nicht nur im
zeitlichen, sondern auch in einem konstitutiven und seinstheoretischen
Sinne vorweg sei.» H. Kunz

Carl Albrecht: Psychologie des mystischen Bewuftseins; derselbe: Das mystische
Erkennen. Gnoseologie und philosophische Relevanz der mystischen
Relation. Carl Schiinemann Verlag. Bremen 1951 und 1958.

Der iibliche Begriff des «mystischen» Erlebens setzt dieses dem «ekstati-
schen», durch die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Spaltung gekennzeich-
neten Erleben gleich. Demgegeniiber erklart Albrecht gegen das Ende seiner
um eine sachlich-phinomenologische Analyse der formalen Wesensziige des
mystischen BewuBtseins bemiithten Untersuchung: «Der psychologische Be-

15 295



griff der Mystik darf nicht von der ekstatischen Einstellung her entwickelt
werden, sondern bedarf der Fundierung durch Erlebnisbereiche, die in
ihrer typischen Wiederkehr tragendes Element des Lebensgefiiges der
Moystiker sind. Nur so kann man den vielfaltigen Irrtum vermeiden, daf3 die
Mystik im Dimmern eines unterwachen BewuBtseinszustandes ablauft,
wihrend doch in Wahrheit das zentrale Merkmal der Mystik eben dieses
ist, daB3 sie ein Vorgang innerhalb eines BewufBtseinszustandes ist, der zu
den geordnetsten, gesundesten und wachsten Zustinden gehort, die uns
Menschen zur Verfiigung stehen. Das Leben vieler einzelner Mystiker ist
durchflochten mit psychischen Erscheinungen, die wir als psychopathologisch
bezeichnen miissen. Das dndert aber nichts daran, dal3 die Mystik als solche
klar bewuBtes und geordnetes Erleben ist. Den Begriff der Mystik aus psy-
chopathologischen Erscheinungen heraus entwickeln zu wollen, bedeutet
denselben Irrtum, wie wenn man die Phinomenologie musikalisch oder
dichterisch erlebender BewuBtseinszustinde aus krankhaften Erscheinungen
ableiten wollte.» In einem ersten Teil («Psychologie der Versenkung»)
entwickelt der Verfasser die psychologischen Begriffe, mit deren Hilfe er
dann sein Thema bearbeitet. Obgleich die groBle Sorgfalt, die er der diffe-
renzierten Terminologie widmet, gelegentlich zu Schwerfilligkeiten fihrt,
wird man diese um des unverkennbaren Gewinnes willen gern in Kauf
nehmen. Der zweite und dritte Teil («Das Erleben in der Versunkenheit»
und «Das mystische BewuBtsein») bilden den Kern des ersten Buches,
Die Versenkung bestimmt Albrecht als den durch einen vorgéangigen Willens-
entscheid determinierten, aus sich selbst ablaufenden psychischen Vorgang,
gekennzeichnet durch die Desintegrierung des WachbewuBtseins und die
Neuintegrierung des VersunkenheitsbewuBtseins. Das letztere, von der Kon-
zentration, dem somnambulen und hypnotischen BewuBtsein abgehoben,
realisiert einen voll integrierten, einheitlich gefiigten, iiberklaren und ent-
leerten Zustand mit verlangsamtem Erlebnisstrom und der Ruhe als Grund-
stimmung, worin sich das passiv erlebende Ich in der «Innenschau» als
seiner einzigen Funktion erschopft. Das VersunkenheitsbewuBtsein, aus
Teilstrukturen verschiedener Schichten aufgebaut, sei das «geordnetste Be-
wuBtseinsgefiige, welches wir kennen»; sein Hauptkriterium ist die Innen-
schau, die ein inhaltliches Erleben als Objekt fordert. Diese Inhalte konnen
mit neurotischen, telepathischen oder mystischen Geschehen zusammen-
hangen — die vom Verfasser im ersten Bande mitgeteilten Beispiele stammen
vorwiegend aus der psychotherapeutischen Praxis. Sie zeigen sich als ein
«selbsttitig Ablaufendes» oder als angeschautes, durch Es-Qualititen cha-
rakterisiertes «Ankommendes», das sich aus ehemals abgespaltenen Erlebnis-
bereichen, aus dem Selbst oder Teilbezirken desselben rekrutiert und in
mannigfachen Formen erscheint. Da sich im VersunkenheitsbewuBtsein
verschiedene Leistungssteigerungen aufweisen lassen, nennt Albrecht es den
«hochstrangigen Bewulltseinszustand». In ihm einerseits und im ekstatischen
Bewultsein anderseits kann ein mystisches Erleben aufgefunden werden.
Dieses wird durch das — psychologisch, nicht philosophisch verstandene —
«Umfassende» konstituiert und der engere Begriff der Mystik demgemal3
als das «Ankommen eines Umfassenden im Versunkenheitsbewulltsein»

226



fixiert. Wahrend sich der Verfasser im ersten Buch konsequent an die psy-
chologisch-phianomenologischen Befunde halt und auf alle Rekurse auf
«UnbewuBtes» verzichtet, kommt im zweiten Buche auch die gnoseologische
und ontologische Problematik der Mystik zum Wort, Von ihr grenzt er ein-
leitend die «Pseudomystik» der Okkultisten, Geisterseher und «Geistfor-
scher» ab, wobei er die von diesen behaupteten « Fakten» wohl allzu leicht-
gliaubig als solche akzeptiert. Den groBten Raum nimmt als erster Teil die
Analyse des «Gefiiges mystischer Erfahrung» ein. Er versucht, « Erfahren»,
«FErfassen» und «Gewahren» zu unterscheiden, und erginzt das fiir die
Mystik konstitutive Moment des Ankommens durch die die bewuBtseins-
psychologischen Begriffe iiberschreitende Bestimmung der «Gewirktheit».
«Vom Standort einer Schau auf ein auftreffendes Wirkgefiige hin bedeutet
es, daB3 es eine Weise des Auftreffens gibt, die dadurch ausgezeichnet ist,
daB nicht das Wirkende selber, sondern ein von ihm Gewirktes im BewuBt-
sein ankommt.» Damit gabelt sich das mystische Ankommen in ein un-
mittelbares Ankommen, in welchem das Ankommende oder Angekommene
der mystische Gegenstand selber ist, und in ein «mystisch gewirktes An-
kommen». Zur Herausarbeitung der «bildhaften Schau» konfrontiert Al-
brecht das damit gemeinte Phdnomen mit dem wahrnehmenden Sehen,
glaubt aber zwischen «Schauen» und «Sehen» ein kontinuierlich sich aus-
breitendes « Phinomenband» feststellen zu kénnen. «Die Grenze zwischen
Sehen und Schauen liegt dort, wo der echte Wahrnehmungsraum um-
schlagt in einen Vorstellungsraum, der den Wahrnehmungsraum als Vor-
stellung enthilt.,» Danach unterscheidet er einerseits «AduBlere Visionen»,
die im wahrgenommenen oder vorgestellten AuBenraum gesehen oder ge-
schaut werden und zu denen Nachbilder, eidetische Anschauungsbilder,
Illusionen und Halluzinationen gehéren; und anderseits im «Innenraum»
geschaute «innere Visionen». Diese zusammen mit den im AuBenraum
geschauten Visionen machen das bildhafte Schauen aus, das eine mystische
und nichtmystische Sphire realisiert. Die gesehenen duBeren Visionen liegen
auBerhalb der mystischen Erfahrung. Dem geschauten Bilde kann das
Phinomen mystischer Gewirktheit anhaften, wozu sich als zweite wesent-
liche Relation die «mystische Priasenzerfassung», «in welcher die Anwesen-
heit des Numens unmittelbar erfahren wird», gesellt. Jedoch kénnen diese
kurzen Hinweise keinen adidquaten Eindruck von der Subtilitit der durch-
gefithrten Analysen, die noch eine ganze Reihe anderer Phanomene einbe-
ziehen, vermitteln. Wir iiberspringen sie und zitieren lediglich das Resultat:
«Das mystische Erkenntnisgefiige ist von der erweiterten Sphire der mysti-
schen Erkenntnisrelation aufgenommen worden. Durch alle vordergriindigen
rationalen Einzelelemente hindurch haben wir in einen phanomenologischen
Raum hineingeschaut, in welchem ein wirkendes Ganzes ereignishaft auf-
trifft auf ein Subjekt, das dieses Auftreffen des Ankommenden in einem
ganzheitlichen Erfassen erfihrt. Das grundlegende Phinomen ist nicht die
mystische Erkenntnisrelation, sondern die sie tragende mystische Erfahrungs-
relation.» Die mystische Relation als Bezug zum «mystischen Es», das
einen personalen oder apersonalen Charakter haben kann, beansprucht
Albrecht als « Phanomenletztheit». Sie wird im zweiten Teil («Gnoseologie

227



der Mystik») auf ihren gnoseologischen Gehalt hin niher untersucht, wobei
sich der Verfasser N. Hartmanns Erkenntnisauffassung anschlieft. Behutsam
wird den Trug- und Irrtumsmoglichkeiten der verschiedenen, an der mysti-
schen Erfahrung beteiligten Momente nachgegangen und eine «gnoseolo-
gische Rangpyramide» herausgearbeitet. SchlieBlich diskutiert er im dritten
Teil die «Relevanz der mystischen Relation fiir das philosophische Denken».
Er spricht ihr eine hohe Bedeutung fiir die Anthropologie zu. Sie, die mysti-
sche Relation, «ist nicht nur Mahnung, nicht nur Richtpunkt fiir noch an-
zufiigende Bereiche, nicht nur vergessenes Strukturglied, das Beriicksichti-
gung fordert, nicht nur ein Gegenpol, zu dem sich ein Bezug des Kampfes
ergibt, nicht nur Sprengkeil fiir schon bestehende anthropologische Gefiige,
sondern sie ist auch und vor allem die ernste Frage, ob nicht anthropologi-
sches Bauen von ihr als Fundament seinen Ausgang nehmen miif3te.» Und
auch in Heideggers Hermeneutik des Daseins sucht der Verfasser ihr einen
Platz zu sichern, indem er (wie schon Binswanger, Bollnow u.a.) nach einer
der Angst entgegengesetzten, jedoch ontologisch gleichrangigen Grund-
befindlichkeit fahndet. Er findet sie im «Phinomen der Ruhe». Sie zeigt
sich ontisch u.a. in der Versunkenheit, die «das Erlebnis der Ruhe schlecht-
hin» sei und durch das «In-sich-Sein» (als defizienter Modus des In-der-
Welt-Seins) anthropologisch erméglicht werde. Das In-sich-Sein ist die der
«Versunkenheit zugrunde liegende anthropologische Strukturformel». Im
Gegensatz zur Angst deutet Albrecht die Ruhe aber nicht als «Struktur-
moment der Erschlossenheit des Daseins» oder als «befindliches Verstehen»,
sondern als ein «Sichbefinden im Offensein» als «Maoglichkeit der Emp-
fangnis». « Das Dasein als Ruhe iiberformt das Dasein als Sorge. Im Modus
der Ruhe sind nicht nur Teile, sondern ist die Gesamtstruktur des In-der-
Welt-Seins aus der Aktualitit in die Seinsméglichkeit iiberfiihrt worden.
Der Terminus ,Ruhe’ sagt ja nicht, dal3 die Seinsverfassung als solche ge-
andert worden ist, sondern daf} sie ,ruht’. Das In-sich-Sein hat nicht dadurch
seine besondersartige hohe Relevanz fiir eine Ontologie des Daseins, daf3 es
als Seinsweise der Ruhe charakterisiert ist. Das eigentlich erregende onto-
logische Moment ist ein ganz anderes. Es driickt sich darin aus, daB die
Seinsweise der Ruhe identisch ist mit der Seinsweise der Offenheit. In-sich-
Sein ist nicht nur Ruhe schlechthin, sondern Offenheit schlechthin.» Man
hitte gern Niheres iiber das In-sich-Sein, die Offenheit und die Ruhe
erfahren, die einstweilen blole sprachliche Formeln ohne greifbaren Sach-
gehalt bleiben. H. Kunz

Gerhard Kolbel: Uber die Einsamkeit. Vom Ursprung, Gestaltwandel
und Sinn des Einsamkeitserlebens. Ernst Reinhardt Verlag,
Miinchen /Basel 1960.

In einer reichen Fiille eindriicklicher Schilderungen von Dichtern, Philo-
sophen und Psychologen, wie auch von Schiilern bringt der Verfasser dem
Leser das Einsamkeitserlebnis in der Mannigfaltigkeit seiner Moglichkeiten
nahe. Die Darstellung erfolgt am Schema der Ontogenese. Bei der Behand-

228



lung der Lebensmitte fachert sie sich nach den Merkmalspaaren von erhe-
bender und bedriickender, innerer und aullerer Einsamkeit in vier syste-
matische Gruppen aus. Und im Hinweis darauf, «daB einer jeden Art von
Einsamkeit, als eines Verhéltnisses zum Absoluten, grundsatzlich religiose
Bedeutung zukommt» (220), wird das religios-christliche Anliegen des
Verfassers, das sich zunichst nur behutsam ankiindigt, ausdriicklich.

Indem Kaolbel bei seiner Nachfrage nach dem Wesen des Einsamkeits-
erlebens mit der Feststellung einsetzt, daB «die Urform des Einsamkeits-
erlebens ... im seelischen Zustand tief Schlafender gegeben sei» (56),
scheint er uns den Bereich mdéglicher psychologischer Erfahrung zu
iiberschreiten. Denn «der ,vollkommene Schlaf‘, auf den wir in unserem
Falle, also bei der Erorterung der primaren Einsamkeit, unser Augenmerk
richten miissen» (39), diirfte dazu doch schwerlich Raum offen lassen.
Auch «die Urerlebnisse, die vorgeburtlich dominierten» (43), wie das
Erleben des in die Welt tretenden Kindes stehen unserer Erfahrung nicht
zu Gebote. Und der Hinweis auf eine «sublime Psychotechnik» (39) kann
solche Bedenken nicht beschwichtigen. Auf diese Weise lassen sich daher
«Ruhe, Stille, Leere und Dunkelheit» (36) als «Grundphinomene der
Einsamkeit» (234) nicht ermitteln. Kaum gangbar scheint uns auch der
Weg, der davon ausgeht, daB3 «alle vergiangliche Bewegtheit, all die voriiber-
gehenden Weisen von Laut, Licht und Fiille... in Ruhe, Stille, Dunkel
und Leere erst ihren dauernden Erméglichungsgrund» (219) haben. Denn
einmal beruht die Annahme, dal3 Bewegtheit, Laut, Licht und Fiille fliich-
tiger als Ruhe, Stille, Dunkel und Leere seien, offenbar auf Spekulationen
iiber eine vielleicht gar nicht existierende, jedenfalls aber nicht erfahrbare
Befindlichkeit vor der Geburt und nach dem Tode, wihrend man im Bereich
des allein erfahrbaren wachen und halbwachen inneren Zustandes ebenso-
wohl das Gegenteil behaupten kénnte. Zudem liegt, wie wir meinen, aller
Erfahrung ihr Gegensatz, zumindest als Vorstellung, als ihrem Ermogli-
chungsgrund zugrunde, weshalb die Erfahrung von Ruhe, Stille, Dunkel und
Leere wenigstens die Vorstellung ihrer Gegensitze ebenso voraussetzt, wie
umgekehrt. Auch tiber die Tauglichkeit der genannten Erlebnisse zu Grund-
phianomenen des Einsamkeitserlebens miissen sich angesichts der — kaum
iiberpriifbaren — Behauptung, daB neben Stille, Ruhe und (!) Einsamkeit
Dunkel und Leere Phanomene innerer und duBerer Gotteserfahrung seien (218),
Zweifel erheben, indem wir an dieser Stelle doch eher mit Licht und Fiille
zu rechnen geneigt sind.

«FErlebte Einsamkeit», sagt uns der Verfasser (26), sei «erlebte Nicht-
Gemeinschaft», sie sei aber zudem konstitutiver Faktor der Gemeinschaft,
da es «keine Gemeinschaft ohne Selbstbewahrung ihrer Glieder, d.h. kein
All-eins-Sein ohne Alleinsein gibt» (168). An anderer Stelle ist Einsamkeit
«Unendlichkeit des Alleinseins» (141), zugleich aber auch jene Weise des
Nicht-allein-Seins, die auf unvertrautes, widerstehendes, stérendes Anderes
bezogen ist (121/22). — «Einsamkeit ist... keine Gattungseigenschaft,
sondern eine transzendentale Bestimmung» (141), was indessen nicht hin-
dert, daB «Fliisse und Strome. .. eine Einsamkeit» haben (!). Und die
«Natur ist in allen ihren Erscheinungen wesentlich Gestalt gewordene

229



Isolation» (158), die als «,ungestorte Natur‘ dem betriibten Herzen eine
Einsamkeit, deren trostliche Kraft verlaBlicher als menschliche Hilfe ist»,
gewihrt (125), obschon «einsame Landschaften . . . fiir die meisten Menschen
nur negative Bedeutung» haben (140). So wollen Phanomen und Begriff
der Einsamkeit in der gebotenen Mannigfaltigkeit frither, reifer und spiter,
primirer (Mangel an Gemeinschaft) und sekundirer (auf Grenzen stoflen),
erhebender und begliickender, duBerer und innerer Einsamkeit keine recht
klare Gestalt annehmen.

Die Nachfrage nach der Bedeutung eines Erlebnisses sollte zwischen der
Weise, wie der Erlebende es erlebt, und der Beurteilung dieses Erlebnisses
am Ma@Bstab eines vorausgesetzten Zweckes scharf unterscheiden. Die
gewaltige Ambivalenz des Einsamkeitserlebnisses, die kaum besser als durch
das Bild des Andromedanebels im sternenbesiten Nachthimmel, das der
Buchumschlag zeigt, vor Augen gefithrt werden kann, zeigt die Arbeit
Kolbels sehr eindriicklich. Sie 1aBt eine Herleitung der Bedeutung der
Einsamkeit aus ihrem Wesen nicht zu. Aber auch Feststellungen iiber die
jeweiligen Griinde des Einsamkeitserlebnisses, daB namlich «im Gegensatz
zur reifezeitlichen Einsamkeit, die oft genug eine , Einsamkeit aus Schwiche*
war..., die fiir das Zeitalter der Lebensmitte charakteristische Isolation
eine ,Einsamkeit aus Kraft‘ ist», geben iiber diese Frage weder im einen
noch anderen eben erwiahnten Sinne eine Auskunft. Ebensowenig die Hin-
weise, daBB einem Mark Aurel «das innerste Alleinsein als héchster Wert»
erschien (85) und daB Schopenhauer iiberzeugt war, «daB der Mensch
einzig unter der Bedingung der Einsamkeit des Gliickes fahig sei» (90), die
sich neben der Feststellung finden, daB3 «wir heute der paradoxen Tatsache,
daB die menschliche Gesellschaft die wohl wichtigste Ursache bedriickenden
Einsamkeitserlebens ist», begegnen (171). Zeigt der Satz, daB} «bei mo-
dernen Dichtern und Schriftstellern . .. die genialisch sein sollende Hervor-
hebung absoluter Einsamkeit und eine dementsprechende Wehleidigkeit so
obligatorisch geworden, daB man sicher nicht ohne Grund vermutet,
daB sie mit Seitenblicken auf geeignete Méglichkeiten der Trostung ihren
tatsdchlichen Zustand iibertreiben» (102), schlieBlich als dritte Méglichkeit
eine Hochschitzung des Bedriickenden, so wird die Suche nach einem durch-
haltenden MaBstab fiir die Bewertung des Einsamkeitserlebnisses dringlich.

Wo dieser MaBstab gefunden werden konnte, 1483t sich anhand der vor-
liegenden Arbeit nur vermuten. So lassen die Sitze: «Leider deutet vieles
darauf hin, daB3 die gegenwirtige Menschheit zu individualistischen wie zu
kollektivistischen Exzessen neigt. Ihr fehlt die innere Ordnung, die Bediirf-
nisse des Einzelmenschen und der Gesellschaft in ein wechselseitig frucht-
bares Verhiltnis zu bringen» (203), die Annahme zu, dal3 es auf die Ord-
nung der seelischen Gehalte in der Innerlichkeit des Einzelnen ankommt.
Vielleicht ist aber die Stiarke des das Einsamkeitserleben tragenden inneren
Kraftgefiihls maBgeblich, indem gesagt wird, dafl im Fall von Schwermut,
Angst und Verzweiflung «nicht nur die Krifte zu neuem Ausgreifen»
fehlen, sondern iiberdies die « Erhaltung des Lebens bedroht und gefdhrdet»
ist (117). Oder es kommt auf das Verhiltnis von Bediirftigkeit und Be-
friedigtsein an, wenn wir lesen, daB «dieses Sattsein am Leben ein verein-

230



samendes Moment» ist (119), wobei es sich um bedriickende Einsamkeit
handelt.

Die offenbare Auffassung und Ausrichtung des Verfassers zu den Fragen
der Bedeutung des Einsamkeitserlebens weist nun aber iiber den psycho-
logischen Bereich auf den religidsen hinaus. Der Ausblick ins Transzendente
kiindigt sich etwa an, wo gesagt wird, daB3 der Mensch «sich in seiner ganzen
Armut und Bediirftigkeit» entdeckt «und begreift, daB er sein Leben ver-
spielt hat, weil er wesenhaft der Fiille des Ganzen bedarf» (105). Befinden
wir uns mit dem Satz: «Das Fehlen vollstindiger Wesensentsprechung
wirkt am Ende auf jeden Menschen bedriickend» (159), hart an der Grenze
zwischen Psychologie und philosophischer Spekulation, so tiberschreitet die
Aussage: «Alleinsein und All-eins-Sein erweisen sich als einander zugeordnet»
(148), diese Grenze und o6ffnet den Zugang zu dem Koélbel offenbar zen-
tralen religiésen Anliegen, das sich deutlich ausspricht, wo er zitiert: «. ..
,Alleinsamkeit‘. Diese wird als das in Golgatha offenbarte, durch nichts
Kennzeichnenderes je zu iibertreffenderes Wesensmerkmal angesehen»
(Karl Theodor Busch) (227), und sagt: «... daB nur der Glaube an Gottes
unbeschriankte Alleinigkeit die Beschranktheit existentiellen Alleinseins auf-
hebe und in den Zusammenhang alleinigen Seins aufnehmen kann» (209).

Indessen finden sich auch Ansitze, die sich im Hinblick auf die Einsamkeit
stellende Existenzfrage in einer wissenschaftlich erreichbaren Weise zu
beantworten, indem z.B. kritisch angemerkt wird, daB «der moderne
Mensch . . . nichts mehr von der alten Kunst» weil}, «den Umgang auf das
zu beschrinken, was man sich zu eigen machen kann» (104). Und worauf
es in solchem sich zu eigen Machen ankommen diirfte, das deutet der Satz:
«Sie leiden an ihrer Einsamkeit, aber sie verleugnen die Liebe, die sie allein
daraus erlosen konnte» (172), in einer Richtung an, in der sich psychologisch-
wissenschaftliche Erkenntnis und christlich-theologische Voraussetzungen
wohl treffen konnten. Jedenfalls scheint uns, daB in der Feststellung: «Die
innere Liebeskraft ist zum Erliegen gekommen» (206), ein Schliissel sichtbar
wird, der den Zugang zu einer systematischen Bewiltigung der Fragen nach
den Arten und der Bedeutung der Einsamkeit erschlieBen kénnte.

Bei seinem Gebrauch wird man sich aber zwischen einer psychologisch-
wissenschaftlichen und einer christlich-dogmatischen Betrachtungsweise
entscheiden miissen. Diese Notwendigkeit drangt sich auf, wenn man sich
unversehens vor die Frage nach Schuld oder Schicksal gestellt sicht. Im
Buche Kolbels ist eine solche Entscheidung noch nicht gefallen. «Jeder
Mensch wird in der Geborgenheit und fiir die Geborgenheit erschaffen, aber
wohl ein jeder verfillt aufs Neue eigenwilliger BewuBtheit» (25). Das sind
recht dogmatische Téne, die sich etwa mit der entwicklungspsychologischen
Feststellung, daB die «Entstehung des BewuBtseins auf einer Stérung des
menschlichen Lebensprozesses» (44) beruhe, nur schwer in Einklang bringen
lassen.

Die Arbeit Kolbels verrat eine umfangreiche Kenntnis der einschlagigen
Literatur, von der in einer « Anmerkung» 340 Titel angefithrt werden, wie
der maBgeblichen psychischen Tatbestinde. Sie greift an manchen Stellen
iiber den Rahmen ihres Gegenstandes hinaus, damit aufzeigend, daB das

231



zeitgemaBe Thema der Einsamkeit Zuginge nach vielen und bedeutsamen
Richtungen o6ffnet. Die Verarbeitung des reichhaltigen Stoffes zu einer
Klarung von Phanomen, Begriff und Bedeutung der Einsamkeit bleibt aber
aus. Zwar soll das Buch als 1. Teil eines geplanten Gesamtwerkes wohl auch
nur diesen Stoff bereitstellen und den Leser gleichzeitig zur Vertiefung in
den Gegenstand anregen. Ob diese Absichten die Veréffentlichung in zu-
reichendem Malle rechtfertigen, ist eine andere Frage. Und ob es dem
Verfasser in dem angekiindigten 2. systematischen Bande angesichts seiner
gleichzeitigen Ausrichtung auf psychologisch-wissenschaftliche Einsicht,
philosophisch-spekulative Bewiltigung und theologisch-dogmatische Deu-
tung des Stoffes und der vielen Fragen, die sein Buch lebendig werden 148t,
gelingen wird, den Gegenstand in einer eindeutigen und damit iiberzeugen-
den Weise zu meistern, bleibt abzuwarten. K. Briderlin

Robert Kuirchhoff: Allgemeine Ausdruckslehre. Prinzipien und Probleme
der allgemeinen Ausdruckstheorie. Ein Beitrag zur Grundlegung
der Wissenschaft vom Ausdruck. Verlag fir Psychologie, Dr. C.]J.
Hogrefe. Go6ttingen 1957.

Im Zentrum der vorliegenden «allgemeinen Ausdruckslehre» steht der
Begriff des «Erscheinens» als Implikat des «Ursachverhalts» des «Inder-
weltseins lebendiger Wesen». «Da alles Lebendige erscheint, und da in der
Erscheinung jeweils Positionalitaten eines Wesens fiir Mitwesen perzipierbar
werden, und da schlieBllich in jedem Lebensaugenblick jedes Wesen sich in
einer irgendgearteten (personalen) Positionalitit befindet (die mehr oder
weniger deutlich und bedeutsam ihre Erscheinensseite besitzt), muf3 der
Universalitiat des Erscheinens schlechthin die Universalitat der Ausdrucks-
erscheinungen entsprechen. Es kann keine ausdruckslose, sondern hochstens
(fiir Sender und Empfanger oder fiir eine Seite) gleichgiiltige oder unbe-
deutende Erscheinung geben.» Unter «Positionalitat» versteht Kirchhoff
die «jezeitliche (psychophysisch neutrale) Weise des Inderweltseins, welche
Mitwesen im Erscheinen, dem erscheinenden Wesen selbst in seinem Erleben
mehr oder weniger umfanglich und mehr oder weniger differenziert gegeben
ist». Diesen Bestimmungen, die sich im (3.) Hauptteil (Ausdruckstheoretische
Prinzipien und Probleme der Gegenwart) des Buches finden, geht einleitend
eine methodologische Erorterung voraus, die der Verfasser als « Themati-
sierung des Bezugssystems einer Aussage» charakterisiert. Sie bezieht sich
auf die ausdruckstheoretischen Thesen verschiedener Autoren und soll die
Frage beantworten helfen, ob sie jeweils vom «Sender» (Ausdruckstriger)
oder vom «Empfianger» (Beobachter) her zu verstehen sind. Mit diesem
sich mit der Biihlerschen Aspektenlehre beriihrenden Leitgedanken durch-
geht Kirchhoff im 1. Teil die (ausdruckstheoretischen) «Prinzipien und
Probleme der Vergangenheit», wobei — allerdings nur bis auf Wundt zu-
riickgreifend — die «klassische» assoziationstheoretische Deutung, die Ana-
logieschluf3- und die Einfithlungstheorie des Ausdrucksverstehens einschlieB3-
lich der jeweiligen Gegenargumente zur Sprache kommen. Der 2. Teil

232



skizziert die « Nachwirkung der Vergangenheit in ausdruckstheoretischen
Prinzipien und Problemen der Gegenwart», die in der Nachahmungs- oder
Resonanztheorie, in der physiologistischen Theorie des Ausdrucks bzw.
Ausdrucksverstehens und in einer Abhandlung Kafkas aus dem Jahre 1937
gesehen wird. Im 3. Teil werden auf dem Boden des zitierten universalen
Ausdrucksbegriffes, der aus dem «Erscheinen und Verbergen als Grund-
momente lebendigen Seins» abgeleitet wird, die Bezichungen zwischen den
expressiven Phinomenen einerseits und der Situation, der Handlung und
der Darstellung anderseits diskutiert. Wiederholt versichert Kirchhofl,
phianomenologisch — nicht in einem schulmiBigen Sinne, sondern in dem
des schlichten Gegebenseins — vorgehen zu wollen. Ob sich damit seine
prinzipiellen Deduktionen (dem universalen Erscheinen «miisse» der uni-
versale Ausdruck entsprechen usw.) und die gegen Klages gerichtete These:
«Die Erforschung von Ausdruck und somit aller Ausdruckserscheinungen
hat zu beginnen bei den genetisch einfachsten Phinomenen, und das sind
die von der Willkiirbewegung am weitest entfernten. Die Ausdruckstheorie
wird genetisch, wird Theorie ,von unten’ sein oder aber an den buchstiblich
einfachsten Erscheinungen zerschellen», vertragen, darf man bezweifeln.
Kirchhoff raumt spiter selber ein, wir seien «phinomenologisch... bei
Tier und Frithkind auf Vermutungen angewiesen», was doch gewi3 dem
phianomenologischen Prinzip widerstreitet. Schwer begreiflich ist auch der
vollig verfehlte Einwand gegen Klages, demgemiB in dessen Ausdrucks-
prinzipien nur vom «Erscheinen des Aktuellen als BewuBtem die Rede»
sei und «das ,Verankert’-Sein im miterscheinenden personalen Wesens-
grunde» nicht thematisch werde. Stérend bei der Lektiire des Buches wirkt
der gesuchte, ohne sachliche Notwendigkeit um eine neue Terminologie
bemiihte, gelegentlich schwiilstig-iiberladene Stil. So heiflt es etwa im
SchluBwort: «Es war die Hoffnung im Ausgang, daB es versammelter
Bemiihung gelingen konne, im Feld der nun konstituierten Allgemeinen
Theorie des Ausdrucks weitertragende Erstsidtze zu formen und derart Ord-
nung oder doch wenigstens Teilordnung zu stiften. Die Phinomene selbst,
so war unsere Uberzeugung, méchten geduldiger Betrachtung und willigem
Vernchmen jene Prinzipien und Kriterien offenbaren, welcher wir so drin-
gend bediirfen, soll das Geschaute ein in Ordnung Geschautes sein. Es ist
nicht unseres Urteils, wie weit nun wenigstens das bescheiden Erstrebte als
erreicht und geleistet zu betrachten ist. In strenger Bemessung der eigenen
Kraft und der uniibersehbaren Schwierigkeiten, war es jedenfalls unsere
Absicht, eher zu wenig als zu viel anzustreben und auszusagen. So war es
auch von allem Anfang an nicht unseres Unternehmens Ziel, das System
der Ausdruckstheorie zu entwickeln, wenn freilich auch gerade dies lockend
und alles Gegenwirtige mitbestimmend als Richtpunkt in der Ferne stand.
Indessen konnten wir gegenwirtig nur hoffen, uns diesem Fernziel ein
Stiick weit anzunihern. Und es besteht uns, wie im Auszug so jetzt, kein
Zweifel dariiber, daB es ausgedehnter Vorbereitungen bedarf, ehe der
Versuch, das umfassende System aufzurichten, mit einiger Aussicht auf
Erfolg in Angriff genommen zu werden vermag. Wohl dirfen wir meinen,
daB dieser Aufgabe Losung nun irgendwie leichter geworden ist, da in

233



tiberschaubaren Formeln zumindest einige haltbare Grundlagen und Aus-
gangspositionen erreicht sind, und zumal Ausdruck erlést ist aus seiner
binnenpsychologischen Vereinsamung und ebenso erlost von mancherlei
sonstigen Einseitigkeiten; da er nun vor uns steht in der Weite und Um-
fanglichkeit seines Wesens, als Erscheinung weltstindiger — und damit ebenso
selb- wie mitstandiger — Seinszentren, psychophysisch neutral betreffbar
als erscheinende Positionalitit und Konstitution.» Wir sind der Meinung,
dalBl der Ausdruck eine solche «Erlésung» nicht nétig hatte und daB3 schon
zuvor einige haltbare Grundlagen fiir seine Theorie errichtet worden sind,
die tragfahiger sein diirften als die hier angebotenen. H. Kunz

Peter Seidmann: Der Weg der Tiefenpsychologie in geistesgeschichtlicher
Perspektive. Rascher Verlag, Ziirich und Stuttgart 1959.

Die «geistesgeschichtliche Perspektive», in deren Licht hier der «Weg
der Tiefenpsychologie» geriickt wird, versteht Seidmann offenbar nicht im
iiblichen historischen Sinne, in welchem frither etwa Prinzhorn und Dorer
die Psychoanalyse betrachtet haben. Vielmehr handelt es sich um die um-
greifenden politischen, wirtschaftlichen, moralischen und religiosen Hinter-
griinde, die der Verfasser zu skizzieren und in welche er die Entstehung und
Entwicklung der tiefenpsychologischen Strémungen in ansprechender und
geistreicher Weise einzufiigen versucht. So ist zunichst von «Dimmen
gegen die Selbstentfremdung» und vom «Einsturz der oberen Ordnungen»
die Rede, gelegentlich in einem allzu vagen blumigen Stil. Von den die
sexuelle Thematik behandelnden Werken Hauptmanns, Sudermanns, Wede-
kinds, Strindbergs, Ibsens und Baudelaires heil3t es einmal, «in diesen Dichter-
garten wuchsen die Dornstriucher des Geschlechterhasses». Freud wird als
der «Naturforscher des UnbewuBten», Klages und Jaspers als die «zwel
Feinde» der Tiefenpsychologie vorgestellt. Unter dem Stichwort «Macht
und Gemeinschaft» wird ein «kurzer Zwischenhalt bei Nietzsche und
Adler» eingeschaltet. Als die zwei «Verteidiger des Selbst» gegen die Ver-
massung des Menschen fungieren Pestalozzi und Jung, des letzteren « Tiefen-
schau» verdichtet sich zur «Maske und Urwelt der Seele». Den Weg von
Heidegger zu Binswanger sieht der Verfasser als vom Tod zur Liebe fiithrend,
woran sich — mit dem Hinweis auf ein paar etwas willkiirlich herausge-
griffene Autoren — die «Suche nach der vereinigenden Wahrheit» schlieBt.
Die zitierten Uberschriften zeigen Seidmanns Vorliebe und Geschick fiir
eingingige, ein wenig grelle Plakatierungen, die aber von den sachhaltigen
Darlegungen gemildert werden. H. Kunz

Helmut Stoffer: Aufgabe und Gestaltung des Philosophie-Unterrichis. Verlag
Moritz Diesterweg, Frankfurt am Main, Berlin, Bonn 1959.

Ginge es nur darum, den Leser auf das vorliegende Buch aufmerksam zu
machen, so wire diese Aufgabe rasch und leicht zu lésen. Ich diirfte herzhaft

234



anerkennen einmal die methodischen Grundsitze, zu denen sich der Heraus-
geber in seiner Einfihrung bekennt, zum andern auch deren geschickte
Durchfiihrung.

Die neun Mitarbeiter, die sich hier zu einem loblichen Gemeinschaftswerk
zusammengefunden haben, wollen nicht entscheidend eingreifen in die Grund-
satzdiskussion uber den Philosophie-Unterricht; sie wollen keine Organi-
sationsform und keine Zielsetzung, keine Stoffeinteilung oder Arbeitsmethode
verabsolutieren und monopolisieren. Diese Mitarbeiter kommen aus den ver-
schiedensten weltanschaulichen und philosophischen Lagern; schon des-
wegen mul} der Leser nicht befiirchten, dal ihm eine einheitlich-gemeinsame
Doktrin aufgezwungen werde. Wann und wo trotzdem eine gewisse Einheit-
lichkeit aufscheint, dann ist sie nicht von auBBen her erzwungen, sondern von
der Sache her errungen. Das Buch will auch das methodisch-didaktische
Gesprich nicht zu einem endgiiltigen AbschluB bringen, wohl aber will es
dieses Gespriach intensivieren, ausweiten, durch Herbeifiihrung des ver-
schiedenartigsten Materials so reichhaltig wie méglich instrumentieren. Und
tatsachlich haben denn auch alle die einzelnen Beitridge zu den grundsitz-
lichen Fragen, zur allgemeinen Methodik, Didaktik und Praxis des Philo-
sophie-Unterrichts, tatsichlich haben die dargebotenen Unterrichtsbeispiele
und die reichhaltigen Hinweise auf die einschligige Literatur und auf andere
Unterrichtsmittel jedem Beniitzer des Buches recht Wesentliches zu sagen.
Auf den angegebenen Grundlagen ist die Aufgabe schwerlich besser zu 16sen.
Das sei mit Anerkennung und Dank fiir diese wertvolle Gemeinschaftsarbeit
gerne zugestanden.

Kein anderes Studienfach ist sich so lebendig seiner ihm innewohnenden
Problematik bewuBt wie der Unterricht in der Philosophie; von diesem
BewuBtsein legen nicht nur gelegentliche Verhandlungen der Philosophischen
Gesellschaften, sondern auch der bekannte Unesco-Bericht von 1953 beredtes
Zeugnis ab. Darum rechnen wir es unserem Arbeitsteam als besonderes Ver-
dienst an, daB es nicht in Skepsis und Resignation steckengeblieben ist,
sondern trotz klarer Einsicht in alle Schwierigkeiten zuversichtlich der Weg
zu praktisch-positiver Aufbauarbeit freigelegt und beschritten hat. Und
wenn wir hier einige Besorgnisse und Bedenken, die sich uns bei der sorg-
faltigen Durchsicht des Buches aufgedriangt haben, anmelden, so geschieht
diese Anmeldung ebenfalls in der Zuversicht, dal3 es der unentwegten Praxis
und dem mutigen Aufbauwillen spiter einmal gelingen werde, auch diese
Schwierigkeiten noch zu iiberwinden. Es sind, um uns auch nur auf die
dringlichsten zu beschrinken, folgende drei Bedenken:

1. In jedem Philosophie-Unterricht muB} die Philosophie ihre Souverznitit
abtreten an den Primat der Pidagogik; sie ist hier im Unterricht immer nur
Philosophie in usum delphini. Sie ist hier nicht bei sich selbst zu Hause, sie
dient als Fremdarbeiterin im Hause der Jugenderziehung. Mit der Preisgabe
ihrer Souverinitit wird sie — was oft iibersehen wird — auch leicht denaturiert.
Mit Recht erinnert das Buch wiederholt daran, daB3 die Philosophie im
Unterricht sich aller destruktiv-pessimistischen, aller unsicher machenden
Konzeptionen und Tendenzen zu enthalten habe. In der pidagogischen
Provinz miissen ein Schopenhauer, ein Stirner, ein Nietzsche und viele

285



andere, auf welche eine souverane Philosophie weder verzichten kann noch
verzichten will — im Klima dieser Provinz miissen sie verkiimmern.

Gegen diese Entthronung und Denaturierung im Bereich der Padagogik
ist wohl kein Kraut gewachsen. Die Philosophie mul} sich aber dieser Opfer
bewuBt sein; nur mit ihrem Wissen und ihrer Einwilligung darf es geschehen,
daf3 sie ihre Souveranitat voriibergehend ablegt und als ancilla dient vom
Augenblick an, wo sie ins Haus und in den Dienst der 6ffentlichen Bildung
eintritt.

2. Einschrankung und Denaturierung der Philosophie gehen natiirlich
noch einen Schritt weiter iiberall da, wo der padagogische Primat sich paart
mit dem Primat irgendeiner Konfession. Im vorliegenden Buch kommen mit
Recht auch Vertreter der protestantischen und der katholischen Kirche
zum Wort. Wir anerkennen ihre riickhaltlose Offenheit in der Verfechtung
ihrer konfessionellen Postulate. Beide lassen nicht den geringsten Zweifel
aufkommen dariiber, dal Anfang und Ende, Voraussetzung und Ziel des
Philosophierens bei ihnen durch die Glaubenslehre absolut festgelegt sind
und dafB die Philosophie sich nur zwischen diesen beiden Polen bewegen
und auch da nicht ganz frei bewegen darf. Die Grenzsetzung ist hier immer
Funktion der Glaubenslehre und nicht Funktion der Philosophie selbst.
Hier erst recht muB sich die Philosophie der Tatsache bewuBt sein, daB sie
mit ihrem Ancilladienst an der Glaubenslehre einer Konfession nicht nur
eingeengt, sondern auch denaturiert wird.

3. Ein bewihrter Grundsatz der Logik verlangt, daBB derjenige Begriff,
der einer Diskussion als Gegenstand zugrunde liegt, wihrend der Dauer
dieser speziellen Diskussion sich weder im Gehalt noch in der Form Zndere.
Andert er sich doch, so verliert die Diskussion, ohne es zu merken, Boden
und Fundament und gleitet ab in ein unverbindliches Gerede.

Mir scheint, daB3 unser Buch dieser Regel nicht ganz gerecht wird. Was
die Gelehrten vom Fach unter Philosophie, in die hier eingefiithrt werden
soll, verstehen und was siec mit dem Begriff einer autonomen Philosophie
meinen, ist etwas von Grund aus anderes, als was die Theologen mit ihrer
ancilla-Philosophie meinen. Wo die Philosophen vom Fach die autonome
Philosophie just vor die letzten und entscheidenden Menschheitsfragen
stellen, da stellen sie die Philosophie sicher auch vor die Gottes- und vor
die Wahrheitsfrage und verpflichten sie, diese beiden wirklich grund-
legenden Fragen aus dem Geist der autonomen Philosophie heraus zu
diskutieren und zu entscheiden. Die Konfessionen aber nehmen diese beiden
grundlegenden Verpflichtungen der Philosophie aus der Hand und verlegen
die Entscheidungen iiber Gott und Wahrheit in einen Raum vor und aufler-
halb aller Philosophie. :

Das alles 148t sich gewil3 nicht vermeiden, wenn zum philosophischen
Gemeinschaftswerk auch Vertreter absolutistischer Konfessionsformen zur
gleichberechtigten Mitarbeit eingeladen werden; die Transsubstantiation
aber von der autonomen zur konfessionell gebundenen Philosophie mul3
dann aber ins BewuBtsein gehoben und deutlich auch ausgesprochen werden;
sonst werden die Fundamente der im ubrigen so wertvollen Gemeinschafts-
arbeit briichig. Ernst Haenfler

236



	Besprechungen = Comptes rendus

