
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Buchbesprechung: Réalité, conscience, language : étude critique de deux ouvrages de
J.-Claude Piguet

Autor: Muralt, André de

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen - Etudes critiques

Réalité, conscience, langage

Etude critique de deux ouvrages de J.-Claude Piguet

Le problème qui préoccupe M. Piguet est celui du langage. Déjà
en été 1957, M. Piguet avait présenté à la Société Romande de

Philosophie un ample exposé de sa pensée personnelle sur ce sujet.
Cette conférence est restée gravée dans la mémoire de nombreux
auditeurs, car elle reprenait sous un éclairage original des questions
essentielles à toute philosophie: la discipline philosophique, telle qu'elle
est exprimée dans le langage philosophique, est-elle le tout de la
philosophie? Est-elle plus profondément un discours sur les choses,

c'est-à-dire sur l'intuition des choses, et suppose-t-elle en conséquence
une connaissance spirituelle, distincte du langage qui l'exprime, une
connaissance «hors le langage»? Ou au contraire vise-t-elle à dépasser
le langage pour aboutir au silence de la contemplation? Autrement
dit, faut-il comprendre le silence comme une condition de possibilité

critique à toute intuition et donc à tout discours, dans le cadre d'une
critique de la connaissance de type kantien, ou mieux encore
phénoménologique, ou faut-il comprendre le silence comme le terme culminant
de la sagesse, l'acte suprême de l'intelligence, qui, assumant l'acquis
de la démarche discursive préalable, saisit vitalement l'intelligible
dernier, au-delà de tout concept et de tout langage? Faut-il même
se décider pour une troisième solution, qui s'inscrirait dans la ligne
d'une pensée existentielle de type heideggérien : le silence n'est-il

pas l'attitude existentielle d'humilité intellectuelle qui, faisant taire
tout l'acquis de connaissance, tout préjugé verbal, laisse apparaître
la chose dans sa pureté originaire, et se délecte d'une contemplation
immédiate? En ce sens, qui est celui de M. Piguet, le silence définit
la perception pure de la conscience. Le moi, attentif uniquement à

l'apparaître de la chose, saisit immédiatement la signification de

celle-ci sans viser rien au-delà. Silencieux en lui-même, le moi
deviendra «parlant» par l'effet de la signification qu'il étreint

132



immédiatement, langage tout intérieur, qui est celui de la présence
de la chose en lui. La signification de la conscience est en effet celle
même de la chose contemplée, et c'est cette signification, silencieusement

vécue dans l'intimité de la contemplation, qui pourra désormais

se refléter dans un langage adéquat.
En insistant ainsi sur le primat de la perception et surtout en

ramenant celle-ci à un état de pureté originelle, en deçà de toute
influence possible de la part d'une expression conceptuelle ou d'une
formulation verbale, M. Piguet peut répondre d'une part à l'idéalisme
des hégéliens et des savants dont l'appareil théorétique détermine le

sens objectif de la chose à connaître et interdit par conséquent toute
saisie originelle de celle-ci, et d'autre part au réalisme trop prudent
des philosophies anciennes, telle celle d'Aristote, pour lesquelles la
connaissance ne peut être pleinement objective que dans une
expérience ineffable, certes, mais terminale, présupposant tout le travail
rationnel de l'intelligence. Entre le silence transcendantal, condition
critique du langage, telle l'aperception pure de Kant, et le silence

métaphysique, terme ultime du langage, tel l'acte de sagesse d'Aristote,
c'est-à-dire entre un silence qui n'a de valeur que par la connaissance

et le langage qu'il fonde, et un silence qui n'est que la défaillance
du langage conceptuel, M. Piguet choisit le silence concret et
immédiat d'une conscience ouverte sur les choses, qui se laisse remplir
par la signification originaire de celle-ci, afin de mieux mesurer son

langage propre sur cette pure expérience vécue.
Ces thèmes fondamentaux, qui touchent à la portée métaphysique

de la philosophie, le lecteur peut désormais en suivre l'exposé méthodique

dans deux ouvrages très suggestifs que M. Piguet a fait paraître,
l'un à La Haye: De l'esthétique à la métaphysique, 1959, M. Nijhoff,
coll. Phaenomenologica 3 (cité EM), et l'autre, paru à Neuchâtel:
L'œuvre de philosophie, 1960, La Baconnière (cité OP). Le premier
élabore la distinction entre silence métaphysique et discours de la
discipline métaphysique; l'autre est une critique de la langue
commune que l'auteur appelle le langage traducteur. L'un et
l'autre se complètent admirablement, le second apportant ce que
le premier suppose, une autocritique du langage employé par l'auteur
lui-même. Car si M. Piguet vise à constituer un langage proprement
métaphysique, il n'en reste pas moins que ses deux ouvrages sont
écrits en langue commune, en langage traducteur, celui-là même

qu'employent à la fois le savant (sauf dans ses formules mathématiques

133



et ses œuvres techniques), l'esthéticien, le métaphysicien de tous les

temps. C'est le langage culturel (OP, 45), celui de l'homme cultivé,
de l'honnête homme. Par là même, il ne peut s'agir d'un langage

apte à exprimer adéquatement les visées formellement distinctes des

trois types d'activités humaines, retenues par M. Piguet: la visée

cognitive ou scientifique, la visée créatrice, la visée contemplative.
Le langage traducteur n'est pas le langage d'une discipline de l'esprit.

La preuve en soit la considération des divers langages usités dans
les diverses activités citées. L'homme de science s'éloigne de plus
en plus d'un langage où l'honnête homme pourrait se retrouver avec
facilité. Il formalise mathématiquement l'expression de sa connaissance,

au point que son langage même en vient à déterminer le sens

des expériences réelles qu'il mène (EM, 9). L'activité créatrice de

l'artiste s'exprime dans un langage spécial qui ne peut être réduit
purement et simplement au langage quotidien. Le philosophe, quant
à lui, tend à étourdir le lecteur moyen par un vocabulaire souvent
ahurissant, qui se veut précis et qui peut l'être par rapport à la
pensée de tel auteur (par ex. la terminologie de la phénoménologie
husserlienne), mais qui pourtant ne parvient qu'à dissimuler sous une
feinte technicité une imprécision, une inadéquation de principe. Le
langage scientifique est essentiellement adéquat à ce qu'il signifie,

parce que le savant a délibérément substitué à un langage commun
impropre un langage formalisé spécifique. Le langage de l'artiste
est nécessairement adéquat, car il est ce qu'il signifie. Le philosophe
continue de s'exprimer dans un langage essentiellement inadéquat,
car il continue de vouloir exprimer ce qu'il connaît de l'homme et
des choses dans un langage qu'il juge naturel et humain. Malgré
certaines tentatives contemporaines d'exprimer du langage la
signification originelle qu'il comporte, telles les étymologies de

Heidegger (EM, 200 sq.), la philosophie n'a pas encore posé selon

M. Piguet la question critique du langage. Elle n'a pas encore fondé

critiquement la distinction du langage métaphysique d'avec le

langage artistique et d'avec le langage scientifique. Au contraire,
elle a trop souvent succombé à la tentation d'imiter purement et

simplement le langage de la science ou le langage de l'art (EM, 20-22).
C'est cette question que veut poser le premier ouvrage de M. Piguet :

De l'esthétique à la métaphysique, afin de définir le statut de ce que peut
être un langage propre à la philosophie, et définir par conséquent
les conditions non seulement d'une discipline métaphysique, c'est-

134



à-dire d'un discours métaphysique, mais aussi et surtout les conditions
d'une véritable expérience philosophique (EM, 27-29). C'est bien

l'originalité majeure de M. Piguet dans cet ouvrage, de reprendre
le problème de la critique de la connaissance du point de vue du langage.
Il n'est que de voir comment M. Piguet situe le problème du réalisme
et de l'idéalisme pour s'en assurer (EM, 19).

Pour poser la question critique du langage, il faut distinguer le

langage traducteur du langage spécifique des disciplines rigoureuses.
Cette idée, développée dans OP, ne suffit cependant pas: il faut
encore distinguer le langage des sciences et le langage de l'art ou langage

lyrique. Cette nouvelle distinction a pour premier effet de permettre
une confrontation, sous une seule et unique lumière, d'activités aussi

diverses que la traduction des choses de la vie quotidienne dans le

langage commun, la connaissance scientifique et la création artistique.
Certes, M. Piguet n'est pas l'unique auteur de cette distinction:
il la doit à Pius Servien et à d'autres, mais il l'élabore et la complète
singulièrement, en introduisant une nouvelle modalité du langage:
le langage de l'esthéticien, tel qu'il est usité en particulier dans l'Ecole
de M. E. Souriau. M. Piguet distingue ainsi trois types de langage.
Il sait fort bien pourtant qu'il y a d'autres langages humains, mais

il s'arrête aux trois types cités, car leur description empirique déjà,
celle particulièrement du langage de l'esthéticien, révélera la légitimité

d'un éventuel langage métaphysique. L'enquête menée sur les

modes de signifier peut donc continuer et s'étendre à d'autres
domaines (celui de l'éthique par ex.), il suffit pour l'instant à l'auteur
d'analyser les langages de la science, de l'art et de l'esthétique.

Ainsi apparaît le second mobile de M. Piguet. Son livre est bien

une certaine critique de la connaissance, mais il est aussi la recherche
d'un modèle pour l'entreprise métaphysique. La philosophie d'inspiration

scientifique, la philosophie scientifique plutôt, s'est trop
longtemps inspirée du modèle de la connaissance scientifique. Certaines
formes d'idéalisme de même se sont trop longtemps laissées influencer

par la connaissance de type artistique (EM, 228). Les résultats de

l'une et l'autre tentative ne sont guère concluants pour M. Piguet.
Il vaut la peine de s'engager, «pour voir», dans une nouvelle voie.
D'où les controverses1 de l'auteur avec MM. Ferdinand Gonseth et

1 Dialectica, 51/52

135



Maurice Gex: selon M. Piguet, l'enjeu de ces débats est Vautonomie

de la philosophie, la spécificité de son langage.

Pourtant, même si la métaphysique doit selon l'auteur s'inspirer
du modèle de l'esthétique, elle ne doit pas être à la remorque de

celle-ci. Elle doit opérer, dans son domaine, à propos de son objet,
comme opère l'esthétique à propos de son objet, qui est l'œuvre
d'art. De même que le langage, de même la notion de discipline se

modalise. Il n'y a pas qu'une discipline, pas plus qu'il n'y aurait
qu'un seul langage, dont tous les autres participeraient, à la manière
de la participation de l'être sensible à l'Idée intelligible platonicienne
ou à la manière de la participation des langages à V Ursprache grecque
selon Heidegger (EM, 208 sq.). La notion de discipline, comme
celle de langage, est une notion modale, une notion qui ne se réalise

pas d'une manière unique et univoque, selon une seule formalité
plus ou moins participable, mais selon plusieurs formalités qui entre
elles entretiennent un certain rapport de proportion. Ainsi seulement

l'autonomie de la discipline métaphysique et du langage philosophique
peut être garantie, en même temps que leur relation exemplaire
avec la discipline et le langage esthétiques. Cette notion de modalité

est centrale dans la méthodologie de M. Piguet, et elle rejoint
curieusement la notion d'analogie thomiste, en ce que particulièrement

elle souligne le caractère non exhaustif de toute connaissance

humaine (EM, 95). Elle suppose d'ailleurs une comparaison expresse
entre la philosophie univoque de Platon et celle, analogique, d'Aristo

te (EM, 50).
Or le langage métaphysique n'est pour l'instant qu'espéré.

M. Piguet s'interdit tout processus qui lui permettrait de l'instaurer
a priori, par un coup d'éclat, pour reprendre son expression. Au
contraire, c'est l'expérience qui détermine la démarche de l'auteur:
il insiste beaucoup sur ce point (EM, 28, 37), ainsi d'ailleurs que
sur les «convergences» qui viennent étayer ses «tâtonnements»

(EM, 37, 42, 56, 120). Aussi l'analyse des trois langages distingués

par M. Piguet s'étage sur trois niveaux: d'abord une introduction
à la question du langage (EM, 19 sq.), puis une description empirique
des visées de la conscience (EM, 51 sq.), enfin une critique
«phénoménologique» du langage qui dégage le fondement transcendantal
de celui-ci (EM, 125 sq.), laquelle est encore considérée comme une
expérience intellectuelle (EM, 134).

La démarche, tout empirique, de M. Piguet, débute donc en

136



distinguant les deux langages de la science et de l'art grâce à la
considération descriptive de leurs propriétés. Les propriétés du
langage scientifique s'opposent en effet à celles du langage de l'art
comme à des contraires. Le premier langage peut être traduit en

langues étrangères, il peut être résumé, être l'objet d'une négation
ou d'une réfutation, il peut se formuler en expressions équivalentes
qui sont susceptibles d'être substituées les unes aux autres, et admet

en particulier la substitution d'un terme synonyme à un autre,
enfin il comporte un sens sur lequel peut tomber un consensus universel.
Au contraire, un poème ne peut être traduit ni résumé, ni tel mot
de ce poème remplacé par tel autre équivalent (EM, 32 sq.). De

ce point de vue, l'ouvrage de M. Piguet est une œuvre de langage
scientifique2, car elle peut être traduite, j'essaie de la résumer, et

je puis la réfuter ou du moins nier telle de ses parties.
Cette description ne suffit pas cependant, il faut encore faire

apparaître les divers modes de signifier qui définissent chacun de ces

langages. Une théorie scientifique est un certain langage donateur de

sens. Considérée en elle-même, elle représente un langage porteur de

sens, chacune de ses parties comportant un sens en relation avec un
objet qu'elle signifie. Ce terme est pris par M. Piguet dans une
acception qui n'est pas immédiatement accessible: signifier n'est pas

pour lui synonyme de être signe de, désigner, mais de constituer le sens de.

Le langage scientifique détermine donc le sens de l'objet dans

l'expérience même où il peut apparaître (EM, 11). C'est l'ensemble
d'une théorie scientifique qui permet de comprendre le sens d'une
loi particulière, et donc des phénomènes singuliers qui se rangent
sous elle. Le langage scientifique détermine le sens de l'objet perçu:
c'est ce que M. Piguet affirme en disant que le langage de type scientifique

est signifiant. En lui, la signification est constitutive de sens objectif
(sinngebend) (EM, 10, 59, 61). Au contraire, le langage de l'art,
c'est-à-dire l'œuvre d'art, n'est pas signifiante. Selon la terminologie
de l'auteur, seule l'activité créatrice de l'artiste est signifiante (EM,
105, 164). Le langage de l'art est signification, il est sens, et ne se

contente pas de porter un sens. Ne signifiant pas, le langage de

l'œuvre d'art ne renvoie pas à autre chose qu'à lui-même. Le regard
qui le considère s'arrête à lui comme à un certain absolu. L'œuvre
d'art se signifie elle-même, ne renvoyant à rien d'autre qu'à elle-même.

2 Plus exactement «traducteur», selon la terminologie d'OP.

137



Alors que le langage de la science signifie une transcendance, le

langage de l'art se signifie soi-même comme un sens immanent
(EM, 13, 59, 61). La différence entre l'un et l'autre se ramène donc
à celle-ci : le premier re-présente quelque chose, le second se présente

soi-même (EM, 60). C'est pourquoi il ne faut pas demander de quoi

parle l'œuvre d'art; elle se «parle» elle-même dans la mesure où elle
est une signification instaurée par la création artistique. De quoi
parle en effet l'œuvre d'art? de tout et de rien (EM, 59), de rien
plutôt, puisque le problème de l'opposition fond-forme, matière-
contenu, tombe en esthétique contemporaine (EM, 79, 92).

Sur l'œuvre d'art, c'est-à-dire sur le langage lyrique, porte enfin
le langage de l'esthéticien, qui sera le modèle du langage
métaphysique. Le langage de l'esthéticien est donc tenu sur une réalité
singulière (EM, 8), c'est-à-dire sur la perception concrète et immédiate

d'une œuvre d'art. Comme l'œuvre d'art est signifiée par
l'artiste, c'est-à-dire créée par l'activité productrice de l'artiste, le

langage de l'esthéticien n'a pas à lui conférer un sens qu'elle a déjà

par elle-même. Loin d'être signifiant, le langage de l'esthéticien

reçoit son sens de la chose même perçue. Il n'est pas lui-même
réalité, ni constitutif de réalité, mais il indique simplement la réalité,
l'œuvre d'art dont il parle. Le langage de l'esthéticien est donc

signifié, il est indicateur du réel, mais ne le signifie pas. Il est intention
de contemplation pure, et non intention constitutive d'objectivité
(EM, 13, 177; OP, 15). C'est ici que la terminologie de M. Piguet

peut surprendre au premier abord. Il faut procéder par recoupement
pour arriver à la certitude que signifier veut dire constituer le sens de

et non seulement indiquer. Au moment où le lecteur pense enfin

rencontrer un type de langage qui correspond à la définition du sens

commun, c'est-à-dire un langage qui indique, M. Piguet, dans la
même page (EM, 13), lui fait comprendre que ce langage ne signifie

pas la réalité, tout en la reflétant pourtant.
M. Piguet découvre ainsi un langage qui d'une part présente toutes

les garanties d'objectivité (le langage de l'esthéticien étant déterminé
dans sa signification par la perception même) (EM, 16, 45), et qui
d'autre part ne se confond pas avec la réalité «parlée» elle-même,

puisque au contraire il la reflète en quelque manière en recevant son

sens (EM, 13, 17). Il s'agit d'un «langage sur un langage», c'est-
à-dire du discours philosophique sur le langage de l'œuvre d'art, méta-

langage exprimant, semble-t-il, une réflexion sur l'objet perçu (EM,

138



16, 19). Il ne répond pas à une manière de signifier qui lui viendrait
de la pensée connaissante elle-même, il incite au contraire à la
contemplation (EM, 15). C'est le langage qui pourra être celui de

la métaphysique, lorsque celle-ci aura découvert explicitement son

objet propre. Car la métaphysique elle aussi veut saisir les choses

dans leur originarité concrète et individuelle, dans leur signification
même. Elle refuse, par opposition à la pensée scientifique, de

déterminer son objet et de constituer par là son sens, elle ne peut
qu'admettre que l'objet ait en lui-même une signification et qu'elle
reçoive elle-même sa propre signification de la contemplation
originaire de ce sens. Elle doit en effet se mesurer à la perception même
de la chose, et mesurer sur cette perception un langage adéquat
(EM, 162, 234). Son mobile propre est donc de constituer un langage
spécifique qui reflète la perception, car il faut distinguer la conscience

métaphysique qui est écoute silencieuse du sens de l'être, et la discipline

métaphysique qui est essentiellement discours (EM, 162). Cependant,
le modèle esthétique qui l'inspire ne doit pas lui faire préjuger du
sens ou du non-sens de l'univers perçu : la métaphysique ne doit pas
admettre a priori l'existence de Dieu, mais elle doit certainement
un jour ou l'autre traiter du problème d'un Dieu créateur et signifiant
universel (EM, 164).

Quoiqu'il en soit, la métaphysique a désormais acquis, grâce à

l'analyse des formes de langage, des modes de signifier, et grâce à

l'étude corrélative de l'esthétique contemporaine comme discipline,
l'espérance qu'elle pourra disposer d'un langage spécifique. Elle peut
en tout cas parler, même si elle ne sait pas encore ce qu'elle va dire

(EM, 164, 238). Si le lecteur s'étonne de cette métaphysique qui
affirme la possibilité d'un langage spécifique sans posséder encore la
connaissance de son objet propre, il faut répondre que la métaphysique
n'a jamais bien su ce qu'elle devait dire, et qu'il faut au moins

commencer par déterminer les conditions de son langage (EM, 4).

* * *

Tel est l'original dessein de la pensée de M. Piguet. Il est par-
faitement défini dès les premières pages de son livre «De l'esthétique
à la métaphysique», il est repris et précisé à chaque étape de l'analyse,
il est repris enfin en conclusion. Il est clair et net, et représente bien

un certain courant de la philosophie contemporaine. Cependant,

139



l'auteur ne m'en voudra pas de penser que sa très ferme intention
n'a pas toujours reçu la réalisation qu'elle mérite, et que pour
commencer par un point important, elle s'embarrasse parfois d'une
méthode d'investigation trop lourde, trop coûteuse et quelque peu
artificielle (cf. EM, 129-158).

Il apparaît en effet que la partie centrale dite «La question critique
du langage», qui est une analyse phénoménologique des trois types
de langage, n'amène rien que la description empirique n'ait déjà
découvert. M. Piguet affirme (EM, 154) que le principal bénéfice
de l'analyse critique du langage est la distinction entre langage et

sens, puisque selon lui la conscience métaphysique reçoit désormais

une signification non contaminée a priori par le langage et la visée

contemplative. Mais cette distinction est acquise dès le moment où

l'auteur a montré que le langage de l'esthétique, modèle du langage
métaphysique, vise une réalité qui est à elle-même sa propre
signification, soit dès l'Introduction (EM, 13). L'analyse phénoménologique

du langage n'amène donc rien de neuf sur ce point précis,
l'Introduction ayant déjà montré le souci de réalisme et d'objectivité
métaphysique qui meut l'auteur, en particulier en refusant de

concevoir le langage métaphysique comme un langage scientifique
donateur de sens. Dès lors la question critique semble devenir

inutile, justification rationnelle a posteriori d'une affirmation déjà
acquise légitimement dans l'expérience descriptive. Elle donne

l'impression que l'auteur cède au goût de la construction systématique.
Pourtant la question critique implique une affirmation de l'auteur,

capitale quant à la conception de la métaphysique, et qui aurait pu
être développée davantage, car elle sous-tend la conclusion même de

l'ouvrage. L'analyse critique du langage montre en effet que la
perception silencieuse de la conscience, la perception «pré-loquace»,
connaît deux modes, l'un qui correspond à la visée scientifique,
exprimée dans un langage déterminant le sens même de l'objet visé,
l'autre qui définit la visée contemplative, exprimée soit dans l'œuvre
d'art (langage lyrique), soit dans le langage philosophique, reflet
adéquat de la réalité visée. Il y a donc deux modes de perception,
mais trois modes de signifier, c'est-à-dire trois modes de langage.
Cette situation est abondamment décrite (EM, 135 sq.), mais son sens

profond n'est pas élucidé véritablement. Jamais M. Piguet n'indique
formellement qu'i/ n'y a en somme pas de mode de connaître métaphysique

spécifiquement distinct du mode de percevoir de l'esthétique. La spécificité de

140



la métaphysique se réduit à instaurer un langage adéquat et distinct
des deux autres types de langage, et non à dégager un type formel de
connaissance. Cette affirmation justifie seule la conclusion suivante :

«L'intuition étant donnée (et trouvée), il s'agit de parler sur cette
intuition. Pourquoi donc, demanderez-vous Mais parce que la
philosophie est discipline et qu'elle est discours sur les choses. Je puis
naturellement ne pas parler, mais alors je ne suis pas philosophe; je suis

mystique, religieux, ascète ou moine» (EM, 235). Voilà un aveu de taille.
La connaissance proprement dite est en dehors du domaine de la
philosophie : elle appartient à un domaine propre, celui du mysticisme
ou de la religion, celui que l'on peut appeler, d'un mot neutre, la

contemplation. Ainsi la philosophie n'est pas contemplation, elle

parle sur cette contemplation, elle est discours, langage, expression
verbale d'une expérience vécue qui ne la définit pas au premier chef.
Elle est discours pur (EM, 150). La différence entre conscience

métaphysique et discipline métaphysique (EM, 162) devient une distinction
entre conscience silencieuse mystique et discours loquace métaphysique. En

quoi dès lors cette position de M. Piguet se distingue-t-elle de celle
de M.Heidegger, si pertinemment critiquée (EM, 197-221)? De

plus, la contemplation mystique n'est silencieuse que parce qu'elle
ne peut trouver les mots adéquats qui l'expriment, et non du tout
parce qu'elle a à instaurer un langage nouveau. Les mystiques
expriment poétiquement leur amour de Dieu. Témoins les Psaumes, le

Cantique des Cantiques, les poèmes de Saint Jean de la Croix. Le langage
des mystiques n'est pas adéquat à leur expérience vécue ; il la transpose

plus qu'il ne la traduit.
Une autre critique à adresser à l'analyse phénoménologique du

langage est l'équivoque qu'elle laisse planer sur les relations entre
le silence critique et le silence métaphysique. Certes, et ici aussi il y a

une originalité incontestable de M. Piguet, elle permet de rétablir
un certain dualisme épistémologique dans un climat de pensée, soit

idéaliste, soit trop crûment réaliste, qui dans le langage identifie le

sujet et l'objet (EM, 187). Car elle aboutit à poser un sujet pur,
antérieur à tout discours sur les choses, donc antérieur à toute
identification, quelle qu'elle soit, avec la chose connue. Ce sujet est

une conscience pure (EM, 132) de tout langage d'une part et de

tout «sens de langage» d'autre part, c'est-à-dire de toute habitude
de signifier modelée sur le langage (EM, 128). Si donc le langage
unit sujet-objet, l'analyse phénoménologique qui aboutit au silence,

141



dissocie le sujet pur du langage qu'il tient, et de l'objet dont il parle.
C'est ainsi que M. Piguet peut dire que son époché «met» tout le

langage du côté de l'objet, alors que Husserl maintient le langage
du côté du sujet donateur de sens. Le langage est en effet sens pour
Husserl, alors que pour M. Piguet, l'intuition, l'expérience seule,

est sens: Husserl ne «réduit» pas le langage, celui-ci étant déjà le
monde réduit, M. Piguet réduit jusqu'au langage et aboutit au
silence (cf. EM, 155).

Ce sujet pur, M. Piguet le définit avec raison comme un mythe, une
limite critique (EM, 132), une possibilité théorique (nous dirions trans-
cendantale) d'appréhender purement une pure présence objective (EM, 134),

une situation irréelle (EM, 152), car en elle la présence de l'objet n'est

pas encore dévoilée, non encore signification, ni signifié, ni signifiant
(EM, 135, 152). Ce sujet pur est de plus silence: silence critique de

la conscience transcendantale par opposition au silence métaphysique
de la conscience réelle (cf. EM, 133).

Or c'est cette distinction qui n'est pas claire. M. Piguet montre

que par elle-même l'analyse critique du langage m'amène à un point
où je m'ouvre à autrui: le silence du sujet pur est «défini comme une
écoute, comme une auscultation silencieuse de l'autre» (EM, 156).
Voilà un existentialisme bien heideggerien pour définir une situation
critique qui n'est pas susceptible de descriptions existentielles (EM,
135). Nous rencontrons en effet ici une attitude existentielle et non
plus transcendantale. L'analyse critique du langage aboutit au
silence métaphysique de la conscience, l'époché n'est pas une réduction

transcendantale, mais une analyse réflexive existentielle. Pourtant

M. Piguet insiste bien sur la distinction entre silence critique
et silence métaphysique. Il y a donc ici une difficulté. Car d'un côté

l'analyse du langage nous amène à un silence pour lequel l'objet est

simplement présence, sans signification encore, et de l'autre, elle

nous amène à un silence qui est écoute, auscultation d'autrui. Or
manifestement une écoute ne peut être ouverte à un objet dont la

présence n'est pas signification - d'autant plus que pour M. Piguet
lui-même il ne peut s'agir ici d'un type de visée où la conscience
constitue elle-même le sens de son objet. Et de toute façon, le silence,

par définition, n'enferme pas la conscience en elle-même (ce qui le

distingue du cogito de Descartes). La conscience n'a donc pas besoin
de percer un mur, ni d'ouvrir une fenêtre pour atteindre autrui.
Il reste donc que dans le même passage (EM, 156-7), la conscience

142



est définie comme sujet pur transcendantal et ouverture existentielle
sur autrui.

Enfin, si le sujet pur peut être considéré comme silencieux, il
apparaît que le silence métaphysique ne peut être réellement silence. En
effet, il est la présence d'autrui en moi. Il est la voix de l'être en moi;
mon silence est rempli de l'autre, il retentit de sa parole, ce n'est

plus moi qui vis en moi, mais l'autre qui vit en moi (EM, 145, 157).
La signification de l'autre devient ma signification; ce qui est vrai
de la perception contemplative d'une œuvre d'art l'est aussi de la

perception métaphysique des choses (EM, 145). La conscience

devient l'autre, elle est totalement aliénée, c'est l'autre qui parle en
moi (EM, 148-9, 157). A lire ces formules, on ne s'étonne plus que
la connaissance métaphysique est, comme nous l'avons vu, d'essence

mystique, selon M. Piguet: ce qu'il dit de la parole de l'autre en moi
reprend à peu près la définition de la foi chrétienne. On s'étonne

en revanche de ce que M. Piguet pense se distancer si nettement de la
pensée de Heidegger.

Totalement aliénée, la conscience métaphysique ne peut donc

plus être silencieuse: elle peut supposer comme condition trans-
cendantale, irréelle, le silence critique, mais elle n'est plus silence

métaphysique. En effet, la conscience métaphysique se rend présent

le monde autre, comme l'esthéticien se rend présent le monde de

l'autre (EM, 149). A ce moment l'objet est assumé comme signification.
On n'a certes plus affaire à un silence critique, mais non plus à un
silence métaphysique. A force de laisser parler l'objet en moi, je finis

par «parler» moi-même cette présence en moi.
Le problème de la représentation se pose donc nécessairement à

M. Piguet, mais celui-ci l'effleure à peine, sans doute parce que,
selon lui, il appartient au langage scientifique seulement (EM, 59).
Pourtant des indications, rares il est vrai, semblent prouver que
M. Piguet est conscient de la difficulté : il parle de percepts, de concepts

(EM, 14, 135). On pourrait même dire sans forcer sa pensée que la
pure présence de l'objet face au sujet critique pur devient
signification dans la mesure où la conscience métaphysique réelle l'assume

en se le rendant présent (EM, 135, 149). Car contrairement à la
situation de l'artiste contemplant, la conscience métaphysique ne

peut admettre que la présence objective soit sa propre présence
(EM, 145). C'est bien pourquoi en re-présentant la présence d'autrui,
la conscience métaphysique s'aliène.

143



Pour assumer la présence objective comme signification, il faut
donc selon M. Piguet une certaine représentation. Or celle-ci ne
saurait être le concept, qui est réservé au seul langage traducteur
(OP, 48). Elle pourrait être la signification même du sujet, la
conscience recevant en effet son sens de la perception, étant en effet

«signifiée» par la signification de l'objet. Mais si pour M. Piguet
la distinction entre la signification de la conscience et la conscience

n'est qu'une situation limite, un mythe irréel, une condition trans-
cendantale, il apparaît que du point de vue réel, métaphysique, la conscience

ne se distingue pas de sa signification acquise dans la perception objective.

Il ne reste donc pas de place pour une représentation, et la curiosité
fortement stimulée du lecteur n'est pas assouvie sur ce point. Car
d'un côté la représentation semble nécessaire, et de l'autre la
métaphysique vise un type de connaissance qui, telle celle de l'esthétique,
est adhésion totale, unité compréhensive de la chose contemplée

(EM, 109). Connaissance sans intermédiaires (EM, 126, 157), elle
réalise un type de connaissance mystique (EM, 235).

A la vérité, M. Piguet n'a pas besoin d'une théorie de la représentation

distincte d'une théorie du langage: il est nominaliste et se veut
tel (cf. EM, 8, 120, 174). Mais le nominalisme n'est pas un simple
empirisme (dans ce cas, Aristote même serait nominaliste comme le

veut EM, 197). Le nominalisme refuse de distinguer réellement entre
le sujet de connaissance et sa connaissance, entre la substance et

l'opération, l'essence et l'existence, tout en admettant une distinction,
empiriquement vérifiée, entre la connaissance et le langage. Dès

lors le nominalisme admet d'une part une connaissance empirique
indépendante du langage et un langage général essentiellement

inadéquat à l'expérience originaire, simple véhicule approximatif et

pratique de la pensée concrète; et il confond d'autre part la connaissance

intellectuelle de mode abstractif avec son expression verbale
dans le langage. Cette position, qui est celle d'Occam, M. Piguet la

reprend, tout en prétendant la corriger en ce que le langage devra

désormais refléter adéquatement la perception contemplative. Loin en effet

que le langage soit simplement véhicule pratique et inadéquat de la
pensée, c'est-à-dire ici de la perception, M. Piguet veut que le

langage philosophique «se force à parler selon le langage des choses»

(EM, 234), et soit l'expression naturelle et immédiate de l'expérience
vécue, son «reflet» adéquat (EM, 150, 188; cf. OP, 83). Aussi bien
la même ambiguïté qui règne dans le nominalisme classique se

144



retrouve-t-elle dans celui de M. Piguet. Tantôt, le langage est,
comme nous l'avons vu, pur discours sur une intuition, et en ce sens
la connaissance doit être livrée avant la formulation dans le langage
(EM, 122), tantôt le langage s'identifie avec la connaissance même.
Ainsi M. Piguet laisse entendre que la théorie du langage est une
théorie de la connaissance (EM, 30, 194).

Une telle doctrine entraîne évidemment mainte imprécision, et
laisse transparaître dans la pensée de l'auteur certaines conceptions
qui manifestent combien la distinction du concept (verbe intérieur)
d'avec le langage (verbe extérieur) est nécessaire à celui-là même

qui la nie. Ainsi, par exemple, des premières pages de EM, où M.
Piguet tente de circonscrire la notion de doute, en distinguant nettement

la chose réelle, la représentation spirituelle de celle-ci, et le
langage qui l'exprime extérieurement (EM, 2). Cet aveu, involontaire
sans doute, de même que ceux qui ont été cités plus haut, n'en
demeure pas moins contraire à l'intention profonde de l'auteur:
l'option nominaliste de M. Piguet, malgré son ambiguïté, est
fondamentale et délibérée. C'est ce qui apparaît si on le compare au principal

adversaire du nominalisme médiéval: le thomisme.

Il ne faut en effet que peu d'imagination philosophique pour
rapprocher l'étonnante page 157 de EM de la doctrine thomiste du

concept. Comme le parler d'autrui dans la conscience silencieuse de
M. Piguet, la species impressa de l'école thomiste «aliène» en quelque
sorte l'intelligence humaine, en imprimant en elle la forme
intentionnelle de l'objet connu. Comme le langage de la conscience loquace
de M. Piguet, la species expressa de l'intelligence thomiste «libère»
en quelque sorte celle-ci, en lui permettant à'exprimer la connaissance
intellectuelle qu'elle prend de l'objet. Pareillement, de même que,
dans l'école thomiste, la species impressa est considérée comme le

principe de l'intellection, et la species expressa comme le terme de

l'intellection, de même, chez M. Piguet, la contemplation de l'objet
concret et le discours exprimant cette contemplation sont les deux
pôles de l'activité philosophique. Il reste cependant que M. Piguet,

pour éviter d'avoir recours à une représentation conceptuelle dont
il ne veut pas, ne peut qu'identifier substantiellement la conscience

qui perçoit à la signification de l'objet perçu, et de ce fait réduire
toute expression spirituelle de la connaissance à l'expression verbale
du langage. C'est pourquoi, comme le nominalisme, il en vient à

considérer la connaissance comme un «face à face» ineffable (cf.

10 145



EM, 235), que les métaphores, si largement utilisées de nos jours,
d'écoute, d'ouverture, de silence même, peuvent seules, non définir certes,
mais décrire existentiellement.

Cette réduction de la connaissance au langage se manifeste bien
quand M. Piguet établit les deux questions qu'une critique doit
poser au langage. La critique recherche la structure logique du
langage, laquelle répond aux deux seules questions suivantes : qui parle
et de quoi parle-t-on la première étant impliquée dans la seconde, et
définissant le point de vue critique proprement dit. La question du
destinataire (à qui parle-t-on est une question rhétorique uniquement
(EM, 51-2). Or cette définition du problème critique par les deux

questions fondamentales peut parfaitement s'appliquer à ce que l'on
appelle dans l'Ecole le concept. Celui-ci est en effet l'acte vital d'un
sujet intelligent pensant quelque chose. Le concept est une «parole»
que l'intelligence profère pour se rendre présent l'objet et se rendre présente

à l'objet, en un mot pour le «représenter». Il n'a pas par conséquent
à se préoccuper d'une «destination» extrinsèque; le concept est une
parole intérieure. Le mot au contraire exprime le concept (qui parle?)
et représente un objet (de quoi parle-t-on?), tout en le signifiant à

quelqu'un (à qui parle-t-on?). La dimension de «destination» extrinsèque

est donc essentielle au mot, mais non pas au concept. La
représentation que M. Piguet est tenté d'admettre dans la connaissance est

donc réalisée par un mot du langage auquel il dénie sa fonction
essentielle de communiquer. - C'est la raison pour laquelle, soit dit en

passant, M. Piguet ne voit très logiquement dans la Tradition
chrétienne qu'un discours sur l'Ecriture révélée (EM, 284). — On ne

peut donc dire que la question «à qui parle-t-on?» appartient à la
forme rhétorique du langage: elle définit un aspect ontologique du
langage en tant que relation intentionnelle.

La réduction du concept au mot, de la connaissance au langage,
est encore manifeste dans la définition que donne M. Piguet de la
notion de mode. Cette notion est centrale dans la pensée de l'auteur.
La connaissance ne peut être exhaustive et absolue. Elle se réalise

toujours d'un certain point de vue, selon un certain mode, qui est

«la manière limitée selon laquelle l'esprit connaît, par laquelle la
prise ,prend'». Toute connaissance est donc nécessairement modale

(EM, 95). De même, toute réalité est modale en tant que mode de

l'être (ibid.). Une réalité a-modale apparaît ainsi comme une chimère,
l'exemple que M. Piguet donne ici est celui de la matière (EM, 95;

146



ne pourrait-on en dire autant du sujet pur, mythe, situation irréelle,
et du silence critique, «seule position a-modale»? EM, 119-120).
Plus concrètement, dans chaque domaine particulier, il y a modali-
sation: dans le cas de la sensation (EM, 89), de la forme (EM, 94),
de la constitution phénoménologique (EM, 149), de l'exister (EM, 179),
et du langage surtout (EM, 50,116,206). Il y a plusieurs types de

langage, plusieurs types d'être, deforme, exprimés en une première
approximation par le même mot «langage», «être», «forme», etc. Le même

mot exprime donc une réalité équivoque: le langage, l'être, etc., sont
autant de réalités équivoques et non univoques (EM, 50). Or seul

un mot, un nom, peut être, au sens propre, équivoque: une chose a sa

signification et non une autre (c'est le principe de non-contradiction),
une pensée, un concept, pense telle chose et non une autre, mais un
mot peut avoir plusieurs sens sans que les réalités désignées par lui
aient nécessairement plus en commun qu'une dénomination extrinsèque.

Ainsi par le mot «éclair», je signifie deux réalités, un phénomène
physique et une pâtisserie, mais au même mot correspondent bien
deux pensées, deux concepts. Ainsi il ne suffit pas de dire qu'une
«réalité» est équivoque pour en déduire que ce qui est signifié par
un nom équivoque peut être l'objet d'une seule science, en l'occurrence
d'une seule et même critique du langage. Au contraire, de réalités

équivoques, il n'est pas de science une. Il n'y a de science du langage que
s'il y a une notion une du langage, laquelle peut se modaliser certes,
et non seulement un nom unique couvrant plusieurs réalités
formellement distinctes. S'il y a mode, il y a mode de quelque chose,
soit selon un rapport à un premier modèle, relation que M. Piguet
refuse par antiplatonisme (EM, 210-1), soit par coïncidence dans

une même notion abstraite. Car il faut aller jusqu'au bout: parler de

modes, de connaissance modale suppose une connaissance abstractive,

suppose une théorie du concept, une théorie de l'analogie. Cette
doctrine, dont M. Piguet se rapproche manifestement, existe, c'est
celle de l'école thomiste. Loin de moi la pensée que M. Piguet
n'affirme pas une certaine parenté formelle entre les différents types
de langage (EM est excellent sur ce point, 64 sq.), mais ce qu'il
admet d'un côté, il le rejette de l'autre, en ne parlant que de pure
équivocité. De plus, M. Piguet veut bien accepter une connaissance

modale, mais non une connaissance abstractive (le mot d'abstraction
ne figure qu'une fois en EM, 106). Il veut au contraire une connaissance

intuitive modale, qui ne peut être qu'une description successive,

147



dialectique, une perception «dilatée», par rapport à laquelle le mot,
le langage, est nécessairement équivoque.

Enfin la réduction de la connaissance au langage permet de dire
à la fois que la métaphysique est discours sur les choses (EM, 1) et
discours sur l'intuition des choses (EM, 235). Car l'intuition, la
perception pure, n'est que la présence de la chose en moi (ou par moi
dans la mesure où je me la rends présente). Le rapport du langage
à la chose est identique au rapport du langage à la perception. La
présence des choses «signifie» (selon la terminologie de M. Piguet)
la conscience, et cette conscience signifie à son tour le langage
philosophique. Celui-ci est donc adéquat nécessairement à la
perception, c'est-à-dire à la présence de la chose en moi. Le langage
philosophique doit ainsi être adéquat tant à la chose qu'à la
conscience que celle-ci signifie par sa présence en moi. Si la conscience

métaphysique est le «reflet passif» de la réalité, le langage est le

«reflet actif» de la réalité contemplée, et il participe de la contemplation

«signifiée» par la chose (EM, 150, 230). La raison silencieuse

«colle» au réel en le laissant retentir en elle et le langage reflète le

réel par la médiation de la contemplation. Médiation «immédiate»,
car la signification de la conscience est celle même de la chose

contemplée. La signification du langage est donc le reflet immédiat de

la chose contemplée (EM, 230).
Reflet, participation, ces notions synthétiques, inanalysables,

n'expliquent rien, mais décrivent simplement une situation en l'explicitant

(EM, 231) ; elles rompent avec ce que la phénoménologie husserlienne
redécouvre de plus précieux: la coïncidence téléologique du sujet et
de l'objet, et, en s'éloignant de la doctrine de l'intentionnalité
husserlienne, se rapprochent de la subtile conception thomiste d'un
signe formel pur, qui, elle aussi permet une médiation «immédiate»,
mais la durcissent en une doctrine cartésienne ou marxiste du refiet.

Quel est donc le langage philosophique qui peut être le reflet
adéquat du réel contemplé perceptivement? En aucun cas le langage
abstrait et judicatif que l'homme emploie quotidiennement (le
nominalisme de M. Piguet rejette le concept abstrait et le jugement
même hors du langage de la philosophie, EM, 109). Car ce langage

suppose l'interrogation et l'analyse analogique de l'être, et le langage
de M. Piguet veut être l'expression immédiate et adéquate de

l'unité de l'être. M. Piguet en donne un exemple à propos de la
description de l'œuvre d'art. Le couple classique fond-forme étant rejeté

148



par l'esthétique contemporaine, il faut exprimer le caractère le plus
profond de l'œuvre d'art en disant que «le réel (en art) n'est pas le

signifiant (la matière) ni non plus le signifié, c'est-à-dire je ne
sais quelle mystérieuse intention ou idée ou spiritualité qui existerait
en soi et aurait tout de même besoin d'une matière pour s'asseoir et
se manifester» (EM, 93). En un mot, le fond est la forme, «signifiant
et signifié sont de même nature» en art (EM, 92). L'analyse de
l'œuvre d'art en matière et forme doit faire place à l'unité perçue
immédiatement (EM, 97). C'est de cette manière que le langage

métaphysique devrait en principe dépasser et nier le langage
analytique défini par M. Piguet comme langage scientifique.

On voit ainsi que ce nouveau langage prétend, en manière de

premier impératif, nier le principe de non-contradiction (cf. EM, 189),

ce qui est contestable. Car de ce que le principe de non-contradiction
ne joue plus de la même manière dans le cas de l'œuvre d'art,
puisque celle-ci est identiquement fond et forme, il ne s'ensuit pas

qu'il ne joue plus de rôle du tout; cela signifie simplement qu'il joue
de manière différente au niveau perceptif qui est celui de la contemplation

esthétique (empirique de la philosophie de M. Piguet) et
au niveau de l'analyse philosophique proprement dite. Dire que
l'œuvre d'art est unité, en effet, c'est soit assumer perceptivement en
unité contemplée ce que l'analyse distingue abstraitement selon

plusieurs aspects formels, soit se passer de l'analyse et percevoir
immédiatement une œuvre d'art. Dans le premier cas, il est clair que
le langage de l'analyse - celui que nous employons tous sans cesse -
ne saurait disparaître au profit de l'expérience vécue de l'unité.
Dans le deuxième cas, c'est se mettre en demeure de créer un nouveau
langage, en deçà, au-delà, en tout cas indépendamment du langage
conceptuel de l'analyse, mais aussi renoncer à définir le sens de ce

nouveau langage par une référence explicite aux analyses du langage
conceptuel. Or c'est ici la faiblesse de l'exemple que nous donne
M. Piguet du langage métaphysique adéquat au perçu: le sens de

ce mot «unité» - le choix même de ce mot - ne provient pas tant de
l'immédiate perception de l'œuvre d'art une, que de la perception
simultanée de deux éléments distingués par l'analyse conceptuelle.
Dès lors, ce nouveau langage apparaît comme le prolongement du
langage conceptuel de l'analyse, ou plus exactement comme
l'expression d'une perception dont la plénitude vécue d'unité a été

explicitée à un autre plan, celui de l'analyse proprement dite.

149



Gomment en irait-il autrement si l'on tient à maintenir une connaissance

modale? Celle-ci n'est limitée, c'est-à-dire partielle et partiale,
selon une expression de l'auteur, que pour mieux intégrer en unité
contemplée les modes de l'être analytiquement saisis. Car il faut
choisir entre une connaissance modale et un langage immédiatement

adéquat au réel perçu, considéré comme langage philosophique
exclusif. S'il y a connaissance modale, il faut admettre en effet deux

langages, et l'un et l'autre veulent être philosophiques. La
différence est que le premier existe déjà, par rapport à une connaissance
intellectuelle explicitement reconnue comme abstractive, et que le second

n'existe pas encore, alors que l'expérience perceptive à laquelle il
pourrait correspondre est déjà donnée. Il ne s'agit pas en effet de

nier qu'il y ait une perception esthétique spécifique pour laquelle
l'œuvre d'art est une unité spécifique. Il s'agit d'exprimer ce qui est

vécu, ou intelligé, dans cette opération, et en fin de compte de savoir
si l'introduction d'un nouveau langage — non pas la constatation d'une
expérience spécifique - est même possible.

L'analyse de l'exemple donné par M. Piguet nous renvoie une fois
de plus à son problème majeur. Comment constituer le langage de

la métaphysique? Malgré les difficultés attachées à cette affirmation,
le langage métaphysique doit être indépendant du langage conceptuel,
et donc créé de toutes pièces. C'est ici la raison la plus profonde de

l'ambivalence de la pensée de M. Piguet: tantôt la connaissance est

le langage même, tantôt, comme le langage n'est pas encore donné, il
faut l'inventer et le dissocier de la connaissance qui, elle, est donnée

et ne doit donc plus être cherchée (EM, 234-5). La métaphysique de

M. Piguet ne cherche pas la connaissance, mais le discours. Cherchant
la connaissance, elle devrait se résigner à interroger l'objet, et cela

même la définirait comme une activité scientifique constitutive du

sens de son objet. Interroger en effet, c'est renoncer à une connaissance

parfaitement intuitive, c'est se résigner en effet à troubler l'apparaître
originaire de l'être. Une philosophie de l'interrogation analyse et

par conséquent ne peut être contemplative, ou du moins si elle l'est,
elle l'est terminalement, alors que la métaphysique selon M. Piguet
doit être contemplative initialement. C'est pourquoi la conscience

métaphysique de M. Piguet est nécessairement aliénée au niveau de

la contemplation, et maîtresse d'elle-même au niveau du langage
seulement (EM, 146). Au lieu qu'une philosophie de l'interrogation

150



est maîtresse d'elle-même dès le début de sa démarche et se transcende
dans sa contemplation terminale.

La position de M. Piguet est donc celle d'un pur phénoménologue
qui suspend tout intérêt mondain dans la contemplation de la chose,
afin de garantir la pureté de la signification contemplée et par
conséquent l'adéquation parfaite de son discours. M. Piguet
contemple la vérité des choses, n'ayant plus à se conformer à celle-ci.
Car la vérité, c'est l'être même et non la connaissance adéquate de

l'être (OP, 84). Il faut donc, selon M. Piguet, écouter la vérité, la
laisser parler et se donner. De nouveau, nous rencontrons ce « fidéisme»,
si proche du «mysticisme» de Heidegger.

La position de M. Piguet, qui tient paradoxalement à se distancer
de celle de Heidegger, peut être définie comme une sorte d'empirisme,

mais il ne semble pas qu'elle puisse être appelée rationalisme sans abus
de terme (EM, 229 sq.). Elle rejette une philosophie de l'interrogation,

d'une part en raison du primat de la perception désintéressée

qui ne recherche pas l'explication (EM, 231), et, d'autre part parce
qu'elle rejette le langage qu'une telle philosophie doit nécessairement

employer, le langage de tous les jours, que M. Piguet appelle langage

traducteur. Langage traducteur, certes, de l'objet lui-même, mais de

l'objet tel qu'il est analysé par l'interrogation de la conscience. On
revient donc bien à ce thème fondamental de M. Piguet: le seul

dynamisme de la philosophie consiste à instaurer un langage spécifique.

L'expérience est donnée: il ne faut pas la chercher. Il faut
chercher à l'exprimer dans un langage rigoureux (EM, 234-5).
Dans ces conditions, d'ailleurs, pourquoi tellement hésister sur l'objet
de la métaphysique? Comme l'idéaliste de Merleau-Ponty, le philosophe

selon M. Piguet n'interroge pas, mais contemple immédiatement

(cf. EM, 4, 164).
Par opposition à Bergson, M. Piguet ne veut pas d'un langage

imagé dont le but serait de cerner le réel en deçà du langage conceptuel.

Par opposition à Heidegger, M. Piguet ne veut pas d'un langage

substantiel de l'être, se donnant à l'homme silencieux au-delà du

langage conceptuel. Par opposition à une philosophie de type aristotélicien,

M. Piguet ne veut pas d'un langage conceptuel exprimant
adéquatement une pensée qui, de par son interrogation, intellige
«modalement» les divers aspects formels de l'être. Comme les deux

premiers philosophes, il veut un langage adéquat à la chose; comme la
seconde philosophie, qui mesure son langage à sa connaissance, il

151



veut un langage adéquat à la perception contemplative de la chose. En un
mot, il veut un langage «au-dessus du concept et de l'image», un
discours sur le réel (OP, 86-87).

* * *

Quelle que soit l'issue des recherches de M. Piguet, on ne peut pas
ne pas admirer l'entreprise de cet auteur, lorsqu'on la voit,
empiriquement, acquérir peu à peu son autonomie, à travers la foule des

influences qui l'ont suscitée : influences husserliennes, heideggeriennes,
néo-positivistes, esthétiques, aristotéliciennes. Mais plus que cet effort
de dépassement, c'est la poussée vitale d'une intelligence avide de

découvrir sa voie, ou plutôt celle d'une métaphysique rigoureuse, qui
saisit le lecteur. Celui-ci peut bien contester en passant le bien-fondé
de certaines thèses, mettre en doute la force de certaines argumentations,

il rencontre un esprit qui, tout en s'appuyant sur les convergences

doctrinales de son temps, témoigne à tout moment d'une
vigoureuse liberté intellectuelle.

C'est dire l'intérêt que présente la lecture des deux ouvrages
recensés ici. Sans cesse, la curiosité est stimulée, la réflexion sollicitée.
Car cette recension critique n'est pas complète. Il faudrait situer
l'importance des aperçus proprement esthétiques, la pertinence des

analyses historico-critiques de Hegel, Heidegger, Bergson, du
néopositivisme anglo-saxon, les intéressantes applications que M. Piguet
appelle «tâtonnements». Toutes ces pages passionnantes manifestent
le même souci de vérité, la même vigueur de conviction. Devant une
oeuvre aussi suggestive, le plus bel hommage, me semble-t-il, reste

la critique serrée et amicale.
André de Murait

152


	Réalité, conscience, language : étude critique de deux ouvrages de J.-Claude Piguet

