Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 20 (1960)

Buchbesprechung: Réalité, conscience, language : étude critique de deux ouvrages de
J.-Claude Piguet

Autor: Muralt, André de

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen - Etudes critiques

Réalité, conscience, langage

Etude critique de deux ouvrages de J.-Claude Piguet

Le probléme qui préoccupe M. Piguet est celui du langage. Déja
en été 1957, M. Piguet avait présenté a la Société Romande de
Philosophie un ample exposé de sa pensée personnelle sur ce sujet.
Cette conférence est restée gravée dans la mémoire de nombreux
auditeurs, car elle reprenait sous un éclairage original des questions
essentielles & toute philosophie: la discipline philosophique, telle qu’elle
est exprimée dans le langage philosophique, est-elle le tout de la
philosophie? Est-elle plus profondément un discours sur les choses,
c’est-a-dire sur ’intuition des choses, et suppose-t-elle en conséquence
une connaissance spirituelle, distincte du langage qui ’exprime, une
connaissance «hors le langage»? Ou au contraire vise-t-elle a dépasser
le langage pour aboutir au silence de la contemplation? Autrement
dit, faut-i1l comprendre le silence comme une condition de possibilité
critique a toute intuition et donc a tout discours, dans le cadre d’une
critique de la connaissance de type kantien, ou mieux encore phéno-
ménologique, ou faut-il comprendre le silence comme le terme culminant
de la sagesse, I’'acte supréme de 'intelligence, qui, assumant I’acquis
de la démarche discursive préalable, saisit vitalement I’intelligible
dernier, au-dela de tout concept et de tout langage? Faut-il méme
se décider pour une troisiéme solution, qui s’inscrirait dans la ligne
d’une pensée existentielle de type heideggérien: le silence n’est-il
pas P'attitude existentielle d’humilité intellectuelle qui, faisant taire
tout I’acquis de connaissance, tout préjugé verbal, laisse apparaitre
la chose dans sa pureté originaire, et se délecte d’une contemplation
immédiate? En ce sens, qui est celui de M. Piguet, le silence définit
la perception pure de la conscience. Le moi, attentif uniquement a
I’apparaitre de la chose, saisit immédiatement la signification de
celle-ci sans viser rien au-dela. Silencieux en lui-méme, le moi
deviendra «parlant» par l'effet de la signification qu’il étreint

1392



immédiatement, langage tout intérieur, qui est celui de la présence
de la chose en lui. La signification de la conscience est en effet celle
méme de la chose contemplée, et c’est cette signification, silencieuse-
ment vécue dans I'intimité de la contemplation, qui pourra désormais
se refléter dans un langage adéquat.

En insistant ainsi sur le primat de la perception et surtout en
ramenant celle-ci & un état de pureté originelle, en deca de toute
influence possible de la part d’une expression conceptuelle ou d’une
formulation verbale, M. Piguet peut répondre d’une part a I'idéalisme
des hégéliens et des savants dont ’appareil théorétique détermine le
sens objectif de la chose & connaitre et interdit par conséquent toute
saisie originelle de celle-ci, et d’autre part au réalisme trop prudent
des philosophies anciennes, telle celle d’Aristote, pour lesquelles la
connaissance ne peut étre pleinement objective que dans une expé-
rience ineffable, certes, mais terminale, présupposant tout le travail
rationnel de lintelligence. Entre le silence transcendantal, condition
critique du langage, telle ’aperception pure de Kant, et le silence
métaphysique, terme ultime du langage, tel I’acte de sagesse d’Aristote,
c’est-a-dire entre un silence qui n’a de valeur que par la connaissance
et le langage qu’il fonde, et un silence qui n’est que la défaillance
du langage conceptuel, M. Piguet choisit le silence concret et
immédiat d’une conscience ouverte sur les choses, qui se laisse remplir
par la signification originaire de celle-ci, afin de mieux mesurer son
langage propre sur cette pure expérience vécue.

Ces thémes fondamentaux, qui touchent & la portée métaphysique
de la philosophie, le lecteur peut désormais en suivre I’exposé métho-
dique dans deux ouvrages tres suggestifs que M. Piguet a fait paraitre,
I’'un & La Haye: De Pesthétique a la métaphysique, 1959, M. Nijhoff,
coll. Phaenomenologica 3 (cité EM), et I’autre, paru a Neuchétel:
L’euvre de philosophie, 1960, La Baconniére (cité OP). Le premier
élabore la distinction entre silence métaphysique et discours de la
discipline métaphysique; l’autre est une critique de la langue
commune que l'auteur appelle le langage traducteur. L’un et
Pautre se complétent admirablement, le second apportant ce que
le premier suppose, une autocritique du langage employé par ’auteur
lui-méme. Car si M. Piguet vise & constituer un langage proprement
métaphysique, il n’en reste pas moins que ses deux ouvrages sont
écrits en langue commune, en langage traducteur, celui-lA méme
qu’employent a la fois le savant (sauf dans ses formules mathématiques

133



et ses ceuvres techniques), ’esthéticien, le métaphysicien de tous les
temps. C’est le langage culturel (OP, 45), celui de ’homme cultivé,
de ’honnéte homme. Par la méme, il ne peut s’agir d’un langage
apte a exprimer adéquatement les visées formellement distinctes des
trois types d’activités humaines, retenues par M. Piguet: la visée
cognitive ou scientifique, la visée créatrice, la visée contemplative.
Le langage traducteur n’est pas le langage d’une discipline de P’esprit.

La preuve en soit la considération des divers langages usités dans
les diverses activités citées. L’homme de science s’éloigne de plus
en plus d’un langage ol I’honnéte homme pourrait se retrouver avec
facilité. Il formalise mathématiquement I’expression de sa connais-
sance, au point que son langage méme en vient a déterminer le sens
des expériences réelles qu’il meéne (EM, 9). L’activité créatrice de
l’artiste s’exprime dans un langage spécial qui ne peut étre réduit
purement et simplement au langage quotidien. Le philosophe, quant
a lui, tend & étourdir le lecteur moyen par un vocabulaire souvent
ahurissant, qui se veut précis et qui peut I’étre par rapport a la
pensée de tel auteur (par ex. la terminologie de la phénoménologie
husserlienne), mais qui pourtant ne parvient qu’a dissimuler sous une
feinte technicité une imprécision, une inadéquation de principe. Le
langage scientifique est essentiellement adéquat a ce qu’il signifie,
parce que le savant a délibérément substitué a un langage commun
impropre un langage formalisé spécifique. Le langage de I’artiste
est nécessairement adéquat, car il est ce qu’il signifie. Le philosophe
continue de s’exprimer dans un langage essentiellement inadéquat,
car il continue de vouloir exprimer ce qu’il connait de ’homme et
des choses dans un langage qu’il juge naturel et humain. Malgré
certaines tentatives contemporaines d’exprimer du langage la
signification originelle qu’il comporte, telles les étymologies de
Heidegger (EM, 200 sq.), la philosophie n’a pas encore posé selon
M. Piguet la gquestion critique du langage. Elle n’a pas encore fondé
critiquement la distinction du langage métaphysique d’avec le
langage artistique et d’avec le langage scientifique. Au contraire,
elle a trop souvent succombé a la tentation d’imiter purement et
simplement le langage de la science ou le langage de I’art (EM, 20-22).

C’est cette question que veut poser le premier ouvrage de M. Piguet:
De Pesthétique & la métaphysique, afin de définir le statut de ce que peut
étre un langage propre a la philosophie, et définir par conséquent
les conditions non seulement d’une discipline métaphysique, c’est-

134



a-dire d’un discours métaphysique, mais aussi et surtout les conditions
d’une véritable expérience philosophique (EM, 27-29). C’est bien
Poriginalité majeure de M. Piguet dans cet ouvrage, de reprendre
le probléme de la critique de la connaissance du point de vue du langage.
Il n’est que de voir comment M. Piguet situe le probléme du réalisme
et de I'idéalisme pour s’en assurer (EM, 19).

Pour poser la question critique du langage, il faut distinguer le
langage traducteur du langage spécifique des disciplines rigoureuses.
Cette idée, développée dans OP, ne suffit cependant pas: il faut
encore distinguer le langage des sciences et le langage de Uart ou langage
lyrique. Cette nouvelle distinction a pour premier effet de permettre
une confrontation, sous une seule et unique lumiére, d’activités aussi
diverses que la traduction des choses de la vie quotidienne dans le
langage commun, la connaissance scientifique et la création artistique.
Certes, M. Piguet n’est pas l'unique auteur de cette distinction:
il la doit a Pius Servien et a d’autres, mais il I’élabore et la complete
singuli¢rement, en introduisant une nouvelle modalité du langage:
le langage de Pesthéticien, tel qu’il est usité en particulier dans I’Ecole
de M. E. Souriau. M. Piguet distingue ainsi trois types de langage.
Il sait fort bien pourtant qu’il y a d’autres langages humains, mais
il s’arréte aux trois types cités, car leur description empirique déja,
celle particuliérement du langage de ’esthéticien, révélera la légiti-
mité d’un éventuel langage métaphysique. L’enquéte menée sur les
modes de signifier peut donc continuer et s’étendre a d’autres
domaines (celui de I’éthique par ex.), il suffit pour 'instant a I’auteur
d’analyser les langages de la science, de I’art et de ’esthétique.

Ainsi apparait le second mobile de M. Piguet. Son livre est bien
une certaine critique de la connaissance, mais il est aussi la recherche
d’un modéle pour I’entreprise métaphysique. La philosophie d’inspira-
tion scientifique, la philosophie scientifique plutdt, s’est trop long-
temps inspirée du modéle de la connaissance scientifique. Certaines
formes d’idéalisme de méme se sont trop longtemps laissées influencer
par la connaissance de type artistique (EM, 228). Les résultats de
Pune et I'autre tentative ne sont guére concluants pour M. Piguet.
Il vaut la peine de s’engager, «pour voir», dans une nouvelle voie.
D’ou les controverses! de l"auteur avec MM. Ferdinand Gonseth et

v Dialectica, 5152

135



Maurice Gex: selon M. Piguet, I’enjeu de ces débats est ’autonomie
de la philosophie, la spécificité de son langage.

Pourtant, méme si la métaphysique doit selon I’auteur s’inspirer
du modele de P’esthétique, elle ne doit pas étre a la remorque de
celle-ci. Elle doit opérer, dans son domaine, & propos de son objet,
comme opere l’esthétique a propos de son objet, qui est I’ceuvre
d’art. De méme que le langage, de méme la notion de discipline se
modalise. 11 n’y a pas qu’une discipline, pas plus qu’il n’y aurait
qu’un seul langage, dont tous les autres participeraient, a la maniére
de la participation de I’étre sensible & I’Idée intelligible platonicienne
ou a la maniére de la participation des langages a I’ Ursprache grecque
selon Heidegger (EM, 208 sq.). La notion de discipline, comme
celle de langage, est une notion modale, une notion qui ne se réalise
pas d’une maniére unique et univoque, selon une seule formalité
plus ou moins participable, mais selon plusieurs formalités qui entre
elles entretiennent un certain rapport de proportion. Ainsi seulement
I’autonomie de la discipline métaphysique et du langage philosophique
peut étre garantie, en méme temps que leur relation exemplaire
avec la discipline et le langage esthétiques. Cette notion de modalité
est centrale dans la méthodologie de M. Piguet, et elle rejoint
curieusement la notion d’analogie thomiste, en ce que particuliére-
ment elle souligne le caractére non exhaustif de toute connaissance
humaine (EM, 95). Elle suppose d’ailleurs une comparaison expresse
entre la philosophie univoque de Platon et celle, analogique, d’Aris-
tote (EM, 50).

Or le langage métaphysique n’est pour Dinstant qu’espéré.
M. Piguet s’interdit tout processus qui lui permettrait de 'instaurer
a priori, par un coup d’éclat, pour reprendre son expression. Au
contraire, c’est I’expérience qui détermine la démarche de I'auteur:
il insiste beaucoup sur ce point (EM, 28, 37), ainsi d’ailleurs que
sur les «convergences» qui viennent étayer ses «tatonnements»
(EM, 37, 42, 56, 120). Aussi ’analyse des trois langages distingués
par M. Piguet s’étage sur trois niveaux: d’abord une introduction
a la question du langage (EM, 19 sq.), puis une description empirique
des visées de la conscience (EM, 51 sq.), enfin une critique «phéno-
ménologique» du langage qui dégage le fondement transcendantal
de celui-ci (EM, 125 sq.), laquelle est encore considérée comme une
expérience intellectuelle (EM, 134).

La démarche, tout empirique, de M. Piguet, débute donc en

136



distinguant les deux langages de la science et de I’art grace a la
considération descriptive de leurs propriétés. Les propriétés du
langage scientifique s’opposent en effet a celles du langage de Part
comme 2 des contraires. Le premier langage peut étre traduit en
langues étrangeres, il peut étre résumé, étre ’objet d’une négation
ou d’une réfutation, il peut se formuler en expressions équivalentes
qui sont susceptibles d’étre substituées les unes aux autres, et admet
en particulier la substitution d’un terme synonyme a un autre,
enfin il comporte un sens sur lequel peut tomber un consensus universel.
Au contraire, un po¢me ne peut étre traduit ni résumé, ni tel mot
de ce poéme remplacé par tel autre équivalent (EM, 32sq.). De
ce point de vue, 'ouvrage de M. Piguet est une ccuvre de langage
scientifique?, car elle peut étre traduite, j’essaie de la résumer, et
je puis la réfuter ou du moins nier telle de ses parties.

Cette description ne suffit pas cependant, il faut encore faire
apparaitre les divers modes de signifier qui définissent chacun de ces
langages. Une théorie scientifique est un certain langage donateur de
sens. Considérée en elle-méme, elle représente un langage porteur de
sens, chacune de ses parties comportant un sens en relation avec un
objet qu’elle signifie. Ce terme est pris par M. Piguet dans une
acception qui n’est pas immédiatement accessible: signifier n’est pas
pour lui synonyme de éire signe de, désigner, mais de constituer le sens de.
Le langage scientifique détermine donc le sens de I’objet dans
I’expérience méme ou il peut apparaitre (EM, 11). C’est I’ensemble
d’une théorie scientifique qui permet de comprendre le sens d’une
loi particuliére, et donc des phénomenes singuliers qui se rangent
sous elle. Le langage scientifique détermine le sens de I’objet pergu:
c’est ce que M. Piguet affirme en disant que /e langage de type scientifique
est signifiant. En lui, la signification est constitutive de sens objectif
(sinngebend) (EM, 10, 59, 61). Au contraire, le langage de l’art,
c’est-a-dire ’ceuvre d’art, n’est pas signifiante. Selon la terminologie
de Pauteur, seule Pactivité créatrice de ’artiste est signifiante (EM,
105, 164). Le langage de l’art est signification, il est sens, et ne se
contente pas de porter un sens. Ne signifiant pas, le langage de
I’ceuvre d’art ne renvoie pas a4 autre chose qu’a lui-méme. Le regard
qui le considére s’arréte a lui comme 4 un certain absolu. L’ceuvre
d’art se signifie elle-méme, ne renvoyant a rien d’autre qu’a elle-méme.

2 Plus exactement «traducteur», selon la terminologie d’OP.

137



Alors que le langage de la science signifie une transcendance, le
langage de I’art se signifie soi-méme comme un sens immanent
(EM, 13, 59, 61). La différence entre 1’'un et I’autre se raméne donc
a celle-ci: le premier re-présente quelque chose, le second se présente
soi-méme (EM, 60). C’est pourquoi il ne faut pas demander de quoi
parle U wuvre d’art; elle se «parle» elle-méme dans la mesure ou elle
est une signification instaurée par la création artistique. De quoi
parle en effet 'ccuvre d’art? de tout et de rien (EM, 59), de rien
plutét, puisque le probléme de I'opposition fond-forme, matiére—
contenu, tombe en esthétique contemporaine (EM, 79, 92).

Sur I’ceuvre d’art, c’est-a-dire sur le langage lyrique, porte enfin
le langage de D’esthéticien, qui sera le modele du langage méta-
physique. Le langage de I’esthéticien est donc tenu sur une réalité
singuliere (EM, 8), c’est-a-dire sur la perception concréte et immé-
diate d’une ceuvre d’art. Comme I’ceuvre d’art est signifiée par
Partiste, c’est-a-dire créée par l’activité productrice de ’artiste, le
langage de I’esthéticien n’a pas a lui conférer un sens qu’elle a déja
par elle-méme. Loin d’étre signifiant, le langage de l’esthéticien
recoit son sens de la chose méme percue. Il n’est pas lui-méme
réalité, ni constitutif de réalité, mais il indique simplement la réalité,
Pceuvre d’art dont il parle. Le langage de ’esthéticien est donc
stgnifié, il est indicateur du réel, mais ne le signifie pas. Il est intention
de contemplation pure, et non intention constitutive d’objectivité
(EM, 13, 177; OP, 15). C’est ici que la terminologie de M. Piguet
peut surprendre au premier abord. Il faut procéder par recoupement
pour arriver a la certitude que signifier veut dire constituer le sens de
et non seulement indiquer. Au moment ol le lecteur pense enfin
rencontrer un type de langage qui correspond a la définition du sens
commun, c’est-a-dire un langage qui indigue, M. Piguet, dans la
méme page (EM, 13), lui fait comprendre que ce langage ne signifie
pas la réalité, tout en la reflétant pourtant.

M. Piguet découvre ainsi un langage qui d’une part présente toutes
les garanties d’objectivité (le langage de I’esthéticien étant déterminé
dans sa signification par la perception méme) (EM, 16, 45), et qui
d’autre part ne se confond pas avec la réalité «parlée» elle-méme,
puisque au contraire il la refléfe en quelque maniére en recevant son
sens (EM, 13, 17). 1l s’agit d’un «langage sur un langage», c’est-
a-dire du discours philosophique sur le langage de I’ceuvre d’art, méta-
langage exprimant, semble-t-il, une réflexion sur I’objet percu (EM,

138



16, 19). I1 ne répond pas a une maniére de signifier qui lui viendrait
de la pensée connaissante elle-méme, il incite au contraire a la
contemplation (EM, 15). C’est le langage qui pourra étre celui de
la métaphysique, lorsque celle-ci aura découvert explicitement son
objet propre. Car la métaphysique elle aussi veut saisir les choses
dans leur originarité concrete et individuelle, dans leur signification
méme. Elle refuse, par opposition & la pensée scientifique, de dé-
terminer son objet et de constituer par la son sens, elle ne peut
qu’admettre que ’objet ait en lui-méme une signification et qu’elle
recoive elle-méme sa propre signification de la contemplation ori-
ginaire de ce sens. Elle doit en effet se mesurer a la perception méme
de la chose, et mesurer sur cette perception un langage adéquat
(EM, 162, 234). Son mobile propre est donc de constituer un langage
spécifique qui reflete la perception, car il faut distinguer la conscience
métaphysique qui est écoute silencieuse du sens de ’étre, et la discipline
métaphysique qui est essentiellement discours (EM, 162). Cependant,
le modele esthétique qui 'inspire ne doit pas lui faire préjuger du
sens ou du non-sens de I'univers pergu: la métaphysique ne doit pas
admettre a priori I'existence de Dieu, mais elle doit certainement
un jour ou l'autre traiter du probléme d’un Dieu créateur et signifiant
universel (EM, 164).

Quoiqu’il en soit, la métaphysique a désormais acquis, grace
I’analyse des formes de langage, des modes de signifier, et grice a
I’étude corrélative de I’esthétique contemporaine comme discipline,

p)z

I’espérance qu’elle pourra disposer d’un langage spécifique. Elle peut
en tout cas parler, méme si elle ne sait pas encore ce qu’elle va dire
(EM, 164, 238). Si le lecteur s’étonne de cette métaphysique qui
affirme la possibilité d’un langage spécifique sans posséder encore la
connaissance de son objet propre, il faut répondre que la métaphysique
n’a jamais bien su ce qu’elle devait dire, et qu’il faut au moins
commencer par déterminer les conditions de son langage (EM, 4).

Tel est I'original dessein de la pensée de M. Piguet. Il est par-
faitement défini dés les premiéres pages de son livre «De ’esthétique
a la métaphysique», il est repris et précisé a chaque étape de I’analyse,
il est repris enfin en conclusion. Il est clair et net, et représente bien
un certain courant de la philosophie contemporaine. Cependant,

139



Pauteur ne m’en voudra pas de penser que sa trés ferme intention
n’a pas toujours recu la réalisation qu’elle mérite, et que pour
commencer par un point important, elle s’embarrasse parfois d’une
méthode d’investigation trop lourde, trop coliteuse et quelque peu
artificielle (cf. EM, 129-158).

Il apparait en effet que la partie centrale dite « La question critique
du langage», qui est une analyse phénoménologique des trois types
de langage, n’améne rien que la description empirique n’ait déja
découvert. M. Piguet affirme (EM, 154) que le principal bénéfice
de P’analyse critique du langage est la distinction entre langage et
sens, puisque selon lui la conscience métaphysique regoit désormais
une signification non contaminée a priori par le langage et la visée
contemplative. Mais cette distinction est acquise dés le moment ou
Pauteur a montré que le langage de ’esthétique, modéele du langage
métaphysique, vise une réalité qui est a elle-méme sa propre signi-
fication, soit dés I’Introduction (EM, 13). L’analyse phénoménolo-
gique du langage n’ameéne donc rien de neuf sur ce point précis,
I’Introduction ayant déja montré le souci de réalisme et d’objectivité
métaphysique qui meut l’auteur, en particulier en refusant de
concevoir le langage métaphysique comme un langage scientifique
donateur de sens. Dés lors la question critique semble devenir
inutile, justification rationnelle a posteriori d’une affirmation déja
acquise légitimement dans I’expérience descriptive. Elle donne
Pimpression que I’auteur céde au gotit de la construction systématique.

Pourtant la question critique implique une affirmation de Pauteur,
capitale quant a la conception de la métaphysique, et qui aurait pu
étre développée davantage, car elle sous-tend la conclusion méme de
Pouvrage. L’analyse critique du langage montre en effet que la
perception silencieuse de la conscience, la perception «pré-loquace»,
connait deux modes, I'un qui correspond a la visée scientifique,
exprimée dans un langage déterminant le sens méme de I’objet visé,
Pautre qui définit la visée contemplative, exprimée soit dans I’ceuvre
d’art (langage lyrique), soit dans le langage philosophique, reflet
adéquat de la réalité visée. Il y a donc deux modes de perception,
mais trois modes de signifier, c’est-a-dire trois modes de langage.
Cette situation est abondamment décrite (EM, 135 sq.), mais son sens
profond n’est pas élucidé véritablement. Jamais M. Piguet n’indique
formellement qu’s #n’y a en somme pas de mode de connaitre métaphysique
spécifiquement distinct du mode de percevoir de esthétique. La spécificité de

140



la métaphysique se réduit a instaurer un langage adéquat et distinct
des deux autres types de langage, et non a dégager un type formel de
connaissance. Cette affirmation justifie seule la conclusion suivante:
«L’intuition étant donnée (et trouvée), il s’agit de parler sur cette
intuition. Pourquoi donc, demanderez-vous? Mais parce que la
philosophie est discipline et qu’elle est discours sur les choses. fe puis
naturellement ne pas parler, mais alors je ne suis pas philosophe; je suis
mystique, religieux, ascéte ou moine» (EM, 235). Voila un aveu de taille.
La connaissance proprement dite est en dehors du domaine de la
philosophie: elle appartient a un domaine propre, celui du mysticisme
ou de la religion, celui que I’on peut appeler, d’un mot neutre, la
contemplation. Ainsi la philosophie n’est pas contemplation, elle
parle sur cette contemplation, elle est discours, langage, expression
verbale d’une expérience vécue qui ne la définit pas au premier chef.
Elle est discours pur (EM, 150). La différence entre conscience méta-
physique et discipline métaphysique (EM, 162) devient une distinction
entre conscience silencieuse mystique et discours loquace métaphysique. En
quoi dés lors cette position de M. Piguet se distingue-t-elle de celle
de M. Heidegger, si pertinemment critiquée (EM, 197-221)? De
plus, la contemplation mystique n’est silencieuse que parce qu’elle
ne peut trouver les mots adéquats qui I’expriment, et non du tout
parce qu’elle a a instaurer un langage nouveau. Les mystiques ex-
priment poétiquement leur amour de Dieu. Témoins les Psaumes, le
Cantique des Cantigues, les poémes de Saint Jean de la Croix. Le langage
des mystiques n’est pas adéquat a leur expérience vécue; il la transpose
plus qu’il ne la traduit.

Une autre critique a adresser & 1’analyse phénoménologique du
langage est ’équivoque qu’elle laisse planer sur les relations entre
le silence critique et le silence métaphysique. Certes, et ici aussiily a
une originalité incontestable de M. Piguet, elle permet de rétablir
un certain dualisme épistémologique dans un climat de pensée, soit
idéaliste, soit trop criiment réaliste, qui dans le langage identifie le
sujet et objet (EM, 187). Car elle aboutit a poser un sujet pur,
antérieur a tout discours sur les choses, donc antérieur a toute
identification, quelle qu’elle soit, avec la chose connue. Ce sujet est
une conscience pure (EM, 132) de tout langage d’une part et de
tout «sens de langage» d’autre part, c’est-a-dire de toute habitude
de signifier modelée sur le langage (EM, 128). Si donc le langage
unit sujet-objet, ’analyse phénoménologique qui aboutit au silence,

141



dissocie le sujet pur du langage qu’il tient, et de ’objet dont il parle.
C’est ainsi que M. Piguet peut dire que son époché «met» tout le
langage du coté de I'objet, alors que Husserl maintient le langage
du c6té du sujet donateur de sens. Le langage est en effet sens pour
Husserl, alors que pour M. Piguet, 'intuition, I’expérience seule,
est sens: Husserl ne «réduit» pas le langage, celui-ci étant déja le
monde réduit, M. Piguet réduit jusqu’au langage et aboutit au
silence (cf. EM, 155).

Ce sujet pur, M. Piguet le définit avec raison comme un mythe, une
limite critique (EM, 132), une possibilité théorique (nous dirions trans-
cendantale) d’appréhender purement une pure présence objective (EM, 134),
une sttuation wrréelle (EM, 152), car en elle la présence de I’objet n’est
pas encore dévoilée, non encore signification, ni signifié, ni signifiant
(EM, 135, 152). Ce sujet pur est de plus silence: silence critique de
la conscience transcendantale par opposition au silence métaphysique
de la conscience réelle (cf. EM, 133).

Or c’est cette distinction qui n’est pas claire. M. Piguet montre
que par elle-méme I’analyse critique du langage m’ameéne a un point
ou je m’ouvre a autrui: le silence du sujet pur est «défini comme une
écoute, comme une auscultation silencieuse de I’autre» (EM, 156).
Voila un existentialisme bien heideggerien pour définir une situation
critique qui n’est pas susceptible de descriptions existentielles (EM,
135). Nous rencontrons en effet ici une attitude existentielle et non
plus transcendantale. L’analyse critique du langage aboutit au
silence métaphysique de la conscience, I’époché n’est pas une réduc-
tion transcendantale, mais une analyse réflexive existentielle. Pour-
tant M. Piguet insiste bien sur la distinction entre silence critique
et silence métaphysique. Il y a donc ici une difficulté. Car d’un coté
PPanalyse du langage nous ameéne a un silence pour lequel I’objet est
simplement présence, sans signification encore, et de l'autre, elle
nous amene a un silence qui est écoute, auscultation d’autrui. Or
manifestement une écoute ne peut étre ouverte & un objet dont la
présence n’est pas signification — d’autant plus que pour M. Piguet
lui-méme il ne peut s’agir ici d’un type de visée ol la conscience
constitue elle-méme le sens de son objet. Et de toute fagon, le silence,
par définition, n’enferme pas la conscience en elle-méme (ce qui le
distingue du cogite de Descartes). La conscience n’a donc pas besoin
de percer un mur, ni d’ouvrir une fenétre pour atteindre autrui.
Il reste donc que dans le méme passage (EM, 156-7), la conscience

142



est définie comme sujet pur transcendantal et ouverture existentielle
sur autrui.

Enfin, si le sujet pur peut étre considéré comme silencieux, il
apparait que le silence métaphysique ne peut étre réellement silence. En
effet, il est la présence d’autrui en moi. Il est la voix de I’étre en moi;
mon silence est rempli de l’autre, il retentit de sa parole, ce n’est
plus moi qui vis en moi, mais I’autre qui vit en moi (EM, 145, 157).
La signification de I’autre devient ma signification; ce qui est vrai
de la perception contemplative d’une ceuvre d’art I’est aussi de la
perception métaphysique des choses (EM, 145). La conscience
devient ’autre, elle est totalement aliénée, c’est I’autre qui parle en
moi (EM, 148-9, 157). A lire ces formules, on ne s’étonne plus que
la connaissance métaphysique est, comme nous I’avons vu, d’essence
mystique, selon M. Piguet: ce qu’il dit de la parole de I’autre en moi
reprend a4 peu pres la définition de la foi chrétienne. On s’étonne
en revanche de ce que M. Piguet pense se distancer si nettement de la
pensée de Heidegger.

Totalement aliénée, la conscience métaphysique ne peut donc
plus étre silencieuse: elle peut supposer comme condition trans-
cendantale, irréelle, le silence critique, mais elle n’est plus silence
métaphysique. En effet, la conscience métaphysique se rend présent
le monde autre, comme D’esthéticien se rend présent le monde de
Pautre (EM, 149). A ce moment I’objet est assumé comme signification.
On n’a certes plus affaire & un silence critique, mais non plus & un
silence métaphysique. A force de laisser parler I’objet en moi, je finis
par «parler» moi-méme cette présence en moi.

Le probléme de la représentation se pose donc nécessairement a
M. Piguet, mais celui-ci Peffleure a peine, sans doute parce que,
selon lui, il appartient au langage scientifique seulement (EM, 59).
Pourtant des indications, rares il est vrai, semblent prouver que
M. Piguet est conscient de la difficulté: il parle de percepts, de concepts
(EM, 14, 135). On pourrait méme dire sans forcer sa pensée que la
pure présence de Iobjet face au sujet critique pur devient signi-
fication dans la mesure ot la conscience métaphysique réelle ’assume
en se le rendant présent (EM, 135, 149). Car contrairement a la
situation de Partiste contemplant, la conscience métaphysique ne
peut admettre que la présence objective soit sa propre présence
(EM, 145). C’est bien pourquoi en re-présentant la présence d’autrui,
la conscience métaphysique s’aliéne.

143



Pour assumer la présence objective comme signification, il faut
donc selon M. Piguet une certaine représentation. Or celle-ci ne
saurait étre le concept, qui est réservé au seul langage traducteur
(OP, 48). Elle pourrait étre la signification méme du sujet, la cons-
cience recevant en effet son sens de la perception, étant en effet
«signifiée» par la signification de l’objet. Mais si pour M. Piguet
la distinction entre la signification de la conscience et la conscience
n’est qu’une situation limite, un mythe irréel, une condition trans-
cendantale, il apparait que du point de vue réel, métaphysique, la conscience
ne se distingue pas de sa signification acquise dans la perception objective.
Il ne reste donc pas de place pour une représentation, et la curiosité
fortement stimulée du lecteur n’est pas assouvie sur ce point. Car
d’un coté la représentation semble nécessaire, et de 'autre la méta-
physique vise un type de connaissance qui, telle celle de ’esthétique,
est adhésion totale, unité compréhensive de la chose contemplée
(EM, 109). Connaissance sans intermédiaires (EM, 126, 157), elle
réalise un type de connaissance mystique (EM, 235).

A la vérité, M. Piguet n’a pas besoin d’une théorie de la représen-
tation distincte d’une théorie du langage: il est nominaliste et se veut
tel (cf. EM, 8, 120, 174). Mais le nominalisme n’est pas un simple
empirisme (dans ce cas, Aristote méme serait nominaliste! comme le
veut EM, 197). Le nominalisme refuse de distinguer réellement entre
le sujet de connaissance et sa connaissance, entre la substance et
’opération, I’essence et ’existence, tout en admettant une distinction,
empiriquement vérifiée, entre la connaissance et le langage. Deés
lors le nominalisme admet d’une part une connaissance empirique
indépendante du langage et un langage général essentiellement
inadéquat a ’expérience originaire, simple véhicule approximatif et
pratique de la pensée concrete; et il confond d’autre part la connais-
sance intellectuelle de mode abstractif avec son expression verbale
dans le langage. Cette position, qui est celle d’Occam, M. Piguet la
reprend, tout en prétendant la corriger en ce que le langage devra
désormais refléter adéquatement la perception contemplative. Loin en effet
que le langage soit simplement véhicule pratique et inadéquat de la
pensée, c’est-a-dire ici de la perception, M. Piguet veut que le
langage philosophique «se force a parler selon le langage des choses»
(EM, 234), et soit ’expression naturelle et immédiate de I’expérience
vécue, son «reflet» adéquat (EM, 150, 188; cf. OP, 83). Aussi bien
la méme ambiguité qui régne dans le nominalisme classique se

144



retrouve-t-elle dans celui de M. Piguet. Tantét, le langage est,
comme nous I’avons vu, pur discours sur une intuition, et en ce sens
la connaissance doit étre livrée avant la formulation dans le langage
(EM, 122), tantét le langage s’identifie avec la connaissance méme.
Ainsi M. Piguet laisse entendre que la théorie du langage est une
théorie de la connaissance (EM, 30, 194).

Une telle doctrine entraine évidemment mainte imprécision, et
laisse transparaitre dans la pensée de I’auteur certaines conceptions
qui manifestent combien la distinction du concept (verbe intérieur)
d’avec le langage (verbe extérieur) est nécessaire a celui-la méme
qui la nie. Ainsi, par exemple, des premiéres pages de EM, ou M.
Piguet tente de circonscrire la notion de doute, en distinguant nette-
ment la chose réelle, la représentation spirituelle de celle-ci, et le
langage qui ’exprime extérieurement (EM, 2). Cet aveu, involontaire
sans doute, de méme que ceux qui ont été cités plus haut, n’en
demeure pas moins contraire 4 l'intention profonde de I’auteur:
I’option nominaliste de M. Piguet, malgré son ambiguité, est fonda-
mentale et délibérée. C’est ce qui apparait si on le compare au prin-
cipal adversaire du nominalisme médiéval: le thomisme.

Il ne faut en effet que peu d’imagination philosophique pour
rapprocher ’étonnante page 157 de EM de la doctrine thomiste du
concept. Comme le parler d’autrui dans la conscience silencieuse de
M. Piguet, la species impressa de ’école thomiste «aliene» en quelque
sorte I’intelligence humaine, en imprimant en elle la forme inten-
tionnelle de I’objet connu. Comme le langage de la conscience loquace
de M. Piguet, la species expressa de D’intelligence thomiste «libére»
en quelque sorte celle-ci, en lui permettant d’exprimer la connaissance
intellectuelle qu’elle prend de P’objet. Pareillement, de méme que,
dans I’école thomiste, la species impressa est considérée comme le
principe de Dl'intellection, et la species expressa comme le terme de
I'intellection, de méme, chez M. Piguet, la contemplation de ’objet
concret et le discours exprimant cette contemplation sont les deux
poles de P’activité philosophique. I1 reste cependant que M. Piguet,
pour éviter d’avoir recours 4 une représentation conceptuelle dont
il ne veut pas, ne peut qu’identifier substantiellement la conscience
qui pergoit & la signification de ’objet pergu, et de ce fait réduire
toute expression spirituelle de la connaissance a ’expression verbale
du langage. C’est pourquoi, comme le nominalisme, il en vient a
considérer la connaissance comme un «face a face» ineffable (cf.

10 145



EM, 235), que les métaphores, si largement utilisées de nos jours,
d’écoute, d’ouverture, de silence méme, peuvent seules, non définir certes,
mais décrire existentiellement.

Cette réduction de la connaissance au langage se manifeste bien
quand M. Piguet établit les deux questions qu’une critique doit
poser au langage. La critique recherche la structure logique du lan-
gage, laquelle répond aux deux seules questions suivantes: qui parle ?
et de quot parle-t-on? la premiére étant impliquée dans la seconde, et
définissant le point de vue critique proprement dit. La question du
destinataire (& qui parle-t-on?) est une question rhétorique uniquement
(EM, 51-2). Or cette définition du probleme critique par les deux
questions fondamentales peut parfaitement s’appliquer a ce que I’'on
appelle dans I’Ecole le concept. Celui-ci est en effet I’acte vital d’un
sujet intelligent pensant quelque chose. Le concept est une «parole»
que l'intelligence profére pour se rendre présent ’objet et se rendre présente
a Pobjet, en un mot pour le «représenter». Il n’a pas par conséquent
a se préoccuper d’une «destination» extrinséque; le concept est une
parole intérieure. Le mot au contraire exprime le concept (qui parle?)
et représente un objet (de quoi parle-t-on?), tout en le signifiant a
quelqu’un (4 qui parle-t-on?). La dimension de «destination» extrin-
séque est donc essentielle au mot, mais non pas au concept. La repré-
sentation que M. Piguet est tenté d’admettre dans la connaissance est
donc réalisée par un mot du langage auquel il dénie sa fonction
essentielle de communiquer. — C’est la raison pour laquelle, soit dit en
passant, M. Piguet ne voit trés logiquement dans la Tradition
chrétienne qu’un discours sur ’Ecriture révélée (EM, 284). — On ne
peut donc dire que la question «a qui parle-t-on?» appartient a la
forme rhétorique du langage: elle définit un aspect ontologique du
langage en tant que relation intentionnelle.

La réduction du concept au mot, de la connaissance au langage,
est encore manifeste dans la définition que donne M. Piguet de la
notion de mode. Cette notion est centrale dans la pensée de ’auteur.
La connaissance ne peut étre exhaustive et absolue. Elle se réalise
toujours d’un certain point de vue, selon un certain mode, qui est
«la maniére limitée selon laquelle P’esprit connait, par laquelle la
prise ,prend ‘». Toute connaissance est donc nécessairement modale
(EM, 95). De méme, toute réalité est modale en tant que mode de
Pétre (ibid. ). Une réalité a-modale apparait ainsi comme une chimere,
I’exemple que M. Piguet donne ici est celui de la matiére (EM, 93;

146



ne pourrait-on en dire autant du sujet pur, mythe, situation irréelle,
et du silence critique, «seule position a-modale»? EM, 119-120).
Plus concrétement, dans chaque domaine particulier, il y a modali-
sation: dans le cas de la sensation (EM, 89), de la forme (EM, 94),
dela constitution phénoménologique (EM, 149), de Pexister (EM, 179),
et du langage surtout (EM, 50, 116, 206). Ily a plusieurs types de lan-
gage, plusieurs types d’étre, de forme, exprimés en une premiére appro-
Ximation par le méme mot «langage», «étre», «forme», etc. Le méme
mot exprime donc une réalité équivoque: le langage, 1’étre, etc., sont
autant de réalités équivoques et non univoques (EM, 50). Or seul
un mot, un nom, peut étre, au sens propre, équivoque: une chose a sa
signification et non une autre (c’est le principe de non-contradiction),
une pensée, un concept, pense telle chose et non une autre, mais un
mot peut avoir plusieurs sens sans que les réalités désignées par lui
aient nécessairement plus en commun qu’une dénomination extrinséque.
Ainsi par le mot «éclairy, je signifie deux réalités, un phénomene
physique et une pitisserie, mais au méme mot correspondent bien
deux pensées, deux concepts. Ainsi il ne suffit pas de dire qu’une
«réalité» est équivoque pour en déduire que ce qui est signifié par
un nom équivoque peut étrel’objet d’uneseule science, en’occurrence
d’une seule et méme critique du langage. Au contraire, de réalités
équivoques, il n’est pas de science une. Il n’y a de science du langage que
s’il y a une notion une du langage, laquelle peut se modaliser certes,
et non seulement un nom unique couvrant plusieurs réalités for-
mellement distinctes. S’il y a mode, il y a mode de quelque chose,
soit selon un rapport 2 un premier modéle, relation que M. Piguet
refuse par antiplatonisme (EM, 210-1), soit par coincidence dans
une méme notion abstraite. Car il faut aller jusqu’au bout: parler de
modes, de connaissance modale suppose une connaissance abstrac-
tive, suppose une théorie du concept, une théorie de I’analogie. Cette
doctrine, dont M. Piguet se rapproche manifestement, existe, c’est
celle de I’école thomiste. Loin de moi la pensée que M. Piguet
n’affirme pas une certaine parenté formelle entre les différents types
de langage (EM est excellent sur ce point, 64 sq.), mais ce qu’il
admet d’un cbté, il le rejette de ’autre, en ne parlant que de pure
équivocité. De plus, M. Piguet veut bien accepter une connaissance
modale, mais non une connaissance abstractive (le mot d’abstraction
ne figure qu’une fois en EM, 106). Il veut au contraire une connais-
sance intuitive modale, qui ne peut étre qu’une description successive,

147



dialectique, une perception «dilatée», par rapport a laquelle le mot,
le langage, est nécessairement équivoque.

Enfin la réduction de la connaissance au langage permet de dire
a la fois que la métaphysique est discours sur les choses (EM, 1) et
discours sur Pintuition des choses (EM, 235). Car P’intuition, la per-
ception pure, n’est que la présence de la chose en moi (ou par moi
dans la mesure ou je me la rends présente). Le rapport du langage
a la chose est identique au rapport du langage a la perception. La
présence des choses «signifie» (selon la terminologie de M. Piguet)
la conscience, et cette conscience signifie & son tour le langage
philosophique. Celui-ci est donc adéquat nécessairement a la per-
ception, c’est-a-dire a la présence de la chose en moi. Le langage
philosophique doit ainsi étre adéquat tant a la chose qu’a la cons-
cience que celle-ci signifie par sa présence en moi. Si la conscience
métaphysique est le «reflet passif» de la réalité, le langage est le
«reflet actif» de la réalité contemplée, et il participe de la contem-
plation «signifiée» par la chose (EM, 150, 230). La raison silencieuse
«colle» au réel en le laissant retentir en elle et le langage reflete le
réel par la médiation de la contemplation. Médiation «immédiate»,
car la signification de la conscience est celle méme de la chose con-
templée. La signification du langage est donc le reflet immédiat de
la chose contemplée (EM, 230).

Reflet, participation, ces notions synthétiques, inanalysables, n’ex-
pliquent rien, mais décrivent simplement une situation en explicitant
(EM, 231); elles rompent avec ce que la phénoménologie husserlienne
redécouvre de plus précieux: la coincidence téléologique du sujet et
de l’objet, et, en s’éloignant de la doctrine de Pintentionnalité
husserlienne, se rapprochent de la subtile conception thomiste d’un
signe formel pur, qui, elle aussi permet une médiation «immédiate»,
mais la durcissent en une doctrine cartésienne ou marxiste du reflet.

Quel est donc le langage philosophique qui peut étre le reflet
adéquat du réel contemplé perceptivement? En aucun cas le langage
abstrait et judicatif que I’homme emploie quotidiennement (le
nominalisme de M. Piguet rejette le concept abstrait et le jugement
méme hors du langage de la philosophie, EM, 109). Car ce langage
suppose 'interrogation et ’analyse analogique de I’étre, et le langage
de M. Piguet veut étre D’expression immédiate et adéquate de
I'unité de I’étre. M.. Piguet en donne un exemple a propos de la des-
cription de I’ceuvre d’art. Le couple classique fond—forme étant rejeté

148



par I’esthétique contemporaine, il faut exprimer le caractére le plus
profond de ’ceuvre d’art en disant que «le réel (en art) n’est pas le
signifiant (la matiére)... ni non plus le signifié, c’est-a-dire je ne
sais quelle mystérieuse intention ou idée ou spiritualité qui existerait
en soi et aurait tout de méme besoin d’une matiére pour s’asseoir et
se manifester» (EM, 93). En un mot, le fond est la forme, «signifiant
et signifié sont de méme nature» en art (EM, 92). L’analyse de
I’ceuvre d’art en matiére et forme doit faire place a I'unité pergue
immédiatement (EM, 97). C’est de cette maniére que le langage
métaphysique devrait en principe dépasser et nier le langage ana-
lytique défini par M. Piguet comme langage scientifique.

On voit ainsi que ce nouveau langage prétend, en maniére de
premier impératif, nier le principe de non-contradiction (cf. EM, 189),
ce qui est contestable. Car de ce que le principe de non-contradiction
ne joue plus de la méme maniére dans le cas de I'ceuvre d’art,
puisque celle-ci est identiquement fond et forme, il ne s’ensuit pas
qu’il ne joue plus de role du tout; cela signifie simplement qu’il joue
de maniere différente au niveau perceptif qui est celui de la contem-
plation esthétique (empirique de la philosophie de M. Piguet) et
au niveau de I’analyse philosophique proprement dite. Dire que
I’ceuvre d’art est unité, en effet, c’est soit assumer perceptivement en
unité contemplée ce que I’analyse distingue abstraitement selon
plusieurs aspects formels, soit se passer de I’analyse et percevoir
immédiatement une ceuvre d’art. Dans le premier cas, il est clair que
le langage de I’analyse — celui que nous employons tous sans cesse —
ne saurait disparaitre au profit de I’expérience vécue de unité.
Dans le deuxiéme cas, c’est se mettre en demeure de créer un nouveau
langage, en dega, au-dela, en tout cas indépendamment du langage
conceptuel de I’analyse, mais aussi renoncer a définir le sens de ce
nouveau langage par une référence explicite aux analyses du langage
conceptuel. Or c’est ici la faiblesse de I’exemple que nous donne
M. Piguet du langage métaphysique adéquat au pergu: le sens de
ce mot «unité» — le choix méme de ce mot — ne provient pas tant de
I'immédiate perception de ’ceuvre d’art une, que de la perception
simultanée de deux éléments distingués par I’analyse conceptuelle.
Deés lors, ce nouveau langage apparait comme le prolongement du
langage conceptuel de I’analyse, ou plus exactement comme Pex-
pression d’une perception dont la plénitude vécue d’unité a été
explicitée & un autre plan, celui de ’analyse proprement dite.

149



Comment en irait-il autrement si I’on tient & maintenir une connais-
sance modale? Celle-ci n’est limitée, c’est-a-dire partielle et partiale,
selon une expression de 'auteur, que pour mieux intégrer en unité
contemplée les modes de 1’étre analytiquement saisis. Car il faut
choisir entre une connaissance modale et un langage immédiatement
adéquat au réel percu, considéré comme langage philosophique
exclusif. 8’1l y a connaissance modale, il faut admettre en effet deux
langages, et I'un et I’autre veulent étre philosophiques. La diffé-
rence est que le premier existe déja, par rapport & une connaissance
intellectuelle explicitement reconnue comme abstractive, et que le second
n’existe pas encore, alors que l'expérience perceptive a laquelle il
pourrait correspondre est déja donnée. Il ne s’agit pas en effet de
nier qu’il y ait une perception esthétique spécifique pour laquelle
P’ceuvre d’art est une unité spécifique. Il s’agit d’exprimer ce qui est
vécu, ou intelligé, dans cette opération, et en fin de compte de savoir
si ’introduction d’un nouveau langage — non pas la constatation d’une
expérience spécifique — est méme possible.

L’analyse de I’exemple donné par M. Piguet nous renvoie une fois
de plus & son probléme majeur. Comment constituer le langage de
la métaphysique? Malgré les difficultés attachées a cette affirmation,
le langage métaphysique doit étre indépendant du langage conceptuel,
et donc créé de toutes pieces. Clest ici la raison la plus profonde de
I’ambivalence de la pensée de M. Piguet: tantét la connaissance est
le langage méme, tantot, comme le langage n’est pas encore donné, il
faut 'inventer et le dissocier de la connaissance qui, elle, est donnée
et ne doit donc plus étre cherchée (EM, 234-5). La métaphysique de
M. Piguet ne cherche pas la connaissance, mais le discours. Cherchant
la connaissance, elle devrait se résigner a interroger 1’objet, et cela
méme la définirait comme une activité scientifique constitutive du
sens de son objet. Interroger en effet, c’est renoncer a une connaissance
parfaitement intuitive, c’est se résigner en effet a troubler ’apparaitre
originaire de I’étre. Une philosophie de l'interrogation analyse et
par conséquent ne peut étre contemplative, ou du moins si elle I’est,
elle I’est terminalement, alors que la métaphysique selon M. Piguet
doit étre contemplative initialement. C’est pourquoi la conscience
métaphysique de M. Piguet est nécessairement aliénée au niveau de
la contemplation, et maitresse d’elle-méme au niveau du langage

seulement (EM, 146). Au lieu qu’une philosophie de I'interrogation

150



est maitresse d’elle-méme deés le début de sa démarche et se transcende
dans sa contemplation terminale.

La position de M. Piguet est donc celle d’un pur phénoménologue
qui suspend tout intérét mondain dans la contemplation de la chose,
afin de garantir la pureté de la signification contemplée et par
conséquent I’adéquation parfaite de son discours. M. Piguet con-
temple la vérité des choses, n’ayant plus a se conformer a celle-ci.
Car la vérité, c’est I’étre méme et non la connaissance adéquate de
Pétre (OP, 84). Il faut donc, selon M. Piguet, écouter la vérité, la
laisser parler et se donner. De nouveau, nous rencontrons ce « fidéisme»,
si proche du «mysticisme» de Heidegger.

La position de M. Piguet, qui tient paradoxalement a se distancer
de celle de Heidegger, peut étre définie comme une sorte d’empirisme,
mais il ne semble pas qu’elle puisse étre appelée rationalisme sans abus
de terme (EM, 229 sq.). Elle rejette une philosophie de l'interroga-
tion, d’une part en raison du primat de la perception désintéressée
qui ne recherche pas Pexplication (EM, 231), et, d’autre part parce
qu’elle rejette le langage qu’une telle philosophie doit nécessairement
employer, le langage de tous les jours, que M. Piguet appelle langage
traducteur. Langage traducteur, certes, de I’objet lui-méme, mais de
I’objet tel qu’il est analysé par P’interrogation de la conscience. On
revient donc bien a ce théme fondamental de M. Piguet: le seul
dynamisme de la philosophie consiste a instaurer un langage spéci-
fique. L’expérience est donnée: il ne faut pas la chercher. Il faut
chercher a4 l’exprimer dans un langage rigoureux (EM, 234-5).
Dans ces conditions, d’ailleurs, pourquoi tellement hésister sur ’objet
de la métaphysique? Comme I’idéaliste de Merleau-Ponty, le philo-
sophe selon M. Piguet n’interroge pas, mais contemple immédiate-
ment (cf. EM, 4, 164).

Par opposition a Bergson, M. Piguet ne veut pas d’un langage
tmagé dont le but serait de cerner le réel en dega du langage conceptuel.
Par opposition a Heidegger, M. Piguet ne veut pas d’un langage
substantiel de 1’étre, se donnant a4 I’homme silencieux au-dela du
langage conceptuel. Par opposition a une philosophie de type aristoté-
licien, M. Piguet ne veut pas d’un langage conceptuel exprimant
adéquatement une pensée qui, de par son interrogation, intellige
«modalement» les divers aspects formels de I’étre. Comme les deux
premiers philosophes, il veut un langage adéquat @ la chose; comme la
seconde philosophie, qui mesure son langage a sa connaissance, il

151



veut un langage adéquat & la perception contemplative de la chose. Er: un
mot, il veut un langage «au-dessus du concept et de I'image», un
discours sur le réel (OP, 86-87).

* * %k

Quelle que soit I'issue des recherches de M. Piguet, on ne peut pas
ne pas admirer I’entreprise de cet auteur, lorsqu’on la voit, empi-
riquement, acquérir peu a peu son autonomie, a travers la foule des
influences qui I’ont suscitée: influences husserliennes, heideggeriennes,
néo-positivistes, esthétiques, aristotéliciennes. Mais plus que cet effort
de dépassement, c’est la poussée vitale d’une intelligence avide de
découvrir sa voie, ou plutét celle d’une métaphysique rigoureuse, qui
saisit le lecteur. Celui-ci peut bien contester en passant le bien-fondé
de certaines théses, mettre en doute la force de certaines argumen-
tations, il rencontre un esprit qui, tout en s’appuyant sur les conver-
gences doctrinales de son temps, témoigne a tout moment d’une
vigoureuse liberté intellectuelle.

C’est dire l'intérét que présente la lecture des deux ouvrages
recensés ici. Sans cesse, la curiosité est stimulée, la réflexion sollicitée.
Car cette recension critique n’est pas complete. Il faudrait situer
Pimportance des apercus proprement esthétiques, la pertinence des
analyses historico-critiques de Hegel, Heidegger, Bergson, du néo-
positivisme anglo-saxon, les intéressantes applications que M. Piguet
appelle «tatonnements». Toutes ces pages passionnantes manifestent
le méme souci de vérité, la méme vigueur de conviction. Devant une
ceuvre aussi suggestive, le plus bel hommage, me semble-t-il, reste
la critique serrée et amicale.

André de Muralt

152



	Réalité, conscience, language : étude critique de deux ouvrages de J.-Claude Piguet

