
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre : Reflexionen über die
Metaphysik von Karl Jaspers

Autor: Tilliette, Xavier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre

Reflexionen über die Metaphysik von Karl Jaspers1

von Xavier Tilliette

I.

Karl Jaspers' Philosophie, in ihrem obersten Stockwerk, leitet uns

zur Metaphysik, das heißt zu einer «zweiten Welt der Gegenstände»
(P 680) ; sie mündet in eine eigenartige Gegenständlichkeit ein. Hier
macht sie halt, indem sie sich mit einer Erweckung, einer Erhellung
(P 702) begnügt, oder einer Beschwörung jener Gegenständlichkeit,
die erst einer unübertragbaren, jeweiligen Erfahrung (P 787-8)
zugänglich ist. Diese metaphysischen Gegenstände sind die Chiffern
der Transzendenz.

Nun bietet die Metaphysik eine zur existentiellen Beschreibung
gewandte Seite: das Suchen der Transzendenz (P 676). Der Ubergang
von der Weltorientierung und der Existenzerhellung zur Metaphysik
vollzieht sich infolgedessen mühelos durch die Analytik des formalen

1 Als Vortrag am 2. Mai 1960 in der Philosophischen Gesellschaft Basel

gehalten. Für die Verbesserung des Textes muß ich meinen Freunden Prof.
Dr. Salmony und Dr. von Schenck einen aufrichtigen Dank zollen. Jaspers'
allerletzter Aufsatz, «Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung» (in der Festschrift für Heinrich Barth), konnte leider nicht
berücksichtigt werden. Diese vortreffliche Studie, die an die besten Seiten

von Vernunft und Existenz erinnert, setzt die Diskussion mit den Offenbarungsgläubigen

wieder an, in einem weiteren Umfang als zuvor. Abermals
verhehlt Jaspers seine Ergriffenheit durch den christlichen Glauben nicht,
obwohl er ihn auf Grund tiefliegender Entscheidungen erneut ablehnt.
Bekannte Motive kehren wieder; aber Jaspers geht in den Kern der Sache

ein, so daß die Darstellung im Einzelnen das vorher Gesagte bedeutenderweise

ergänzt. Aus solchen Streiflichtern hätte mein Referat gewiß viel
gewonnen. Immerhin glaube ich, daß sie meine Ansichten bestätigt und
verstärkt hätten. Abkürzungen: P Philosophie (2. Aufl.) ; W Von der

Wahrheit.

115



Transzendierens und der «Bezüge zur Transzendenz», welche das

Blickfeld und die Tragweite der beiden Erkenntnisarten, der
wissenschaftlichen und der existentiellen, herstellt. Dieser erste vorgreifende
Teil nimmt sich also vor, die antinomische Beziehung Existenz-
Transzendenz in ihren Verästelungen zu entwickeln. Was die Kehrseite
angeht, nämlich die Gegenwart oder die umgreifende erfüllte
Umgebung, so wird sie durch das Lesen der Chfferschrift und die Erörterung
der Ghiffernwelt gestaltet. Aber das existentielle Suchen haftet ihr
so streng an, daß die unauflöslichen Antinomien (P 777) sich
unwiderruflich in der Chiffernsprache und deren «unergründlichen
Dialektik» (P 793) widerspiegeln.

Daher stellen die Chiffern das speculum in aenigmate (den rätselhaften
Spiegel) dar, in dem das Schema (P 308) der möglichen Existenz
verkehrt reflektiert wird. Also kann man von vornherein fragen, was
die Chiffern Neues mit sich bringen, was sie eigentlich beibringen.
Die Frage lautet ungefähr bei Johannes Thyssen2: wenn Existenz
sich einzig der Transzendenz vergewissert, wenn die einzige Quelle
und Relevanz der metaphysischen Wahrheit das Verhältnis Existenz-
Transzendenz ist, wozu noch Chiffern? Anscheinend gefährdet der
äußerst strenge Formalismus des existentiell-transzendentalen Schrittes
den echt metaphysischen Schritt und erschüttert die Realität der
Chiffern. Anderseits, wenn man mehr die ontologische respektive
periechontologische und rationale Rückseite der Existenzphilosophie
in Betracht zieht, wie die philosophische Logik sie durchmustert,
liegt es nahe, daß die Chiffern an Gewicht verlieren; ihre Bedeutung
wird geschmälert.

Im Gegenteil möchten wir hervorheben, daß die Chiffern nicht
nur keine bloßen Zusätze und Verzierungen sind, sondern wahrlich
ein Kernstück der Jaspersschen Philosophie bilden und auf die

einzige befriedigende Weise eine Bewegung abschließen, die sonst
ins Bodenlose versänke. Vielmehr war schon die damit unternommene
Zurückeroberung aller Spuren des unaufhaltsamen Existenzaufschwungs

gleichsam von Anfang an vorgezeichnet (P 814). Denn die
noch geheimgehaltenen Chiffern ermöglichen den Ansatz selbst des

Transzendierens. Im Verlauf der Weltorientierung und der Existenzerhellung

wird eine Art Vorwegnahme der Metaphysik entworfen

2 Der Begriff des Scheiterns bei Karl Jaspers (ap. Schilpp - Karl Jaspers),
S. 196.

116



wie eine leise Begleitmusik (P 822) : « In der Existenzerhellung war
(daher) Transzendenz nicht auszuscheiden: metaphysische Gegenstände

kamen vor, um Existenzmöglichkeiten zu entwickeln» (P 704).
Man darf in der Tat durch den unverkennbaren Primat der Existenz
nicht zu sehr gefesselt werden. Denn die «Urschrift der menschlichen
Existenzverhältnisse» schickt das Chiffersein voraus, auf das sie den

Weg weist und bahnt. Nur das Sein, ausschließlich das absolute
umfassende Sein (P 710) wird in der Auseinanderlegung der Gegebenheiten

der möglichen Existenz gesucht, angedeutet und vorgeahnt.
Jaspers' Philosophie, in der Schwebe zwischen den zwei unerreichbaren

Polen der Transzendenz und des Selbstseins (P 399), erinnert
bloß für den oberflächlichen Leser an den um den Fächer Mallarmés
schwirrenden Raum,

«Der, Narr für niemanden zu dauern,
Nicht heraus noch zur Ruhe kann.»

Nun bieten die Chiffern den notwendigen Ausgleich einer
Philosophie der Spannungen und Spaltungen dar. Letzten Endes heben
sie den ätzenden Zweifel betreffs der Transzendenz auf, deren

Gegenwart sie bezeugen. Der durch den existentiellen Appell
aufgeräumte Boden, welchen abzumessen die objektive Erkenntnis
unfähig ist, wird durch ihre schillernden Lichter sozusagen
abgesteckt. Existenz tastet nicht mehr blindlings umher; ihre
aufgeklärten Augen (P 808) vernehmen nun Winke, Zeiger, Schimmer,
zwar nicht um durch sie angelockt in der Geborgenheit auszuruhen,
sondern um sich daran zu heften und dadurch den Aufschwung
wiederholt zu beflügeln. Denn Existenz läuft stets Gefahr, in der

Banalisierung des tauben Lebens oder in der Illusion des

Näherbringens der Transzendenz (P 816) zu erstarren. Im nachhaltigen
Erinnern oder im sehnsüchtigen Harren währt ihre Wache (P 404-5).

Wenn aber das Schema der Existenz mit ihren Strukturen und
Situationen der formale Grundriß der unaussprechlichen Chiffer-
erfahrung ist, muß diese Erfahrung umgekehrt als Rückblick und
Abbild der Existenzerhellung erscheinen. Jaspers' Philosophie hat
ihren Mittelpunkt - ihren doppelten Herd2bis - außer sich; sie kann

2 bis ]}er Ausdruck stammt aus Mikel Dufrenne und Paul Ricoeur in
ihrem schönen Buch Karl Jaspers et la Philosophie de l'Existence (Ed. du Seuil
1947).

117



lediglich über Annäherungen, Wegweiser oder signa (P 308, 310)

verfügen. Sie beugt der Zange zweier entgegengesetzter Forderungen
nicht vor, nämlich was Thomas Räber ihre intentio recta und
intentio obliqua nennt3. In der Tat wirkt der existentielle Widerhall
auf die Chiffernerhellung durch und durch zurück. Die Chiffern
besiegeln die Disqualifizierung der Objektivierungen und Intellek-
tualisierungen. Die Angst, gewissermaßen die Existenz zu verraten,
ein mehr oder weniger stabiles drittes Reich von Objekten und
Aussagen - eine fixierte Symbolik - wiederherzustellen, wenn es auch
der gehörigen Intermittenz unterworfen wäre, ist am stärksten.
Deshalb prägt sich die existentielle Antinomik unerbittlich der

Erfahrung und dem Wesen der Ghiffer ein (P 713, 735, 742, 863).
Anstatt die Zerrissenheit der Existenz zuzudecken, wiederholt sie

Jaspers, indem er sie auf dem Antlitz der Chiffer verfolgt. Ghiffer
ist immer zweideutig (P 742). Das Gesetz der Scheidungen ist nicht
rückgängig zu machen (P 686).

Daher gehört ein von vornherein befremdender Charakter der

Chiffernmetaphysik an. Ihr Begriff ist nämlich unfaßbar, sie scheinen
wie aus einer Spiegelung entstanden zu sein. Alles ist Chiffer, alles
kann Chiffer werden, es gibt nichts, das nicht Chiffer sein kann und
muß (P 526, 820; IT 1031, 1051). Wie würden also die Chiffern der

Zerstückelung und der Verstreutheit, ja der Beliebtheit (P 804) und
dem Durcheinander entrinnen? Anderseits sind sie vermutlich der

Gleichgültigkeit und der Wiederholung ausgesetzt, angenommen,
daß Existenz allein, in einem unaussagbaren Vernehmen, der
Chiffer in den Chiffern inne wird. Kosmopolitismus der möglichen
Chiffern und Öde der erlebten Chiffern: das Dilemma scheint
unausweichlich zu sein. Und hinter tausend mannigfaltigen Zügen
wie hinter dem eintönigen, ausdrucksleeren Schweigen bleibt das

Gesicht der Transzendenz unlesbar und unentzifferbar. Reiner Widerspruch,

Lust, Niemandes Schlaf zu sein unter so viel Lidern.
Aber gerade dieser Widerspruch kennzeichnet das Schicksal der

Metaphysik von Karl Jaspers, und überhaupt sein ganzes Streben.
Wenn man ihn billig zu einem Einwand erhebt, setzt dieser Einwand
schon voraus, daß man das Wesen der Chiffer in die Ebene der

greifbaren Tatsächlichkeiten und Wißbarkeiten, ja des Vorhandenen,

3 Das Dasein in der «Philosophie» von Karl Jaspers (Francke Verlag 1955),
S. 15, 90, 139.

118



zurückverlegen darf. Nun ist die Chiffer kein Allgemeines, wenn das

Allgemeine auch Chiffer ist (P 834). Immerhin ist es auch falsch,
zu sagen, die unzähligen vieldeutigen Chiffern seien zur endlosen
Verstreutheit verurteilt. Die Sprache der Chiffern ist nämlich keine
rauhe Stimme, keine Reihe sinnloser Worte - nicht eher als die
Wörter einer mir unbekannten fremden Sprache; sie ist eine
gegliederte Sprache. Ebenso ist die Chifferschrift keine Folge von
isolierten Zeichen, deren Sinn nur für die rein grammatische
Erforschung verständlich wäre (P 692). Die Chiffern entfalten eine Welt

und sie verlangen Augen, die sehen, und Ohren, die hören, kurz den
Einsatz der Existenz. Dann orientiert man sich in den Chiffern.
Außerdem kann man starke und schwache, wahre und falsche,

große und kleine, günstige und ruinöse Chiffern unterscheiden,
ihren Glanz abschätzen, manchmal blaß, manchmal hell, die
nächste Deutung wählen, welche die fernste nicht ausschließt.
Existenz entscheidet, im Augenblick mitten in der Situation. Sie ist
der einzige Maßstab der Wahrheit einer Chiffer. Sie allein vernimmt
die stumme Stimme der ursprünglichen Chiffer, nicht als Widerhall
ihres eigenen Selbst, sondern als Geschichtlichkeit der Transzendenz
in der Vielfältigkeit ihrer Erscheinungen. Die geheimnisvolle
Verwandtschaft des Ursprungs darf keineswegs mit einer eintönigen
Einförmigkeit verwechselt werden. Das Paradox muß erhalten bleiben,

die Paradoxic der Chiffernwelt und der einen Chiffer, kurz der

je einzigallgemeinen Chiffern W 997, 1003): denn das Paradox ist

weniger der Ausläufer, die zufällig hängenbleibende Konsequenz
der Existenzerhellung, als ihr Gerüst und ihr Horizont. Einerseits
die unergründliche Dialektik, das unendliche Spiel der Phantasie,
die Vieldeutigkeit der Chiffern; anderseits die Wahrheit der Chiffer,
die Weltverklärung, die Undeutbarkeit. Weder saugt Existenz die

Chiffer auf, noch offenbart sich Transzendenz leibhaftig und
eindeutig, was die Chiffern zur Nichtigkeit verurteilen würde, noch

liefern Weltsein und Dasein die Chiffern anschaulich. Keine
Transzendenz und keine Chiffer für Existenz ohne Dasein und ohne Welt
(P 512, 786, 859); keine Chiffer für Existenz ohne Transzendenz,
und ohne Chiffer keine Transzendenz (P 852) ; keine Chiffer des

Daseins ohne Existenz (P 808).
Der kantische Ursprung eines solchen Verfahrens angesichts der

Metaphysik liegt auf der Hand. Jaspers wurde bekanntlich auf den
Gedanken der Chiffer aufmerksam gemacht durch die berühmte

119



Anspielung der Kritik der Urteilskraft (§ 42) auf die schöne Chiffer-
schrift der Natur - ein Ausdruck, der übrigens wieder bei Schelling
und den Romantikern auftaucht. Es leuchtet ein, daß Jaspers den
Ansatz großartig bereichert und ausgedehnt hat. Aber das dort
angeknüpfte Band zwischen Natur und Ethik (Freiheit) mag als
Leitfaden zum Verständnis der Chiffernmetaphysik dienen (cf. P 871).
Allerdings ist die zuweilen irritierende Rätselhaftigkeit der Jaspers-
schen Ghiffer nicht zu bezwingen und beheben. Dennoch können
wir nicht umhin, einen Schlüssel zur Auslegung der Ghiffern zu
benützen. Wir berichten von möglichen Lesarten des Chifferlesens,
die man eigentlich genauer untersuchen und überprüfen sollte3 bis.

Zusammenfassend sind u. E. diese Lesarten in sechs verschiedene

Richtungen eventuell zu teilen, nämlich eine mystische, eine
ästhetische, eine symbolische, eine religiöse, eine reinexistentielle und eine
kantische.

Die mystische oder plotinische Deutung beruht auf dem Vorrang
des bildlosen Einen, des Undenkbaren (P 732), sie ist mit dem
formalen Transzendieren gleichsam verwachsen und steigert haltlos die
unerhörte Spannung, indem sie den Raum der Schwebe schafft
(P 704, 707, 731). Aber in ihrer Abstraktion entbehrt sie des «Reichtums

des Vielen» (P 774). Im Gegensatz dazu beruft sich die ästhetische

Auslegung auf die kontemplative Dimension der Chiffern;
gegenüber dem Befremdenden der mystischen Tendenz bewahrt sie

das Heimatgefühl; sie betont die augenblickliche Erfüllung (P 790),
die Sprache der Kunst (P 840), die Durchsichtigkeit bzw. die

Physiognomik des Daseins (P 787, 793, 797-8) und das Spiel der

hellsichtigen und liebevollen Phantasie (P 808) ; sie läuft aber Gefahr,
sich in eine unverbindliche Betrachtung zu verflüchtigen (ibid.). Die
eigentlich symbolische Richtung dringt tiefer ins Verständnis der
Chiffern ein, in dem Maße, als sie ein Anderes nie aus den Augen
verliert. Aber das unobjektivierbare Chifferlesen muß scharf von
jeglicher Symbolerkenntnis unterschieden werden (P 801-3). Die
religiöse Interpretation hebt hervor, daß Jaspers mit der ursprünglichen

Chiffer eine urtümliche Phänomenalität, das Heilige und
Numinose, d.h. die religiöse Erfahrung kat'exochèn meint und ins

3bis \yjr haben vor, in einem anderen Aufsatz diese Untersuchung zu
unternehmen. Siehe jetzt Revue de Métaphysique et de Morale, 1960, Nr. 3,
besonders S. 293-305.

120



Auge faßt4; überdies ist die religiöse Überlieferung die reichste,
historisch primäre Quelle der Chiffern. Trotzdem gehören nach
Jaspers zum Wesen der Religion Elemente, die der Philosophie
schlechthin fremd sind (P 524), und andere, welche die Philosophie
beansprucht. Man wird also unwiderstehlich auf die Freiheit der
Existenz verwiesen (P 742). In der Tat ist Freiheit, die unbedingte
Freiheit des Einzelnen, der einzige unumgängliche Ort des Chiffer-
lesens (P 804), und zugleich eine Chiffer im eigenen Selbstsein und
Tun, wie ein Generalnenner aller Chiffern, die erst da sind, wenn
Freiheit sie hört, beschwört und sich aneignet. In dieser Hinsicht
muß man die unschätzbare Bedeutung des Aktes der Entscheidung
unterstreichen: mein Entschluß ist Aufforderung des Ewigen in mir
und außer mir, der Ernst der Metaphysik stammt unmittelbar aus

der Freiheit des Selbst.

Doch ist ein letzter Schritt zu gehen. Denn Existenz ist nicht
allein ; sie verwirklicht sich im Zeitdasein und in der Kommunikation
(P 870). Dieses Moment ist untilgbar. Daß Transzendenz ist, ist für
Existenz eine unmittelbare Gewißheit (P 809). Daß das Dasein
Chiffer ist, ist für Existenz das Selbstverständlichste, «wenn ihr
Transzendenz ist» (P 852). Aber daß das Dasein ist und so ist, daß
die Chiffer Dasein ist, ist das Unbegreiflichste (ibid.). Die harte
Faktizität des natürlichen und geschichtlichen Daseins (P 721) ist
der steile Fels, der Abgrund, und die letzte undurchdringlichste
Chiffer, an der Existenz im transzendierenden Denken und zumal
in den Grenzsituationen scheitert. Jaspers hat also den unzerreißbaren

Knoten Welt-Freiheit-Gott (P 836-7) festgeknüpft.
Deswegen bezeichneten wir diese Auslegung vornehmlich als die
Kantische, weil sie die Freiheit als Wagnis des Sichbegreifens im
Unbegreiflichen (P 859-60) erhält. Dem dunklen Unbegreiflichen des

Zeitdaseins hält das helle Unbegreifliche (P 855) der in der
Transzendenz verbindenden Liebe (P 356) die Waage. Das
kommunikationslose Andere dient als Sprungbrett für die Kommunikation
mit der andern Existenz.

Da treffen wir ohne Zweifel, in der Atmosphäre der Vernunft und
der Bescheidung, das pochende Herz und den geheimen Impuls der

Jaspersschen Metaphysik, die Geburtsstätte der im Kreis laufenden

4 Siehe den bemerkenswerten Artikel von Oskar Schatz, Religionsphilosophische

Aspekte bei Karl Jaspers (Kairos 1/1960, S. 23-28).

121



Dialektik der Chiffern, wo wirklich die Ursprünge ineinanderlaufen -
wie ein bunter weitgespannter Regenbogen durch die Wirkung des

verborgenen Lichtes aus der finstern Wolke glänzt. In einem Wort:
der Schwerpunkt des Chifferseins ist die Erscheinung im Sinne

Kants, und die Erscheinung par excellence ist der Mensch, der ich
selbst bin (P 836-7), und als solcher Angst und Wunder in Einem:
«ungeborgen - in der Hand wovon?» (P 752).

Anschließend fügen wir noch hinzu, daß keines dieser Grundanliegen

auszuschalten ist oder keines die übrigen ausspielen darf.
Dennoch lassen wir es bei dem andeutungsweise Gesagten bewenden,

um zum zweiten Teil der Darstellung überzugehen, in dem wir
vergleichsweise von der Metaphysik der Chiffern größeren Abstand
nehmen.

II.

Jaspers mag wohl als ein Außenseiter gelten - wie überhaupt in
der zünftigen Auffassung der Philosophie - unter den zahlreichen
modernen Antrieben und Versuchen einer Rehabilitierung der

symbolischen Erkenntnis. Salmony hat vollkommen recht, wenn er
in der sorgfältigen Studie, die er in seinem Hamann-Buch5 der
Tradition der Chiffer widmet, hervorhebt, daß Jaspers in diesem

Punkte keinen dieses Namens würdigen Vorläufer hat. Das hat an
sich nichts Uberraschendes. Die Bezeichnung Chiffer ist gewissermaßen

nebensächlich, sie ist nachträglich entstanden, fast durch
Zufall, aus dem Bedürfnis heraus, der schon daseienden vielschichtigen

Welt der metaphysischen Gegenstände ein möglichst umfassendes

Merkmal zu geben. Das Bild der Sprache der Transzendenz ist
ihr wahrscheinlich zuvorgekommen. Jaspers hat den beiläufigen
Hinweis Kants verallgemeinert und verwandelt, indem er ihn auf
alles Mögliche und Wirkliche übertragen hat.

Der Begriff der Chiffer ist infolgedessen erheblich vereinfacht
angesichts der landläufigen Betrachtung des Symbols, um so mehr, als

die Problematik sich innerhalb der Chiffer entfaltet und diese keiner

grundsätzlichen Exegese unterworfen wird. Die Chiffernlehre trägt
so auffällig das Gepräge des existentiellen Denkens, daß sie schwerlich

5 Johann Georg Hamanns Metakritische Philosophie (Ev. Verlag AG, Zollikon
1958), S. 152-164, insbesondere S. 162-3.

122



duldet, von ihm losgelöst zu werden. Nur unter diesem ausdrücklichen
Vorbehalt wollen wir sie gelegentlich anhand einiger Vergleiche
überprüfen.

Denn Parallelen und Gegensätze machen sich immerhin bemerkbar,

unbeschadet der Originalität der Chiffernmetaphysik. Dafür
benützen wir den ausführlichen, wertvollen Bericht von Hans LoofF6,

woraus wir beinahe alle unsere Gelehrsamkeit schöpfen. Nebenbei
sei erwähnt, daß dieser Autor leider Jaspers nicht immer gerecht
wird, dessen Anliegen er verhärtet und verdichtet7.

Durch den Charakter der Chiffer als unübersetzbare Sprache der
Transzendenz steht Jaspers der Auffassung des sogenannten onto-
logischen Symbols nicht fern, wie Ferdinand Weinhandl sie nach
dem Beispiel Goethes8 erarbeitet hat, nämlich des Grenzfalles, in
dem Symbol und Symbolisiertes untrennbar sind (P 796)9. Diese

intransitive, reflexive Tendenz des ontologischen Symbols wird der
transitiven Funktion des «signifikativen» Symbols entgegengesetzt10.
Denn man tritt nicht aus den Chiffern heraus (P 854), jede Chiffer ist
Chiffer einer Chiffer; die ursprüngliche Chiffer drückt die Gegenwart

der Transzendenz und die verklärte Welt aus. Die Chiffern
werden zu Chiffern durch Erfüllung und Erhellung, was gleichzeitig
ihr Verschwinden herbeiführt nach der Losung «Stirb und Werde»,
Devise des ontologischen Symbolismus11.

Aber das Stehenbleiben bei dieser Sicht des Symbols als eines

«Gestaltzugs der Transzendenz» würde folgerichtig den Ort des

Chifferlesens, also der Erscheinung des Seins, Existenz, ausspielen.
Die ursprüngliche Chiffer verschmilzt nämlich mit der existentiellen

Erfahrung. Die Verwurzelung in der Existenz ist unabwendbare
Bedingung des Chifferseins. Hier setzt die via negationis die volle
Kraft ihres Anspruches ein. Die Chiffern entspringen aus dem onto-

6 Der Symbolbegriff in der neueren Religionsphilosophie und Theologie, Ergänzungsheft

der Kantstudien, 69, Köln 1955, Kölner Universitätsverlag. Über
Jaspers, s. Kap. XI, S. 114—125.

' Er gleicht ihn Hermann Cohen an (S. 125).
8 Looff, op. cit. S. 34; Ferdinand Weinhandl - Uber das aufschließende

Symbol. Sonderheft der deutschen Philosophischen Gesellschaft, 6, Berlin
1929; Die Metaphysik Goethes, Berlin 1932.

9 Looff, op. cit. S. 105.
10 id. S. 30.
11 id. S. 92.

123



logischen Mangel der Existenz, sie sind sozusagen die Brandmale
ihres unaufhörlichen Bestrebens, die Chiffer zu überwinden, das

Sein zu erreichen. Dann ist die Chiffer gleichsam das dürftige
Erzeugnis einer esoterischen Operation, stets wird sie durch ein aus
dem Innern des Selbst entstandenes Zielen auf das absolute
reintranszendente Sein fortgetrieben, in dem alle Symbole aufgehen.
Diese formale Biegung, die wir schon kennen, streift die Ufer des

Philosophen Fritz Medicus und der Theologen und
Religionsphilosophen Paul Tillich, Friedrich Brunstäd und Kurt Leese12, die

übrigens einander beeinflußt und kritisiert haben.
Paul Tillich hat das Problem des Symbols, insonderheit des

religiösen Symbols, zum Hauptthema seines Werkes gewählt. Im
Allgemeinen entwickelt er seine Symboltheorie auf Schritt und Tritt
gegen Cassirer, als den Stellvertreter eines Pansymbolismus13. Tillich
wirft dem kritischen Idealismus Cassirers, freilich mit Recht, die

Nivellierung des Religiös-Transzendenten zu einer geistigen
Gegenstandsschöpfung neben anderen vor. Nun ist das Religiös-Transzendente

weder Kategorie noch Gattungsbegriff, und das Symbol ist
kein geistiges Gebilde schlechthin. Die Tillichsche Auffassung des

Symbols ist durch und durch dialektisch. Sie hebt die polare Spannung

zwischen Selbstmächtigkeit und Uneigentlichkeit der Symbole
hervor. Im Grunde handelt es sich um die Wiederaufnahme des

Doppelschrittes via eminentiae-via negationis, oder eher Symboldialektik-
Glaubensdialektik 14, allerdings ohne daß sich die ersten und die
zweiten Termine je und je decken; sondern das zweite Gegensatzpaar
steht irgendwie quer zum ersten. Nun drängt der religiöse Anspruch
zur Überwindung der Symbole. Diese Spannung ist unheilbar - ein

Kennzeichen, das bei Jaspers auch wiederkehrt; oder richtiger hat
man den Eindruck, daß die Spannung als solche das religiöse Heil
hervorbringt15. Die Unausgeglichenheit tritt noch stärker bei Kurt

12 Fritz Medicus - Das Mythologische in der Religion, Rentsch-Verlag,
Erlenbach-Zürich 1944; Paul Tillich - Das religiöse Symbol (Blätter f. D.
Philosophie, Bd. I, H. 4), wiedergegeben in Religiöse Verwirklichung, Aufsätze.
Furche-Berlin 1930; Friedrich Brunstäd - Die Idee der Religion, Niemeyer-
Halle 1922; Kurt Leese - Krisis und Wende des christlichen Geistes. Juncker u.
Dünnhaupt, Berlin 1948.

13 Looff, op. cit. S. 57.
» id. S. 58-9.
16 id. S. 107.

124



Leese hervor, so daß ontologischer Symbolismus und Lebens- und
Glaubensweltzusammenhang unversöhnlich auseinanderklaffen und
letzthin das vorher gegen das Dogma teuer erkaufte Symbol zum
Range eines (axiologischen) Funktionsbegriffs, eines Idéogrammes,
zurücksinkt16.

Tillich akzentuiert zwar mehr die innersymbolische und
religionsphilosophische Dialektik, nämlich die Dynamik Setzen-Aufheben,
Ausdrücklichkeit-Unadäquatheit, ohne sich immer ausreichend
Rechenschaft zu geben, daß sie eigentlich aus der Glaubensdialektik
herrührt, d.h. aus dem Denkmittel via negationis-via eminentiae, mit
der sie verflochten ist, und daß allein der Glaube unseren Aussagen
über Gott einen konkreten Inhalt verschafft. Immerhin ist bei ihm
das symbolschaffende Bewußtsein in einen festen Glaubenszusammenhang

eingebettet. Das Tillichsche Symbol ist kein echtes ontologisches
Symbol, sondern ein gebrochenes ontologisches Symbol17. Dennoch

bezeugt Tillich, durch die Eigenmacht, die er dem Symbol verleiht,
den modernen Drang zur Objektivität, dem Karl Jaspers fernsteht.
Darüber hinaus erfolgt bei Tillich die intellektuelle kritische Läuterung

der Symbole zum Vorteil des Glaubens. Aber er verwechselt
den religionsphilosophischen kritischen Akt mit dem eigentlichen
Glaubensakt18. Die Religion wird viel eher reduziert als gesteigert.
Schließlich ist der Eingriff des Symbols so hart, so energisch, daß er
eine fieberhafte Unruhe in das durch den ultimate concern gefesselte
Denken verursacht. Das Unbedingt-Transzendente kann ständig
neue Symbole schaffen, sich immer anders offenbaren. Und die
äußerste dialektische Komplizierung läuft Gefahr, sich in
unverständliche Wortbindungen zu verirren: daher der einmal erhobene

Vorwurf von «Fiktionalismus»19, von dem wir auch Jaspers nicht

ganz glauben verschonen zu können.
Nicht minder in einer strengen Spannung zur unvorstellbaren

Transzendenz orientiert, bewahrt Jaspers mit souveräner Geschicklichkeit

den dialektischen Charakter des ontologischen Symbols. Die
Dialektik erlahmt nicht wie bei Fritz Medicus mit der Verkümmerung
der existentiellen Glaubensentscheidung20, und das Symbol wird
nicht gesprengt wie bei Leese21. Aber Jaspers erhält viel weniger als

18 id. S. 72.
17 id. S. 59-61.
18 id. S. 61-2.

19 id. S. 63-4.
20 id. S. 76.
21 id. S. 71.

125



Tillich und Leese die Macht des Transzendenten über die Geschichte
und je meine Geschichte. Die bei Tillich und Brunstäd noch so lebendige

«Gestalt der Gnade» verschwimmt22; das Suchen übertrifft die
Gegenwart. Eine Art freie Zone bleibt absichtlich zwischen
unantastbarer Transzendenz und Welt in der Schwebe (IV 1031, 1036).
Es gibt keine wahre Herrschaft Gottes über die Geschichte, keinen
Kairos, keine Zeit Gottes - noch gibt es eine reale eschatologische
Spannung, noch in letzter Instanz eine Aufhebung des Symbols in
die Wirklichkeit. Zeit der Existenz und senkrechte Ewigkeit Gottes

durchdringen einander unvermittelt, in einer punktuellen Aktualität;
der Durchbruch ist einbahnig (IV 722). In der großen Tautegorie
neigen Symbol und Existenzerhellung dazu, einander zu decken.

Man erinnert sich der Verse Rilkes in den Sonetten:

«Doch uns freue eine Weile nur
Der Figur zu glauben. Das genügt.»

(An Orpheus, I, XI.)

Aber der Primat der existentiellen Wahrheit, die innere
Unausgeglichenheit Glaube-Chiffer, sind unverkennbare Anknüpfungspunkte

zwischen Jaspers und Tillich. Ebenfalls kann man die
Verwechslung des religionsphilosophischen Aktes mit dem existentiellen
Glaubensakte spüren, vorausgesetzt, daß der philosophische Glaube
sich erst im religionsphilosophischen Begreifen des kirchlichen bzw.
statutarischen Glaubens vollzieht. Wie dem auch sei, wegen der

umgreifenden Weite der Systematik, der feinen Verflechtung der
Dialektik, können beide Akte, allerdings nur von Jaspers' Standpunkt,
ohne Zusammenprall bestehen bleiben. Jedenfalls hat die Chiffern-
lehre keine einfache Struktur, etwa den Feuerblitz Existenz-Transzendenz:

sie enthält verschiedene Ebenen, insbesondere
religionsphilosophische Aspekte, die noch einer genauen Untersuchung
harren23. Man darf infolgedessen nicht behaupten, daß der
philosophische Glaube, indem er durch die Tiefwelle der unvorstellbaren
Transzendenz und das «unerbittliche Gebot»: «Du sollst dir kein
Bildnis machen...» gleichsam gegeißelt wird, die Unzulänglichkeit
Gottes leicht nimmt und die positiven Religionen verwirft.

22 id. S. 124.
23 Wertvolle Ansätze finden sich in dem oben erwähnten Artikel von

Oskar Schatz. Siehe auch Die Frage der Entmythologisierung.

126



III.

Jaspers hat also mit einer unbeugsamen Kraft, mit dem ihm eigenen
Pathos, ein unerläßliches Moment des Glaubens hervorgehoben : den
Protest gegen die Abgötter, die Vernichtung der Magie und des

Aberglaubens, die unendliche Potenz, das Sich-Emporschwingen zu
Gott selbst, wie Er ist in seiner Majestät24, und korrelativ das mutig
begangene Risiko der ketzerischen Einsamkeit... Er hat aber das

andere Moment übersehen, die Ähnlichkeit und die Nähe, den
Deus revelatus. Freilich hat sich Jaspers mit den hier angedeuteten
Problemen klar und deutlich befaßt: vor derartigen Einwänden
bleibt er nicht stehen, er hat alle möglichen theologischen Lösungen,
namentlich die Dialektik Nähe-Ferne, Verhüllung-Enthüllung,
verborgener Gott-offenbarter Gott, geprüft und erwogen -
vergeblich im Sinne unserer eigenen Position. Aber wir wollen uns nicht
darein einlassen, noch erwähnen, daß Jaspers im Laufe der Zeit
etwas in seiner existentiellen Radikalität nachgelassen hat. Es kommt
uns nur darauf an, den Nerv bloßzulegen. In dieser Hinsicht ist seine

apophatische Sprödigkeit und Herbe ein gewaltiger Aufruf an die

Theologen, ein positives Bestreiten, wie Bernhard Welte damals

richtig bemerkt hat25. Gewiß: die Fragwürdigkeit aller unserer
Aussagen über Gott ist unauflösbar. Aber der springende Punkt
betrifft nicht die Rückkehr zu abgöttischen Verobjektivierungen,
dieser Erbsünde des Wissens, sondern das Latente des symbolischen
Weges, das nicht zu stillende Bedürfnis des Verstehens, den Hunger
nach Beweisen, Gegenständen, nach Gegenwart und Beständigkeit,
kurz nach einer Vorsehung. Eben dies alles verweht in den Chiffern.
Ein berühmter Passus Schellings sei hier in Erinnerung gerufen:

«IHN, IHN will es (das Ich) haben, den Gott, der handelt, bei

24 LoofF, op. cit. S. 192. Allerdings wird dieses Streben durch die
entgegengesetzte Richtung der Endlichkeit gewissermaßen zurückgedrängt :

«Wir deuten mit Kant: die göttliche Weisheit ist nicht minder bewunderungswürdig

in dem, was sie uns schenkt, als in dem, was sie uns versagt; denn
würde Gott in seiner Majestät vor uns stehen, so würden wir Marionetten
im Gehorsam und blieben nicht frei als das, als was Gott uns gewollt hat.»
(Der philosophische Glaube angesichts der christlichen Offenbarung, S. 57).

26 In seiner während des Krieges verfaßten, aber erst 1948 in Symposion
erschienenen schönen Studie Der philosophische Glaube bei Jaspers und Sankt
Thomas von Aquin

127



dem eine Vorsehung ist, der als ein selbst Tatsächlicher dem
Tatsächlichen des Abfalls entgegentreten kann, kurz, der der HERR des

Seins ist. Denn Person sucht Person» (Jub.-Ausg. V, 748).
Ein Gott, der handelt, der eingreift: so lautet zweifelsohne das

unvordenkliche Verlangen des religiösen Bewußtseins. Aber eine
tiefe Scheu verhindert Jaspers, bis dahin den Anspruch zu leiten.
Existenz, sich selbst nicht genug, nach Gott selbst gierig, wandert
auf der Suche nach Spuren, die nirgendwo hinführen.

Gegen jede Begrenzung a priori der wirklichen, einmaligen
Offenbarung Gottes gilt nach wie vor das Wort Schellings an Eschenmayer :

«Sie sagen: Gott muß schlechterdings übermenschlich sein. Wenn
er nun aber menschlich sein wollte, wer dürfte etwas dagegen
einwenden?» (IV, 544)

Vielleicht ist die größere Anmaßung nicht da, wo man sie voreilig
brandmarkt.

Um zu unserem Thema zurückzukommen: die moderne Wucherung

der Symbole, das leidenschaftliche Greifen nach dem Symbol,
die sich teilweise auch in der Chiffernlehre zeigen, mögen eine

Episode und eine Zuflucht sein in der sogenannten «Flucht vor Gott».
Umgekehrt, um auch dem hinreißenden negativen Antrieb der
Chiffern gerecht zu sein, sind die Furcht vor den Symbolen, das

heftige Verbot des Bildnisses und der Bildersturm nicht weniger
verhängnisvoll für den Glauben: sie vergegenwärtigen eine andere

Episode der Flucht vor Gott.
Es leuchtet ein, daß niemand der Philosophie vorschreiben kann,

die Schwelle der Religion zu überschreiten. Anderseits darf sie diese

Möglichkeit nicht verbauen, um dem religiösen Faktum in allen
seinen Dimensionen offen zu bleiben. Es ist u. E. bedauerlich, daß

der philosophische Glaube sich der inneren Logik der symbolischen
bzw. mythischen Welt, sogar der Sprache, nicht aufschließt26. Aber
wir sind keineswegs versucht, etwa Jaspers zu verbessern oder gar
ihn zu ermutigen, auf daß er das Transzendieren durch die analogia
entis ergänze oder zu einer bedenklichen «objektiven Metaphysik»
fortgehe, wie P. Lötz und P. Armbruster es zu wünschen scheinen27.

26 Looff, op. cit. S. 182.
27 Cf. J.-B. Lötz - Analogie und Chiffre (Scholastik 1940, S. 39-56) ;

L. Armbruster - Objekt und Transzendenz bei Jaspers (Felizian Rauch,
Innsbruck 1957).

128



Wahr bleibt, daß Jaspers sich seit langem mit derartigen Schwierigkeiten

auseinandergesetzt und sie innerhalb seines Denkens beseitigt
hat. Er bekennt sich nämlich mit beeindruckender Redlichkeit zu
einer bestimmten, glorreichen Denker- und Zeugenkette. Philosophie
und offenbarte Religion sind zwei Mächte, zwei unversöhnliche
Transzendenzen, welche je ihre Anhänger beherrschen. Einerseits
das emanzipierte mündige Denken, der Einzelne in Kommunikation,
die offene Autorität, die Tradition der Aufklärung - anderseits die

Orthodoxie, die Gemeinschaft, der Gehorsam, die geschlossene

Autorität, die Kirchen... Es hat manchmal den Anschein, als ob

Jaspers sich die Teilung gefallen läßt: «... ce sont deux puissants
dieux », wie man bei Racine liest. Aber die beharrlichste Haltung
die unvermeidliche, ist Bestreitung und Anstoß. Das Verum liegt ihm
näher als das Pium, um die Unterscheidung Spinozas zu
benützen28.

Dennoch zeichnet Jaspers gewissermaßen das religiöse Credo im
philosophischen nach. Die Kommunikation treibt ihn in den Vorhof
des christlichen Glaubens, obwohl er sich darin wie in ein fremdes

Land verbannt fühlt. Seine Grundentscheidungen und Forderungen

regen häufig die paulinische Erwiderung an: Plus et ego!, zumal

wenn er jede Weise der Beschlagnahme der Transzendenz verwehrt.
Sein wissendes Unwissen weiß viel mehr als das Schweigen vom Gott,
der Wahrheit will, der die unvergleichliche Chiffer der Liebe
besiegelt, der zugleich Zorn und Liebe, aufsaugende Glut und
überschwemmende Stille ist. Im Streit mit Rudolf Bultmann hat
Jaspers die Bedrohung klar eingesehen, womit die Entmythologi-
sierung die statutarische Religion belastet. Außerdem findet man
bei Jaspers den wichtigen Gedanken der unreduzierbaren,
undurchdringlichen religiösen Symbole (die zwar transparent sind, aber

transparent für Transzendenz), die, nach einer eindringlichen
Bemerkung Harald Höffdings, dem lebendigen Glauben unentbehrlich
sind: «Der Begriff der Offenbarung (im strengsten Sinne) würde
nämlich wegfallen, fiele nicht an gewissen Punkten der Unterschied
zwischen Bild und Wirklichkeit weg»29. Mit dem vorsichtigsten
Vorbehalt würden wir also auf Grund dessen annehmen, daß

Offenbarung eine Chiffer ist, obwohl grundsätzlich Chiffer und Offen-

28 Looff, op. cit. S. 180.
29 id. S. 185.

b 129



barung an und für sich einander ausschließen, und Offenbarung die

Verallgemeinerung der Chiffernwelt untersagt. Deshalb ist die

Behauptung Hans Looffs nicht richtig, daß sich die Symboldialektik
im Rein-Abstrakten und im Apeiron der endlosen Deutbarkeit
verfängt30.

Was uns nämlich in der Chiffernmetaphysik am meisten anspricht,
ist die Multiplizität der Schichten bzw. Ebenen (P 792), mit den

impliziten unauffälligen Aspekten, die sie entdecken. Sie ist gut
geschmiedet, sie enthält zähe Elemente, feste und geschmeidige
Linien, die, wie die Tannen auf den Sandklippen, die Auflösung
verhindern oder dem faktischen Scheitern den Weg sperren. Die
existentielle Leidenschaft und der Abgrund der Transzendenz treten
zurück, diese beiden Triebfedern der unruhigen Dialektik. Das

Symbol ist nur Medium, Mittler (P 753), Weg der erhellenden

Selbstorientierung. Durch die Vermittlung der Symbole im Reich
der Chiffern werden die Gegenseitigkeiten bzw. Gegensatzpaare
gleichsam verbogen und überwölbt.

Der Schlüsselstein oder die Angel, oder der «am Anfang gelegte
Grund», den Jaspers nach Schelling erwähnt, wird je nachdem
Existenz, Vernunft, Mensch, Mitwissenschaft der Schöpfung (P 855),
Umgreifendes der Umgreifenden, Einzig-Allgemeines, Geisterreich

(P 859) genannt - Bezeichnungen für den nicht zu überblickenden,

aber bevölkerten Raum, in dem sein Denken kreist. Die
unaufhaltsame Bewegung der Chiffern ist der Rhythmus Auflösung-Wiederherstellung

jenes unvertretbaren, unverrückbaren Ursprungs.
Ihre Zahl ist belanglos : nach einem schönen Worte Claudels braucht
man die Sterne nicht aufzuzählen, um zu wissen, daß alle da sind.

Nun vermählen sich die geheimnisvollen Chiffern mit den großen,
vertrauten Symbolen: Licht, Nacht, Hand Gottes, Kampf, Weg..
Denn es gibt für Jaspers eine natürliche und geschichtliche
Offenbarung, vielleicht eine UrÜberlieferung31, jedenfalls eine Spur der

Imago. Jaspers, der tapfer das unabwendbare Schicksal der Wissenschaft

annimmt und die Entzauberung der Welt nicht bedauert,
teilt mit anderen Denkern dieser Zeit (Ziegler, Guardini, Berdjaeff,
W. Kamiah, Max Picard, Gabriel Marcel. die Trauer über die

entheiligte Welt. Seine Philosophie der «verlorenen Naivität» (P 813)

30 id. S. 149.
31 Siehe Oskar Schatz, art. cit. S. 23.

130



beschwört eine wiedergewonnene Naivität32. «Denn Kind bleibt,
wer eigentlich Mensch bleibt» (P 783). Vernunft und Glaube sind

einig. Dadurch kann diese Philosophie heutzutage noch wirksam
sein, auch im politischen Bereich.

So hoffen wir, der geballten Kraft der Chiffernmetaphysik gerecht
zu sein, während wir gleichzeitig aus unserem persönlichen Ursprung
unsere Bedenken nicht verschweigen. Der Gegner hört nämlich nicht
auf, der Freund und Verehrer zu sein in der Kommunikation. Das

letzte Wort verdanken wir Jaspers selbst:

« Im Symphilosophieren ist das Persönliche der stets mitschwingende
Hintergrund als das Gewissen und die Kritik bei den den unmittelbaren

Inhalt des Gesprächs bildenden Sachen» (P 391).

32 Ein Wort Auerbachs, das Harnack zu zitieren pflegte (Looff, op. cit.
S. 91). Neuerdings hat ein hervorragender Ausleger des Jaspersschen Denkens,
Paul Ricoeur, versucht, diese «zweite Naivität» genauer zu umreißen. Vgl.
Philosophie de la Volonté. Finitude et Culpabilité. Bd. II. La Symbolique du Mal,
S. 326-332.

131


	Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre : Reflexionen über die Metaphysik von Karl Jaspers

