Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre : Reflexionen Uber die
Metaphysik von Karl Jaspers

Autor: Tilliette, Xavier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre

Reflexionen iiber die Metaphysik von Karl Jaspers?

von Xavier Tilliette

Karl Jaspers’ Philosophie, in ihrem obersten Stockwerk, leitet uns
zur Metaphysik, das hei3t zu einer «zweiten Welt der Gegenstinde»
(P 680); sie miindet in eine eigenartige Gegenstindlichkeit ein. Hier
macht sie halt, indem sie sich mit einer Erweckung, einer Erhellung
(P 702) begniigt, oder einer Beschworung jener Gegenstindlichkeit,
die erst einer uniibertragbaren, jeweiligen Erfahrung (P 787-8)
zuganglich ist. Diese metaphysischen Gegenstinde sind die Chiffern
der Transzendenz.

Nun bietet die Metaphysik eine zur existentiellen Beschreibung
gewandte Seite: das Suchen der Transzendenz (P 676). Der Ubergang
von der Weltorientierung und der Existenzerhellung zur Metaphysik voll-
zieht sich infolgedessen miihelos durch die Analytik des formalen

1 Als Vortrag am 2. Mai 1960 in der Philosophischen Gesellschaft Basel
gehalten. Fir die Verbesserung des Textes muB3 ich meinen Freunden Prof.
Dr. Salmony und Dr. von Schenck einen aufrichtigen Dank zollen. Jaspers’
allerletzter Aufsatz, «Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung» (in der Festschrift fiir Heinrich Barth), konnte leider nicht
beriicksichtigt werden. Diese vortreffliche Studie, die an die besten Seiten
von Vernunft und Existenz erinnert, setzt die Diskussion mit den Offenbarungs-
gliubigen wieder an, in einem weiteren Umfang als zuvor. Abermals ver-
hehlt Jaspers seine Ergriffenheit durch den christlichen Glauben nicht,
obwohl er ihn auf Grund tiefliegender Entscheidungen erneut ablehnt.
Bekannte Motive kehren wieder; aber Jaspers geht in den Kern der Sache
ein, so daB3 die Darstellung im Einzelnen das vorher Gesagte bedeutender-
weise ergdnzt. Aus solchen Streiflichtern hitte mein Referat gewiB viel
gewonnen. Immerhin glaube ich, daB sie meine Ansichten bestitigt und
verstarkt hitten. Abkiirzungen: P = Philosophie (2. Aufl.); W = Von der
Wahrheit.

115



Transzendierens und der «Beziige zur Transzendenz», welche das
Blickfeld und die Tragweite der beiden Erkenntnisarten, der wissen-
schaftlichen und der existentiellen, herstellt. Dieser erste vorgreifende
Teil nimmt sich also vor, die antinomische Beziehung Existenz-—
Transzendenzinihren Veristelungen zu entwickeln. Was die Kehrseite
angeht, ndmlich die Gegenwart oder die umgreifende erfiillte Um-
gebung, so wird sie durch das Lesen der Chifferschrift und die Erérterung
der Chiffernwelt gestaltet. Aber das existentielle Suchen haftet ihr
so streng an, daf3 die unaufloslichen Antinomien (P 777) sich un-
widerruflich in der Chiffernsprache und deren «unergriindlichen
Dialektik» (P 793) widerspiegeln.

Dabher stellen die Chiffern das speculum in aenigmate (den ritselhaften
Spiegel) dar, in dem das Schema (P 308) der méglichen Existenz
verkehrt reflektiert wird. Also kann man von vornherein fragen, was
die Chiffern Neues mit sich bringen, was sie eigentlich beibringen.
Die Frage lautet ungefihr bei Johannes Thyssen?: wenn Existenz
sich einzig der Transzendenz vergewissert, wenn die einzige Quelle
und Relevanz der metaphysischen Wahrheit das Verhiltnis Existenz—
Transzendenz ist, wozu nock Chiffern? Anscheinend gefihrdet der
duBerststrenge Formalismus des existentiell-transzendentalen Schrittes
den echt metaphysischen Schritt und erschiittert die Realitit der
Chiffern. Anderseits, wenn man mehr die ontologische respektive
periechontologische und rationale Riickseite der Existenzphilosophie
in Betracht zieht, wie die philosophische Logik sie durchmustert,
liegt es nahe, daf} die Chiffern an Gewicht verlieren; ihre Bedeutung
wird geschmailert.

Im Gegenteil mochten wir hervorheben, daB3 die Chiffern nicht
nur keine bloBen Zusiatze und Verzierungen sind, sondern wahrlich
ein Kernstiick der Jaspersschen Philosophie bilden und auf die
einzige befriedigende Weise eine Bewegung abschlieBen, die sonst
ins Bodenlose versanke. Vielmehr war schon die damit unternommene
Zuriickeroberung aller Spuren des unaufhaltsamen Existenzauf-
schwungs gleichsam von Anfang an vorgezeichnet (P 814). Denn die
noch geheimgehaltenen Chiffern erméglichen den Ansatz selbst des
Transzendierens. Im Verlauf der Weltorientierung und der Existenz-
erhellung wird eine Art Vorwegnahme der Metaphysik entworfen

2 Der Begriff des Scheiterns bei Karl Jaspers (ap. Schilpp — Karl Faspers),
S. 196.

116



wie eine leise Begleitmusik (P 822): «In der Existenzerhellung war
(daher) Transzendenz nicht auszuscheiden: metaphysische Gegen-
stinde kamen vor, um Existenzméglichkeiten zu entwickeln» (P 704).
Man darf in der Tat durch den unverkennbaren Primat der Existenz
nicht zu sehr gefesselt werden. Denn die « Urschrift der menschlichen
Existenzverhiltnisse» schickt das Chiffersein voraus, auf das sie den
Weg weist und bahnt. Nur das Sein, ausschlieBlich das absolute um-
fassende Sein (P 710) wird in der Auseinanderlegung der Gegeben-
heiten der moglichen Existenz gesucht, angedeutet und vorgeahnt.
Jaspers’ Philosophie, in der Schwebe zwischen den zwel unerreich-
baren Polen der Transzendenz und des Selbstseins (P 399), erinnert
bloB fiir den oberflichlichen Leser an den um den Facher Mallarmés
schwirrenden Raum,

«Der, Narr fiir niemanden zu dauern,
Nicht heraus noch zur Ruhe kann.»

Nun bieten die Chiffern den notwendigen Ausgleich einer Philo-
sophie der Spannungen und Spaltungen dar. Letzten Endes heben
sie den #tzenden Zweifel betreffs der Transzendenz auf, deren
Gegenwart sie bezeugen. Der durch den existentiellen Appell auf-
geraumte Boden, welchen abzumessen die objektive Erkenntnis
unfahig ist, wird durch ihre schillernden Lichter sozusagen abge-
steckt. Existenz tastet nicht mehr blindlings umher; ihre aufge-
klarten Augen (P 808) vernehmen nun Winke, Zeiger, Schimmer,
zwar nicht um durch sie angelockt in der Geborgenheit auszuruhen,
sondern um sich daran zu heften und dadurch den Aufschwung
wiederholt zu befliigeln. Denn Existenz liuft stets Gefahr, in der
Banalisierung des tauben Lebens oder in der Illusion des Nézher-
bringens der Transzendenz (P 816) zu erstarren. Im nachhaltigen
Erinnern oder im sehnsiichtigen Harren wahrt ihre Wache (P 404-5).

Wenn aber das Schema der Existenz mit ihren Strukturen und
Situationen der formale Grundri3 der unaussprechlichen Chiffer-
erfahrung ist, muB3 diese Erfahrung umgekehrt als Riickblick und
Abbild der Existenzerhellung erscheinen. Jaspers’ Philosophie hat
ihren Mittelpunkt — ihren doppelten Herd?b®s — auBer sich; sie kann

2bis Der Ausdruck stammt aus Mikel Dufrenne und Paul Ricoeur in
ithrem schénen Buch Karl Faspers et la Philosophie de I Existence (Ed. du Seuil
1947).

117



lediglich iiber Anniherungen, Wegweiser oder signa (P 308, 310)
verfiigen. Sie beugt der Zange zweier entgegengesetzter Forderungen
nicht vor, nidmlich was Thomas Riber ihre intentio recta und
intentio obliqua nennt3. In der Tat wirkt der existentielle Widerhall
auf die Chiffernerhellung durch und durch zuriick. Die Chiffern
besiegeln die Disqualifizierung der Objektivierungen und Intellek-
tualisierungen. Die Angst, gewissermalBlen die Existenz zu verraten,
ein mehr oder weniger stabiles drittes Reich von Objekten und Aus-
sagen — eine fixierte Symbolik — wiederherzustellen, wenn es auch
der gehorigen Intermittenz unterworfen wire, ist am stdrksten.
Deshalb pragt sich die existentielle Antinomik unerbittlich der
Erfahrung und dem Wesen der Chiffer ein (P 713, 735, 742, 863).
Anstatt die Zerrissenheit der Existenz zuzudecken, wiederholt sie
Jaspers, indem er sie auf dem Antlitz der Chiffer verfolgt. Chiffer
ist immer zweideutig (P 742). Das Gesetz der Scheidungen ist nicht
riickgingig zu machen (P 686).

Daher gehéort ein von vornherein befremdender Charakter der
Chiffernmetaphysik an. Ihr Begriff ist ndmlich unfabar, sie scheinen
wie aus einer Spiegelung entstanden zu sein. Alles ist Chiffer, alles
kann Chiffer werden, es gibt nichts, das nicht Chiffer sein kann und
mul} (P 526, 820; W 1031, 1051). Wie wiirden also die Chiffern der
Zerstiickelung und der Verstreutheit, ja der Beliebtheit (# 804) und
dem Durcheinander entrinnen? Anderseits sind sie vermutlich der
Gleichgiiltigkeit und der Wiederholung ausgesetzt, angenommen,
daB Existenz allein, in einem unaussagbaren Vernehmen, der
Chiffer in den Chiffern inne wird. Kosmopolitismus der méglichen
Chiffern und Ode der erlebten Chiffern: das Dilemma scheint
unausweichlich zu sein. Und hinter tausend mannigfaltigen Ziigen
wie hinter dem einténigen, ausdrucksleeren Schweigen bleibt das
Gesicht der Transzendenz unlesbar und unentzifferbar. Reiner Wider-
spruch, Lust, Niemandes Schlaf zu sein unter so viel Lidern. . .

Aber gerade dieser Widerspruch kennzeichnet das Schicksal der
Metaphysik von Karl Jaspers, und iiberhaupt sein ganzes Streben.
Wenn man ihn billig zu einem Einwand erhebt, setzt dieser Einwand
schon voraus, daB man das Wesen der Chiffer in die Ebene der
greifbaren Tatsichlichkeiten und Wilbarkeiten, ja des Vorhandenen,

8 Das Dasein in der «Philosophie» von Karl Jaspers (Francke Verlag 1955),
S. 15, 90, 139,

118



zuriickverlegen darf. Nun ist die Chiffer kein Allgemeines, wenn das
Allgemeine auch Chiffer ist (P 834). Immerhin ist es auch falsch,
zu sagen, die unzihligen vieldeutigen Chiffern seien zur endlosen
Verstreutheit verurteilt. Die Sprache der Chiffern ist namlich keine
rauhe Stimme, keine Reihe sinnloser Worte — nicht eher als die
Worter einer mir unbekannten fremden Sprache; sie ist eine ge-
gliederte Sprache. Ebenso ist die Chifferschrift keine Folge von
1solierten Zeichen, deren Sinn nur fir die rein grammatische Erfor-
schung verstandlich wére (P 692). Die Chiffern entfalten eine Welt
und sie verlangen Augen, die sehen, und Ohren, die horen, kurz den
Einsatz der Existenz. Dann orientiert man sich in den Chiffern.
AuBerdem kann man starke und schwache, wahre und falsche,
groBe und kleine, giinstige und ruindse Chiffern unterscheiden,
ithren Glanz abschitzen, manchmal bla, manchmal hell, die
niachste Deutung wihlen, welche die fernste nicht ausschlieBt.
Existenz entscheidet, im Augenblick mitten in der Situation. Sie ist
der einzige MaBstab der Wahrheit einer Chiffer. Sie allein vernimmt
die stumme Stimme der urspriinglichen Chiffer, nicht als Widerhall
ihres eigenen Selbst, sondern als Geschichtlichkeit der Transzendenz
in der Vielfiltigkeit ihrer Erscheinungen. Die geheimnisvolle Ver-
wandtschaft des Ursprungs darf keineswegs mit einer eintdnigen
Einformigkeit verwechselt werden. Das Paradox mul3 erhalten blei-
ben, die Paradoxie der Chiffernwelt und der einen Chiffer, kurz der
je einzigallgemeinen Chiffern (W 997, 1003): denn das Paradox ist
weniger der Ausliufer, die zufillig hingenbleibende Konsequenz
der Existenzerhellung, als ihr Geriist und ihr Horizont. Einerseits
die unergriindliche Dialektik, das unendliche Spiel der Phantasie,
die Vieldeutigkeit der Chiffern; anderseits die Wahrheit der Chiffer,
die Weltverkliarung, die Undeutbarkeit. Weder saugt Existenz die
Chiffer auf, noch offenbart sich Transzendenz leibhaftig und ein-
deutig, was die Chiffern zur Nichtigkeit verurteilen wiirde, noch
liefern Weltsein und Dasein die Chiffern anschaulich. Keine Trans-
zendenz und keine Chiffer fiir Existenz ohne Dasein und ohne Welt
(P 512, 786, 859); keine Chiffer fiir Existenz ohne Transzendenz,
und ohne Chiffer keine Transzendenz (P 852); keine Chiffer des
Daseins ohne Existenz (P 808).

Der kantische Ursprung eines solchen Verfahrens angesichts der
Metaphysik liegt auf der Hand. Jaspers wurde bekanntlich auf den
Gedanken der Chiffer aufmerksam gemacht durch die berithmte

119



Anspielung der Kritik der Urteilskraft (§ 42) auf die schone Chiffer-
schrift der Natur — ein Ausdruck, der tibrigens wieder bei Schelling
und den Romantikern auftaucht. Es leuchtet ein, daB Jaspers den
Ansatz groBartig bereichert und ausgedehnt hat. Aber das dort an-
gekniipfte Band zwischen Natur und Ethik (Freiheit) mag als Leit-
faden zum Verstindnis der Chiffernmetaphysik dienen (cf. P 871).
Allerdings ist die zuweilen irritierende Ritselhaftigkeit der Jaspers-
schen Chiffer nicht zu bezwingen und beheben. Dennoch kénnen
wir nicht umhin, einen Schliissel zur Auslegung der Chiffern zu
beniitzen. Wir berichten von moglichen Lesarten des Chifferlesens,
die man eigentlich genauer untersuchen und tiberpriifen sollte?Pbis,
Zusammenfassend sind u. E. diese Lesarten in sechs verschiedene
Richtungen eventuell zu teilen, namlich eine mystische, eine Zsthe-
tische, eine symbolische, eine religitse, eine reinexistentielle und eine
kantische.

Die mystische oder plotinische Deutung beruht auf dem Vorrang
des bildlosen Einen, des Undenkbaren (P 732), sie ist mit dem for-
malen Transzendieren gleichsam verwachsen und steigert haltlos die
unerhérte Spannung, indem sie den Raum der Schwebe schafft
(P 704, 707, 731). Aber in ihrer Abstraktion entbehrt sie des «Reich-
tums des Vielen» (P 774). Im Gegensatz dazu beruft sich die &sthe-
tische Auslegung auf die kontemplative Dimension der Chiffern;
gegeniiber dem Befremdenden der mystischen Tendenz bewahrt sie
das Heimatgefiihl; sie betont die augenblickliche Erfiillung (P 790),
die Sprache der Kunst (P 840), die Durchsichtigkeit bzw. die
Physiognomik des Daseins (P 787, 793, 797-8) und das Spiel der
hellsichtigen und liebevollen Phantasie (P 808); sie lauft aber Gefahr,
sich in eine unverbindliche Betrachtung zu verfliichtigen (ibid. ). Die
eigentlich symbolische Richtung dringt tiefer ins Verstdndnis der
Chiffern ein, in dem Ma@Be, als sie ein Anderes nie aus den Augen
verliert. Aber das unobjektivierbare Chifferlesen muB scharf von
jeglicher Symbolerkenntnis unterschieden werden (P 801-3). Die
religiose Interpretation hebt hervor, daB Jaspers mit der urspriing-
lichen Chiffer eine urtimliche Phinomenalitat, das Heilige und
Numinose, d.h. die religiose Erfahrung kat’exochén meint und ins

sbis Wir haben vor, in einem anderen Aufsatz diese Untersuchung zu
unternehmen. Siehe jetzt Revue de Métaphysique et de Morale, 1960, Nr. 3,
besonders S. 293-305.

120



Auge faBt4; iiberdies ist die religiose Uberlieferung die reichste,
historisch primire Quelle der Chiffern. Trotzdem gehéren nach
Jaspers zum Wesen der Religion Elemente, die der Philosophie
schlechthin fremd sind (P 524), und andere, welche die Philosophie
beansprucht. Man wird also unwiderstehlich auf die Freiheit der
Existenz verwiesen (P 742). In der Tat ist Freiheit, die unbedingte
Freiheit des Einzelnen, der einzige unumgingliche Ort des Chiffer-
lesens (P 804), und zugleich eine Chiffer im eigenen Selbstsein und
Tun, wie ein Generalnenner aller Chiffern, die erst da sind, wenn
Freiheit sie hort, beschwort und sich aneignet. In dieser Hinsicht
mulBl man die unschitzbare Bedeutung des Aktes der Entscheidung
unterstreichen: mein EntschluBl ist Aufforderung des Ewigen in mir
und auBer mir, der Ernst der Metaphysik stammt unmittelbar aus
der Freiheit des Selbst.

Doch ist ein letzter Schritt zu gehen. Denn Existenz ist nicht
allein; sie verwirklicht sich im Zeitdasein und in der Kommunikation
(P 870). Dieses Moment ist untilgbar. Dafl Transzendenz ist, ist fiir
Existenz eine unmittelbare GewiBheit (P 809). Dall das Dasein
Chiffer ist, ist fiir Existenz das Selbstverstindlichste, «wenn ihr
Transzendenz ist» (P 852). Aber daB das Dasein ist und so ist, daB
die Chiffer Dasein ist, ist das Unbegreiflichste (ibid.). Die harte
Faktizitat des natiirlichen und geschichtlichen Daseins (P 721) ist
der steile Fels, der Abgrund, und die letzte undurchdringlichste
Chiffer, an der Existenz im transzendierenden Denken und zumal
in den Grenzsituationen scheitert. Jaspers hat also den unzerrei3-
baren Knoten Welt—Freiheit—Gott (P 836-7) festgekniipft. Des-
wegen bezeichneten wir diese Auslegung vornehmlich als die Kan-
tische, weil sie die Freiheit als Wagnis des Sichbegreifens im Un-
begreiflichen (P 859-60) erhilt. Dem dunklen Unbegreiflichen des
Zeitdaseins hilt das helle Unbegreifliche (P 855) der in der Trans-
zendenz verbindenden Liebe (P 356) die Waage. Das kommuni-
kationslose Andere dient als Sprungbrett fiir die Kommunikation
mit der andern Existenz.

Da treffen wir ohne Zweifel, in der Atmosphire der Vernunft und
der Bescheidung, das pochende Herz und den geheimen Impuls der
Jaspersschen Metaphysik, die Geburtsstitte der im Kreis laufenden

4 Siche den bemerkenswerten Artikel von Oskar Schatz, Religionsphiloso-
phische Aspekte bei Karl Faspers (Kairos 1/1960, S. 23-28).

121



Dialektik der Chiffern, wo wirklich die Urspriinge ineinanderlaufen —
wie ein bunter weitgespannter Regenbogen durch die Wirkung des
verborgenen Lichtes aus der finstern Wolke glanzt. In einem Wort:
der Schwerpunkt des Chifferseins ist die Erscheinung im Sinne
Kants, und die Erscheinung par excellence ist der Mensch, der ich
selbst bin (P 836-7), und als solcher Angst und Wunder in Einem:
«ungeborgen — in der Hand wovon?» (P 752).

AnschlieBend fiigen wir noch hinzu, dafl keines dieser Grundan-
liegen auszuschalten ist oder keines die ibrigen ausspielen darf.
Dennoch lassen wir es bei dem andeutungsweise Gesagten bewenden,
um zum zweiten Teil der Darstellung tberzugehen, in dem wir
vergleichsweise von der Metaphysik der Chiffern gréBeren Abstand
nehmen.

II.

Jaspers mag wohl als ein AuBenseiter gelten — wie tiberhaupt in
der ziinftigen Auffassung der Philosophie — unter den zahlreichen
modernen Antrieben und Versuchen einer Rehabilitierung der
symbolischen Erkenntnis. Salmony hat vollkommen recht, wenn er
in der sorgfiltigen Studie, die er in seinem Hamann-Buch® der
Tradition der Chiffer widmet, hervorhebt, daBl Jaspers in diesem
Punkte keinen dieses Namens wiirdigen Vorlidufer hat. Das hat an
sich nichts Uberraschendes. Die Bezeichnung Chiffer ist gewisser-
maBen nebensidchlich, sie ist nachtriglich entstanden, fast durch
Zufall, aus dem Bediirfnis heraus, der schon daseienden vielschich-
tigen Welt der metaphysischen Gegenstinde ein méglichst umfassen-
des Merkmal zu geben. Das Bild der Sprache der Transzendenz ist
ihr wahrscheinlich zuvorgekommen. Jaspers hat den beildufigen
Hinweis Kants verallgemeinert und verwandelt, indem er ihn auf
alles Mogliche und Wirkliche ibertragen hat.

Der Begriff der Chiffer ist infolgedessen erheblich vereinfacht an-
gesichts der landliufigen Betrachtung des Symbols, um so mehr, als
die Problematik sich innerhalb der Chiffer entfaltet und diese keiner
grundsitzlichen Exegese unterworfen wird. Die Chiffernlehre tragt
so auffallig das Gepriige des existentiellen Denkens, daf} sie schwerlich

5 Johann Georg Hamanns Metakritische Philosophie (Ev. Verlag AG, Zollikon
1958), S. 152-164, insbesondere S. 162-3.

122



duldet, von ihm losgelést zu werden. Nur unter diesem ausdriicklichen
Vorbehalt wollen wir sie gelegentlich anhand einiger Vergleiche
uberprifen.

Denn Parallelen und Gegensitze machen sich immerhin bemerk-
bar, unbeschadet der Originalitit der Chiffernmetaphysik. Dafiir
beniitzen wir den ausfiihrlichen, wertvollen Bericht von Hans Looff®,
woraus wir beinahe alle unsere Gelehrsamkeit schépfen. Nebenbei
sei erwdhnt, daB dieser Autor leider Jaspers nicht immer gerecht
wird, dessen Anliegen er verhirtet und verdichtet”.

Durch den Charakter der Chiffer als uniibersetzbare Sprache der
Transzendenz steht Jaspers der Auffassung des sogenannten onto-
logischen Symbols nicht fern, wie Ferdinand Weinhandl sie nach
dem Beispiel Goethes® erarbeitet hat, namlich des Grenzfalles, in
dem Symbol und Symbolisiertes untrennbar sind (P 796)9. Diese
intransitive, reflexive Tendenz des ontologischen Symbols wird der
transitiven Funktion des «signifikativen» Symbols entgegengesetzt 19,
Denn man tritt nicht aus den Chiffern heraus (P 854), jede Chiffer ist
Chiffer einer Chiffer; die urspriingliche Chiffer driickt die Gegen-
wart der Transzendenz und die verklirte Welt aus. Die Chiffern
werden zu Chiffern durch Erfullung und Erhellung, was gleichzeitig
ihr Verschwinden herbeifiihrt nach der Losung «Stirb und Werde»,
Devise des ontologischen Symbolismus?!?.

Aber das Stehenbleiben bei dieser Sicht des Symbols als eines
«Gestaltzugs der Transzendenz» wiirde folgerichtig den Ort des
Chifferlesens, also der Erscheinung des Seins, Existenz, ausspielen.
Die urspriingliche Chiffer verschmilzt ndmlich mit der existentiellen
Erfahrung. Die Verwurzelung in der Existenz ist unabwendbare
Bedingung des Chifferseins. Hier setzt die via negationis die volle
Kraft ihres Anspruches ein. Die Chiffern entspringen aus dem onto-

& Der Symbolbegriff in der neueren Religionsphilosophie und Theologie, Erganzungs-
heft der Kantstudien, 69, Koéln 1955, Koélner Universititsverlag. Uber
Jaspers, s. Kap. XI, S. 114-125.

7 Er gleicht ihn Hermann Cohen an (S. 125).

8 Looff, op.cit. S.34; Ferdinand Weinhandl — Uber das aufschliefende
Symbol. Sonderheft der deutschen Philosophischen Gesellschaft, 6, Berlin
1929; Die Metaphysik Goethes, Berlin 1932.

® Looff, op. cit. S. 105.

10 id. 8. 30.

il 892

123



logischen Mangel der Existenz, sie sind sozusagen die Brandmale
ihres unaufhorlichen Bestrebens, die Chiffer zu uberwinden, das
Sein zu erreichen. Dann ist die Chiffer gleichsam das diirftige
Erzeugnis einer esoterischen Operation, stets wird sie durch ein aus
dem Innern des Selbst entstandenes Zielen auf das absolute rein-
transzendente Sein fortgetrieben, in dem alle Symbole aufgehen.
Diese formale Biegung, die wir schon kennen, streift die Ufer des
Philosophen Fritz Medicus und der Theologen und Religions-
philosophen Paul Tillich, Friedrich Brunstdd und Kurt Leese1?, die
iibrigens einander beeinfluBt und kritisiert haben.

Paul Tillich hat das Problem des Symbols, insonderheit des reli-
giosen Symbols, zum Hauptthema seines Werkes gewahit. Im All-
gemeinen entwickelt er seine Symboltheorie auf Schritt und Tritt
gegen Cassirer, als den Stellvertreter eines Pansymbolismus?3. Tillich
wirft dem kritischen Idealismus Cassirers, freilich mit Recht, die
Nivellierung des Religios-Transzendenten zu einer geistigen Gegen-
standsschopfung neben anderen vor. Nun ist das Religiés-Transzen-
dente weder Kategorie noch Gattungsbegriff, und das Symbol ist
kein geistiges Gebilde schlechthin. Die Tillichsche Auffassung des
Symbols ist durch und durch dialektisch. Sie hebt die polare Span-
nung zwischen Selbstmichtigkeit und Uneigentlichkeit der Symbole
hervor. Im Grunde handelt es sich um die Wiederaufnahme des
Doppelschrittes via eminentiae—via negationis, oder eher Symboldialektik—
Glaubensdialektik 14, allerdings ohne daB sich die ersten und die
zweiten Termine je und je decken; sondern das zweite Gegensatzpaar
steht irgendwie quer zum ersten. Nun driangt der religiose Anspruch
zur Uberwindung der Symbole. Diese Spannung ist unheilbar — ein
Kennzeichen, das bei Jaspers auch wiederkehrt; oder richtiger hat
man den Eindruck, dal die Spannung als solche das religiose Heil
hervorbringt5. Die Unausgeglichenheit tritt noch stirker bei Kurt

12 Fritz Medicus — Das Mpythologische in der Religion, Rentsch-Verlag,
Erlenbach-Ziirich 1944; Paul Tillich — Das religiése Symbol (Blatter f. D.
Philosophie, Bd. I, H. 4), wiedergegeben in Religidse Verwirklichung, Aufsitze.
Furche-Berlin 1930; Friedrich Brunstdd — Die Idee der Religion, Niemeyer-
Halle 1922; Kurt Leese — Krisis und Wende des christlichen Geistes. Juncker u.
Diinnhaupt, Berlin 1948.

13 Looff, ob, cif, 5. 7.

14 4d. S. 58-9.

W 4d, 8. 107,

124



Leese hervor, so daB3 ontologischer Symbolismus und Lebens- und
Glaubensweltzusammenhang unversshnlich auseinanderklaffen und
letzthin das vorher gegen das Dogma teuer erkaufte Symbol zum
Range eines (axiologischen) Funktionsbegriffs, eines Ideogrammes,
zuriicksinkt1S,

Tillich akzentuiert zwar mehr die innersymbolische und religions-
philosophische Dialektik, niamlich die Dynamik Setzen-—Aufheben,
Ausdriicklichkeit—Unadiquatheit, ohne sich immer ausreichend
Rechenschaft zu geben, daB sie eigentlich aus der Glaubensdialektik
herriihrt, d.h. aus dem Denkmittel via negationis—uvia eminentiae, mit
der sie verflochten ist, und daB allein der Glaube unseren Aussagen
iiber Gott einen konkreten Inhalt verschafft. Immerhin ist bei ihm
das symbolschaffende Bewuf3tsein in einen festen Glaubenszusammen-
hang eingebettet. Das Tillichsche Symbol ist kein echtes ontologisches
Symbol, sondern ein gebrochenes ontologisches Symbol’. Dennoch
bezeugt Tillich, durch die Eigenmacht, die er dem Symbol verleiht,
den modernen Drang zur Objektivitit, dem Karl Jaspers fernsteht.
Dariiber hinaus erfolgt bei Tillich die intellektuelle kritische Liute-
rung der Symbole zum Vorteil des Glaubens. Aber er verwechselt
den religionsphilosophischen kritischen Akt mit dem eigentlichen
Glaubensakt?8, Die Religion wird viel eher reduziert als gesteigert.
SchlieBlich ist der Eingriff des Symbols so hart, so energisch, daB er
eine fieberhafte Unruhe in das durch den ultimate concern gefesselte
Denken verursacht. Das Unbedingt-Transzendente kann stindig
neue Symbole schaffen, sich immer anders offenbaren. Und die
duBerste dialektische Komplizierung lauft Gefahr, sich in unver-
stindliche Wortbindungen zu verirren: daher der einmal erhobene
Vorwurf von «Fiktionalismus»!®, von dem wir auch Jaspers nicht
ganz glauben verschonen zu konnen.

Nicht minder in einer strengen Spannung zur unvorstellbaren
Transzendenz orientiert, bewahrt Jaspers mit souveridner Geschick-
lichkeit den dialektischen Charakter des ontologischen Symbols. Die
Dialektik erlahmt nicht wie bei Fritz Medicus mit der Verkiimmerung
der existentiellen Glaubensentscheidung?, und das Symbol wird
nicht gesprengt wie bei Leese2!. Aber Jaspers erhilt viel weniger als

1 4d. 8, 72. 18 id. S. 63-4.
17 44, S. 59-61. W g4, 8..76.
18 4d. S. 61-2. nid. 8. 71

125



Tillich und Leese die Macht des Transzendenten iiber die Geschichte
und je meine Geschichte. Die bei Tillich und Brunstidd noch so leben-
dige «Gestalt der Gnade» verschwimmt??; das Suchen iibertrifft die
Gegenwart. Eine Art freie Zone bleibt absichtlich zwischen unan-
tastbarer Transzendenz und Welt in der Schwebe (W 1031, 1036).
Es gibt keine wahre Herrschaft Gottes tiber die Geschichte, keinen
Kairos, keine Zeit Gottes — noch gibt es eine reale eschatologische
Spannung, noch in letzter Instanz eine Aufhebung des Symbols in
die Wirklichkeit. Zeit der Existenz und senkrechte Ewigkeit Gottes
durchdringen einander unvermittelt, in einer punktuellen Aktualitit;
der Durchbruch ist einbahnig (W 722). In der groBen Tautegorie
neigen Symbol und Existenzerhellung dazu, einander zu decken.
Man erinnert sich der Verse Rilkes in den Sonetten:

«Doch uns freue eine Weile nur
Der Figur zu glauben. Das gentigt.»
(An Orpheus, I, X1.)

Aber der Primat der existentiellen Wahrheit, die innere Unaus-
geglichenheit Glaube—-Chiffer, sind unverkennbare Ankniipfungs-
punkte zwischen Jaspers und Tillich. Ebenfalls kann man die Ver-
wechslung des religionsphilosophischen Aktes mit dem existentiellen
Glaubensakte spiiren, vorausgesetzt, daB3 der philosophische Glaube
sich erst im religionsphilosophischen Begreifen des kirchlichen bzw.
statutarischen Glaubens vollzieht. Wie dem auch sei, wegen der
umgreifenden Weite der Systematik, der feinen Verflechtung der
Dialektik, konnen beide Akte, allerdings nur von Jaspers’ Standpunkt,
ohne Zusammenprall bestehen bleiben. Jedenfalls hat die Chiffern-
lehre keine einfache Struktur, etwa den Feuerblitz Existenz—Trans-
zendenz: sie enthdlt verschiedene Ebenen, insbesondere religions-
philosophische Aspekte, die noch einer genauen Untersuchung
harren?3. Man darf infolgedessen nicht behaupten, da8 der philo-
sophische Glaube, indem er durch die Tiefwelle der unvorstellbaren
Transzendenz und das «unerbittliche Gebot»: «Du sollst dir kein
Bildnis machen. . .» gleichsam gegeiflelt wird, die Unzulidnglichkeit
Gottes leicht nimmt und die positiven Religionen verwirft.

22 44, S. 124.
28 Wertvolle Ansidtze finden sich in dem oben erwihnten Artikel von
Oskar Schatz. Siehe auch Die Frage der Entmythologisierung.

126



I11.

Jaspers hat also mit einer unbeugsamen Kraft, mit dem ihm eigenen
Pathos, ein unerliaBliches Moment des Glaubens hervorgehoben: den
Protest gegen die Abgotter, die Vernichtung der Magie und des
Aberglaubens, die unendliche Potenz, das Sich-Emporschwingen zu
Gott selbst, wie Er ist in seiner Majestdt?4, und korrelativ das mutig
begangene Risiko der ketzerischen Einsamkeit... Er hat aber das
andere Moment iibersehen, die Ahnlichkeit und die Nihe, den
Deus revelatus. Freilich hat sich Jaspers mit den hier angedeuteten
Problemen klar und deutlich befafit: vor derartigen Einwéinden
bleibt er nicht stehen, er hat alle méglichen theologischen Lésungen,
namentlich die Dialektik Nihe—Ferne, Verhiillung—Enthiillung,
verborgener Gott—offenbarter Gott, gepriift und erwogen - ver-
geblich im Sinne unserer eigenen Position. Aber wir wollen uns nicht
darein einlassen, noch erwihnen, daB3 Jaspers im Laufe der Zeit
etwas in seiner existentiellen Radikalitat nachgelassen hat. Es kommt
uns nur darauf an, den Nerv bloBzulegen. In dieser Hinsicht ist seine
apophatische Sprodigkeit und Herbe ein gewaltiger Aufruf an die
Theologen, ein positives Bestreiten, wie Bernhard Welte damals
richtig bemerkt hat?®. GewiB: die Fragwiirdigkeit aller unserer
Aussagen iiber Gott ist unaufldsbar. Aber der springende Punkt
betrifft nicht die Riickkehr zu abgéttischen Verobjektivierungen,
dieser Erbsiinde des Wissens, sondern das Latente des symbolischen
Weges, das nicht zu stillende Bediirfnis des Verstehens, den Hunger
nach Beweisen, Gegenstinden, nach Gegenwart und Bestindigkeit,
kurz nach einer Vorsehung. Eben dies alles verweht in den Chiffern.
Ein bertithmter Passus Schellings sei hier in Erinnerung gerufen:

«IHN, IHN will es (das Ich) haben, den Gott, der handelt, bei

2¢ Looff, op.cit. S.192. Allerdings wird dieses Streben durch die ent-
gegengesetzte Richtung der Endlichkeit gewissermalBlen zuriickgedringt:
«Wir deuten mit Kant: die géttliche Weisheit ist nicht minder bewunderungs-
wiirdig in dem, was sie uns schenkt, als in dem, was sie uns versagt; denn
wiirde Gott in seiner Majestdt vor uns stehen, so wiirden wir Marionetten
im Gehorsam und blieben nicht frei als das, als was Gott uns gewollt hat.»
(Der philosophische Glaube angesichts der chrisilichen Offenbarung, S. 57).

25 In seiner wihrend des Krieges verfafiten, aber erst 1948 in Symposion
erschienenen schénen Studie Der philosophische Glaube bei Faspers und Sankt
Thomas von Aquin

127



dem eine Vorsehung ist, der als ein selbst Tatsidchlicher dem Tat-
sachlichen des Abfalls entgegentreten kann, kurz, der der HERR des
Seins ist... Denn Person sucht Person» (Jub.-Ausg. V, 748).

Ein Gott, der handelt, der eingreift: so lautet zweifelsohne das
unvordenkliche Verlangen des religiosen BewuBtseins. Aber eine
tiefe Scheu verhindert Jaspers, bis dahin den Anspruch zu leiten.
Existenz, sich selbst nicht genug, nach Gott selbst gierig, wandert
auf der Suche nach Spuren, die nirgendwo hinfiihren.

Gegen jede Begrenzung a priori der wirklichen, einmaligen Offen-
barung Gottes gilt nach wie vor das Wort Schellings an Eschenmayer:

«Sie sagen: Gott mufl schlechterdings tibermenschlich sein. Wenn
er nun aber menschlich sein wollte, wer diirfte etwas dagegen ein-
wenden?» (IV, 544)

Vielleicht ist die groBere AnmafBung nicht da, wo man sie voreilig
brandmarkt.

Um zu unserem Thema zuriickzukommen: die moderne Wuche-
rung der Symbole, das leidenschaftliche Greifen nach dem Symbol,
die sich teilweise auch in der Chiffernlehre zeigen, mogen eine
Episode und eine Zuflucht sein in der sogenannten « Flucht vor Gott».
Umgekehrt, um auch dem hinreiBenden negativen Antrieb der
Chiffern gerecht zu sein, sind die Furcht vor den Symbolen, das
heftige Verbot des Bildnisses und der Bildersturm nicht weniger
verhiangnisvoll fiir den Glauben: sie vergegenwirtigen eine andere
Episode der Flucht vor Gott.

Es leuchtet ein, daB niemand der Philosophie vorschreiben kann,
die Schwelle der Religion zu iiberschreiten. Anderseits darf sie diese
Maglichkeit nicht verbauen, um dem religiésen Faktum in allen
seinen Dimensionen offen zu bleiben. Es ist u. E. bedauerlich, da3
der philosophische Glaube sich der inneren Logik der symbolischen
bzw. mythischen Welt, sogar der Sprache, nicht aufschlieBt2?. Aber
wir sind keineswegs versucht, etwa Jaspers zu verbessern oder gar
ihn zu ermutigen, auf daf3 er das Transzendieren durch die analogia
entis erginze oder zu einer bedenklichen «objektiven Metaphysik»
fortgehe, wie P. Lotz und P. Armbruster es zu wiinschen scheinen?.

28 Looff, op. cit. S. 182.

2 Cf., J.-B. Lotz — Analogie und Chiffre (Scholastik 1940, S.39-56);
L. Armbruster — Objekt und Transzendenz bei Faspers (Felizian Rauch, Inns-
bruck 1957).

128



Wabhr bleibt, daB Jaspers sich seit langem mit derartigen Schwierig-
keiten auseinandergesetzt und sie innerhalb seines Denkens beseitigt
hat. Er bekennt sich namlich mit beeindruckender Redlichkeit zu
einer bestimmten, glorreichen Denker- und Zeugenkette. Philosophie
und offenbarte Religion sind zwei Michte, zwei unverséhnliche
Transzendenzen, welche je ihre Anhinger beherrschen. Einerseits
das emanzipierte miindige Denken, der Einzelne in Kommunikation,
die offene Autoritit, die Tradition der Aufklirung — anderseits die
Orthodoxie, die Gemeinschaft, der Gehorsam, die geschlossene
Autoritit, die Kirchen... Es hat manchmal den Anschein, als ob
Jaspers sich die Teilung gefallen 14Bt: «... ce sont deux puissants
dieux!», wie man bei Racine liest. Aber die beharrlichste Haltung
die unvermeidliche, ist Bestreitung und AnstoB. Das Verum liegt ihm
niher als das Pium, um die Unterscheidung Spinozas zu be-
niitzen 28,

Dennoch zeichnet Jaspers gewissermaBen das religiése Credo im
philosophischen nach. Die Kommunikation treibt ihn in den Vorhof
des christlichen Glaubens, obwohl er sich darin wie in ein fremdes
Land verbannt fiihlt. Seine Grundentscheidungen und Forderungen
regen hiufig die paulinische Erwiderung an: Plus et ego!, zumal
wenn er jede Weise der Beschlagnahme der Transzendenz verwehrt.
Sein wissendes Unwissen weil3 viel mehr als das Schweigen vom Gott,
der Wahrheit will, der die unvergleichliche Chiffer der Liebe be-
siegelt, der zugleich Zorn und Liebe, aufsaugende Glut und tiber-
schwemmende Stille ist... Im Streit mit Rudolf Bultmann hat
Jaspers die Bedrohung klar eingesehen, womit die Entmythologi-
sierung die statutarische Religion belastet. Auerdem findet man
bei Jaspers den wichtigen Gedanken der unreduzierbaren, undurch-
dringlichen religiésen Symbole (die zwar transparent sind, aber
transparent fiir Transzendenz), die, nach einer eindringlichen Be-
merkung Harald H6ffdings, dem lebendigen Glauben unentbehrlich
sind: «Der Begriff der Offenbarung (im strengsten Sinne) wiirde
namlich wegfallen, fiele nicht an gewissen Punkten der Unterschied
zwischen Bild und Wirklichkeit weg»?®. Mit dem vorsichtigsten
Vorbehalt wiirden wir also auf Grund dessen annehmen, dal Offen-
barung eine Chiffer ist, obwohl grundsitzlich Chiffer und Offen-

28 Looff, op. cit. S. 180.
2 44, S. 188,

Y 129



barung an und fir sich einander ausschlieSen, und Offenbarung die
Verallgemeinerung der Chiffernwelt untersagt. Deshalb ist die
Behauptung Hans LoofIs nicht richtig, daB sich die Symboldialektik
im Rein-Abstrakten und im Apeiron der endlosen Deutbarkeit ver-
fangts0,

Was uns namlich in der Chiffernmetaphysik am meisten anspricht,
ist die Multiplizitat der Schichten bzw. Ebenen (P 792), mit den
impliziten unauffalligen Aspekten, die sie entdecken. Sie ist gut
geschmiedet, sie enthilt zahe Elemente, feste und geschmeidige
Linien, die, wie die Tannen auf den Sandklippen, die Aufldsung
verhindern oder dem faktischen Scheitern den Weg sperren. Die
existentielle Leidenschaft und der Abgrund der Transzendenz treten
zuriick, diese beiden Triebfedern der unruhigen Dialektik. Das
Symbol ist nur Medium, Mittler (P 753), Weg der erhellenden
Selbstorientierung. Durch die Vermittlung der Symbole im Reich
der Chiffern werden die Gegenseitigkeiten bzw. Gegensatzpaare
gleichsam verbogen und iiberwoélbt.

Der Schliisselstein oder die Angel, oder der «am Anfang gelegte
Grund», den Jaspers nach Schelling erwéhnt, wird je nachdem
Existenz, Vernunft, Mensch, Mitwissenschaft der Schopfung (P 855),
Umgreifendes der Umgreifenden, Einzig-Allgemeines, Geisterreich
(P 859) ... genannt — Bezeichnungen fiir den nicht zu uberblicken-
den, aber bevélkerten Raum, in dem sein Denken kreist. Die unauf-
haltsame Bewegung der Chiffern ist der Rhythmus Auflésung-Wie-
derherstellung jenes unvertretbaren, unverriickbaren Ursprungs.
Ihre Zahl ist belanglos: nach einem schénen Worte Claudels braucht
man die Sterne nicht aufzuzihlen, um zu wissen, daf3 alle da sind.
Nun vermihlen sich die geheimnisvollen Chiffern mit den groBen,
vertrauten Symbolen: Licht, Nacht, Hand Gottes, Kampf, Weg. ..
Denn es gibt fiir Jaspers eine natiirliche und geschichtliche Offen-
barung, vielleicht eine Uriiberlieferung?®, jedenfalls eine Spur der
Imago. Jaspers, der tapfer das unabwendbare Schicksal der Wissen-
schaft annimmt und die Entzauberung der Welt nicht bedauert,
teilt mit anderen Denkern dieser Zeit (Ziegler, Guardini, Berdjaeff,
W. Kamlah, Max Picard, Gabriel Marcel...) die Trauer uiber die
entheiligte Welt. Seine Philosophie der «verlorenen Naivitit» (P 813)

30 3d. S. 149.
31 Sjehe Oskar Schatz, art. ¢it. S. 23.

130



beschwort eine wiedergewonnene Naivitit32. «Denn Kind bleibt,
wer eigentlich Mensch bleibt» (P 783). Vernunft und Glaube sind
einig. Dadurch kann diese Philosophie heutzutage noch wirksam
sein, auch im politischen Bereich.

So hoffen wir, der geballten Kraft der Chiffernmetaphysik gerecht
zu sein, wiahrend wir gleichzeitig aus unserem personlichen Ursprung
unsere Bedenken nicht verschweigen. Der Gegner hort namlich nicht
auf, der Freund und Verehrer zu sein in der Kommunikation. Das
letzte Wort verdanken wir Jaspers selbst:

«Im Symphilosophieren ist das Persénliche der stets mitschwingende
Hintergrund als das Gewissen und die Kritik bei den den unmittel-
baren Inhalt des Gesprichs bildenden Sachen» (P 391).

32 Ein Wort Auerbachs, das Harnack zu zitieren pflegte (Looff, op. cit.
S. 91). Neuerdings hat ein hervorragender Ausleger des Jaspersschen Denkens,
Paul Ricceur, versucht, diese «zweite Naivitat» genauer zu umreillen. Vgl.
Philosophie de la Volonté. Finitude et Culpabilité. Bd. 11. La Symbolique du Mal,
S. 326-332.

131



	Sinn, Wert und Grenze der Chiffernlehre : Reflexionen über die Metaphysik von Karl Jaspers

