Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 20 (1960)

Artikel: Adéquation et intentions secondes : essai de confrontation de la

phénoménologie husserlienne et de la philosophie thomiste sur le point

du jugement
Autor: Muralt, André de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adéquation et intentions secondes

Essai de confrontation de la phénoménologie husserlienne

et de la philosophie thomiste sur le point du jugement

par André de Muralt

privat-docent & I’ Université de Genéve

La phénoménologie husserlienne a réintroduit dans la pensée du
XX¢ siecle une série de notions de la philosophie classique et de la
pensée scolastique médiévale, telles par exemple celles d’intention-
nalité et d’adéquation. Pour éviter les assimilations et les définitions
hatives!, il convient d’entreprendre par le détail I’étude comparée
des conceptions husserlienne et scolastique. Le présent essai n’est
qu’une ébauche et un fragment d’une étude véritablement gigan-
tesque. En consultant I’ceuvre d’un scolastique tel que Saint Thomas,
I’historien s’apercoit que I'intentionnalité par exemple est une notion
aux applications multiples, dont la doctrine morale et la critique de
la connaissance intellectuelle ne sont que deux illustrations. La
complexité de la recherche, méme limitée au domaine critique,
s’accroit encore si I’on considére que Pintention intellectuelle se
dédouble d’une part en intention de I’appréhension conceptuelle et
intention du jugement, 'une et 'autre différemment réalisées, ou
méme absentes, selon qu’il s’agit de la connaissance divine, angélique
ou humaine, et qu’elle suppose d’autre part, dans son exercice méme,
des intentions de raison, objets propres de la logique.

Cet essai ne prétend donc pas épuiser une matiére aussi vaste; il
aimerait commencer de comparer les doctrines husserlienne et scolas-
tique du jugement. Il s’agit ici d’une recherche de premiére main,
aussi bien la bibliographie est-elle réduite au minimum. Notre

1 Telles, malheureusement, celles de Edith Stein, la remarquable assistante
de Husserl, morte pendant la guerre. Cf. Husserls Phdnomenologie und die
Philosophie des hl. Thomas von Aquino, dans Festschrift Ed. Husserl, Max Niemeyer
Verlag, Halle a.d. Saale 1929.

88



article s’appuie, du point de vue phénoménologique, sur les ceuvres
maitresses de Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie, Formale und
transzendentale Logik, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, Logische
Untersuchungen, Cartesianische Meditationen, et principalement sur Erfah-
rung und Urteil, ceuvre qui décrit, selon I’expression de Husserl lui-
meéme, la généalogie de la logique et ’origine perceptive du jugement.
I1 utilise de plus les résultats de notre ouvrage: L’idée de la phéno-
ménologie, I’exemplarisme husserlien, Presses Universitaires de France,
Paris 1958.

Du point de vue scolastique, c’est la pensée thomiste qui a été le
plus utilisée, soit dans les ceuvres proprement critiques de Saint
Thomas (Summa theologica, 1a p., De Amima; De Veritate; De Potentia),
soit dans ’ceuvre de Jean de Saint Thomas (Jean Poinsot) : Ars logica,
Philosophia naturalis. Cette derniére source est particulierement
intéressante. Elle dégage la philosophie que suppose la synthése
thomiste, en en montrant les origines purement aristotéliciennes et
en s’opposant aux déformations qu’elle a subies de la part des théo-
logiens nominalistes, de Duns Scot & Suaréz. C’est ainsi que dans
une ceuvre parue en Espagne, en plein XVII®siécle, entre 1633 et
1635, I’historien découvre la réfutation thomiste des principales
théses métaphysiques et critiques qui font le fond de la philosophie
moderne. L’intérét philosophique de cette ceuvre est d’autant plus
évident que Jean de Saint Thomas ne pouvait connaitre la pensée
cartésienne.

L’intentionnalité dans le jugement

Le jugement, exprimé dans le langage, possé¢de selon Husserl une
réalité intentionnelle. Les significations du jugement, comme telles
identiques et identifiables a I’infini, visent intentionnellement un
objet, plus exactement un état-de-choses (Sachverhalt). Le jugement
pur et simple (blosses Urteilen) ne fait que signifier cet état-de-choses
dans I’évidence de la distinction. Le jugement évident (evidentes
Urteil) permet de saisir dans une évidence de clarté la connexion
nécessaire du sujet et du prédicat sur la base de I’expérience ori-
ginaire de I’état-de-choses. Certes, tout jugement n’est pas immé-
diatement clarifié par une expérience immédiate, mais tout jugement
se réduit nécessairement 4 un jugement premier, dont il tire inten-
tionnellement son sens, et qui est, lui, immédiatement clarifié par

89



Pexpérience originaire. C’est la différence de principe qui sépare le
jugement universel du jugement singulier. Du point de vue phéno-
ménologique, il y a dans tout jugement une intentionnalité a ’état-
de-choses visé par la signification prédicative, et cette intentionnalité
peut étre directe ou indirecte, selon que le jugement vise ’objet de
maniére singuliére ou universelle.

Cette dualité dans I'intentionnalité selon que la visée intentionnelle
est directe ou indirecte doit étre cependant bien distinguée de la
dualité de la signification prédicative en tant que claire ou distincte.
Un jugement universel peut étre clair, et un jugement singulier
distinct seulement, si, dans le premier cas, la réduction a I’expérience
vérifiante est actuellement opérée par la conscience jugeante, et si,
dans le deuxié¢me cas, la connexion du sujet singulier et du prédicat
est seulement signifiée. Le jugement clair seul est rempli par une
expérience qui donne originairement a la conscience 1’état-de-choses
tel qu’il est visé par le jugement distinct. L’intentionnalité judicative
se définit en termes de confenant et de contenu, plus exactement d’anti-
cipation pré-scrivante et de remplissement vérifiant (Erfilllung). La
signification prédicative anticipe la donnée originaire de I’objet jugé:
elle est un état de conscience vide, potentielle, par rapport a la
plénitude donnée a la conscience jugeante par la coincidence
(Deckung) de sa signification prédicative avec ’expérience actuelle
du signifié. Le jugement n’est donc parfaitement achevé, il n’a atteint
sa parfaite entéléchie, que lorsque la conscience jugeante s’est remplie
de la donnée originaire de la chose exprimée par le jugement distinct.
Cette entéléchie a un nom, la vérité, laquelle peut se définir, d’apres
ce que nous venons de voir, comme le remplissement de la conscience
jugeante par la donnée de la chose méme, ou, également, comme
Vadéquation de la conscience jugeante & la chose méme®. Ici, comme dans
le cas de la perception, Husserl définit donc I’intentionnalité comme
une tendance de la conscience vers la chose méme (zu den Sachen
selbst!).

En définissant la vérité, la phénoménologie semble donc revenir
a la formule scolastique: adaequatio rei et intellectus®. De part et
d’autre, il y a une confrontation de I'intelligence a la réalité. Cette

® E. Husserl, Formale und transzendentale Logik (Niemeyer Verlag, Halle
a.d. Saale 1929), pp. 111, 113, 142-3.
3 Saint Thomas, Summa theologica, 1a p., q. 16, a. 1.

90



réalité, de plus, est considérée principalement comme un existan*
singulier, puisque pour Husserl comme pour Saint Thomas, le juge-
ment premier est le jugement affirmant ’existence d’une réalité
singuliére, et que le jugement universel n’est pas immédiatement
affirmation de 1’étre existant actuellement. L’école thomiste admet
enfin une distinction parallele & la distinction phénoménologique
entre jugement pur et simple (blosses Urteilen) et jugement évident. Sous
les termes différents d’énonciation représentée et d’énonciation jugée, elle
admet également que 1’adéquation de l'intelligence a la réalité peut
étre seulement signifiée ou représentée, sans exprimer encore la
vérité formellement. L’énonciation (énonciation représentée) corres-
pond donc au jugement pur et simple, c’est-a-dire a 'union prédi-
cative de deux termes extrémes, et le jugement ou énonciation jugée
au jugement évident, c’est-a-dire 4 Paffirmation de la vérité. Pour
Husser]l comme pour Saint Thomas, le jugement peut étre considéré
comme une pure signification, en elle-méme ni vraie ni fausse, jouis-
sant d’une identité objective quasi intemporelle. Pour Husserl, le
jugement prédicatif comme tel est une objectivité idéale (Idealobjekti-
vitit), atteinte par une intuition catégoriale, de méme que pour I’école
thomiste le jugement peut étre saisi dans une sorte d’appréhension
complexe qui se rapproche comme telle de la premiére opération de
I’esprit4.

Ces similitudes pourtant ne doivent pas cacher les profondes
dissemblances qui séparent la conception thomiste de la conception
phénoménologique de la vérité, ou du jugement vrai. Le jugement
pour Saint Thomas est vrai grice a un acte purement intellectuel
qui affirme que la chose jugée est bien telle que I'intelligence se la
représente. L’intentionnalité intellectuelle thomiste est analogique,
assimilation de la forme intelligible de la chose dans I’appréhension
abstraite, aussi bien qu’adhésion concréte a Iexister inassimilable de la chose
dans le jugement. Entre l’appréhension premiére et le jugement,
il y a pour Saint Thomas une différence de nature, car chacun de ces
actes intellectuels saisit un autre aspect spécifique de la réalité.

Au contraire, le jugement évident de Husserl est vrai parce que
I'expérience actuelle du signifié vient remplir la signification de la
conscience. C’est I’expérience qui garantit a la conscience sa vérité.

4 Jean de Saint Thomas, Ars logica (2¢ éd., Marietti, Turin 1948), Ia pars,
g8y 8s Ls

91



Le jugement n’est donc pas un acte spécifigue de [lintelligence, par
opposition a un acte spécifique de la connaissance sensible. Il y a
une continuité intentionnelle entre le jugement et I’expérience,
continuité qui n’est autre que ’expression de ’'unité de la conscience.
Le jugement est un acte de la conscience, qui ne differe de la perception,
autre acte de la conscience, que dans la mesure ou il est plus explicite
que celle-ci. La saisie empirique globale de I’objet (Erfassung) se
continue en une explicitation (Explikation) griace a laquelle la
conscience distingue dans I’objet un aspect fondamental de substrat
et de multiples déterminations «périphériques». C’est donc dans
I’expérience méme qu’apparaissent les catégories logiques, sujet et
prédicat, que revétent dans un jugement distinct les significations
vides attendant d’étre remplies par une vérification expérimentale?.
Pour Husserl, le jugement évident ne représente donc que le retour
de la conscience a ’expérience originaire, afin de vérifier si I’expli-
citation de ’objet que la conscience a opérée au sein de I’horizon
perceptif et exprimée dans la prédication est bien conforme a la
réalité. La vérité du jugement de ce fait est bien plutdt vérification
de la vérité implicite de la perception.

L’expérience est donc intentionnellement déja le jugement, et
inversement le jugement se réduit intentionnellement a ’expérience®.
Entre ’'un et I'autre, il n’y a qu’une différence de degré et non de
nature. Comme dans le cas de la perception et de I’eidos qui s’en
dégage par idéation, nous nous apercevons ici que Husserl ne
reconnait pas une différence spécifique entre la connaissance intel-
lectuelle et la connaissance sensible, mais qu’il les réduit I'une et
I’autre — intentionnellement, c’est-a-dire a I'infini — & 'unité. Car le
jugement, dans sa formulation prédicative, est composé d’eidos:
«I’homme est bon», par exemple, est un jugement composé d’une
essence «homme» et d’une essence «bon», car aucune réalité ne
correspond immédiatement ni a «homme» ni a «bon». De méme
que ’eidos s’identifie intentionnellement & P'individu, de méme le
jugement s’identifie intentionnellement a la perception ou expérience
originaire. Le jugement est une expérience parfaitement explicitée,
exprimée eidétiquement en prédication, en attendant de se réduire

5 E. Husserl, Erfahrung und Urteil (Claassen Verlag, Hamburg 1954),

p- 112, sqq.
¢ E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, p. 186.

92



a la limite a la pure et simple expérience. De droit, le jugement
s’identifie avec l’expérience originaire, de fait il s’en distingue et
tend a se remplir et & coincider avec elle (Erfiillung et Deckung).
De la découle ’affirmation husserlienne que, de droit, la réalité est
telle que la conscience la connait, c’est-a-dire que, de droit, la con-
naissance exprime adéquatement la réalité telle qu’elle est, et non pas seulement
telle qu’elle la connait.

Or c’est 14 une affirmation que la scolastique, la philosophie
thomiste surtout, ne peut admettre. Elle pense au contraire que la
réalité extramentale et l’intelligence n’ont pas la méme nature, et
que si lintelligence veut connaitre la réalité, elle le peut si elle
transforme la réalité de facon a se la rendre assimilable. C’est ainsi
que l'individu n’est assimilable que si l'intelligence, par un acte
spécial, ’appréhension, en abstrait l'intelligibilité: son essence ou
nature. Dans ce cas, I’intelligence regoit en elle le connaissable en
réduisant d’une certaine maniére la chose a sa mesure, en I’appauvris-
sant, et donc en la connaissant inadéquatement. De méme, I'intelli-
gence affirme ’existence ou I’existence déterminée de telle maniére,
en décomposant ce qui est un dans la réalité. Le jugement ainsi saisit
de maniére multiple I'unité de la réalité. L’intelligence manifeste
donc qu’elle ne peut exprimer le réel adéquatement tel qu’il est
concrétement, mais seulement tel qu’elle le connait”.

Deés lors, la notion d’adéquation comporte un tout autre sens dans
la doctrine scolastique et dans la doctrine husserlienne. Méme si la
vérité est définie par Saint Thomas comme une adéquation, cela ne
signifie pas que l'intelligence dans le jugement exprime la réalité
telle qu’elle est concreétement en elle-méme, comme pour Husserl le
jugement qui s’identifie intentionnellement & 1’expérience, mais que
Iintelligence, aprés avoir transformé la réalité a sa mesure en la
connaissant, la reconstitue synthétiquement pour affirmer que ce
qu’elle exprime de maniére multiple et abstraite correspond bien &

7 Paradoxalement, la doctrine thomiste parait plus idéaliste que la
critique phénoménologique, puisqu’elle semble atteindre le réel selon
qu’elle le connait, alors que la phénoménologie vise une parfaite adéquation
de la connaissance avec la chose elle-méme. En réalité, I'intelligence pour
Saint Thomas atteint le réel en lui-méme et le connait en lui-méme, tout
en l’exprimant de manieére différente de ce qu’il est concrétement. Si la
connaissance thomiste est inadéquate au réel, elle connait sa propre inadé-
quation, comme nous le verrons plus bas.

93



ce que la réalité est de maniére une et concrete. L’adéquation du
jugement est une adéquation de I'intelligence qui se mesure & 1’étre
et se laisse mesurer par lui en ’affirmant. IL’adéquation scolastique
est une mensuration de intelligence par le réel, et non un remplissement
du jugement par le réel, comme I’adéquation phénoménologique. La
premiére affirme paradoxalement que lintelligence, méme en se
mesurant adéquatement a 1’étre, est nécessairement inadéquate dans
sa maniere de ’exprimer. La seconde affirme que la conscience
jugeante est adéquate de droit au réel, méme si de fait elle ne peut
que tendre vers cette adéquation a I'infini. L’adéquation scolastique
suppose I’hétérogénéité de la pensée et de 1’étre, aussi bien que la
spiritualité de Dintelligence qui pallie ce défaut. L’adéquation
phénoménologique suppose I’homogénéité de la conscience et du
réel, c’est-a-dire une quasi connaturalité de 'une et de l’autre, ce
que laissent entrevoir les termes fréquemment utilisés de contenant
et de contenu.

Il semble d’ailleurs que ces derniéres expressions ne sont que de
simples métaphores descriptives, incapables de définir comme telles
Pacte de juger. La doctrine husserlienne est en effet trés confuse sur
ces points essentiels. La connaturalité qui fonde ’adéquation de la
conscience et du réel permet seule d’éviter l'interprétation méta-
phorique des expressions rappelées ici; elle est acquise par I’époché
qui réduit le réel a sa signification pure, et permet a celle-ci de
remplir effectivement la conscience, car, pas plus que Saint Thomas,
Husserl ne prétend que le réel ne pénétre réellement dansla conscience.
Or, I’époché rend la relation de la conscience au réel inintelligible,
et Husserl se voit dans ’obligation, pour combler le fossé qu’il a
lui-méme ouvert, d’introduire la fiction dialectique, aussi peu intel-
ligible d’ailleurs, de l'efc. Le seul point clair et net reste ici que
I’adéquation husserlienne n’est pas une adhésion spirituelle a I’exister
réel, mais un processus dialectique infini d’approximation a I’ex-
périence immédiate de celui-ci. L’acte d’adhésion intellectuelle de
la critique thomiste est congu désormais comme un mouvement de
translation téléologique, et non plus comme un acte spirituel d’affir-
mation. De la doctrine thomiste du jugement, seul le nom d’adéquation
subsiste encore.

Pourtant il semble que, si, du point de vue thomiste, I’intelligence
et la réalité ne sont pas de plein pied, certains aspects de I’étre peuvent
étre parfaitement assimilés. Une forme, par exemple, est essentiellement

94



intelligible, au point que l'intelligence s’identifie spirituellement a
elle. Mais elle n’est intelligible que dans la mesure ot I'intelligence
la rend actuellement intelligible et en fait son objet adéquat®.
Méme la connaissance de la forme, ’appréhension simple, ne
correspond donc pas immédiatement au réel: elle suppose 1’abs-
traction qui transforme et réduit la chose a la mesure de I'intelligence®.
L’intelligence thomiste n’est donc immédiatement adéquate qu’a
Iabstrait qu’elle se donne elle-méme, elle n’est pas immédiatement
adéquate au concret, c’est-a-dire a D'exister réel de la chose connue.

De méme l'exister proprement dit est inassimilable pour Pintelli-
gence: celle-ci ne peut le réduire & sa mesure, c’est-a-dire ne peut
I’abstraire, sous peine de détruire la réalité méme de cet exister qu’elle
veut saisir. Au lieu de réduire ’exister a sa mesure comme la forme
intelligible de la chose, l'intelligence se mesure a lui, en affirmant
la réalité concrete de la liaison des termes de I’énonciation entre
eux!0. En ce sens, il y a certes adéquation de 'intelligence a la réalité,
non une adéquation simple, comme ’appréhension de la forme
intelligible, mais une adéquation complexe qui suppose nécessaire-
ment ’abstraction antérieure.

Sous quelque forme que ce soit, I'intelligence humaine reste donc
du point de vue thomiste inadéquate au réel: elle n’épuise pas en
un coup la totalité du réel, elle se dissocie en plusieurs actes complémen-
taires et spécifiquement distincts, car ils saisissent chacun un aspect
spécifique et irréductible de I’étre!l. La connaissance opére donc en
acte I’analyse analogique de I’étre, car, de méme que celui-ci laisse
distinguer métaphysiquement un aspect formel (détermination essen-
tielle, quidditative) et un aspect d’exercice (existence), de méme la
connaissance se structure selon deux opérations principales: I’appré-
hension de la forme et le jugement de ’exister. Et puisque I'une et

8 Clest la doctrine de Dintellect agent (Saint Thomas, Summa theologica, 1a
P 9- 79, a. 3; De Anima, a. 4).

® Receptum est in recipiente per modum recipientis (Saint Thomas,
Summa theologica, 1a p., q. 84, a. 1).

10 Pour I’école thomiste, I’étre (esse) ne peut étre congu, mais seulement
jugé. L’exister n’est pas une forme, mais un exercice. Concevoir Pétre
comme une forme, ou une idée, revient donc de ce point de vue a formaliser
I’&tre, a essentialiser ’existence.

11 Nous ne considérons pas ici le raisonnement, la troisiéme opération
de Pesprit, qui ne saisit pas un aspect spécifique de I’étre, mais se contente
d’expliciter le savoir en reliant les vérités acquises entre elles.

95



l’autre opération exigent ’abstraction, on comprend facilement que
le principe de ’inadéquation de I’intelligence au réel est la nécessité
pour l’intelligence de s’exercer selon un mode abstractif.

Or I’abstraction suppose nécessairement une distinction de nature
entre la connaissance intellectuelle et la connaissance sensible, et
c’est parce que la phénoménologie rejette ’abstraction qu’elle rejette
également la distinction de nature entre la connaissance intellectuelle
et la connaissance sensible, et qu’elle en arrive & définir la vérité
comme l’actualisation ultime de la continuité intentionnelle qui
existe de droit entre I'une et ’autre. L’école thomiste rencontre
pourtant, elle aussi, la difficulté de la présence du jugement dans
I’expérience. Mais cette présence ne signifie pas pour elle que I’ex-
périence s’explicite dans le jugement, qui ne serait donc que I’ex-
périence méme 4 son plus haut degré d’actualité. Elle signifie que,
un seul acte de connaissance n’étant pas exhaustif du réel, I’intelli-
gence elle-méme contribue a ’expérience, en affirmant son objectivité.
Formellement, in actu signato, selon Saint Thomas, I'intelligence et le
jugement sont distincts de la sensibilité, mais réellement, in actu exercito,
ils coopérent avec celle-ci dans ’expérience. Au contraire, selon
Husserl, I'unité selon l’exercice concret entraine l'unité selon la
notion (secundum rationem): le jugement est formellement, c’est-
a-dire essentiellement, identique & I’expérience, dont il ne différe
qu’en degré d’explicitation. Malgré les apparences, Husserl n’admet
pas une pluralité qualitative d’actes de connaissance, mais réduit les
opérations distinguées formellement 2 par Saint Thomas, par exemple
la sensation, I’appréhension simple, le jugement, & 'unité de la méme
intuition, flit-ce intentionnellement a ’infini. C’est ainsi que Husserl
peut affirmer qu’a la limite la connaissance est parfaitement adéquate
a la réalité et qu’elle la saisit telle qu’elle est en elle-méme. La
conscience n’a plus méme a exprimer sa connaissance de la chose,
elle n’a qu’a refléter silencieusement le réel saisi immédiatement en
lui-méme.

Nous retrouvons ici un aspect de la doctrine du concept!®. La

12 C’est-a-dire en raison de leur objet respectif, puisque l’acte d’une
faculté est spécifié par 1’objet qu’il considére.

13 Les rapports du concept scolastique et du concept husserlien ont été
présentés dans un article récent de la Revue de Théologie et de Philosophie,
Lausanne 1960 - IV.

96



connaissance husserlienne n’a plus a étre qualifiée d’intellectuelle.
La vie de connaissance n’est pas définie par Husserl comme une vie
spirituelle, ce terme en effet suppose établie une différence spécifique
entre une connaissance sensible et une connaissance intellectuelle.
Husserl se contente du terme de conscience. Celle-ci n’est pas rattachée
a tel ou tel niveau de la vie de connaissance, elle n’est pas limitée
non plus a la vie théorique, mais peut s’étendre également a la vie
affective et amoureuse. C’est pourquoi, en concevant la connaissance
comme [’acte de la conscience comme telle, Husserl en vient a
définir la connaissance intellectuelle comme Saint Thomas définissait
I’amour. Dans les deux cas, dans la définition de la connaissance
husserlienne et dans celle de I’acte volontaire selon Saint Thomas,
I’intermédiaire conceptuel est inutile: il n’y a plus expression, mais
pur «face a face», et donc pure adéquation au réel.

Car pour Saint Thomas, I'intelligence est inadéquate a la réalité,
dans la mesure ou elle doit ’exprimer dans un concept. Puisqu’elle
ne peut saisir immédiatement le réel tel qu’il est concrétement en
lui-méme, elle ne peut que se formuler a elle-méme et en elle-méme
la connaissance abstractive et composée qu’elle en prend. Cette
formulation est le concept ou verbe intérieur, terme de I’opération de
connaissance au niveau de I’appréhension ou du jugement. Il y a
en effet un verbe propre pour l’appréhension et un verbe propre
pour le jugementl4,

Si Saint Thomas parle encore d’identité de l’intelligence avec
I’objet connu (dans ’appréhension) et d’adéquation a I’étre existant
(dans le jugement), il ne s’agit pas d’une identité ni d’une adéquation
réelles, mais d’une identité et d’une adéquation intentionnelles.
C’est la spiritualité de P’intelligence qui rend raison de la capacité
étonnante de intelligence de devenir 'objet connu dans P’appré-
hension (I’Ame est d’une certaine maniére toutes choses, selon Aris-
tote), et d’exercer spirituellement dans I’affirmation I’exercice concret
d’exister de la réalité méme. L’intelligence en effet congoit, c’est-
A-dire engendre en elle, une similitude spirituelle de la réalité connue,
qui permet son identification spirituelle avec la forme intelligée ou

14 L’école thomiste, historiquement, a surtout mis ’accent sur le verbe
de la premiére opération de P’esprit, négligeant quelque peu, dans sa critique,
la doctrine du verbe de la deuxiéme opération. Cf. pourtant Jean de Saint
Thomas, Ars logica, 1a p., q. 5; Philosophia naturalis, IVa p., q.11, a.2.

7 97



son adéquation spirituelle & P’exister!s. D’elle-méme, 'intelligence
n’est donc pas réellement adéquate a la réalité connaissable — sans
quoi elle n’aurait pas a acquérir sa connaissance —, elle est au con-
traire inadéquate a la réalité et se la rend adéquate dans une opéra-
tion spéciale qui aboutit, non a la chose connaissable elle-méme,
mais au verbe, considéré comme une res dans laquelle coincident
intentionnellement le connu et le connaissant a lintérieur méme
du connaissant. C’est en engendrant le verbe en elle que I’intelligence
devient adéquate au réel, soit sous le mode de I’appréhension de la
forme, soit sous le mode de I’affirmation proprement dite de I’exister.
L’adéquation intentionnelle de [Pintelligence et du réel suppose donc leur
inadéquation réelle, et le pouvoir spirituel de ’intelligence de se rendre
identique et adéquate a la réalité.

Cette conclusion, reposant sur la distinction métaphysique entre
substance et accidents, refuse de considérer, comme le nominalisme
que la connaissance ou la conscience, épuise la substantialité de
Pintelligence®. Seule Popération de connaissance intellectuelle est
identique ou adéquate au réel; l'intelligence comme telle ne peut
que le devenir, dans et par I’acte de concevoir ou de juger. En ce sens,
Pintelligence est accidentellement identique ou adéquate au réel, et,
puisque l’identité ou I’adéquation au réel sont des modes de I'inten-
tionnalité intellectuelle, il apparait que ’aristotélicien Saint Thomas
considére l’exercice intentionnel de la connaissance comme un
accident de l’intelligence, alors que le nominaliste Husserl y voit
I’essence méme de la conscience. Dés lors, la vérité et ’erreur, chez
Husserl, cessent d’étre des contradictoires pour s’identifier dialec-
tiquement. Si I’intelligence se définit essentiellement par son opération
intentionnelle, elle devient elle-méme substantiellement vérité, et
Perreur se réduit & un moment dialectique de la quéte de cette vérité
absolue. Comme nous le verrons plus bas encore, cette théorie, ol
se reconnait une des principales tendances de la pensée contemporaine,
qgu’elle soit hégélienne, marxiste, bergsonienne ou phénoménologique,
réduit ’analyse de I’étre a la description de 1’exercice concret. Car,
si erreur peut étre dans certains cas concrets une étape dans ’acqui-

15 Le concept est quoddam constitutum par I'intelligence (Saint Thomas, De
Potentia, q. 8, a. 1; Quodlibet 5, q. 5, a. 9).
18 Saint Thomas, Summa theologica, 1a p., q. 84, a. 3 ad 2.

98



sition d’une vérité nouvelle, il est clair pourtant que ce n’est pas la
sa définition essentielle.

L’identité et I’adéquation intentionnelles de I'intelligence et de la
réalité n’équivalent pas par conséquent & une connaissance de la
réalité telle qu’elle est concrétement en elle-méme, mais telle qu’elle
est saisie selon les moyens dont dispose l'intelligence, c’est-a-dire
Ianalyse analogique de I’étre en détermination quidditative et
exercice existentiel. C’est ainsi qu’il faut comprendre I’étonnante
affirmation thomiste, selon laquelle Pintelligence termine au wverbe,
comme a une chose (res) engendrée par elle pour penser I’objet?’.
L’intelligence intercale entre le réel et elle-méme une «chose», trés
spéciale il est vrai, qui lui permet de s’identifier ou de se mesurer
adéquatement au réel. Cette «chose» est en effet un signe formel,
signe pur, dont toute essence est de signifier 'objet connu en lui. En
terminant au verbe, I'intelligence termine donc immédiatement 2 la
chose que le verbe exprime!8. L’intelligence connaissante «parley,
profére un verbe intérieur, qui lui donne de s’identifier ou de se
mesurer au réel signifié. Il ne s’agit pas d’une expression externe,
vocale, mais intellectuelle, spirituelle, de la species expressa, qui
formule, dans 'immanence de l'intelligence, les connaissances que
celle-ci prend des différents aspects irréductibles de 1’étre.

Pour Husserl, au contraire, la connaissance aboutit de droit 4 une
pure présence de la chose a la conscience ou a une pure présence de
la conscience & la chose. L’intentionnalité au sens husserlien s’est
elle-méme transcendée: l’itinéraire intentionnel est parcouru, la
tendance est arrivée a son terme, il y a plénitude de présence. De

17 Saint Thomas, De Veritate, q.4, a.2; cf. la réponse & la septiéme
objection.

18 Jean de Saint Thomas, Ars logica, I1a pars, q. 21 sqq. Le réalisme de
la connaissance thomiste est donc, malgré les apparences, immédiat et
actuel, grace a la vitalité spirituelle de I’intelligence. La chose connue est la
Jorme méme de intelligence: forma autem intellectus est res intellecta (Saint
Thomas, De Potentia, q. 8, a. 1). L’intentionnel intellectuel thomiste est, non
une tendance, c’est-a-dire une actualisation progressive de lintelligence,
mais une identité actuelle grice 4 D’intention de connaissance qui permet
Iidentité spirituelle de D’intelligé et de l'intelligent. Réalisme actuel et
immédiat qui suppose I’information spirituelle de I’intelligence par ’objet
grace 2 la similitude intentionnelle de celui-ci engendrée par l'intelligence,
réalisme intentionnel, qui n’a de commun avec le réalisme inteniionnel de Husserl
que le nom, comme nous ’avons vu 4 propos du jugement.

g9



méme, l'intentionnalité au sens thomiste est dépassée. Il n’y a pas
expression intellectuelle, mais affrontement immédiat de la conscience
et de la chose. L’époché a purifié la conscience des intermédiaires
de toute espéce (eidos, connexion prédicative d’eidos) qui lui mas-
quaient la chose, et révele a la conscience son adéquation essentielle
a celle-ci. L’adéquation husserlienne de la conscience & [’étre se veut en effet
une adéquation réelle, et n’a que faire d’une adéquation intentionnelle
par le moyen d’un verbe congu dans l'intelligence. De ce point de
vue apparait de nouveau le caractére platonisant de la pensée
phénoménologique. La connaissance, bien plus qu’une intention-
nalité progressive, notion communément acceptée par les phéno-
ménologues d’aujourd’hui, bien plus qu’une identité ou une adé-
quation intentionnelles par un verbe signifiant au sens thomiste, est
purification de soi (katharsis). C’est au terme d’une réflexion sur soi
que la conscience s’apercoit qu’elle est réellement adéquate a ’objet1®.
Si de fait elle ne I’est pas, I’époché lui apprend que de droit elle est.
La pensée phénoménologique est en effet une pensée dialectique qui
résorbe les intermédiaires dont elle use, dans la présence immédiate de
I’objet, par opposition & la pensée thomiste qui ne peut saisir le réel
que dans un verbe spécialement congu a cet effet. La connaissance
phénoménologique, comme D’amour de Saint Thomas, est une
opération qui aboutit, non pas a une res intermédiaire, intentionnelle-
ment significative de la chose, mais a la chose immédiatement 2,
S’il y a expression, il ne peut s’agir désormais d’une expression
conceptuelle immanente, mais d’une expression extérieure, vocale.
Le probléme de la signification, probléeme d’intelligence selon Saint
Thomas, se déplace, et devient exclusivement probléme de langage
dans la phénoménologie. C’est le langage, et non plus l'intelligence,

1 Nous retrouvons aussi un aspect de ’aperception kantienne, ’aper-
ception transcendantale étant a la fois conscience de soi et aperception de
Iobjet. Cf. notre étude: La conscience transcendantale dans le criticisme kantien,
Essai sur Punité d’aperception, Aubier, 1958, Paris.

20 Du point de vue ol nous nous situons maintenant, le texte cité de
Saint Thomas, De Veritate, q. 4, a. 2, ad 7, est particuliérement éclairant:
il définit le verbe de la connaissance comme une res procedens ab intellectu,
et ’amour comme une operatio procedens a voluntate. Clest par cette res qu’est
connu immédiatement Pobjet: le verbe est un medium quo res cognoscitur,
Saint Thomas, Quodlibet 7, q. 1, a. 1.

100



selon Husserl, qui signifie et exprime: Pintelligence «contemple»2!.
Mais puisque le langage humain, tel qu’il est parlé, est nécessairement
lié a un statut abstractif et compositif, il cesse d’étre lié intimement
a la pensée. Sa signification devient, pour le phénoménologue,
inadéquate a la pensée, et par conséquent a la chose que cette pensée
«contemple» adéquatement, alors qu’au contraire la pensée pour
I’école thomiste est réellement inadéquate a la chose, bien qu’adé-
quatement exprimée par le langage. La phénoménologie se voit
obligée de créer un nouveau langage, soit en s’inspirant du langage
mythique propre a la dialectique platonicienne ou a I’image berg-
sonienne?2, soit en créant une nouvelle logique, congue exclusive-
ment comme une logique du langage, c’est-a-dire comme une sorte
de grammaire spéculative, et non plus comme une logique de I’intelli-

31 Indépendamment de tout concept: ce qui revient a définir toute
connaissance soit comme une connaissance sensible, soit cornme une connais-
sance mystique. Cf. article cité.

22 Le mythe n’a qu’une valeur d’illustration pour Platon, puisque le
conceptualisme absolu de celui-ci lui permet d’admettre ’adéquation réelle
entre le verbe intérieur et I’idée. Au contraire, ’'image chez Bergson est un
procédé de méthode. Rejetant l’intelligence abstractive, Bergson ne peut
sans contradiction exprimer en termes statiques une réalité fluente saisie
dynamiquement et adéquatement par Pintuition. Il reste cependant que
Pimage est exprimée dans un langage humain qui suppose ’abstraction et
la composition prédicative. — Il est curieux de constater que ’intelligence
n’est considérée par ces deux auteurs que dans ce que 1’école thomiste
appelle la premiére opération de I’esprit, 14 pour étre érigée en une intuition
absolue et unique, ici pour étre jugée inadéquate au réel et rejetée au profit
d’une intuition «biologique». Par conséquent, le jugement se définit dans
la pensée platonicienne comme une intuition complexe de la relation de
deux idées, et reste, dans le systéme bergsonien, bien que constamment
utilisé, totalement inexpliqué. Une philosophie telle celle de Bergson en
effet en arrive nécessairement 2 se contenter d’une «naiveté critique» qui
recourt 2 un langage non clarifié critiquement, admis pourtant par une
simple convention pratique. Il en va de méme pour les philosophies de
I’étre absolu et du devenir absolu. Le Platon du Sophiste savait bien que le
jugement est tout aussi impossible chez un Parménide que chez un Héraclite.
Et pourtant Parménide comme Héraclite parlaient et écrivaient la méme
langue que Platon. La méthode de I’'image bergsonienne, comme la méthode
de Detc. husserlien, réduisent le langage 4 un simple véhicule approximatif
de la pensée. Elles représentent une tentative d’escamoter la difficulté
critique, parce qu’elles réduisent la connaissance a une saisie intuitive, de
droit inexprimable dans le langage ou pourtant elle s’exprime de fait.

101



gence?. Nous retrouvons ici un aspect du nominalisme husserlien,
qui réduit d’une part le verbe intérieur a la pure présence de la chose,
et d’autre part ’expression conceptuelle 4 I’expression vocale.

L’intentionnalité husserlienne et les intentions secondes scolastiques

La conséquence directe des doctrines exposées plus haut est 1’ab-
sence de toute intention seconde dans la connaissance phénoméno-
logique. L’intentionnalité scolastique est abstraite, et de ce fait
inadéquate au réel concret. Elle n’est cependant pas dupe de son
inadéquation et peut la penser d’une certaine maniére. C’est ainsi
qu’en considérant la nature abstraite a partir de I'individuel, I’intelli-
gence pour Saint Thomas constitue une forme de pensée, 'universel,
qui lui permet de penser le rapport de I’essence abstraite aux individus
dont elle est abstraite. L’universel est ainsi une nfention seconde, qui
nait de la considération abstraite de I'intelligence, afin de pallier,
dans la connaissance actuelle, in actu exercito, son inadéquation au
réel, et de lui permettre de connaitre celle-ci, in actu signato, dans la
réflexion logique. De méme, dans le jugement, l'intelligence pense
des termes qui sont un dans la réalité. Elle les considére nécessairement
sous une forme abstraite, tout en les composant pourtant afin de les
mesurer a I’étre concret dont ils sont tirés. Cette composition est
possible a condition que I'intelligence constitue des formes de pensée
qui permettent d’unir sur le plan logique ce qui est un et identique
dans Iétre réel. Ces formes sont les intentions secondes de sujet et de
prédicat, qui ici également permettent a ’intelligence de mesurer son
inadéquation a la réalité?4,

23 Cette entreprise a commencé d’étre réalisée par J.-Claude Piguet,
De Desthétique a la métaphysique, Phaenomenologica 3, Nijhoff, La Haye 1959.
Elle présente le trés grand mérite de refuser la solution de facilité, 'utilisation
pratique du langage considéré comme simple véhicule approximatif de la
pensée (cf. note précédente). Elle recherche au contraire un langage par-
faitement adéquat a la pensée. De ce point de vue, elle s’écarte tant de
Husserl que de Bergson, pour rejoindre Aristote ou Saint Thomas. Mais
en prétendant, comme Husserl et Bergson, 4 une connaissance pure de
tout concept, immédiatement adéquate au réel, elle s’oppose a4 Aristote et
a Saint Thomas, et aboutit vraisemblablement & une forme nouvelle de
nominalisme, originale en ce qu’elle admet, contrairement au nominalisme
historique d’Occam, un langage naturellement signifiant.

24 Jl y a d’autres intentions secondes du jugement, soit du point de vue
des termes proprement dits, comme la supposition, ’ampliation, etc., soit

102



Les intentions secondes ne sont pas pour 1’école thomiste des étres
réels, mais des étres de raison, feints en quelque sorte (ficta). Elles
sont I’effet propre de la connaissance abstraite. L’universalité n’est
pas une relation réelle, mais une relation de raison entre la nature
et les individus singuliers, du fait de I’abstraction de la premiere &
partir des seconds2, De méme, les intentions secondes de sujet et de
prédicat ne sont pas des relations réelles, mais des relations de raison
qui naissent de la considération abstraite de certains termes, un dans
I’étre réel et composés logiquement?. Ces intentions secondes du
jugement ne sont donc pas impliquées déja dans I’expérience. Elles
sont des formes logiques de Dintelligence, et non des structures
réelles de la perception. Certes, elles ont un fondement dans la réalité.
Elles ne sont pas absolument «feintes», elles sont des entia rationis
ratiocinatae, et non des entia rationis ratiocinantis, comme la chimére??.
Ainsi ’'universel est fondé de maniére lointaine sur la nature méme,
non parce que celle-ci est universelle en puissance, mais parce qu’elle
est une détermination formelle indivise en chaque individu. De méme,
la fonction de sujet est fondée ultimement sur la chose elle-méme
en tant qu’elle a un aspect plus fondamental que les déterminations
secondes. C’est cependant la connaissance abstraite et compositive qui
est le fondement prochain de ces diverses intentions de raison.
Nécessaires a I’intelligence humaine, elles sont impliquées dans tout
acte intellectuel dans la mesure ou celui-ci est spécifiquement distinct
de la connaissance sensible et donc nécessairement abstrait. G’est
I’analyse de la connaissance intellectuelle qui les révéle, et non
I'explicitation de la saisie perceptive (Explikation). Pourtant, en

du point de vue de la proposition elle-méme, comme I’opposition, la conver-
sion, etc. De méme, I’intention seconde de I’appréhension se divise en genre,
espéce, différence spécifique, propre et accident, c’est-a-dire les cinq prédi-
cables de Porphyre.

25 Si du point de vue aristotélicien déja, les idées platoniciennes sont le
résultat de la réification d’un concept (intention premiére réelle), la parti-
cipation platonicienne est la réification d’une relation de raison (intention
seconde de la premiére opération de ’esprit).

% D’une maniére générale tout étre de raison est soit négation ou privation,
soit relation de raison. La relation étant le seul prédicament dont la notion
puisse se réaliser véritablement dans ’étre de raison également. Il n’y a
donc pas de substance, ni de qualité de raison par exemple (Jean de Saint
Thomas, Ars logica, 287 a 10 et 581 a 38).

2 (Pest d’ailleurs un mauvais exemple, puisqu’il s’agit d’une image.

103



tant que relations de raison, elles ne sont pas connues dans ’acte
méme de connaissance objective, mais de maniére seconde (en
intention seconde), lorsque lintelligence réfléchit sur les moyens et
les conditions de son savoir. De méme donc qu’a P'intention premiére,
qui est la connaissance proprement dite de la chose, correspond d’une
part la meétaphysique, science de P’étre, et d’autre part la eritique,
science de la connaissance de I’étre, de méme a I'intention seconde,
qui est le moyen nécessaire de la connaissance abstraite de la chose,
correspond une discipline propre, la logique.

Au contraire, chez Husserl, de méme qu’il n’y a qu’une différence
de degré entre la perception et le jugement, de méme les intentions
de sujet et de prédicat sont des structures de ’expérience perceptive
elle-méme, parfaitement explicitée pourtant dans la logique du juge-
ment. Sujet et prédicat ne sont donc pas des intentions secondes, des
étres de raison, mais des aspects réels de 1’objet donnés dans I’expli-
citation de la perception. Ils sont des étres de premiére intention,
explicités immédiatement dans ’analyse de I’acte de connaissance.
Par conséquent les formes logiques du jugement sont des thémes
nécessaires non de la logique, mais de la critique de la connaissance.
Et comme elles explicitent la fonction constitutive du sujet trans-
cendantal méme, la critique elle-méme se fonde sur une métaphysique
du moi. C’est la logique transcendantale, c’est-a-dire la phénoménologie
eidétique, qui résume en une seule doctrine ces trois aspects que la
pensée scolastique, particulierement celle de Saint Thomas, distinguait
soigneusement.

A vrai dire, la doctrine des intentions secondes n’est méme pas
mentionnée par Husserl. Celui-ci ne semble pas savoir que la logique
scolastique se définit par son objet formel, les intentions secondes,
c’est-a-dire les formes de raison constituées par lintelligence afin
de pouvoir méme penser. La «logique traditionnelle» dont parle
Husserl dans Formale und transzendentale Logik, comparée a la logique
aristotélicienne et thomiste historique, n’est en fait qu’un trés maigre
résidu 28, Le silence d’un auteur sur un point de doctrine ne signifie

28 Husserl n’y voit qu’une logique du jugement d’une part, et d’autre
part qu'une logique de la vérité possible, donc une logique normative.
Alors que la logique authentiquement aristotélicienne et thomiste traite des
trois opérations de D’esprit, appréhension, jugement, raisonnement, et se
définit comme une science théorique, spéculative pure, possédant un mode
artistique (régulateur). Le jugement erroné que Husserl porte sur la «logique

104



pas cependant que la doctrine en question soit rejetée. Ainsi en va-t-il
peut-étre de Pintention seconde en phénoménologie husserlienne.
Jamais Husserl ne parle d’intention seconde. Il définit pourtant,
dans la théorie du jugement, les fonctions de sujet et de prédicat,
comme des Sinnesformen, des formes de signification?®, et laisse ainsi
supposer que, de méme qu’il reprend la notion d’intentionnalité au
sens de connaissance de. . . (intention premiére), de méme il reprend
la notion d’intention seconde. L’analogie est en effet fort tentante.
I1 faut pourtant remarquer ce qui suit.

Jamais ailleurs que dans la doctrine du jugement, Husserl ne fait
allusion a des formes de signification, qui pourraient étre rapprochées
des intentions secondes scolastiques. Dans la théorie de I’eidos,
Husserl ne congoit en effet pas que I"universalité puisse étre une pure
relation de raison. Pour lui, I’essence est en elle-méme universelle,
car l’idéation fait voir ce qu’elle est en elle-méme. Au contraire
I’école thomiste insiste fort sur ce que ’essence, la nature, n’est ni
singuliere ni universelle par elle-méme3, qu’elle est universelle
accidentellement, de par I’acte de connaissance abstraite de I’intelli-
gence3l, Il y a certainement de ce point de vue un platonisme husserlien,

traditionnelle» est d’autant plus étonnant que Husserl tente lui-méme de
montrer que la logique objective est spéculative (nomologique) et que seule
la logique transcendantale est essentiellement normative. Ce serait une
intéressante étude que de montrer I’origine de I’indéracinable lieu commun
selon lequel la logique est essentiellement régulatrice. Il y a certainement la
une influence platonisante qui réduit la forme a la norme.

29 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, p. 127.

80 Au point qu’elle est quasi impossible 4 concevoir (Jean de Saint Thomas,
Ars logica, 354 a 49 — 354 b 6). Ce passage nous intéresse particuliérement,
car il montre quel intérét comporte du point de vue thomiste la méthode
phénoménologique. Le réel selon la phénoménologie ne peut étre pensé en
dehors de ses modes de donnée. De méme la nature comme telle n’est donnée
que sous I’état de singularité ou d’universalité. Penser la nature comme telle
est quasi impossible du point de vue psychologique ou logique, mais non
du point de vue métaphysique. Jean de Saint Thomas illustre ainsi I’émer-
gence nécessaire du point de vue métaphysique au-dessus du point de vue
phénoménologique-descriptif, critique et logique, en méme temps qu’il
souligne le caractére non intuitif, nécessairement abstractif, de toute méta-
physique aristotélicienne, par opposition 2 la pensée platonicienne.

81 Aussi bien ’universalité est-elle un accident de raison de la nature,
selon I’école thomiste. Cf. Jean de Saint Thomas, Ars logica, I1a p., 318b 31,
passim.

105



bien éloigné du platonisme académique que reprochaient & Husserl
ses accusateurs empiristes, platonisme non métaphysique, mais
«critique», l'acte de connaissance de l’'idéation saisissant ’eidos
comme wune nature universelle, immédiatement, dans une intuition
directe et non dans une abstraction®?. La connaissance husserlienne
ne nécessite donc nullement I'intention seconde d’universalité.

Une connaissance intuitive est en effet nécessairement adéquate
au réel, et n’a que faire des intentions secondes, des formes logiques,
pour saisir son objet. C’est ainsi que pour Saint Thomas, la connais-
sance divine et angélique présente un caractére concret qui rend
inutiles les intentions secondes. La premiére exclut méme toute
espéce d’intentionnalité, puisqu’elle s’identifie actuellement, comme
Parménide ’avait bien vu déja, a la substance divine. La seconde,
tout en étant intentionnelle, c’est-a-dire puissance d’objet, est immé-
diatement actualisée par une connaissance infuse, adéquate, qui n’a
pas besoin non plus d’intention seconde. De méme, la sensation,
I’amour volontaire, impliquent une intentionnalité premiére qui,
pour atteindre I’objet en lui-méme, n’usent pas d’intentions secondes,
lesquelles marquent, répétons-le encore une fois, une inadéquation,
une médiateté de principe dans la saisie de 1’objet.

On comprend ainsi que la connaissance phénoménologique, dans
la mesure ou elle tend a étre intuitive, rejette ’'intention seconde,
aussi bien dans le cas de I’eidos qui intentionnellement s’identifie a
I’étre singulier, que dans le cas du jugement qui intentionnellement
s'identifie a la perception pleinement explicitée. Sujet et prédicat
ne peuvent donc étre compris comme des intentions secondes. Ils
représentent au contraire des structures objectives de la chose expli-
citées par le jugement a partir de I’expérience. De méme que 1’'idéation
dégage I’eidos, c’est-a-dire le quid essentiel et absolu de la chose, de
méme le jugement, au sein de ’horizon intérieur de la chose, dégage
des aspects relatifs, comme celui de fondement ou substrat et ceux de
déterminations secondaires ou propriétés. De méme donc que la

32 Ce platonisme «critique» trouve sa source dans la théorie de Duns
Scot, selon laquelle la nature comme telle est en elle-méme positivement
une, ex natura rei, alors que, pour 1’école thomiste, elle n’est que négativement
une, étant en elle-méme simplement indivise, puis accidentellement congue
sous le statut d’universalité (Jean de Saint Thomas, Ars logica, 11a pars,
q. 3, a. 3 et 6).

106



conscience idéante est immédiatement adéquate a I’eidos, de méme
le jugement est immédiatement adéquat a la chose en tant qu’expli-
citée dans ses aspects relatifs. Autrement dit, Husserl, aprés avoir
rejeté la nécessité pour la conscience d’exprimer conceptuellement
le réel, rejette la distinction d’un ordre logique et d’un ordre réel
ou métaphysique.

Pour comprendre comment chez Husserl I’ordre logique du juge-
ment peut étre parfaitement adéquat a l’ordre métaphysique du
réel, c’est-a-dire pourquoi l’analogie entre les Sinnesformen husser-
liennes et les intentions secondes du jugement thomiste n’est qu’appa-
rente, il faut préciser un peu mieux la doctrine thomiste du jugement
et distinguer entre jugement nécessaire et jugement accidentel.

Pour 1’école thomiste, il est certain que la connaissance intellec-
tuelle, et le jugement en particulier, use d’un ordre logique qui n’est
pas le parallele parfait de I'ordre de I’étre. Ainsi dans un jugement
nécessaire tel que: «I’homme est un animal», Pordre logique des
termes ne suit ’ordre métaphysique des choses signifiées par les
termes que du point de vue existentiel. De ce point de vue, I’homme
est le suppot de ’animalité, de méme que le terme «homme» est le
sujet de son prédicat essentiel «animal». Mais du point de vue
essentiel, ’ordre logique du jugement est 'inverse de 1’ordre méta-
physique. Ainsi, logiquement, le sujet déterminé est le terme « homme»
et le prédicat déterminant le terme «animal», alors que méta-
physiquement le sujet déterminé est la nature animale et le déter-
minant la nature humaine, puisque I’espéce est dans le genre et le
détermine. « Homme» recoit donc dans le jugement un caracteére
de sujet qu’il n’a pas absolument dans la réalité: du point de vue
existentiel, il est suppét de «animal», mais, du point de vue essentiel,
il est compris dans «animal». Il en va de méme pour le prédicat qui
recoit un caractére qu’il n’a pas absolument dans la réalité. De
toute facon, méme du point de vue existentiel, le paralléle entre
I'ordre logique du jugement et ’ordre métaphysique des choses ne
signifie pas une adéquation, parfaite de 'un & l’autre, ni un «dé-
calque» exact qui permettrait & I'un de «refléter» parfaitement
Pautre. La fonction de sujet de la nature humaine dans I’étre réel
et intention seconde de sujet que revét cette nature humaine dans
Pordre logique du jugement ne sont pas identiques. Celle-ci corres-
pond & celle-1a dans la mesure ol I’intelligence pense abstraitement
la nature humaine en relation de raison avec ses déterminations.

107



L’intention seconde de sujet n’a donc d’existence que logiquement
dans le jugement posé par lintelligence.

Dans un jugement accidentel au contraire, I’ordre logique semble
le parallele parfait de ’ordre métaphysique. Ainsi dans le jugement:
«I’homme est blond», le sujet de la proposition signifie dans la
réalité une substance «homme», et le prédicat signifie une détermi-
nation accidentelle «blond». Or le prédicat inhére logiquement au
sujet, comme ’accident inhére métaphysiquement 2 la substance. 11
peut paraitre donc que l'ordre logique décalque exactement ’ordre
métaphysique. Il semble que la fonction de sujet logique de la
proposition ne fait qu’exprimer la fonction de supp6t de I'individu
«homme», et que la fonction de prédicat revétue par la détermination
accidentelle «blond» ne fait qu’exprimer la fonction de cette déter-
mination comme accident métaphysique d’un substrat individuel.
La pensée logique apparait comme un miroir non déformant de la
réalité. Le jugement accidentel est un jugement purement existentiel,
qui ne comporte pas comme le jugement nécessaire un aspect essen-
tiel, parce qu’il n’exprime pas la connexion formelle de deux termes,
mais la dénomination d’un sujet individuel. Aussi bien n’use-t-il
apparemment pas d’intentions secondes.

En réalité, le jugement accidentel use d’intentions secondes tout
comme le jugement nécessaire. Il faut répéter ici ce que nous venons
de dire: la fonction de sujet individuel de «homme» dans 1’étre
réel et l'intention seconde que revét I'individu «homme» dans le
jugement ne sont pas identiques. Dans le jugement, la fonction de
sujet de la proposition n’a qu'un étre logique et ne correspond
qu’a une relation de raison, constituée par le jugement méme, entre
I’aspect fondamental de I'individu «homme», abstraitement con-
sidéré, et ses déterminations secondaires. C’est donc, ici comme dans
le cas du jugement nécessaire, la considération abstractive de ’intelli-
gence qui dissocie 'unité concréte de ’homme blond en ses divers
aspects, fondamental et accidentels, pour les composer a nouveau
grace a des formes logiques constituées a cet effet par le jugement.
Meéme si 'intention seconde de sujet est fondée ultimement sur le
suppdt individuel, il n’en reste pas moins que son fondement prochain
et nécessaire est ’acte de l'intelligence.

Une intelligence intuitive ne peut ni n’a besoin de faire ces dis-
tinctions subtiles: pour elle le jugement se réduit & une intuition
complexe ou a une expérience explicitée. Par exemple, pour Platon,

108



le jugement n’est que l'intuition de la participation des idées entre
elles®, et pour Husserl il n’est que I'explicitation de la perception,
comme nous I’avons vu. L’ordre logique du jugement décalque donc
adéquatement I’ordre métaphysique des choses. Ici, de nouveau, la
notion d’adaequatio rer et intellectus peut €tre interprétée réellement.

Ce qui est vrai d’ailleurs du jugement accidentel se vérifie égale-
ment du jugement nécessaire. La connaissance phénoménologique
considére que dans un jugement nécessaire la conscience jugeante
est adéquate a Pordre de ’étre réel. Cela revient 4 concevoir le
jugement d’un point de vue exclusivement existentiel, puisque c’est
du point de vue existentiel seul que la fonction de sujet logique
revétue par le terme «homme», par exemple, peut étre définie
apparemment comme I’expression adéquate de la fonction de supp6t
métaphysique exercée par la substance «homme». Ne considérant
que I’aspect existentiel du jugement, la phénoménologie est néces-
sairement amenée a réduire tout acte de connaissance A une intuition
ou A une expérience immédiate, non seulement pourtant a ramener
tout acte de connaissance a I’expérience comme a sa source premiére,
ce qu’un penseur aristotélicien accorde volontiers, mais encore a
identifier intentionnellement 1’acte du jugement, par exemple, a
I’expérience originaire. Car comme nous ’avons vu, Husserl pense
que I'unité selon ’exercice entraine une identité formelle selon la
notion, cette identité ne fit-elle que dialectique. De méme donc que
Peidos se réduit intentionnellement & Pindividu, et le jugement 2
I’expérience concréte immédiate, de méme la philosophie des essences
husserliennes se réduit intentionnellement 2 un nominalisme empirique
que nous pouvons désormais définir comme un existentialisme.

De ce point de vue, la phénoménologie s’oppose au platonisme
comme s’opposent les contraires dans un méme genre. L’une et

33 J] faut prendre cette affirmation a la lettre, car la participation est
elle-méme une idée, 'idée du mouvement selon le Sophiste. Le jugement ne
peut donc pas se définir comme I’identification de deux termes entre eux
grace a la copule «est», qui exprime I’identité métaphysique de I’étre, mais
il se définit comme la relation des idées entre elles, saisie immédiatement
par P’ame intuitive. Pour Platon comme pour Husserl, différemment il est
vrai, le jugement différe de intuition simple en degré seulement. De droit,
I'intuition d’une seule idée implique la saisie intuitive et immédiate de
toutes les idées. La dialectique des cing genres du Sophiste, seul exemple
donné par Platon de dialectique descendante, illustre bien cette nécessaire
involution des idées.

109



Pautre congoivent le jugement comme une intuition immédiate
explicitée ou complexe, qui, du point de vue thomiste, correspond a
une énonciation représentée incluant I affirmation de exister, mais 1'une
réduit ’ordre essentiel, eidétique, a Iordre existentiel, individuel, et
l’autre rameéne I’ordre existentiel a I’ordre essentiel, séparé, puisque
I’étre méme, au sens concret d’exister, est une idée-forme pour
Platon. C’est pourquoi d’une mani¢re ou d’une autre, phénoméno-
logie et platonisme admettent une connaissance intuitive, exhaustive
et unique du réel: Pintuition, qui n’use pas d’intentions secondes,
parce qu’elle est immédiate et nécessairement adéquate et qu’elle
n’est pas abstraite. Phénoménologie et platonisme sont l'une et
l’autre des doctrines synthétiques, qui n’ont que faire de I’analyse,
particuliérement de I’analyse de I’étre en essence et en existence, le
concret étant nécessairement et simultanément telle essence existant
réellement.

Conclusion: connaissance et amour
Analogie thomiste et téléologie husserlienne

L’étonnante dialectique intentionnelle, découverte a propos de
Panalyse du concept husserlien®!, se vérifie & nouveau dans le cas
du jugement: le jugement est un intermédiaire eidétique destiné lui
aussi a faire place intentionnellement & une expérience immédiate
et réellement adéquate®®. La connaissance ne connait de droit que
dans un seul acte, pure «contemplation» au-deld de tout moyen
conceptuel. Le principal bénéfice de I’époché doit étre, pour le
phénoménologue, ce pur dévoilement de I’étre méme, devant une
conscience silencieuse. La connaissance renonce donc pour Husserl
a toute phase d’assimilation. Certes, par ce terme, un Saint Thomas
ne comprend pas une absorption de l’objet par le sujet, mais une

31 Cf. article cité.

¥ PDeux témoignages contemporains confirment cette conclusion, de
maniére d’autant plus intéressante qu’il s’agit d’auteurs partis de préoccu-
pations bien différentes: «il n’y a connaissance que dans une communauté
du jugeant et du jugé poussée si loin que le jugement devienne inutile»
(André Mercier, De Pamour et de I’étre, p. 120, Nauvelaerts, Louvain 1960).
«Tout se passe comme si la série des jugements portés sur tous les aspects
de I’ccuvre, a tous les points de vue, cédait le pas a la compréhension intuitive »
(J.-Claude Piguet, De lesthétique a la métaphysique, p. 109, Nijhoff, La Haye,
Phaenomenologica 3, 1960).

110



identification spirituelle de P'intelligence & I’'objet par le moyen d’une
similitude intentionnelle (species expressa). Or on ne saurait dire
que la conscience phénoménologique contienne une «représentation »
quelconque de I'objet connu. La conscience ne signifie pas I’objet,
elle ne le pense pas davantage: elle est, selon les expressions des-
criptives et métaphoriques usitées de nos jours, écoute silencieuse,
néant tendu vers I’étre,

Si le phénoménologue maintient encore la notion d’intentionnalité,
il se voit obligé de la concevoir comme une expérience affective pure,
comme un amour volontaire. Loin de renouer avec la critique
intellectuelle thomiste, Husserl assume 4 sa maniére la notion d’inten-
tionnalité morale, telle qu’elle est exprimée dans I’éthique thomiste,
pour la transposer directement dans sa propre critique de la con-
naissance.

L’amour selon Saint Thomas renonce en effet & posséder le bien
aimé, de méme que la connaissance phénoménologique refuse tout
intermédiaire qui pourrait «représenter» subjectivement [’objet
connu. L’amour selon Saint Thomas communie a la présence de
I’aimé dans un «face a face» silencieux, de méme que la connaissance
phénoménologique dépasse le langage abstrait pour goliter immé-
diatement I’ipséité de ’objet. L’amour selon Saint Thomas renonce
a forcer en une quelconque maniére le bien a ’aimer, lui demandant
au contraire une pure spontanéité amoureuse en retour de son amour
méme, de méme que la connaissance phénoménologique renonce a
questionner ’objet, se tait en suspendant son langage interrogateur
dans I’époché, pour laisser parler I’objet lui-méme en toute liberté.
Enfin, Pamour selon Saint Thomas comme la connaissance phéno-
ménologique se définissent comme une opération, pur jaillissement de
’ame, qui ne peut terminer qu’a la chose méme, et non a une «chose»
que la conscience produirait elle-méme pour s’assimiler a lobjet
connaissable?s.

Pourtant il faut restreindre notre conclusion sur un point important.
Husserl ne connait pas Saint Thomas, il ne peut donc, en toute
rigueur de termes, lui «reprendre» sa doctrine de l'intentionnalité
morale. S’il aboutit & confondre la connaissance avec I’amour, c’est
qu’il traite d’une maniére différente — contestable — une distinction
qui lui est commune avec Saint Thomas. Celui-ci, en effet, comme

% Cf. texte cité de Saint Thomas, De Veritaie, q. 4, a.2 ad 7.

111



toute I’école aristotélicienne, distingue entre le point de vue de
Panalyse et le point de vue de Dexercice, en affirmant I’analogie des
causes formelle, efficiente et finale. Du point de vue de ’exercice, la
connaissance est une approche du réel, qui considére la possession de
Pobjet, la vérité comme une fin, c’est-a-dire comme un bien aimé 37, Il
est clair que cette approche peuts’égarer et subir ce que Husserl appelle
des Hemmungen®. Il s’agit cependant ici du comment de 1’acte de
connaitre et non de son constitutif formel. Au contraire, la critique
thomiste, en définissant la connaissance comme une identité spirituelle
de I'intelligence et de I’objet au niveau de I’appréhension, et comme
une adhésion intentionnelle de I'intelligence a I’exister au niveau du
jugement, s’attache a dégager ce gu’est 1’acte de connaitre. D’une
maniére bien grossiére, on peut dire que Saint Thomas, en décrivant
Pexercice de la connaissance, décrit V’existence concréte de 1’acte de
connaitre et qu’en définissant le verbe de I’appréhension et du
jugement, il analyse ’essence de ’acte de connaitre. Il apparait donc
que la phénoménologie se préoccupe exclusivement de 1’existence
concréte de la connaissance et non de son «essence». Elle vise en
effet & décrire la maniére concréte que toute réalité a d’apparaitre,
et en particulier le mode subjectif de donnée de la connaissance.
Ainsi, la critique de la phénoménologie, du point de vue thomiste
méme, aboutit & définir la pensée de Husserl comme elle se définit
elle-méme®®. Ce recoupement doctrinal garantit d’une part la vérité
de notre interprétation et d’autre part permet d’expliciter 1’existen-
tialisme nécessaire de la phénoménologie.

Cette derni¢re conclusion n’infirme pas cependant les prétentions
«essentialistes» de la pensée husserlienne, car I’essence soutient un
rapport bien différent avec D’existence dans la phénoménologie
husserlienne et dans la pensée thomiste. Alors que pour Saint Thomas
Pessence et l’existence sont analogiquement proportionnelles, de
méme que leurs principes propres, les causes formelle, efficiente et
finale, essence est pour Husserl le terme ultime de 'explicitation de
Pexistence. C’est Iexistence pleinement épanouie qui définit pour
Husserl I’essence, I'ipséité d’une chose étant la totalité de sa mani-
festation concreéte — ’existence précédant I’essence. Par 1a D’essence

37 Saint Thomas, Summa theologica, 1a p., q. 82, a. 4 ad 1.
8 Erfahrung und Urteil, p. 93.
8 Krists, § 38; Ideen, 1, §§ 136 sq.; Formale und transzendentale Logik, § 59.

112



husserlienne se définit comme le terme univoque de existence??, et
Paffirmation du 7¢ oty ne répond plus & une interrogation de
Panalyse philosophique, mais re¢oit sa pleine valeur d’une description
empirique exhaustive. Aussi bien le concept se résorbe-t-il intention-
nellement dans I'expérience de l'individu, et le jugement dans la
présence originaire de la chose.

Mais comme la description empirique est une dialectique infinie,
I'essence ne peut étre atteinte en elle-méme, sinon a l’infini, sous la
forme anticipée d’une idée a priori et normative. Ainsi s’explique
critiquement pourquoi la problématique phénoménologique, qui de
droit est purement existentielle et donc téléologique, aboutit de fait
a une théorie des idées a priori, congues comme les structures norma-
tives de l’expérience constitutive; ainsi s’explique pourquoi le
«finalisme» husserlien se formalise nécessairement en « exemplarisme»
transcendantal, pourquoi la connaissance husserlienne, qui de droit
se veut amour, se définit de fait dans le cadre d’une dialectique
eidétique. Si I’on maintient, comme Husserl lui-méme, la distinction
entre la manifestation et la norme idéale de la connaissance, il est
légitime de considérer un point de vue phénoménologique-descriptif
et un point de vue phénoménologique-transcendantal, c’est-a-dire
une dialectique empirique et une logique transcendantale. Dans le
cas contraire, le point de vue descriptif ’emporte, et I’idéalisme,
maintenu de fait par Husserl, disparait au profit d’un empirisme de
principe®. Il n’est que de considérer la pensée contemporaine:
dans son ensemble, elle affirme I'importance exclusive du concret
existant, reprochant & la pensée thomiste d’avoir totalement négligé
ce point de vue.

Ce reproche est, selon ce que nous avons vu ici, injustifié. Il
exprime cependant le 1égitime refus d’une essence congue comme la
totalité univoque de l’existence. La philosophie aristotélicienne et
thomiste est en effet une pensée soucieuse de connaitre ce gu’est ce qu:
est. Elle aura donc deux dimensions, ’'une d’analyse, structurée selon
la cause formelle, et ’autre existentielle, structurée selon les causes
efficiente et finale. Elle s’oppose donc sur ce point & la dialectique
husserlienne, qui identifie intentionnellement (& 'infini) existence et
essence, aussi bien qu’a la dialectique descriptive des phénoméno-

10 «Mon essence est ce que j’ai été», Sartre, L'étre et le néant, p. 527.
4 (est la conclusion de notre ouvrage cité.

8 113



logues contemporains, qui ne se soucient que des manifestations
empiriques, des purs phénomeénes, et qu’aux ontologismes affectifs
ou métaphysiques, tels ceux d’un G. Marcel ou d’'un M. Heidegger.
C’est pourquoi elle affirme la nécessité inconditionnelle du concept,
du verbe mental de ’appréhension ou du jugement, que tous les
courants contemporains, lointains échos d’Occam, s’accordent a
rejeter.

Or les idées philosophiques ont leur nécessité impérative: a force
de nier la connaissance conceptuelle, on en vient tét ou tard a nier
toute connaissance intellectuelle proprement dite. La phénoménologie
husserlienne ne peut éviter cet aboutissement: la philosophie contem-
poraine d’un Heidegger, d’un Merleau-Ponty, d’un Marcel I’atteste.
Car une connaissance non conceptuelle peut se justifier dans le cadre
d’une «théologie» parménidienne, qui admettrait une sorte de
«révélation» naturelle de I’étre a la conscience, soit fonder un
nouvel empirisme, soit se confondre avec la connaissance affective
propre a l’amour. Ce bref rappel des mouvements phénoménolo-
giques contemporains confirme de manie¢re frappante les premiéres
conclusions de la confrontation historique entre la scolastique tho-
miste et la pensée husserlienne.

114



	Adéquation et intentions secondes : essai de confrontation de la phénoménologie husserlienne et de la philosophie thomiste sur le point du jugement

