
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Adéquation et intentions secondes : essai de confrontation de la
phénoménologie husserlienne et de la philosophie thomiste sur le point
du jugement

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adéquation et intentions secondes

Essai de confrontation de la phénoménologie husserlienne

et de la philosophie thomiste sur le point du jugement

par André de Murait

privat-docent à l'Université de Genève

La phénoménologie husserlienne a réintroduit dans la pensée du
XXe siècle une série de notions de la philosophie classique et de la
pensée scolastique médiévale, telles par exemple celles d'intention-
nalité et d'adéquation. Pour éviter les assimilations et les définitions
hâtives1, il convient d'entreprendre par le détail l'étude comparée
des conceptions husserlienne et scolastique. Le présent essai n'est

qu'une ébauche et un fragment d'une étude véritablement
gigantesque. En consultant l'œuvre d'un scolastique tel que Saint Thomas,
l'historien s'aperçoit que l'intentionnalité par exemple est une notion
aux applications multiples, dont la doctrine morale et la critique de

la connaissance intellectuelle ne sont que deux illustrations. La
complexité de la recherche, même limitée au domaine critique,
s'accroît encore si l'on considère que l'intention intellectuelle se

dédouble d'une part en intention de l'appréhension conceptuelle et
intention du jugement, l'une et l'autre différemment réalisées, ou
même absentes, selon qu'il s'agit de la connaissance divine, angélique
ou humaine, et qu'elle suppose d'autre part, dans son exercice même,
des intentions de raison, objets propres de la logique.

Cet essai ne prétend donc pas épuiser une matière aussi vaste; il
aimerait commencer de comparer les doctrines husserlienne et scolastique

du jugement. Il s'agit ici d'une recherche de première main,
aussi bien la bibliographie est-elle réduite au minimum. Notre

1 Telles, malheureusement, celles de Edith Stein, la remarquable assistante
de Husserl, morte pendant la guerre. Cf. Husserls Phänomenologie und die

Philosophie des hl. Thomas von Aquino, dans Festschrift Ed. Husserl, Max Niemeyer
Verlag, Halle a.d. Saale 1929.

88



article s'appuie, du point de vue phénoménologique, sur les oeuvres
maîtresses de Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Formale und

transzendentale Logik, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Logische

Untersuchungen, Cartesianische Meditationen, et principalement sur Erfahrung

und Urteil, œuvre qui décrit, selon l'expression de Husserl lui-
même, la généalogie de la logique et l'origine perceptive du jugement.
Il utilise de plus les résultats de notre ouvrage: L'idée de la

phénoménologie, !exemplarisme husserlien, Presses Universitaires de France,
Paris 1958.

Du point de vue scolastique, c'est la pensée thomiste qui a été le

plus utilisée, soit dans les œuvres proprement critiques de Saint
Thomas (Summa theologica, la p., De Anima; De Veritate; De Potentia),
soit dans l'œuvre de Jean de Saint Thomas (Jean Poinsot) : Ars logica,

Philosophia naturalis. Cette dernière source est particulièrement
intéressante. Elle dégage la philosophie que suppose la synthèse

thomiste, en en montrant les origines purement aristotéliciennes et

en s'opposant aux déformations qu'elle a subies de la part des

théologiens nominalistes, de Duns Scot à Suarèz. C'est ainsi que dans

une œuvre parue en Espagne, en plein XVIIe siècle, entre 1633 et
1635, l'historien découvre la réfutation thomiste des principales
thèses métaphysiques et critiques qui font le fond de la philosophie
moderne. L'intérêt philosophique de cette œuvre est d'autant plus
évident que Jean de Saint Thomas ne pouvait connaître la pensée
cartésienne.

L'intentionnalité dans le jugement

Le jugement, exprimé dans le langage, possède selon Husserl une
réalité intentionnelle. Les significations du jugement, comme telles

identiques et identifiables à l'infini, visent intentionnellement un
objet, plus exactement un état-de-choses (Sachverhalt). Le jugement
pur et simple (blosses Urteilen) ne fait que signifier cet état-de-choses
dans l'évidence de la distinction. Le jugement évident (evidentes

Urteil) permet de saisir dans une évidence de clarté la connexion
nécessaire du sujet et du prédicat sur la base de l'expérience
originaire de l'état-de-choses. Certes, tout jugement n'est pas
immédiatement clarifié par une expérience immédiate, mais tout jugement
se réduit nécessairement à un jugement premier, dont il tire
intentionnellement son sens, et qui est, lui, immédiatement clarifié par

89



l'expérience originaire. C'est la différence de principe qui sépare le

jugement universel du jugement singulier. Du point de vue
phénoménologique, il y a dans tout jugement une intentionnalité à l'état-
de-choses visé par la signification prédicative, et cette intentionnalité
peut être directe ou indirecte, selon que le jugement vise l'objet de

manière singulière ou universelle.
Cette dualité dans l'intentionnalité selon que la visée intentionnelle

est directe ou indirecte doit être cependant bien distinguée de la
dualité de la signification prédicative en tant que claire ou distincte.
Un jugement universel peut être clair, et un jugement singulier
distinct seulement, si, dans le premier cas, la réduction à l'expérience
vérifiante est actuellement opérée par la conscience jugeante, et si,
dans le deuxième cas, la connexion du sujet singulier et du prédicat
est seulement signifiée. Le jugement clair seul est rempli par une
expérience qui donne originairement à la conscience l'état-de-choses
tel qu'il est visé par le jugement distinct. L'intentionnalité judicative
se définit en termes de contenant et de contenu, plus exactement
d'anticipation pré-scrivante et de remplissement vérifiant (Erfüllung). La
signification prédicative anticipe la donnée originaire de l'objet jugé:
elle est un état de conscience vide, potentielle, par rapport à la

plénitude donnée à la conscience jugeante par la coïncidence

(Deckung) de sa signification prédicative avec l'expérience actuelle
du signifié. Le jugement n'est donc parfaitement achevé, il n'a atteint
sa parfaite entéléchie, que lorsque la conscience jugeante s'est remplie
de la donnée originaire de la chose exprimée par le jugement distinct.
Cette entéléchie a un nom, la vérité, laquelle peut se définir, d'après
ce que nous venons de voir, comme le remplissement de la conscience

jugeante par la donnée de la chose même, ou, également, comme
Yadéquation de la conscience jugeante à la chose même2. Ici, comme dans

le cas de la perception, Husserl définit donc l'intentionnalité comme
une tendance de la conscience vers la chose même (zu den Sachen

selbst!).
En définissant la vérité, la phénoménologie semble donc revenir

à la formule scolastique: adaequatio rei et intellectus3. De part et
d'autre, il y a une confrontation de l'intelligence à la réalité. Cette

2 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik (Niemeyer Verlag, Halle
a.d. Saale 1929), pp. 111, 113, 142-3.

3 Saint Thomas, Summa theologica, la p., q. 16, a. 1.

90



réalité, de plus, est considérée principalement comme un existant
singulier, puisque pour Husserl comme pour Saint Thomas, le jugement

premier est le jugement affirmant l'existence d'une réalité
singulière, et que le jugement universel n'est pas immédiatement
affirmation de l'être existant actuellement. L'école thomiste admet
enfin une distinction parallèle à la distinction phénoménologique
entre jugement pur et simple (blosses Urteilen) et jugement évident. Sous

les termes différents dénonciation représentée et Annonciation jugée, elle
admet également que l'adéquation de l'intelligence à la réalité peut
être seulement signifiée ou représentée, sans exprimer encore la
vérité formellement. L'énonciation (énonciation représentée) correspond

donc au jugement pur et simple, c'est-à-dire à l'union predicative

de deux termes extrêmes, et le jugement ou énonciation jugée
au jugement évident, c'est-à-dire à l'affirmation de la vérité. Pour
Husserl comme pour Saint Thomas, le jugement peut être considéré

comme une pure signification, en elle-même ni vraie ni fausse, jouissant

d'une identité objective quasi intemporelle. Pour Husserl, le

jugement prédicatif comme tel est une objectivité idéale (Idealobjektivität),

atteinte par une intuition catégoriale, de même que pour l'école
thomiste le jugement peut être saisi dans une sorte d'appréhension
complexe qui se rapproche comme telle de la première opération de

l'esprit4.
Ces similitudes pourtant ne doivent pas cacher les profondes

dissemblances qui séparent la conception thomiste de la conception
phénoménologique de la vérité, ou du jugement vrai. Le jugement
pour Saint Thomas est vrai grâce à un acte purement intellectuel
qui affirme que la chose jugée est bien telle que l'intelligence se la
représente. L'intentionnalité intellectuelle thomiste est analogique,
assimilation de la forme intelligible de la chose dans l'appréhension
abstraite, aussi bien qu'adhésion concrète à l'exister inassimilable de la chose

dans le jugement. Entre l'appréhension première et le jugement,
il y a pour Saint Thomas une différence de nature, car chacun de ces

actes intellectuels saisit un autre aspect spécifique de la réalité.
Au contraire, le jugement évident de Husserl est vrai parce que

l'expérience actuelle du signifié vient remplir la signification de la
conscience. C'est l'expérience qui garantit à la conscience sa vérité.

4 Jean de Saint Thomas, Ars logica (2e éd., Marietti, Turin 1948), la pars,
q. 5, a. 1.

91



Le jugement n'est donc pas un acte spécifique de l'intelligence, par
opposition à un acte spécifique de la connaissance sensible. Il y a

une continuité intentionnelle entre le jugement et l'expérience,
continuité qui n'est autre que l'expression de l'unité de la conscience.

Le jugement est un acte de la conscience, qui ne diffère de la perception,
autre acte de la conscience, que dans la mesure où il est plus explicite
que celle-ci. La saisie empirique globale de l'objet (Erfassung) se

continue en une explicitation (Explikation) grâce à laquelle la
conscience distingue dans l'objet un aspect fondamental de substrat
et de multiples déterminations «périphériques». C'est donc dans

l'expérience même qu'apparaissent les catégories logiques, sujet et

prédicat, que revêtent dans un jugement distinct les significations
vides attendant d'être remplies par une vérification expérimentale5.
Pour Husserl, le jugement évident ne représente donc que le retour
de la conscience à l'expérience originaire, afin de vérifier si l'expli-
citation de l'objet que la conscience a opérée au sein de l'horizon
perceptif et exprimée dans la prédication est bien conforme à la
réalité. La vérité du jugement de ce fait est bien plutôt vérification
de la vérité implicite de la perception.

L'expérience est donc intentionnellement déjà le jugement, et
inversement le jugement se réduit intentionnellement à l'expérience6.
Entre l'un et l'autre, il n'y a qu'une différence de degré et non de

nature. Comme dans le cas de la perception et de l'eidos qui s'en

dégage par idéation, nous nous apercevons ici que Husserl ne
reconnaît pas une différence spécifique entre la connaissance
intellectuelle et la connaissance sensible, mais qu'il les réduit l'une et
l'autre - intentionnellement, c'est-à-dire à l'infini - à l'unité. Car le

jugement, dans sa formulation prédicative, est composé d'eidos:
«l'homme est bon», par exemple, est un jugement composé d'une
essence «homme» et d'une essence «bon», car aucune réalité ne
correspond immédiatement ni à «homme» ni à «bon». De même

que l'eidos s'identifie intentionnellement à l'individu, de même le

jugement s'identifie intentionnellement à la perception ou expérience
originaire. Le jugement est une expérience parfaitement explicitée,
exprimée eidétiquement en prédication, en attendant de se réduire

6 E. Husserl, Erfahrung und Urteil (Ciaassen Verlag, Hamburg 1954),

p. 112, sqq.
6 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, p. 186.

92



à la limite à la pure et simple expérience. De droit, le jugement
s'identifie avec l'expérience originaire, de fait il s'en distingue et
tend à se remplir et à coïncider avec elle (Erfüllung et Deckung).
De là découle l'affirmation husserlienne que, de droit, la réalité est

telle que la conscience la connaît, c'est-à-dire que, de droit, la
connaissance exprime adéquatement la réalité telle qu'elle est, et non pas seulement

telle qu'elle la connaît.

Or c'est là une affirmation que la scolastique, la philosophie
thomiste surtout, ne peut admettre. Elle pense au contraire que la
réalité extramentale et l'intelligence n'ont pas la même nature, et

que si l'intelligence veut connaître la réalité, elle le peut si elle
transforme la réalité de façon à se la rendre assimilable. C'est ainsi

que l'individu n'est assimilable que si l'intelligence, par un acte
spécial, l'appréhension, en abstrait l'intelligibilité: son essence ou
nature. Dans ce cas, l'intelligence reçoit en elle le connaissable en
réduisant d'une certaine manière la chose à sa mesure, en l'appauvrissant,

et donc en la connaissant inadéquatement. De même, l'intelligence

affirme l'existence ou l'existence déterminée de telle manière,
en décomposant ce qui est un dans la réalité. Le jugement ainsi saisit
de manière multiple l'unité de la réalité. L'intelligence manifeste
donc qu'elle ne peut exprimer le réel adéquatement tel qu'il est

concrètement, mais seulement tel qu'elle le connaît7.
Dès lors, la notion d'adéquation comporte un tout autre sens dans

la doctrine scolastique et dans la doctrine husserlienne. Même si la
vérité est définie par Saint Thomas comme une adéquation, cela ne
signifie pas que l'intelligence dans le jugement exprime la réalité
telle qu'elle est concrètement en elle-même, comme pour Husserl le

jugement qui s'identifie intentionnellement à l'expérience, mais que
l'intelligence, après avoir transformé la réalité à sa mesure en la
connaissant, la reconstitue synthétiquement pour affirmer que ce

qu'elle exprime de manière multiple et abstraite correspond bien à

7 Paradoxalement, la doctrine thomiste paraît plus idéaliste que la
critique phénoménologique, puisqu'elle semble atteindre le réel selon

qu'elle le connaît, alors que la phénoménologie vise une parfaite adéquation
de la connaissance avec la chose elle-même. En réalité, l'intelligence pour
Saint Thomas atteint le réel en lui-même et le connaît en lui-même, tout
en l'exprimant de manière différente de ce qu'il est concrètement. Si la
connaissance thomiste est inadéquate au réel, elle connaît sa propre
inadéquation, comme nous le verrons plus bas.

93



ce que la réalité est de manière une et concrète. L'adéquation du

jugement est une adéquation de l'intelligence qui se mesure à l'être
et se laisse mesurer par lui en l'affirmant. L'adéquation scolastique
est une mensuration de l'intelligence par le réel, et non un remplissement

du jugement par le réel, comme l'adéquation phénoménologique. La
première affirme paradoxalement que l'intelligence, même en se

mesurant adéquatement à l'être, est nécessairement inadéquate dans

sa manière de l'exprimer. La seconde affirme que la conscience

jugeante est adéquate de droit au réel, même si de fait elle ne peut
que tendre vers cette adéquation à l'infini. L'adéquation scolastique

suppose l'hétérogénéité de la pensée et de l'être, aussi bien que la

spiritualité de l'intelligence qui pallie ce défaut. L'adéquation
phénoménologique suppose l'homogénéité de la conscience et du
réel, c'est-à-dire une quasi connaturalité de l'une et de l'autre, ce

que laissent entrevoir les termes fréquemment utilisés de contenant

et de contenu.

Il semble d'ailleurs que ces dernières expressions ne sont que de

simples métaphores descriptives, incapables de définir comme telles

l'acte de juger. La doctrine husserlienne est en effet très confuse sur
ces points essentiels. La connaturalité qui fonde l'adéquation de la
conscience et du réel permet seule d'éviter l'interprétation
métaphorique des expressions rappelées ici; elle est acquise par l'époché
qui réduit le réel à sa signification pure, et permet à celle-ci de

remplir effectivement la conscience, car, pas plus que Saint Thomas,
Husserl ne prétend que le réel ne pénètre réellement dans la conscience.

Or, l'époché rend la relation de la conscience au réel inintelligible,
et Husserl se voit dans l'obligation, pour combler le fossé qu'il a

lui-même ouvert, d'introduire la fiction dialectique, aussi peu
intelligible d'ailleurs, de Yetc. Le seul point clair et net reste ici que
l'adéquation husserlienne n'est pas une adhésion spirituelle à l'exister
réel, mais un processus dialectique infini d'approximation à

l'expérience immédiate de celui-ci. L'acte d'adhésion intellectuelle de

la critique thomiste est conçu désormais comme un mouvement de

translation téléologique, et non plus comme un acte spirituel
d'affirmation. De la doctrine thomiste du jugement, seul le nom d'adéquation
subsiste encore.

Pourtant il semble que, si, du point de vue thomiste, l'intelligence
et la réalité ne sont pas de plein pied, certains aspects de l'être peuvent
être parfaitement assimilés. Uneforme, par exemple, est essentiellement

94



intelligible, au point que l'intelligence s'identifie spirituellement à
elle. Mais elle n'est intelligible que dans la mesure où l'intelligence
la rend actuellement intelligible et en fait son objet adéquat8.
Même la connaissance de la forme, l'appréhension simple, ne

correspond donc pas immédiatement au réel: elle suppose
l'abstraction qui transforme et réduit la chose à la mesure de l'intelligence9.
L'intelligence thomiste n'est donc immédiatement adéquate qu'à
l'abstrait qu'elle se donne elle-même, elle n'est pas immédiatement
adéquate au concret, c'est-à-dire à l'exister réel de la chose connue.

De même l'exister proprement dit est inassimilable pour l'intelligence:

celle-ci ne peut le réduire à sa mesure, c'est-à-dire ne peut
l'abstraire, sous peine de détruire la réalité même de cet exister qu'elle
veut saisir. Au lieu de réduire l'exister à sa mesure comme la forme

intelligible de la chose, l'intelligence se mesure à lui, en affirmant
la réalité concrète de la liaison des termes de l'énonciation entre
eux10. En ce sens, il y a certes adéquation de l'intelligence à la réalité,
non une adéquation simple, comme l'appréhension de la forme

intelligible, mais une adéquation complexe qui suppose nécessairement

l'abstraction antérieure.
Sous quelque forme que ce soit, l'intelligence humaine reste donc

du point de vue thomiste inadéquate au réel: elle n'épuise pas en

un coup la totalité du réel, elle se dissocie en plusieurs actes complémentaires

et spécifiquement distincts, car ils saisissent chacun un aspect
spécifique et irréductible de l'être11. La connaissance opère donc en
acte l'analyse analogique de l'être, car, de même que celui-ci laisse

distinguer métaphysiquement un aspect formel (détermination essentielle,

quidditative) et un aspect d'exercice (existence), de même la
connaissance se structure selon deux opérations principales: l'appréhension

de la forme et le jugement de l'exister. Et puisque l'une et

8 C'est la doctrine de l'intellect agent (Saint Thomas, Summa theologica, la
p., q. 79, a. 3 -, De Anima, a. 4).

0 Receptum est in recipiente per modum recipientis (Saint Thomas,
Summa theologica, la p., q. 84, a. 1).

10 Pour l'école thomiste, l'être (esse) ne peut être conçu, mais seulement
jugé. L'exister n'est pas une forme, mais un exercice. Concevoir l'être
comme une forme, ou une idée, revient donc de ce point de vue à formaliser
l'être, à essentialiser l'existence.

11 Nous ne considérons pas ici le raisonnement, la troisième opération
de l'esprit, qui ne saisit pas un aspect spécifique de l'être, mais se contente
d'expliciter le savoir en reliant les vérités acquises entre elles.

95



l'autre opération exigent l'abstraction, on comprend facilement que
le principe de l'inadéquation de l'intelligence au réel est la nécessité

pour l'intelligence de s'exercer selon un mode abstractif.
Or l'abstraction suppose nécessairement une distinction de nature

entre la connaissance intellectuelle et la connaissance sensible, et
c'est parce que la phénoménologie rejette l'abstraction qu'elle rejette
également la distinction de nature entre la connaissance intellectuelle
et la connaissance sensible, et qu'elle en arrive à définir la vérité
comme l'actualisation ultime de la continuité intentionnelle qui
existe de droit entre l'une et l'autre. L'école thomiste rencontre
pourtant, elle aussi, la difficulté de la présence du jugement dans

l'expérience. Mais cette présence ne signifie pas pour elle que
l'expérience s'explicite dans le jugement, qui ne serait donc que
l'expérience même à son plus haut degré d'actualité. Elle signifie que,
un seul acte de connaissance n'étant pas exhaustif du réel, l'intelligence

elle-même contribue à l'expérience, en affirmant son objectivité.
Formellement, in actu signato, selon Saint Thomas, l'intelligence et le

jugement sont distincts de la sensibilité, mais réellement, in actu exercito,

ils coopèrent avec celle-ci dans l'expérience. Au contraire, selon

Husserl, l'unité selon l'exercice concret entraîne l'unité selon la
notion (secundum rationem) : le jugement est formellement, c'est-
à-dire essentiellement, identique à l'expérience, dont il ne diffère
qu'en degré d'explicitation. Malgré les apparences, Husserl n'admet

pas une pluralité qualitative d'actes de connaissance, mais réduit les

opérations distinguées formellement12 par Saint Thomas, par exemple
la sensation, l'appréhension simple, le jugement, à l'unité de la même

intuition, fût-ce intentionnellement à l'infini. C'est ainsi que Husserl

peut affirmer qu'à la limite la connaissance est parfaitement adéquate
à la réalité et qu'elle la saisit telle qu'elle est en elle-même. La
conscience n'a plus même à exprimer sa connaissance de la chose,

elle n'a qu'à refléter silencieusement le réel saisi immédiatement en
lui-même.

Nous retrouvons ici un aspect de la doctrine du concept13. La

12 C'est-à-dire en raison de leur objet respectif, puisque l'acte d'une
faculté est spécifié par l'objet qu'il considère.

13 Les rapports du concept scolastique et du concept husserlien ont été

présentés dans un article récent de la Revue de Théologie et de Philosophie,
Lausanne 1960 - IV.

96



connaissance husserlienne n'a plus à être qualifiée d'intellectuelle.
La vie de connaissance n'est pas définie par Husserl comme une vie

spirituelle, ce terme en effet suppose établie une différence spécifique
entre une connaissance sensible et une connaissance intellectuelle.
Husserl se contente du terme de conscience. Celle-ci n'est pas rattachée
à tel ou tel niveau de la vie de connaissance, elle n'est pas limitée
non plus à la vie théorique, mais peut s'étendre également à la vie
affective et amoureuse. C'est pourquoi, en concevant la connaissance

comme l'acte de la conscience comme telle, Husserl en vient à

définir la connaissance intellectuelle comme Saint Thomas définissait
l'amour. Dans les deux cas, dans la définition de la connaissance
husserlienne et dans celle de l'acte volontaire selon Saint Thomas,
l'intermédiaire conceptuel est inutile: il n'y a plus expression, mais

pur «face à face», et donc pure adéquation au réel.
Car pour Saint Thomas, l'intelligence est inadéquate à la réalité,

dans la mesure où elle doit l'exprimer dans un concept. Puisqu'elle
ne peut saisir immédiatement le réel tel qu'il est concrètement en

lui-même, elle ne peut que se formuler à elle-même et en elle-même
la connaissance abstractive et composée qu'elle en prend. Cette
formulation est le concept ou verbe intérieur, terme de l'opération de

connaissance au niveau de l'appréhension ou du jugement. Il y a

en effet un verbe propre pour l'appréhension et un verbe propre
pour le jugement14.

Si Saint Thomas parle encore d'identité de l'intelligence avec

l'objet connu (dans l'appréhension) et d'adéquation à l'être existant

(dans le jugement), il ne s'agit pas d'une identité ni d'une adéquation
réelles, mais d'une identité et d'une adéquation intentionnelles.
C'est la spiritualité de l'intelligence qui rend raison de la capacité
étonnante de l'intelligence de devenir l'objet connu dans l'appréhension

(l'âme est d'une certaine manière toutes choses, selon Aris-

tote), et d'exercer spirituellement dans l'affirmation l'exercice concret
d'exister de la réalité même. L'intelligence en effet conçoit, c'est-

à-dire engendre en elle, une similitude spirituelle de la réalité connue,

qui permet son identification spirituelle avec la forme intelligée ou

14 L'école thomiste, historiquement, a surtout mis l'accent sur le verbe
de la première opération de l'esprit, négligeant quelque peu, dans sa critique,
la doctrine du verbe de la deuxième opération. Cf. pourtant Jean de Saint

Thomas, Ars logica, la p., q. 5; Philosophia naturalis, IVa p., q. 11, a. 2.

7 97



son adéquation spirituelle à l'exister15. D'elle-même, l'intelligence
n'est donc pas réellement adéquate à la réalité connaissable — sans

quoi elle n'aurait pas à acquérir sa connaissance -, elle est au
contraire inadéquate à la réalité et se la rend adéquate dans une opération

spéciale qui aboutit, non à la chose connaissable elle-même,
mais au verbe, considéré comme une res dans laquelle coïncident
intentionnellement le connu et le connaissant à l'intérieur même
du connaissant. C'est en engendrant le verbe en elle que l'intelligence
devient adéquate au réel, soit sous le mode de l'appréhension de la
forme, soit sous le mode de l'affirmation proprement dite de l'exister.
Uadéquation intentionnelle de /'intelligence et du réel suppose donc leur

inadéquation réelle, et le pouvoir spirituel de l'intelligence de se rendre

identique et adéquate à la réalité.
Cette conclusion, reposant sur la distinction métaphysique entre

substance et accidents, refuse de considérer, comme le nominalisme

que la connaissance ou la conscience, épuise la substantialité de

l'intelligence16. Seule l'opération de connaissance intellectuelle est

identique ou adéquate au réel; l'intelligence comme telle ne peut
que le devenir, dans et par l'acte de concevoir ou déjuger. En ce sens,

l'intelligence est accidentellement identique ou adéquate au réel, et,
puisque l'identité ou l'adéquation au réel sont des modes de l'inten-
tionnalité intellectuelle, il apparaît que l'aristotélicien Saint Thomas
considère l'exercice intentionnel de la connaissance comme un
accident de l'intelligence, alors que le nominaliste Husserl y voit
l'essence même de la conscience. Dès lors, la vérité et l'erreur, chez

Husserl, cessent d'être des contradictoires pour s'identifier dialec-

tiquement. Si l'intelligence se définit essentiellement par son opération
intentionnelle, elle devient elle-même substantiellement vérité, et
l'erreur se réduit à un moment dialectique de la quête de cette vérité
absolue. Comme nous le verrons plus bas encore, cette théorie, où

se reconnaît une des principales tendances de la pensée contemporaine,
qu'elle soit hégélienne, marxiste, bergsonienne ou phénoménologique,
réduit l'analyse de l'être à la description de l'exercice concret. Car,
si l'erreur peut être dans certains cas concrets une étape dans l'acqui-

16 Le concept est quoddam constitutum par l'intelligence (Saint Thomas, De

Potentia, q. 8, a. 1 ; Quodlibet 5, q. 5, a. 9).
16 Saint Thomas, Summa theologica, la p., q. 84, a. 3 ad 2.

98



sition d'une vérité nouvelle, il est clair pourtant que ce n'est pas là
sa définition essentielle.

L'identité et l'adéquation intentionnelles de l'intelligence et de la
réalité n'équivalent pas par conséquent à une connaissance de la
réalité telle qu'elle est concrètement en elle-même, mais telle qu'elle
est saisie selon les moyens dont dispose l'intelligence, c'est-à-dire

l'analyse analogique de l'être en détermination quidditative et
exercice existentiel. C'est ainsi qu'il faut comprendre l'étonnante
affirmation thomiste, selon laquelle l'intelligence termine au verbe,

comme à une chose (res) engendrée par elle pour penser l'objet17.
L'intelligence intercale entre le réel et elle-même une «chose», très

spéciale il est vrai, qui lui permet de s'identifier ou de se mesurer
adéquatement au réel. Cette «chose» est en effet un signe formel,
signe pur, dont toute l'essence est de signifier l'objet connu en lui. En
terminant au verbe, l'intelligence termine donc immédiatement à la
chose que le verbe exprime18. L'intelligence connaissante «parle»,
profère un verbe intérieur, qui lui donne de s'identifier ou de se

mesurer au réel signifié. Il ne s'agit pas d'une expression externe,
vocale, mais intellectuelle, spirituelle, de la species expressa, qui
formule, dans l'immanence de l'intelligence, les connaissances que
celle-ci prend des différents aspects irréductibles de l'être.

Pour Husserl, au contraire, la connaissance aboutit de droit à une

pure présence de la chose à la conscience ou à une pure présence de

la conscience à la chose. L'intentionnalité au sens husserlien s'est

elle-même transcendée: l'itinéraire intentionnel est parcouru, la
tendance est arrivée à son terme, il y a plénitude de présence. De

17 Saint Thomas, De Verdate, q. 4, a. 2 ; cf. la réponse à la septième
objection.

18 Jean de Saint Thomas, Ars logica, lia pars, q. 21 sqq. Le réalisme de
la connaissance thomiste est donc, malgré les apparences, immédiat et
actuel, grâce à la vitalité spirituelle de l'intelligence. La chose connue est la

forme même de l'intelligence: forma autem intellectus est res intellecta (Saint
Thomas, De Potentia, q. 8, a. 1). L'intentionnel intellectuel thomiste est, non
une tendance, c'est-à-dire une actualisation progressive de l'intelligence,
mais une identité actuelle grâce à l'intention de connaissance qui permet
l'identité spirituelle de l'intelligé et de l'intelligent. Réalisme actuel et
immédiat qui suppose l'information spirituelle de l'intelligence par l'objet
grâce à la similitude intentionnelle de celui-ci engendrée par l'intelligence,
réalisme intentionnel, qui n'a de commun avec le réalisme intentionnel de Husserl

que le nom, comme nous l'avons vu à propos du jugement.

99



même, l'intentionnalité au sens thomiste est dépassée. Il n'y a pas
expression intellectuelle, mais affrontement immédiat de la conscience

et de la chose. L'époché a purifié la conscience des intermédiaires
de toute espèce (eidos, connexion prédicative d'eidos) qui lui
masquaient la chose, et révèle à la conscience son adéquation essentielle
à celle-ci. Uadéquation husserlienne de la conscience à l'être se veut en effet

une adéquation réelle, et n'a que faire d'une adéquation intentionnelle

par le moyen d'un verbe conçu dans l'intelligence. De ce point de

vue apparaît de nouveau le caractère platonisant de la pensée

phénoménologique. La connaissance, bien plus qu'une intention-
nalité progressive, notion communément acceptée par les phéno-
ménologues d'aujourd'hui, bien plus qu'une identité ou une
adéquation intentionnelles par un verbe signifiant au sens thomiste, est

purification de soi (katharsis). C'est au terme d'une réflexion sur soi

que la conscience s'aperçoit qu'elle est réellement adéquate à l'objet19.
Si de fait elle ne l'est pas, l'époché lui apprend que de droit elle l'est.
La pensée phénoménologique est en effet une pensée dialectique qui
résorbe les intermédiaires dont elle use, dans la présence immédiate de

l'objet, par opposition à la pensée thomiste qui ne peut saisir le réel

que dans un verbe spécialement conçu à cet effet. La connaissance

phénoménologique, comme l'amour de Saint Thomas, est une
opération qui aboutit, non pas à une res intermédiaire, intentionnellement

significative de la chose, mais à la chose immédiatement20.
S'il y a expression, il ne peut s'agir désormais d'une expression

conceptuelle immanente, mais d'une expression extérieure, vocale.
Le problème de la signification, problème d'intelligence selon Saint
Thomas, se déplace, et devient exclusivement problème de langage
dans la phénoménologie. C'est le langage, et non plus l'intelligence,

19 Nous retrouvons aussi un aspect de l'aperception kantienne, l'aper-
ception transcendantale étant à la fois conscience de soi et aperception de

l'objet. Cf. notre étude: La conscience transcendantale dans le criticisme kantien,
Essai sur l'unité d'aperception, Aubier, 1958, Paris.

20 Du point de vue où nous nous situons maintenant, le texte cité de

Saint Thomas, De Veritate, q. 4, a. 2, ad 7, est particulièrement éclairant:
il définit le verbe de la connaissance comme une res procédons ab intellectu,

et l'amour comme une operatio procedens a voluntate. C'est par cette res qu'est
connu immédiatement l'objet: le verbe est un medium quo res cognoscitur,

Saint Thomas, Quodlibet 7, q. 1, a. 1.

100



selon Husserl, qui signifie et exprime: l'intelligence «contemple»21.
Mais puisque le langage humain, tel qu'il est parlé, est nécessairement
lié à un statut abstractif et compositif, il cesse d'être lié intimement
à la pensée. Sa signification devient, pour le phénoménologue,
inadéquate à la pensée, et par conséquent à la chose que cette pensée

«contemple» adéquatement, alors qu'au contraire la pensée pour
l'école thomiste est réellement inadéquate à la chose, bien qu'adé-
quatement exprimée par le langage. La phénoménologie se voit
obligée de créer un nouveau langage, soit en s'inspirant du langage
mythique propre à la dialectique platonicienne ou à l'image berg-
sonienne22, soit en créant une nouvelle logique, conçue exclusivement

comme une logique du langage, c'est-à-dire comme une sorte
de grammaire spéculative, et non plus comme une logique de l'intelli-

21 Indépendamment de tout concept: ce qui revient à définir toute
connaissance soit comme une connaissance sensible, soit comme une connaissance

mystique. Cf. article cité.
22 Le mythe n'a qu'une valeur d'illustration pour Platon, puisque le

conceptualisme absolu de celui-ci lui permet d'admettre l'adéquation réelle
entre le verbe intérieur et l'idée. Au contraire, l'image chez Bergson est un
procédé de méthode. Rejetant l'intelligence abstractive, Bergson ne peut
sans contradiction exprimer en termes statiques une réalité fluente saisie

dynamiquement et adéquatement par l'intuition. Il reste cependant que
l'image est exprimée dans un langage humain qui suppose l'abstraction et
la composition prédicative. - Il est curieux de constater que l'intelligence
n'est considérée par ces deux auteurs que dans ce que l'école thomiste
appelle la première opération de l'esprit, là pour être érigée en une intuition
absolue et unique, ici pour être jugée inadéquate au réel et rejetée au profit
d'une intuition «biologique». Par conséquent, le jugement se définit dans
la pensée platonicienne comme une intuition complexe de la relation de

deux idées, et reste, dans le système bergsonien, bien que constamment
utilisé, totalement inexpliqué. Une philosophie telle celle de Bergson en
effet en arrive nécessairement à se contenter d'une «naïveté critique» qui
recourt à un langage non clarifié critiquement, admis pourtant par une
simple convention pratique. Il en va de même pour les philosophies de

l'être absolu et du devenir absolu. Le Platon du Sophiste savait bien que le

jugement est tout aussi impossible chez un Parménide que chez un Héraclite.
Et pourtant Parménide comme Héraclite parlaient et écrivaient la même
langue que Platon. La méthode de l'image bergsonienne, comme la méthode
de l'etc. husserlien, réduisent le langage à un simple véhicule approximatif
de la pensée. Elles représentent une tentative d'escamoter la difficulté
critique, parce qu'elles réduisent la connaissance à une saisie intuitive, de

droit inexprimable dans le langage où pourtant elle s'exprime de fait.

101



gence23. Nous retrouvons ici un aspect du nominalisme husserlien,
qui réduit d'une part le verbe intérieur à la pure présence de la chose,

et d'autre part l'expression conceptuelle à l'expression vocale.

L'intentionnalité husserlienne et les intentions secondes scolastiques

La conséquence directe des doctrines exposées plus haut est
l'absence de toute intention seconde dans la connaissance phénoménologique.

L'intentionnalité scolastique est abstraite, et de ce fait
inadéquate au réel concret. Elle n'est cependant pas dupe de son

inadéquation et peut la penser d'une certaine manière. C'est ainsi

qu'en considérant la nature abstraite à partir de l'individuel, l'intelligence

pour Saint Thomas constitue une forme de pensée, l'universel,

qui lui permet de penser le rapport de l'essence abstraite aux individus
dont elle est abstraite. L'universel est ainsi une intention seconde, qui
naît de la considération abstraite de l'intelligence, afin de pallier,
dans la connaissance actuelle, in actu exercito, son inadéquation au
réel, et de lui permettre de connaître celle-ci, in actu signato, dans la
réflexion logique. De même, dans le jugement, l'intelligence pense
des termes qui sont un dans la réalité. Elle les considère nécessairement

sous une forme abstraite, tout en les composant pourtant afin de les

mesurer à l'être concret dont ils sont tirés. Cette composition est

possible à condition que l'intelligence constitue des formes de pensée

qui permettent d'unir sur le plan logique ce qui est un et identique
dans l'être réel. Ces formes sont les intentions secondes de sujet et de

prédicat, qui ici également permettent à l'intelligence de mesurer son

inadéquation à la réalité24.

23 Cette entreprise a commencé d'être réalisée par J.-Claude Piguet,
De l'esthétique à la métaphysique, Phaenomenologica 3, Nijhoff, La Haye 1959.

Elle présente le très grand mérite de refuser la solution de facilité, l'utilisation
pratique du langage considéré comme simple véhicule approximatif de la
pensée (cf. note précédente). Elle recherche au contraire un langage
parfaitement adéquat à la pensée. De ce point de vue, elle s'écarte tant de
Husserl que de Bergson, pour rejoindre Aristote ou Saint Thomas. Mais
en prétendant, comme Husserl et Bergson, à une connaissance pure de

tout concept, immédiatement adéquate au réel, elle s'oppose à Aristote et
à Saint Thomas, et aboutit vraisemblablement à une forme nouvelle de

nominalisme, originale en ce qu'elle admet, contrairement au nominalisme
historique d'Occam, un langage naturellement signifiant.

24 II y a d'autres intentions secondes du jugement, soit du point de vue
des termes proprement dits, comme la supposition, l'ampliation, etc., soit

102



Les intentions secondes ne sont pas pour l'école thomiste des êtres

réels, mais des êtres de raison, feints en quelque sorte (ficta). Elles

sont l'effet propre de la connaissance abstraite. L'universalité n'est

pas une relation réelle, mais une relation de raison entre la nature
et les individus singuliers, du fait de l'abstraction de la première à

partir des seconds25. De même, les intentions secondes de sujet et de

prédicat ne sont pas des relations réelles, mais des relations de raison

qui naissent de la considération abstraite de certains termes, un dans

l'être réel et composés logiquement26. Ces intentions secondes du
jugement ne sont donc pas impliquées déjà dans l'expérience. Elles
sont des formes logiques de l'intelligence, et non des structures
réelles de la perception. Certes, elles ont un fondement dans la réalité.
Elles ne sont pas absolument «feintes», elles sont des entia rationis

ratiocinatae, et non des entia rationis ratiocinantis, comme la chimère27.

Ainsi l'universel est fondé de manière lointaine sur la nature même,

non parce que celle-ci est universelle en puissance, mais parce qu'elle
est une détermination formelle indivise en chaque individu. De même,
la fonction de sujet est fondée ultimement sur la chose elle-même

en tant qu'elle a un aspect plus fondamental que les déterminations
secondes. C'est cependant la connaissance abstraite et compositive qui
est le fondement prochain de ces diverses intentions de raison.
Nécessaires à l'intelligence humaine, elles sont impliquées dans tout
acte intellectuel dans la mesure où celui-ci est spécifiquement distinct
de la connaissance sensible et donc nécessairement abstrait. C'est

l'analyse de la connaissance intellectuelle qui les révèle, et non
l'explicitation de la saisie perceptive (Explikation). Pourtant, en

du point de vue de la proposition elle-même, comme l'opposition, la conversion,

etc. De même, l'intention seconde de l'appréhension se divise en genre,
espèce, différence spécifique, propre et accident, c'est-à-dire les cinq prédi-
cables de Porphyre.

25 Si du point de vue aristotélicien déjà, les idées platoniciennes sont le
résultat de la réification d'un concept (intention première réelle), la
participation platonicienne est la réification d'une relation de raison (intention
seconde de la première opération de l'esprit).

26 D'une manière générale tout être de raison est soit négation ou privation,
soit relation de raison. La relation étant le seul prédicament dont la notion
puisse se réaliser véritablement dans l'être de raison également. Il n'y a
donc pas de substance, ni de qualité de raison par exemple (Jean de Saint
Thomas, Ars logica, 287 a 10 et 581 a 38).

27 C'est d'ailleurs un mauvais exemple, puisqu'il s'agit d'une image.

103



tant que relations de raison, elles ne sont pas connues dans l'acte
même de connaissance objective, mais de manière seconde (en
intention seconde), lorsque l'intelligence réfléchit sur les moyens et
les conditions de son savoir. De même donc qu'à l'intention première,
qui est la connaissance proprement dite de la chose, correspond d'une

part la métaphysique, science de l'être, et d'autre part la critique,
science de la connaissance de l'être, de même à l'intention seconde,

qui est le moyen nécessaire de la connaissance abstraite de la chose,

correspond une discipline propre, la logique.

Au contraire, chez Husserl, de même qu'il n'y a qu'une différence
de degré entre la perception et le jugement, de même les intentions
de sujet et de prédicat sont des structures de l'expérience perceptive
elle-même, parfaitement explicitée pourtant dans la logique du
jugement. Sujet et prédicat ne sont donc pas des intentions secondes, des

êtres de raison, mais des aspects réels de l'objet donnés dans l'expli-
citation de la perception. Ils sont des êtres de première intention,
explicités immédiatement dans l'analyse de l'acte de connaissance.
Par conséquent les formes logiques du jugement sont des thèmes
nécessaires non de la logique, mais de la critique de la connaissance.

Et comme elles explicitent la fonction constitutive du sujet trans-
cendantal même, la critique elle-même se fonde sur une métaphysique
du moi. C'est la logique transcendantale, c'est-à-dire la phénoménologie

eidétique, qui résume en une seule doctrine ces trois aspects que la
pensée scolastique, particulièrement celle de Saint Thomas, distinguait
soigneusement.

A vrai dire, la doctrine des intentions secondes n'est même pas
mentionnée par Husserl. Celui-ci ne semble pas savoir que la logique
scolastique se définit par son objet formel, les intentions secondes,
c'est-à-dire les formes de raison constituées par l'intelligence afin
de pouvoir même penser. La «logique traditionnelle» dont parle
Husserl dans Formale und transzendentale Logik, comparée à la logique
aristotélicienne et thomiste historique, n'est en fait qu'un très maigre
résidu28. Le silence d'un auteur sur un point de doctrine ne signifie

28 Husserl n'y voit qu'une logique du jugement d'une part, et d'autre
part qu'une logique de la vérité possible, donc une logique normative.
Alors que la logique authentiquement aristotélicienne et thomiste traite des

trois opérations de l'esprit, appréhension, jugement, raisonnement, et se

définit comme une science théorique, spéculative pure, possédant un mode

artistique (régulateur). Le jugement erroné que Husserl porte sur la «logique

104



pas cependant que la doctrine en question soit rejetée. Ainsi en va-t-il
peut-être de l'intention seconde en phénoménologie husserlienne.

Jamais Husserl ne parle d'intention seconde. Il définit pourtant,
dans la théorie du jugement, les fonctions de sujet et de prédicat,
comme des Sinnesformen, des formes de signification29, et laisse ainsi

supposer que, de même qu'il reprend la notion d'intentionnalité au
sens de connaissance de. (intention première), de même il reprend
la notion d'intention seconde. L'analogie est en effet fort tentante.
Il faut pourtant remarquer ce qui suit.

Jamais ailleurs que dans la doctrine du jugement, Husserl ne fait
allusion à des formes de signification, qui pourraient être rapprochées
des intentions secondes scolastiques. Dans la théorie de l'eidos,
Husserl ne conçoit en effet pas que l'universalité puisse être une pure
relation de raison. Pour lui, l'essence est en elle-même universelle,
car l'idéation fait voir ce qu'elle est en elle-même. Au contraire
l'école thomiste insiste fort sur ce que l'essence, la nature, n'est ni
singulière ni universelle par elle-même30, qu'elle est universelle
accidentellement, de par l'acte de connaissance abstraite de l'intelligence

31. Il y a certainement de ce point de vue un platonisme husserlien,

traditionnelle» est d'autant plus étonnant que Husserl tente lui-même de

montrer que la logique objective est spéculative (nomologique) et que seule
la logique transcendantale est essentiellement normative. Ce serait une
intéressante étude que de montrer l'origine de l'indéracinable lieu commun
selon lequel la logique est essentiellement régulatrice. Il y a certainement là

une influence platonisante qui réduit la forme à la norme.
29 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, p. 127.
30 Au point qu'elle est quasi impossible à concevoir (Jean de Saint Thomas,

Ars logica, 354 a 49 - 354 b 6). Ce passage nous intéresse particulièrement,
car il montre quel intérêt comporte du point de vue thomiste la méthode

phénoménologique. Le réel selon la phénoménologie ne peut être pensé en
dehors de ses modes de donnée. De même la nature comme telle n'est donnée

que sous l'état de singularité ou d'universalité. Penser la nature comme telle
est quasi impossible du point de vue psychologique ou logique, mais non
du point de vue métaphysique. Jean de Saint Thomas illustre ainsi l'émergence

nécessaire du point de vue métaphysique au-dessus du point de vue
phénoménologique-descriptif, critique et logique, en même temps qu'il
souligne le caractère non intuitif, nécessairement abstractif, de toute
métaphysique aristotélicienne, par opposition à la pensée platonicienne.

31 Aussi bien l'universalité est-elle un accident de raison de la nature,
selon l'école thomiste. Cf. Jean de Saint Thomas, Ars logica, Ha p., 318b 31,
passim.

105



bien éloigné du platonisme académique que reprochaient à Husserl
ses accusateurs empiristes, platonisme non métaphysique, mais

«critique», l'acte de connaissance de l'idéation saisissant l'eidos

comme une nature universelle, immédiatement, dans une intuition
directe et non dans une abstraction32. La connaissance husserlienne

ne nécessite donc nullement l'intention seconde d'universalité.
Une connaissance intuitive est en effet nécessairement adéquate

au réel, et n'a que faire des intentions secondes, des formes logiques,

pour saisir son objet. C'est ainsi que pour Saint Thomas, la connaissance

divine et angélique présente un caractère concret qui rend
inutiles les intentions secondes. La première exclut même toute
espèce d'intentionnalité, puisqu'elle s'identifie actuellement, comme
Parménide l'avait bien vu déjà, à la substance divine. La seconde,

tout en étant intentionnelle, c'est-à-dire puissance d'objet, est
immédiatement actualisée par une connaissance infuse, adéquate, qui n'a

pas besoin non plus d'intention seconde. De même, la sensation,
l'amour volontaire, impliquent une intentionnalité première qui,
pour atteindre l'objet en lui-même, n'usent pas d'intentions secondes,

lesquelles marquent, répétons-le encore une fois, une inadéquation,
une médiateté de principe dans la saisie de l'objet.

On comprend ainsi que la connaissance phénoménologique, dans
la mesure où elle tend à être intuitive, rejette l'intention seconde,
aussi bien dans le cas de l'eidos qui intentionnellement s'identifie à

l'être singulier, que dans le cas du jugement qui intentionnellement
s'identifie à la perception pleinement explicitée. Sujet et prédicat
ne peuvent donc être compris comme des intentions secondes. Ils
représentent au contraire des structures objectives de la chose explicitées

par le jugement à partir de l'expérience. De même que l'idéation
dégage l'eidos, c'est-à-dire le quid essentiel et absolu de la chose, de

même le jugement, au sein de l'horizon intérieur de la chose, dégage
des aspects relatifs, comme celui de fondement ou substrat et ceux de

déterminations secondaires ou propriétés. De même donc que la

32 Ce platonisme «critique» trouve sa source dans la théorie de Duns
Scot, selon laquelle la nature comme telle est en elle-même positivement
une, ex natura rei, alors que, pour l'école thomiste, elle n'est que négativement
une, étant en elle-même simplement indivise, puis accidentellement conçue
sous le statut d'universalité (Jean de Saint Thomas, Ars logica, lia pars,
q. 3, a. 3 et 6).

106



conscience idéante est immédiatement adéquate à l'eidos, de même
le jugement est immédiatement adéquat à la chose en tant qu'explicitée

dans ses aspects relatifs. Autrement dit, Husserl, après avoir
rejeté la nécessité pour la conscience d'exprimer conceptuellement
le réel, rejette la distinction d'un ordre logique et d'un ordre réel

ou métaphysique.
Pour comprendre comment chez Husserl l'ordre logique du jugement

peut être parfaitement adéquat à l'ordre métaphysique du
réel, c'est-à-dire pourquoi l'analogie entre les Sinnesformen husser-

liennes et les intentions secondes du jugement thomiste n'est qu'apparente,

il faut préciser un peu mieux la doctrine thomiste du jugement
et distinguer entre jugement nécessaire et jugement accidentel.

Pour l'école thomiste, il est certain que la connaissance intellectuelle,

et le jugement en particulier, use d'un ordre logique qui n'est

pas le parallèle parfait de l'ordre de l'être. Ainsi dans un jugement
nécessaire tel que: «l'homme est un animal», l'ordre logique des

termes ne suit l'ordre métaphysique des choses signifiées par les

termes que du point de vue existentiel. De ce point de vue, l'homme
est le suppôt de l'animalité, de même que le terme «homme» est le

sujet de son prédicat essentiel «animal». Mais du point de vue
essentiel, l'ordre logique du jugement est l'inverse de l'ordre
métaphysique. Ainsi, logiquement, le sujet déterminé est le terme « homme »

et le prédicat déterminant le terme «animal», alors que méta-

physiquement le sujet déterminé est la nature animale et le
déterminant la nature humaine, puisque l'espèce est dans le genre et le

détermine. «Homme» reçoit donc dans le jugement un caractère
de sujet qu'il n'a pas absolument dans la réalité: du point de vue

existentiel, il est suppôt de «animal», mais, du point de vue essentiel,

il est compris dans «animal». Il en va de même pour le prédicat qui
reçoit un caractère qu'il n'a pas absolument dans la réalité. De

toute façon, même du point de vue existentiel, le parallèle entre
l'ordre logique du jugement et l'ordre métaphysique des choses ne

signifie pas une adéquation, parfaite de l'un à l'autre, ni un
«décalque» exact qui permettrait à l'un de «refléter» parfaitement
l'autre. La fonction de sujet de la nature humaine dans l'être réel

et l'intention seconde de sujet que revêt cette nature humaine dans

l'ordre logique du jugement ne sont pas identiques. Celle-ci correspond

à celle-là dans la mesure où l'intelligence pense abstraitement
la nature humaine en relation de raison avec ses déterminations.

107



L'intention seconde de sujet n'a donc d'existence que logiquement
dans le jugement posé par l'intelligence.

Dans un jugement accidentel au contraire, l'ordre logique semble
le parallèle parfait de l'ordre métaphysique. Ainsi dans le jugement :

«l'homme est blond», le sujet de la proposition signifie dans la
réalité une substance «homme», et le prédicat signifie une détermination

accidentelle «blond». Or le prédicat inhère logiquement au
sujet, comme l'accident inhère métaphysiquement à la substance. Il
peut paraître donc que l'ordre logique décalque exactement l'ordre
métaphysique. Il semble que la fonction de sujet logique de la

proposition ne fait qu'exprimer la fonction de suppôt de l'individu
«homme», et que la fonction de prédicat revêtue par la détermination
accidentelle «blond» ne fait qu'exprimer la fonction de cette
détermination comme accident métaphysique d'un substrat individuel.
La pensée logique apparaît comme un miroir non déformant de la
réalité. Le jugement accidentel est un jugement purement existentiel,
qui ne comporte pas comme le jugement nécessaire un aspect essentiel,

parce qu'il n'exprime pas la connexion formelle de deux termes,
mais la dénomination d'un sujet individuel. Aussi bien n'use-t-il

apparemment pas d'intentions secondes.

En réalité, le jugement accidentel use d'intentions secondes tout
comme le jugement nécessaire. Il faut répéter ici ce que nous venons
de dire: la fonction de sujet individuel de «homme» dans l'être
réel et l'intention seconde que revêt l'individu «homme» dans le

jugement ne sont pas identiques. Dans le jugement, la fonction de

sujet de la proposition n'a qu'un être logique et ne correspond
qu'à une relation de raison, constituée par le jugement même, entre
l'aspect fondamental de l'individu «homme», abstraitement
considéré, et ses déterminations secondaires. C'est donc, ici comme dans
le cas du jugement nécessaire, la considération abstractive de l'intelligence

qui dissocie l'unité concrète de l'homme blond en ses divers

aspects, fondamental et accidentels, pour les composer à nouveau
grâce à des formes logiques constituées à cet effet par le jugement.
Même si l'intention seconde de sujet est fondée ultimement sur le

suppôt individuel, il n'en reste pas moins que son fondement prochain
et nécessaire est l'acte de l'intelligence.

Une intelligence intuitive ne peut ni n'a besoin de faire ces

distinctions subtiles: pour elle le jugement se réduit à une intuition
complexe ou à une expérience explicitée. Par exemple, pour Platon,

108



le jugement n'est que l'intuition de la participation des idées entre
elles33, et pour Husserl il n'est que l'explicitation de la perception,
comme nous l'avons vu. L'ordre logique du jugement décalque donc
adéquatement l'ordre métaphysique des choses. Ici, de nouveau, la
notion d'adaequatio rei et intellectus peut être interprétée réellement.

Ce qui est vrai d'ailleurs du jugement accidentel se vérifie également

du jugement nécessaire. La connaissance phénoménologique
considère que dans un jugement nécessaire la conscience jugeante
est adéquate à l'ordre de l'être réel. Cela revient à concevoir le

jugement d'un point de vue exclusivement existentiel, puisque c'est
du point de vue existentiel seul que la fonction de sujet logique
revêtue par le terme «homme», par exemple, peut être définie

apparemment comme l'expression adéquate de la fonction de suppôt
métaphysique exercée par la substance «homme». Ne considérant

que l'aspect existentiel du jugement, la phénoménologie est
nécessairement amenée à réduire tout acte de connaissance à une intuition
ou à une expérience immédiate, non seulement pourtant à ramener
tout acte de connaissance à l'expérience comme à sa source première,
ce qu'un penseur aristotélicien accorde volontiers, mais encore à

identifier intentionnellement l'acte du jugement, par exemple, à

l'expérience originaire. Car comme nous l'avons vu, Husserl pense

que l'unité selon l'exercice entraîne une identité formelle selon la

notion, cette identité ne fût-elle que dialectique. De même donc que
l'eidos se réduit intentionnellement à l'individu, et le jugement à

l'expérience concrète immédiate, de même la philosophie des essences

husserliennes se réduit intentionnellement à un nominalisme empirique
que nous pouvons désormais définir comme un existentialisme.

De ce point de vue, la phénoménologie s'oppose au platonisme
comme s'opposent les contraires dans un même genre. L'une et

33 II faut prendre cette affirmation à la lettre, car la participation est

elle-même une idée, l'idée du mouvement selon le Sophiste. Le jugement ne

peut donc pas se définir comme l'identification de deux termes entre eux
grâce à la copule «est», qui exprime l'identité métaphysique de l'être, mais

il se définit comme la relation des idées entre elles, saisie immédiatement

par l'âme intuitive. Pour Platon comme pour Husserl, différemment il est

vrai, le jugement diffère de l'intuition simple en degré seulement. De droit,
l'intuition d'une seule idée implique la saisie intuitive et immédiate de

toutes les idées. La dialectique des cinq genres du Sophiste, seul exemple
donné par Platon de dialectique descendante, illustre bien cette nécessaire

involution des idées.

109



l'autre conçoivent le jugement comme une intuition immédiate
explicitée ou complexe, qui, du point de vue thomiste, correspond à

une énonciation représentée incluant Vaffirmation de l'exister, mais l'une
réduit l'ordre essentiel, eidétique, à l'ordre existentiel, individuel, et
l'autre ramène l'ordre existentiel à l'ordre essentiel, séparé, puisque
l'être même, au sens concret d'exister, est une idée-forme pour
Platon. C'est pourquoi d'une manière ou d'une autre, phénoménologie

et platonisme admettent une connaissance intuitive, exhaustive
et unique du réel: l'intuition, qui n'use pas d'intentions secondes,

parce qu'elle est immédiate et nécessairement adéquate et qu'elle
n'est pas abstraite. Phénoménologie et platonisme sont l'une et
l'autre des doctrines synthétiques, qui n'ont que faire de l'analyse,
particulièrement de l'analyse de l'être en essence et en existence, le

concret étant nécessairement et simultanément telle essence existant
réellement.

Conclusion: connaissance et amour

Analogie thomiste et téléologie husserlienne

L'étonnante dialectique intentionnelle, découverte à propos de

l'analyse du concept husserlien34, se vérifie à nouveau dans le cas

du jugement : le jugement est un intermédiaire eidétique destiné lui
aussi à faire place intentionnellement à une expérience immédiate
et réellement adéquate38. La connaissance ne connaît de droit que
dans un seul acte, pure «contemplation» au-delà de tout moyen
conceptuel. Le principal bénéfice de l'époché doit être, pour le

phénoménologue, ce pur dévoilement de l'être même, devant une
conscience silencieuse. La connaissance renonce donc pour Husserl
à toute phase d'assimilation. Certes, par ce terme, un Saint Thomas

ne comprend pas une absorption de l'objet par le sujet, mais une

34 Cf. article cité.
36 Deux témoignages contemporains confirment cette conclusion, de

manière d'autant plus intéressante qu'il s'agit d'auteurs partis de préoccupations

bien différentes: «il n'y a connaissance que dans une communauté
du jugeant et du jugé poussée si loin que le jugement devienne inutile»
(André Mercier, De l'amour et de l'être, p. 120, Nauvelaerts, Louvain 1960).
«Tout se passe comme si la série des jugements portés sur tous les aspects
de l'œuvre, à tous les points de vue, cédait le pas à la compréhension intuitive»
(J.-Claude Piguet, De l'esthétique à la métaphysique, p. 109, Nijhoff, La Haye,
Phaenomenologica 3, 1960).

110



identification spirituelle de l'intelligence à l'objet par le moyen d'une
similitude intentionnelle (species expressa). Or on ne saurait dire

que la conscience phénoménologique contienne une «représentation»
quelconque de l'objet connu. La conscience ne signifie pas l'objet,
elle ne le pense pas davantage: elle est, selon les expressions
descriptives et métaphoriques usitées de nos jours, écoute silencieuse,
néant tendu vers l'être.

Si le phénoménologue maintient encore la notion d'intentionnalité,
il se voit obligé de la concevoir comme une expérience affective pure,
comme un amour volontaire. Loin de renouer avec la critique
intellectuelle thomiste, Husserl assume à sa manière la notion
d'intentionnalité morale, telle qu'elle est exprimée dans l'éthique thomiste,

pour la transposer directement dans sa propre critique de la
connaissance.

L'amour selon Saint Thomas renonce en effet à posséder le bien
aimé, de même que la connaissance phénoménologique refuse tout
intermédiaire qui pourrait «représenter» subjectivement l'objet
connu. L'amour selon Saint Thomas communie à la présence de

l'aimé dans un «face à face» silencieux, de même que la connaissance

phénoménologique dépasse le langage abstrait pour goûter
immédiatement l'ipséité de l'objet. L'amour selon Saint Thomas renonce
à forcer en une quelconque manière le bien à l'aimer, lui demandant
au contraire une pure spontanéité amoureuse en retour de son amour
même, de même que la connaissance phénoménologique renonce à

questionner l'objet, se tait en suspendant son langage interrogateur
dans l'époché, pour laisser parler l'objet lui-même en toute liberté.
Enfin, l'amour selon Saint Thomas comme la connaissance

phénoménologique se définissent comme une opération, pur jaillissement de

l'âme, qui ne peut terminer qu'à la chose même, et non à une «chose»

que la conscience produirait elle-même pour s'assimiler à l'objet
connaissable36.

Pourtant il faut restreindre notre conclusion sur un point important.
Husserl ne connaît pas Saint Thomas, il ne peut donc, en toute
rigueur de termes, lui «reprendre» sa doctrine de l'intentionnalité
morale. S'il aboutit à confondre la connaissance avec l'amour, c'est

qu'il traite d'une manière différente - contestable - une distinction

qui lui est commune avec Saint Thomas. Celui-ci, en effet, comme

36 Cf. texte cité de Saint Thomas, De Veritate, q. 4, a. 2 ad 7.

111



toute l'école aristotélicienne, distingue entre le point de vue de

l'analyse et le point de vue de l'exercice, en affirmant l'analogie des

causes formelle, efficiente et finale. Du point de vue de l'exercice, la
connaissance est une approche du réel, qui considère la possession de

l'objet, la vérité comme une fin, c'est-à-dire comme un bien aimé37. Il
est clair que cette approche peut s'égarer et subir ce que Husserl appelle
des Hemmungen3S. Il s'agit cependant ici du comment de l'acte de
connaître et non de son constitutif formel. Au contraire, la critique
thomiste, en définissant la connaissance comme une identité spirituelle
de l'intelligence et de l'objet au niveau de l'appréhension, et comme
une adhésion intentionnelle de l'intelligence à l'exister au niveau du

jugement, s'attache à dégager ce qu'est l'acte de connaître. D'une
manière bien grossière, on peut dire que Saint Thomas, en décrivant
l'exercice de la connaissance, décrit l'existence concrète de l'acte de

connaître et qu'en définissant le verbe de l'appréhension et du

jugement, il analyse l'essence de l'acte de connaître. Il apparaît donc

que la phénoménologie se préoccupe exclusivement de l'existence
concrète de la connaissance et non de son «essence». Elle vise en
effet à décrire la manière concrète que toute réalité a d'apparaître,
et en particulier le mode subjectif de donnée de la connaissance.

Ainsi, la critique de la phénoménologie, du point de vue thomiste
même, aboutit à définir la pensée de Husserl comme elle se définit
elle-même39. Ce recoupement doctrinal garantit d'une part la vérité
de notre interprétation et d'autre part permet d'expliciter l'existentialisme

nécessaire de la phénoménologie.

Cette dernière conclusion n'infirme pas cependant les prétentions
«essentialistes» de la pensée husserlienne, car l'essence soutient un
rapport bien différent avec l'existence dans la phénoménologie
husserlienne et dans la pensée thomiste. Alors que pour Saint Thomas
l'essence et l'existence sont analogiquement proportionnelles, de

même que leurs principes propres, les causes formelle, efficiente et

finale, l'essence est pour Husserl le terme ultime de l'explicitation de

l'existence. C'est l'existence pleinement épanouie qui définit pour
Husserl l'essence, l'ipséité d'une chose étant la totalité de sa
manifestation concrète - l'existence précédant l'essence. Par là l'essence

37 Saint Thomas, Summa theologica, la p., q. 82, a. 4 ad 1.

38 Erfahrung und Urteil, p. 93.
39 Krisis, § 38; Ideen, I, §§ 136 sq.; Formale und transzendentale Logik, § 59.

112



husserlienne se définit comme le terme univoque de l'existence40, et
l'affirmation du ri èavcv ne répond plus à une interrogation de

l'analyse philosophique, mais reçoit sa pleine valeur d'une description
empirique exhaustive. Aussi bien le concept se résorbe-t-il
intentionnellement dans l'expérience de l'individu, et le jugement dans la
présence originaire de la chose.

Mais comme la description empirique est une dialectique infinie,
l'essence ne peut être atteinte en elle-même, sinon à l'infini, sous la
forme anticipée d'une idée a priori et normative. Ainsi s'explique
critiquement pourquoi la problématique phénoménologique, qui de

droit est purement existentielle et donc téléologique, aboutit de fait
à une théorie des idées a priori, conçues comme les structures normatives

de l'expérience constitutive; ainsi s'explique pourquoi le
«finalisme» husserlien se formalise nécessairement en «exemplarisme»
transcendantal, pourquoi la connaissance husserlienne, qui de droit
se veut amour, se définit de fait dans le cadre d'une dialectique
eidétique. Si l'on maintient, comme Husserl lui-même, la distinction
entre la manifestation et la norme idéale de la connaissance, il est

légitime de considérer un point de vue phénoménologique-descriptif
et un point de vue phénoménologique-transcendantal, c'est-à-dire
une dialectique empirique et une logique transcendantale. Dans le
cas contraire, le point de vue descriptif l'emporte, et l'idéalisme,
maintenu de fait par Husserl, disparaît au profit d'un empirisme de

principe41. Il n'est que de considérer la pensée contemporaine:
dans son ensemble, elle affirme l'importance exclusive du concret
existant, reprochant à la pensée thomiste d'avoir totalement négligé
ce point de vue.

Ce reproche est, selon ce que nous avons vu ici, injustifié. Il
exprime cependant le légitime refus d'une essence conçue comme la
totalité univoque de l'existence. La philosophie aristotélicienne et

thomiste est en effet une pensée soucieuse de connaître ce qu'est ce qui

est. Elle aura donc deux dimensions, l'une d'analyse, structurée selon

la cause formelle, et l'autre existentielle, structurée selon les causes

efficiente et finale. Elle s'oppose donc sur ce point à la dialectique
husserlienne, qui identifie intentionnellement (à l'infini) existence et

essence, aussi bien qu'à la dialectique descriptive des phénoméno-

40 «Mon essence est ce que j'ai été», Sartre, L'être et le néant, p. 527.
41 C'est la conclusion de notre ouvrage cité.

8 113



logues contemporains, qui ne se soucient que des manifestations
empiriques, des purs phénomènes, et qu'aux ontologismes affectifs

ou métaphysiques, tels ceux d'un G. Marcel ou d'un M. Heidegger.
C'est pourquoi elle affirme la nécessité inconditionnelle du concept,
du verbe mental de l'appréhension ou du jugement, que tous les

courants contemporains, lointains échos d'Occam, s'accordent à

rejeter.
Or les idées philosophiques ont leur nécessité impérative: à force

de nier la connaissance conceptuelle, on en vient tôt ou tard à nier
toute connaissance intellectuelle proprement dite. La phénoménologie
husserlienne ne peut éviter cet aboutissement : la philosophie contemporaine

d'un Heidegger, d'un Merleau-Ponty, d'un Marcel l'atteste.
Car une connaissance non conceptuelle peut se justifier dans le cadre
d'une «théologie» parménidienne, qui admettrait une sorte de

«révélation» naturelle de l'être à la conscience, soit fonder un
nouvel empirisme, soit se confondre avec la connaissance affective

propre à l'amour. Ce bref rappel des mouvements phénoménologiques

contemporains confirme de manière frappante les premières
conclusions de la confrontation historique entre la scolastique
thomiste et la pensée husserlienne.

114


	Adéquation et intentions secondes : essai de confrontation de la phénoménologie husserlienne et de la philosophie thomiste sur le point du jugement

