Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Uber philosophische Anthropologie
Autor: Keller, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber philosophische Anthropologie*
von Wilhelm Keller, Siirich

Meine Damen und Herren,

Ich muB meine Ausfithrungen mit einer Entschuldigung beginnen.
Als mich der Herr Vorsitzende im Laufe des Sommers um einen
Beitrag zu diesem Symposion ersuchte, hat Giber unserer Verstindi-
gung ein kleines MiBgeschick gewaltet. Ich sagte zu in der Meinung,
dafB ich einiges iiber das Verhiltnis von philosophischer Anthropo-
logie und Psychologie berichten sollte. Erst vor wenigen Wochen
kam mir zur Kenntnis, daB} Freund und Kollege Miiller zu diesem
Thema zu Wort kommen wiirde, und daBl man, wie der Prisident
schrieb, von mir erwarte, ich méchte «meine philosophische Anthro-
pologie» darlegen; und zudem traue man mir zu, «geniigend Beweg-
lichkeit zu besitzen, um als letzter Referent zugleich schon Gedanken
und Anregungen der vorhergehenden Vortrige mitzuberiicksich-
tigen». Ich muf gestehen, daB ich mir da nach beiden Seiten iiber-
fordert vorkomme. Im zweiten Punkt, weil ich aus der ehrenwerten
Stadt stamme, in der wir tagen und die mehr im Ruf der Bedichtig-
keit als der Beweglichkeit steht; und im anderen Punkt, weil die
bescheidenen Erfolge, mit denen ich mich, wie so viele Zeitgenossen,
um Probleme miihe, die man zur philosophischen Anthropologie
rechnet, durchaus nicht hinreichen, um auch nur annzherungsweise
von einem irgendwie geschlossenen Bild des Menschen zu sprechen.
So bleibt denn nur Fragmentarisches zu berichten. Aber auch dieses
148t sich in der gebotenen Kiirze nicht so darlegen, daB dabei zur
Geltung kommen kénnte, was zur Geltung gebracht werden miiBte.
Ich werde mich darum auf eine ganz bestimmte, besondere Thematik
beschrinken. Es soll aber immerhin eine Thematik sein, die mir
zentral scheint, und die zum mindesten einige nicht unwesentliche
Ausblicke gestattet.

* Vortrag, gehalten am Symposion der Schweiz. Philos. Gesellschaft iiber
«Philosophische Anthropologie» in Bern, 27./28. Februar 1960.

37



Im iibrigen scheint es mir mit der philosophischen Anthropologie
heute so zu stehen, daB3 wir uns, mehr als 30 Jahre nach dem Tode
Max Schelers, des ersten Erneuerers ihrer Idee in unserem Jahr-
hundert, zwar einer groBen Fiille von inzwischen erarbeiteten Bei-
tragen und Gesamtentwiirfen erfreuen — was die ZeitgemiBheit seiner
damaligen Forderung bestitigt —, daB dabei aber seine Idee einer
einheitlichen Grundwissenschaft sehr in die Ferne geriickt ist. Oder
genauer: sie besteht als Idee einer grundsitzlichen Lehre vom Wesen
des Menschen wohl fort, spiegelt sich aber in den verschiedenen
Ansitzen und Denkrichtungen in sehr disparater Weise. Das scheint
mir nun freilich kein AnlaB zu einer wortreichen Klage. Ja sogar das
Begehren, das dann auftreten mag, dafl zum mindesten doch eine
vorgangige allgemein verbindliche Definition der Aufgabe gesucht
werden miisse, erscheint mir nicht unverfinglich. Denn daraus
kénnte sich ja vielmehr eine formalistische Beschrinkung als eine
Forderung ihrer Entfaltung ergeben. Um so notwendiger ist aber
dann von seiten eines jeden aktiv Beteiligten die Erklirung und
Begrundung seines eigenen Leitgesichtspunktes als Ausweis iiber
dessen Sinn und iiber seinen Ort innerhalb des gemeinsamen Ge-
sprichs.

Die Uneinigkeit und Vielfiltigkeit der Bemiithungen, von der wir
sprachen, hingt an der Eigentumlichkeit des Gegenstandes. Da ist
zunichst dessen Nihe zu uns selbst. Es geht im Problem des Men-
schen ja um nichts Geringeres als um uns selber. Darum wird auch
immer das eigene Selbstverstindnis des Denkenden innig an seiner
Anthropologie beteiligt sein. Und zugleich bewirkt dieser Umstand,
daB der Einsatz iiber alle Formalismen hinaus auch immer schon
inhaltlich bestimmt sein wird. Aber dazu kommt noch etwas Weiteres
von héchst grundsitzlicher Bedeutung: Der Mensch ist sowohl ein
Seiendes in dieser Welt und insofern Gegenstand empirisch-wissen-
schaftlicher Erfassung wie anderseits ein Wesen, das alles bloB Seiende
transzendiert, indem er in wohlbestimmtem Sinne Ursprung und
Zusammenhang der Gliederung und Erscheinung des Seienden ist;
und eben hiermit ist er Gegenstand philosophischer Reflexion. Ich
setze freilich sofort hinzu, daB auch die empirisch-wissenschaftliche
Forschung durch die in ihren Methoden vorausgesetzten Grundsitze
bereits philosophischist und jedenfalls in eine philosophische Thematik
hineinzufithren vermag. — Ich mufBl mich mit diesen Andeutungen
begniigen, glaube aber, daB sich von da aus die Vielgestaltigkeit

38



sowohl im Ansatz des Fragens wie in der thematischen Durchfithrung
verstehen 14Bt, mit der die Bestrebungen vor uns stehen, die auf eine
philosophische Anthropologie konvergieren.

*

Da sind einerseits die hochbedeutsamen VorstéBe, die von der
empirischen Wissenschaft aus erfolgen. Ich meine als erste die Biologe,
der ja die Besonderheit des Menschen innerhalb der Mannigfaltigkeit
und des inneren Zusammenhangs der Lebensformen zu einem bren-
nenden Problem werden muB, je mehr jene einfache lineare Ab-
leitung, die uns die klassische Deszendenzlehre vorgaukelte, sich als
trigerisch erweist. Wir sind stolz darauf, daf3 einer der entscheidend-
sten Schritte in diesem Bereich von einem Landsmann vollzogen
wurde und dafl wir ihn - ich meine selbstverstindlich Herrn Port-
mann — an dieser Tagung zu den Unserigen zihlen diirfen. Ich
mochte an einer spateren Stelle meiner Ausfithrungen ganz kurz
auf die eminente Bedeutung zuriickkommen, die mir seine ent-
scheidende Entdeckung gerade auch fiir eine Anthropologie von
ausdriicklich und primir philosophischer Abzielung zu besitzen
scheint.

Da ist zweitens die Psychologie, eine Disziplin von héchst frag-
wiirdigem Wissenschaftscharakter. In der dltern Tradition ein Teil-
gebiet der Philosophie, ist sie seit 100 Jahren auch um ihre Konsoli-
dierung als empirische Wissenschaft bemiiht, spaltet sich jedoch,
wie es Herr Kollege Miiller trefflich darstellte, gerade hierbei in
eine Vielfalt von Methoden, Schulen und Richtungen, in deren
Horizont sich ihr der Mensch — mangels einer gegenstindlichen FaB-
barkeit seiner eigentlichen Wirklichkeit — in lauter fragmentarische
Bestimmungen und &duBerliche Aspekte auflést. Diese Teilaspekte
kénnen in der Psychologie insoweit Geltung beanspruchen, als man
sich dabei ihrer AuBerlichkeit und Bedingtheit im Verhiltnis zur
eigentlichen Wirklichkeit des Menschen bewuBtist. Das aber bedeutet,
daB diese Wirklichkeit selber doch insgeheim mit im Blick sein muB.

Je mehr die psychologischen Denkweisen sich ihrer Voraussetzun-
gen bewulBt zu werden suchen, je mehr sie sich also einer kritischen
Priifung unterziehen und sich dabei jener Wirklichkeit des Menschen
zu nihern streben, desto mehr transzendiert das psychologische
Denken selbst in die Fragestellung der philosophischen Anthropologie.
Der Wahrheitsgrad der Psychologie — ihre Konkretheit im Sinn

59



einer innern Angemessenheit an ihrem Gegenstand — bemilt sich
darum auch nach der Innigkeit des Verhiltnisses ihrer empirischen
Aussagen zu jener grundsitzlichen Thematik. Das Kriterium liegt
dann darin, wie weit diese aus jenem tieferen Horizont her begriind-
bar sind und umgekehrt ihrerseits zum inhaltlichen Ausbau desselben,
d.h. der Anthropologie, beizutragen vermogen.

Und da sind endlich die Sozialwissenschaften. — Auch bei uns hat in
den letzten Jahrzehnten ein Briickenschlag von der Soziologie zur
philosophischen Anthropologie stattgefunden. Vor allem in den
Vereinigten Staaten aber nehmen die Sozialwissenschaften, indem
sich ihre Zweige zu engem ZusammenschluB3 verbinden, geradezu den
Platz einer grundsitzlichen Anthropologie ein. Es kommt da auch
duBerlich — in der Zusammenarbeit von Forschergruppen — zu einer
wirklichen Integrierung von psychologischem, soziologischem, kultur-
anthropologischem und kulturgeschichtlichem, ethnologischem, poli-
tisch-wissenschaftlichem und philosophischem Interesse. Philosophie
ist hier ja ohnehin, anders als die ontologisch ausgerichtete euro-
paisch-kontinentale Philosophie, ein Denken, das im Zeichen der
pragmatischen Lebenslehre steht und die empirische Verifikation
zu seinem Kriterium macht. — So wird da denn in vergleichender
Sachforschung, in umfangreichen Erhebungen, in ethnologisch-
kulturanthropologischer Feldforschung und unter ausgedehnter Ver-
wendung statistischer Methoden eine Kategorienlehre des mensch-
lichen Verhaltens gesucht. Dabei geht die axiomatische Grund-
einstellung dahin, den Menschen, als das instinktenthobene Wesen,
unter dem Gesichtspunkt des bewuBt orientierten Handelns zu
erfassen, wodurch sich die Aufgabe entscheidend auf das Ziel einer
Theorie der Handlung — «a general theory of action» — konzentriert.
Man denkt an Hegels Satz: «Die Reihe seiner Taten ist der Mensch.»
Die Grundbegriffe einer solchen Theorie bestehen in allgemeinen
Verhaltensstrukturen, die, weil es den Einzelnen zum vornherein
nur in einer bestimmten Kultur und in bestimmten Gruppen gibt,
in Formen der «Inter-action», der Wechselseitigkeit des Handelns,
in Rollen, Rollenzuordnungen, gegenseitiger Rollenerwartung und
entsprechenden Handlungsmustern (patterns) bestehen. Grund-
voraussetzung ist die Zielbezogenheit des menschlichen Verhaltens,
so zwar, daf} dieses dabei auf seine « Orientierung» zu analysieren ist.
MaBgeblich fiir diese Orientierung des Handelns aber sind die
sozialen Normierungen, die Wertsysteme der betreffenden Kultur,

40



das Relationsgefiige der Gruppe und die zugehorigen Gewohnheits-
bildungen, wobei auch die Sprachform (als grundlegendes Wertungs-
und Auswahlprofil der betreffenden Gemeinschaft) die Erlebnis-
und Zielwelt wesentlich gliedert. Der Mensch ist das vorwiegend
zeichenbeniitzende Lebewesen: eine « Metalinguistik» und verglei-
chende Sprachstudien entschliisseln die Grundrelationen seines sozial
bedingten Weltkontaktes. Das Gemeinschaftswerk dieser amerikani-
schen Psychologen, Soziologen, Anthropologen, das mit riesigem
Aufwand vorangetrieben wird, beginnt nun, freilich nur langsam,
auch die Aufmerksamkeit der Anthropologie in unserem Sprach-
bereich auf sich zu siehen. Aber die Kluft, die dadurch geschaffen ist,
daB auf unserer Seite der Primat auf dem philosophischen Aspekt und
damit auf der ontologischen und deduktiven Denkweise liegt, 148t
sich nicht ohne weiteres iiberbriicken. Russel hat seinerzeit das Ver-
hiltnis zwischen angloamerikanischer und deutscher Psychologie
charakterisiert, indem er sagte, die eine arbeite mit Labyrinthen und
riesigen Zahlenkolonnen, die andere dagegen mit viel Intuition und
wenig experimentellem Geschick, und keine nehme von den Be-
mithungen der anderen sonderlich Notiz. Beide bedichten sich
gegenseitig mit dem Kompliment, daB die Untersuchungen der
anderen vollig wertlos seien.

So darf es nun gewil auf dem Boden der Anthropologie nicht
bleiben; gleichwohl meine ich, daB kein AnlaB3 besteht, das philo-
sophische Fragen in seiner kritischen Reinheit von jenem empirischen
Denken verunkliren zu lassen oder es gar vorschnell gegen es abzu-
tauschen, was nur bei einer hektisch anfilligen Beeindruckbarkeit
durch den Geist des Positivismus einfallen kann.

Das philosophische Denken kann sich von jener empirischen
Forschung hochstens mitbefruchten lassen, muf3 sich aber seine
Offenheit fir das Transempirische im Wesen des Menschen, fur
die Transzendenz und das Transzendentale, bewahren. Nur eine
echte Bildung des Denkens kann der «Bildung» des Menschen gerecht
werden. — Man hat schon versucht, das kommende Verhiltnis
zwischen Amerika und der alten westlichen Welt mit dem Verhaltnis
des Romertums zum spiten Griechenland zu vergleichen. Nun, ich
muf3 gestehen, daB ich hierin fiir uns nichts Unehrenwertes fande.

41



Damit aber wenden wir unseren Blick von den Bemiihungen ab,
die dem Wesen des Menschen iiber einen empirischen Zugang zu-
streben, und kehren uns jenem anthropologischen Denken zu, das
im eigentlichen Sinn als philosophisches gelten kann. Auch hier
finden wir jedoch keine Einheit. Zunichst begegnen uns die philo-
sophischen Aussagen iiber den Menschen fragmentarisch in jener
Verfacherung der traditionellen Philosophie, die wir als Erkenntnis-
theorie, Ontologie, Ethik usw. kennen. In der weitern Entwicklung
aber konzentriert sich die anthropologische Thematik dann jedoch zu
einer eigenen Disziplin. Allein selbst unter dem Namen einer aus-
driicklichen philosophischen Anthropologie finden wir keine Einheit.
Uberblicken wir die Vielfalt ihrer Gestaltungen in der Gegenwart,
dann scheinen sich umfassend zwei Grundrichtungen voneinander
abzuheben. Sie lassen sich mit der Zwiefalt des ontologischen Den-
kens parallelisieren, was nicht verwundern kann, da ja das Aufleben
der philosophischen Anthropologie in unserem Jahrhundert mit dem
Aufleben des ontologischen Fragens Hand in Hand geht. Man kann
sogar mit gutem Recht behaupten, diese zwei Bewegungen stellten,
zum mindesten was den deutschen Sprachraum betrifft, die maB-
geblichen Aufgaben der Philosophie unseres Jahrhunderts dar. (Da
ist zwar auch noch die Existenzphilosophie, und sie mag den Blick
sogar zunichst noch mehr auf sich ziehen. Allein auch sie wird ja da,
wo sie sich wirklich zu faBlichen Aussagen verdichtet, zu einem
anthropologischen Denken. Anthropologie selbst aber ist, nimmt man
den Begriff im weitesten Sinn, eine ontologische Thematik.) Die
Ontologie nun begegnet uns heute in jener eigentiimlichen Gabelung,
die dem Heideggerschen Begriff der ontisch-ontologischen Differenz
entspricht, d.h. sie fragt einerseits, in Fortsetzung der traditionellen
Ontologie und Metaphysik, nach dem Aufbau des Seienden, wie
etwa N. Hartmann, der unter dem Namen einer Kategorialanalyse
eine Systematik der ontischen Prinzipien entfaltet, oder wie neuere
Naturphilosophien — und sie fragt auf der anderen Seite nach dem
Wesen des Seins iiberhaupt, das «Sein» diesmal im verbalen Sinn
verstanden wie es zumeist schon iibersprungen ist, wo man von ihm
zu sprechen beginnt. Dieses Fragen nennt sich fundamental-onto-
logisch. Und nun meinen wir also eine gleiche Differenz auch im zeit-
genossischen anthropologischen Denken zu finden. Denn da zeigt
sich einerseits eine Frageweise, die — sei es phianomenologisch, sei es
auf dem Wege der Ontologie im ersten Verstand — nach dem «Was»

42



des Menschen, nach seinen deskriptiv erfaBbaren Wesenseigentiimlich-
keiten oder nach jener essentiellen Struktur oder Substanzialitit fragt,
aus der seine Wesenseigentiimlichkeiten ableitbar werden; und hier-
von hebt sich die Frageweise ab, die auf das schlichte Sein des Men-
schen zielt, die in ihrem Ansatz also dessen fundamentale Seinsweise,
das «Wie» seines Seins (im verbalen Sinn) zu erfassen sucht, das in
allen Manifestationen des menschlichen Daseins zum Austrag kommt
und das sie alle bedingt und verstindlich macht.

Nachdem Herr Kollege Héberlin uns in seinem Lebenswerk und
auch heute an dieser Stelle auf groBartige Weise ein anthropologi-
sches Denken der ersteren Art vorgedacht hat, méchte ich versuchen,
hier einen Ausblick auf dem andern Weg zu geben. Ich tue es mit
dem vollen BewuBtsein, daf3 zwischen beiden keine uniiberbriickbare
Kluft, sondern eine Wechselbeziehung besteht — wie ich denn auch
bekennen méchte, gerade dem Denken Hiberlins in der speziellen
Ausfithrung dieser anderen Betrachtungsweise viele Anregungen zu
verdanken. Und ich tue es anderseits mit dem etwas weniger gliick-
lichen BewuBtsein, in dieser knappen Stunde nicht mehr geben zu
kénnenalseinediirftige Anleuchtung der Problematik,diesich daauftut.

Ich muB auf alle weiteren Prialiminarien, die das Anliegen gegen
Unverstidndnis schiitzen kénnten, verzichten und springe gezwun-
genermalBen mitten in die Sache hinein. — Als Begriff, der in der
angegebenen Weise das Sein des Menschen in neuer grundsatzlicher
Artung kennzeichnet, bietet sich der Begriff des Selbstseins an. Dieser
Begriff ist nun freilich aufs hochste vorbelastet. Darum wird es — und
hierauf miissen sich meine Ausfithrungen an dieser Stelle beschrinken
— nach einem Hinweis auf seine fundamental-ontologische Begriin-
dung in erster Linie darauf ankommen, ihn an den Phinomenen zu
bewihren, was zugleich dreierlei bedeutet, namlich ihn zu prizi-
sieren, ihn gegen Einwinde abzuschirmen, ihm aber auch seine
sinnadidquate Begrenzung zu geben. All dem voraus ist aber schon
am Anfang festzuhalten, daB der Begriff des Selbstseins zunéchst
nichts zu tun haben soll mit Bedeutungen, die etwa aus dem Bereich
einer idealistischen Hochethik oder aus einem auf das Desiderat
der Selbstbestimmung ausgelegten pidagogischen oder psychago-
gischen Denken her anklingen kénnten. Der Begriff soll vielmehr
ganz und gar unemphatisch das schlichte Sein des Menschen in
allen AuBerungen seines Daseins umfassen, ist also in einem Sinn
zu nehmen, der auf die alltidglichsten Akte und Zustinde des Men-

43



schen so gut zutrifft wie auf seine hochsten Leistungen, die freilich,
als die maximalen Moglichkeiten des Daseins, auch wiederum nur
aus ithm allein hervorgehen konnen. «Selbstsein» besagt zunichst
ganz einfach, daBl das menschliche Dasein grundsitzlich ein anders-
artiges Sein ist als alles bloB sachhafte wie auch alles bloB organische
Geschehen, das aus jeweils vorbestehender Konstellation oder gemaf3
vorgegebener Organisation verliuft, aber dabei ochne Offenheit ist
und auch nie auf sich selber zuriickbezogen. Es bezeichnet vielmehr
ein Sein, das just als solches auf'sich selbst hin in Anspruch genommen
ist und seine eigene Zeitigung bildet.

*

Und nun sei dieser Begriff, so sagten wir, einer fundamental-
ontologischen Begriindung fahig. — Man kénnte bei bescheideneren
Anspriichen sich zwar auch mit dem Erweis begniigen, der als phi-
nomenologischer allein schon in der einzigartigen Tatsache des
menschlichen BewuBtseins liegt. Dieses BewuBtsein ndmlich, so wire
da zu sagen, ist stets BewuBtsein von etwas. Mithin ist es ein Vorgang,
der sich auf dieses Etwas richtet, das aber heiBt zugleich sich nach
diesem Etwas richtet. Ein blol auller sich selber bedingtes Geschehen
aber, das also nach schlechtweg gegebenen Bedingungen zu ver-
laufen hat, hitte nie diese Moglichkeit, konnte nie sich selbst nach
etwas richten, worauf es gerichtet wire. — Das menschliche BewuBtsein
und damit also eine — wie sonst immer geartete, aber jedenfalls
unleugbare und zentrale — Tatsache des menschlichen Seins im
Ganzen ist demnach ein Geschehen, das nicht auf einer determinatio
a tergo beruht! Ebensowenig aber ist es eine determinatio a fronte,
denn nie erzwingt nur einfach das, worauf das BewuBtsein bezogen
ist, auch materiell die Existenz des Bewufltseinsaktes. Dann aber
griindet offenbar dessen Realisierung in ihm selbst; wie ja auch seine
Gestaltung gemidl3 dem, worauf es sich richtet, sein eigenes Tun ist.
Das aber bedeutet Selbstvollzug des Aktes, der erlebend ein Etwas
vollzieht. So wire in der Tat schon auf diesem Weg der Selbstseins-
charakter alles irgendwie meinenden Erlebens und alles irgendwie
bezielenden Verhaltens erwiesen. Aber das ist, wie man sieht, nur
der Erweis der Tatsichlichkeit des Selbstseins; und niemand wird
sich hiermit begniigen, wenn mehr moglich ist, wenn man namlich
auchdieletztevidente Notwendigkeitdieses Sachverhaltseinsehenkann.

*

44



Hier nun setzt die fundamental-ontologische Begriindung ein,
von der wir sprachen. Ich muB3 mich auf knappeste Linienfithrung
beschrianken: Das Selbstsein in unserem Sinne bezeichnet eine ur-
spriingliche Seinsweise. Die Moglichkeit von Seinsweisen aber griindet
im Sein iiberhaupt. Wie aber ist dieses selbst zu bestimmen? Es ist
das immer schon Vorausgesetzte, das mit Selbstverstindlichkeit
Ubersprungene, innerhalb dessen sich aber alle Aussagen iiberhaupt
bewegen, das sich selbst darum aller gegenstindlichen Aussage
entzieht, zugleich aber gerade den Grund der Moglichkeit von
Aussagen tiberhaupt, oder weiter gefaBt, von Vermeinbarkeit
schlechthin bildet. Damit aber enthilt es mit Notwendigkeit auch
alle Bedingungen, die zu dieser Moglichkeit gehoéren. Anderseits ist
das «Sein» immer Sein von Seiendem und ist anders nicht moglich.
Es gibt es nicht als ein Wesen fiir sich, denn dann wire es vielmehr
selbst ein Seiendes, das seinerseits Sein Adtte. Eben damit aber wire
es nicht mehr das Sein. Das Sein ist demnach das, was das Seiende
zum Seienden macht, und das ist nichts anderes als dessen «Auf-
erstand » in sein Dgf und sein Da, nichts anderes als seine Anwesenheit
und Gegebenheit, kurz: die Erscheinung des Erscheinenden im wohl-
verstandenen objektiven Sinn dieses Wortes. Nun aber setzt gerade
dieser Sinn unabdinglich ein Dasein voraus, dem das Gegebene in
dieser seiner Anwesenheit offenbar und gegeben sein, dem das
Erscheinende in seinem DaB und seinem Da erscheinen kann; ein
Verhalten also, das fiir all dies offen sein muB. (Auf einem andern
Weg hat uns kiirzlich Heinrich Barth, wenn ich ihn recht verstand,
diese selbe Grundeinsicht dargelegt.) — Ich kann Seiendes noch so
sehr als ein « An-Sich» denken — wie es ja sein Begriff selber verlangt —
und also sein Sein als Unabhingigkeit von mir voraussetzen, so ist
es gerade so doch wieder von mir gemeint und gedacht. — Nur in
der Dialektik dieses Verhiltnisses gibt es das Sein von Seiendem, wo
immer wir es meinen. Und so schlieBt das Sein schlechthin, in welchem
Sinne immer wir es denken, schon die Existenz eines Verhiltnisses zu
ihm selbst ein, ohne das es nicht wire, was es ist. Das Sein ist also
kein in sich verschlossenes Dunkel, sondern enthilt in sich das Auf-
gebrochensein zu sich selbst.

Aber dieses Verhiltnis — selber seiend, weil ohne es ja das Sein
nicht wire — muB dann auch, wie es das Sein alles Seienden stiftet,
sich selbst auf sein Sein bringen. Es ist mithin ein Seiendes inmitten
von Seiendem, ist damit dessen eigenen Bedingungen mitunterstellt,

45



ist zugleich jedoch eigener Vollzug seines Seins, so zwar, daB3 es als
dieser sein eigener Selbstvollzug ineins auch der transitiv-intentionale
Vollzug alles dessen ist, womit es zu tun hat: des Seienden der Welt
in seinem Umgang mit ihr und seiner eigenen Gegebenheit in der
Begegnung mit sich selbst.

Was haben wir damit vor uns? Ein Seiendes inmitten von Seiendem,
in dieses gebunden und wie dieses bestimmt, aber dennoch zugleich
sein Sein selber vollziehend, mithin in bezug auf sein Sein sich selbst
anheimgegeben, aber auch auf dessen Moglichkeit selber in Anspruch
genommen, in eben diesem selbsteigenen Seinsvollzug aber zugleich
das Seiende der Welt in seinem eigenen Sein vollziechend! Ohne
Zweifel gibt es eine Wirklichkeit, die dem entspricht: es ist diejenige
des menschlichen Daseins. Dieses ist ein Seiendes, das hinsichtlich seines
Seins ihm selbst anheimgegeben ist; und die Existenz dieses dergestalt
Seienden hat sich so als eine urspriingliche Notwendigkeit aus dem Wesen
des Seins schlechthin erwiesen.

Der eben vollzogene Gedanke ist keine spekulative Ableitung in
vorkritischem Geist. Vielmehr stiitzt er sich ja seinerseits auf das
kritische Motiv: er verrechnet just die Subjektivitit alles Seins-
denkens, wobei diese « Subjektivitiat», als das Unumgingliche, gerade
zum Pfeiler in der Dialektik des umfassenden Seinsbegriffs wird, der
sich seinerseits dann als ein Urverhiltnis von einander bedingenden
Relaten darstellt. Es ist auch keine «Abstraktion», aus bloBen Be-
griffen, worin in unbeziiglicher Weise die Transzendenz des mensch-
lichen Daseins schon vorausgesetzt wire. Vielmehr wird hier ja der
Grund dieser Transzendenz selbst erst gesucht und im letzten uns
Zugianglichen, dem Sein schlechthin, nachgewiesen. AuBerhalb
dieses Rahmens aber kann sich schlechterdings keine Erhellung oder
Erklirung ansiedeln.

Unser vorheriger Gedankengang erbrachte den Aufweis der
Wirklichkeit des Selbstseins. Unsere letzte Bemithung galt dem Be-
weis seiner Notwendigkeit. Je mehr sich aber so die GewiBheit ver-
dichtet, um so dringender wird dann das Begehren, das schliellich
auch noch den Erweis seiner realen Mdglichkeit verlangt: Denn
immer noch bildet es ein Riitsel, wie denn auch faktisch zustande
kommen soll, was sich jetzt als das entscheidende Wesen dieses

46



Selbstseins herausstellte: daB in ihm unléslich verbunden sind: seine
innerweltliche Bedingtheit und sein Charakter als eigenster Selbst-
vollzug. Und hier nun fillt uns in glicklicher Fiigung — wie ein
Baustein, der genau in die Liicke paBt — eben das zu, was der Biologe
uns zu berichten hat. Schon frih in der Geistesgeschichte tritt der
Gedanke vom Mangelcharakter der biologischen Ausriistung des
Menschen auf, der diesen zwingt, aus naturhaften Griinden ein
kiinstliches Wesen zu werden, das fiir seine Seinsfristung selbst zu
sorgen hat, damit aber auch zur eigenen Selbstgestaltung freigegeben
ist. Das konkretisierte sich am Beginn unseres Jahrhunderts in der
Idee der Organprimitivismen, der Retardierung, der Foetalisierung
des Menschen, erfuhr aber seine schliissige Krénung erst in dem
Theorem Portmanns von der «physiologischen Frithgeburt». Ich
kann mich kurz fassen, um die eminente philosophische Bedeutung
dieser Entdeckung ins Licht zu stellen. Wenn das junge Lebewesen,
das bestimmt ist, ein Mensch zu werden, durch eine eigene Vorkehr
der Natur bereits vor der Mitte der ihm eigentlich zustehenden
intrauterinen Embryonalzeit geboren, dadurch also dem Wirkungs-
gesetz der rein physischen Entwicklung, durch die es in tierdhnlicher
Weise biologisch fixiert wiirde, entzogen und statt dessen — in noch
vollig larvalem, hochst plastischem Zustand — in ein ganz anderes
Entwicklungsfeld versetzt wird: nidmlich in das der menschlich-
sozialen Sphire mit ihrer auf kommunikative Vermittlung und
gegenstindlichen Weltbezug begriindeten mittelbaren Lebensform —
dann ist offensichtlich das erste Lebensjahr der Ort, wo auf geneti-
schem Wege just das zustande kommt, was eines der beunruhigend-
sten Rétsel ist: ndmlich die innige Fusion, ja Integration von orga-
nischer Struktur einerseits und transzendierender, daseinsméaBiger,
d.h. freiheitlich personaler Seinsweise anderseits. Denn diese letztere
wiirde nun also durch den appellativen Einflul der Gemeinschaft in
jenem Keim erweckt und zugleich verankert zu einer Zeit, wo dieser
Keim selbst erst noch seine embryonale Entwicklung vollendet; so
daB sich in dieser frithen, biologisch paradoxen Entwicklungszeit das
Physische des Menschen und das spezifisch Menschliche, die Poten-
tialitdt seines Selbstseins, organisch verzahnen. Das alte Problem
der Nahtstelle von Seele und Leib ist hier einer Losung naher
gebracht durch den Aufweis ihrer faktischen Durchdringung in
der Genese.

So erweist sich sogar die materielle und organische Wirklichkeit

47



des Lebens als nicht refraktir gegen das Selbstsein des Menschen,
sondern erdffnet ihm seine Moglichkeit in ihrem eigenen SchoB.
Zugleich ist mit dieser letzten Wendung aber erneut unterstrichen,
daB dieses Selbstsein keine absolute Freiheit, sondern Selbstsein in
Gebundenheit und Bedingtheit, d.h. je und je nur «Selbstsein im
Durchbruch» ist und sein kann. Eben dieser Sachverhalt aber be-
deutet, daBB uns alle Erscheinungen menschlichen Seins sowohl als
bedingt und gebunden wie zugleich als Ausdruck seines Eigenvollzugs
begegnen. Da aber das Stigma der Menschlichkeit und das Unter-
scheidende des Menschen gegeniiber allem auBer- und vormensch-
lichen Sein in eben diesem Charakter der Selbsthaftigkeit besteht,
in welchem Grad auch immer sie aufweisbar sei, so ist sie allenthalben
das entscheidende Konstituens menschlichen Daseins. Dabei ist jenes
Sowohl-als-Auch nicht als ein Dualismus im Menschenwesen zu ver-
stehen, wodurch es in zwel Komponenten zerrissen wire; sondern
was wir vor uns haben, ist die konkrete Wirklichkeit des Selbstseins
als eines je und je endlichen.

In eben diesem Sinn aber bin es je in der Tat ich selbst, der da
lebt, der da in seiner jeweiligen Welt existiert, einer Welt, die — aus
Griinden der Gleichheit der menschlichen Natur und der kommuni-
kativen Fundierung des Welthabens — eine gemeinsame Welt ist;
und immer bin es je ich selbst, der da erkennt, strebt, will, heiter
oder traurig ist, sich dngstet oder sich freut, zweifelt und verzweifelt,
liebt und glaubt. Auf sich selbst hin in Anspruch genommen, wird
das Dasein sich selbst zum eigenen Anliegen im Sinn je eigentlicheren
Selbstseins, untersteht es also einem Ideal, kann es Gewissen haben,
Werte erleben, Pflichten empfinden und fur die Idee eines iiber-
greifenden absoluten Selbstseins offen sein. Nur fiir ein Dasein, das
sich in diesem Sinn als eigener Vollzug vollzieht und dem es selbst
um sein Sein geht, kann es Gegebenes geben, mit dem dieses Dasein
in einem Verhiltnis steht, Gegebenes, das es aneignen, erkennen,
beherrschen, aber auch «an sich selbst» kann gelten lassen. Nur
dieser Seinsweise eignet BewuBtsein als Gegenstandswissen im inten-
tionalen und als Innesein im selbstbezogenen Sinn; nur es hat Akt-
charakter. Nur fiir es gibt es Gewesenes, Gegenwart und Zukiinftiges,
nur es kennt die planende Vorsorge; wie denn iiberhaupt alle seine
Akte auf Vorwegnahme griinden und die Zeit sich in ihnen zeitigt.
Nur ein solches Sein aber kann auch an sich selbst leiden, an seiner
eigenen Aufgabe verzweifeln, in Konflikt geraten und alle jene ab-

48



wegigen Formen der Selbstrealisierung entwickeln, die wir am
Menschen kennen.

Es wire nun die Aufgabe einer durchgebildeten Anthropologie,
die existentialen Grundformen (im Sinne von Grundsituationen) des
menschlichen Daseins zu entwickeln, die sich funktional aus der
Struktur dieser seiner Seinsweise ergeben. An dieser Stelle, wo es
allein um die Darstellung des Grundprinzips geht, miissen wir auf
alle weiteren Ausfithrungen in dieser Richtung verzichten. Nicht
ebenso verzichten aber diirfen wir in diesem Zusammenhang auf die
Auseinandersetzung mit den Einwinden, denen dieses Grundprinzip
sogleich ausgesetzt scheint.

Es gibt im Dasein eine Fiille von Tatsachen, die sich diesem Prinzip
nicht zu fiigen, die ihm vielmehr seine Allgemeingiiltigkeit zu be-
streiten scheinen. Allein es erweist sich dann jedesmal, daf man
entweder den Begriff des daseinsmiBigen Seins — wir kénnen dafiir
auch setzen «das seelische und geistige Leben» — konkret iiberdehnt
hat, da3 man z.B. mit hinzurechnet, was jeweils nur Voraussetzung
eines erlebnismiBigen Zustandes oder Aktes ist, oder daB man
anderseits den Begriff des Selbstseins iiberzogen hat, indem man ihn
sogleich nur nach MaBgabe seiner maximalen Mdiglichkeit versteht, wie
sie zum Beispiel im ausdriicklichen Entscheidungsakt vorliegt.

Ein erster Einwand wird sich darauf berufen, daBl es im Dasein
Grundlegendes gebe, was bloBen Geschehenscharakter habe und
damit dem Selbstvollzug entzogen sei: so etwa seelische Entwicklung,
Reifen, Altern, Tod — und wir fiigen sogleich noch eine Reihe weiterer
hochst wichtiger, aber schwer faBbarer Tatsachen an: der Einfall,
die Intuition, das «schlicht vernehmende Erkennen» fiir das vor
kurzem Hans Kunz so beredte Worte gefunden hat; weiter dann die
Harmonisierung des Daseins in der lebensgeschichtlichen Integration
der Person, das Wunder von Offenbarung und Begegnung, aber auch
Schicksal und Heimsuchung, die sich okne unser Zutun mit uns zu
vollziehen scheinen. Allein man wird all dies doch nirgends abge-
trennt vom Eigenverhalten und Selbsterleben des Daseins finden,
was bedeutet, daB dessen Vollzugscharakter auch da noch voraus-
gesetzt bleibt. So sind Begnadungen, Offenbarungen, Einfille und
die Einsichten des vernehmenden Erkennens doch nur, was sie sind,
indem ich selbst ihren Inhalt im entsprechenden Sinne erfasse; und

4 49



sie wéaren nichts, wenn nicht #k ihn vollzoge. So sind Schicksal und
Heimsuchung das, was diese Begriffe besagen, nur, wenn ein Dasein
sie erleidet und selbst den Weg geht, der ihm da gezeichnet scheint.
Und welches ist denn die eigentliche Realitit der seelischen Ent-
wicklung, des Reifens, des Alterns? Sie besteht darin, daB das Dasein
in eigentiimlichem Wandel entsprechend verinderte Erlebnisweisen,
Strebungen, Befindlichkeiten, Haltungen, Leistungen aufweist, die
als solche aber immer die seinigen sind und die es je selbst vollzieht.
Und gar ist die Entwicklung ja auch insofern noch ein Selbstvollzug,
als der Mensch vielfach nur auf Grund der zuvor von ihm selber
erreichten Moglichkeiten neue aufbaut, wie in aller fruchtbaren
Erfahrung.

An zweiter Stelle wird man auf das pathische, bloB zustindliche
Erleben verweisen wie z.B. Schmerz, Wohligkeit, Mudigkeit oder
das Erlebnis leiblicher Frische, aber auch auf die nicht manifest
leiblich bedingten seelischen Gestimmtheiten, kurz auf alles, was in
uns kommt und geht und woran wir keinen aktiven Anteil zu haben
scheinen. Allein man zeige uns irgendeine Erlebnislage dieser Art,
die, insoweit sie eben Erlebnis, also ein wirklich existentieller und
nicht bloB unbemerkter Zustand ist, dabei nicht eben von uns selbst
gelebt, erlebt und durchlebt wire. Wir selbst sind es, die da aktuell
so da sind. Auch solche Zustande in all ihrer Bedingtheit sind noch
unser eigener Vollzug, was sich ja insbesondere auch darin zeigt,
daB sie stets sofort verblassen, wenn und soweit unser aktuales Erleben
von ihnen abgezogen und von einem anderen Interesse gebannt wird.

Weiter wird man verweisen auf alles Dispositionelle wie Bega-
bungen, Fihigkeiten, Bereitschaften, das je besondere Kénnen, so-
dann die vorgeprigten Formen und festgelegten Sinnrichtungen, in
denen der Einzelne sich in seinem Verhalten immer wieder bewegt.
Wiederum aber ist es doch eben das jeweilige Dasein, das sich da
selber im Sinne dieser Begabungen, Priagungen, vorgegebenen
Bereitschaften verhilt und als es selbst in ihrem Sinne reagiert und
erlebt. Nicht aber geschieht da nur etwas durch es hindurch. Man
strauchelt hier leicht iiber einen falschen Begriff der seelischen
Wirklichkeit: seelisch wirklich ist ein Dispositionelles nicht fiir sich
allein, abgelost von aller Realisierung, sondern nur als eine sich
manifestierende Tendenz, die im faktischen Dasein zum Austrag
kommt. Da aber ist es eindeutig: ick erlebe und vollziehe selbst mein
Erleben und Verhalten, das mir durch die Dispositionen gewisser-

50



maBen auferlegt oder gewédhrt oder zugespielt wird. Was immer man
als seelische Fahigkeiten, Moglichkeiten, Fertigkeiten, Strukturen
aufzdhlen kann, Dinge, die hier beileibe nicht geleugnet werden
sollen, hat daseinsmiBig keine andere Realitit als in seiner Erschei-
nung, d.h. aber, in einem jeweils entsprechenden selbsthaften Ver-
halten — genau so wie Naturgesetze keine besonderen Krifte hinter
dem Naturgeschehen sind, das sie regeln, sondern nur in diesem
selbst zum Austrag kommen. So wenig eine bestimmte Begabung
ein sachartiger Vorrat in mir ist, so wenig ist auch eine Neigung,
ein Hang, ein Zwang, eine Fixierung eine Art DAmon in mir, der in
der Verschwiegenheit der Seele sein Unwesen treibt, ebensowenig
wie auch «Ich» und «Es», «Animus» und «Anima», « Mechanis-
men» und «Archetypen» Geisterwesen in irgendwelchen Stock-
werken der Seele sind. Alle diese Modellvorstellungen und Hilfs-
begriffe, Kennzeichen einer mangelnden Konkretheit, d.h. einer
fehlenden Nihe der Psychologie zur Wirklichkeit ihres Gegenstandes,
diirfen nicht hypostasiert werden. Was alledem in der Realitidt ent-
spricht, ist allein die Tatsache, daB sich das Individuum in einer
entsprechenden Weise verhilt, erlebt und reagiert, wobei dieses
Verhalten, es mag noch so gestort, gehemmt oder fehlorientiert sein,
stets sein etgenes, zwar so bedingtes, aber doch wvon thm selbst so voll-
zogenes Verhalten ist, nicht aber ein bloBes Spiel von Kriften,
Faktoren, Determinanten, Mechanismen, Vektoren usw.

*

Mit den letzten Bemerkungen aber ist ein Bereich beriihrt, aus dem
weitere und besonders intensive Widerstinde gegen die hier vorge-
tragene Auffassung erstehen: es ist das « Unbewufte». Doch muB eben
dieser Begriff, dem eine moderne Psychologie das Unwahrschein-
lichste zumutet und der doch weithin nur ein Asylum ignorantiae ist,
mit den kritischsten Vorbehalten versehen werden. Er ist nicht nur
vage und unbestimmt, sondern ist ein schief angesetzter Begriff, der
seine Existenz einem ebenso inadiquat bestimmten Begriff des Be-
wuBtseins verdankt. Denn nur eine Unklarheit iiber die Voraus-
setzungen und die Struktur des bewuBten Daseins notigte zur
Postulierung dieses Gegenbegriffs. Es ist schon formal ein privativer
und damit «unendlicher» Begriff, der denn auch das Verschiedenste
umfaBt: Vorstellungen, Erinnerungen, das Verdriangte, aber auch

51



Schemata des Denkens und der Weltdeutung, ebenso aber auch
verborgene Dynamismen wie Triebkrifte, Neigungen, Begehrungen,
dazu ferner erworbene Dispositionen wie Gewohnheiten, Hemmun-
gen, Fixierungen, und wiederum besondere Instanzen wie das Es,
das Uber-Ich und Ichideal und endlich die Fiille der sog. Mecha-
nismen der Verdringung, Projektion, Introjektion, Kompensation,
Verschiebung, Reaktionsbildung, Symbolisierung usw. Und all dies
nun wird im Begriff des UnbewuBten vorgestellt als seelische Wirk-
lichkeit — Inhalte, Vorginge und Krifte — von grundsitzlich gleicher
Seinsart wie das sog. bewuBte Erleben und Verhalten, nur mit dem
Unterschied, daf3 sich all dies im Verborgenen abspiele, dabei aber
dem manifesten Dasein nicht nur unbekannt und seiner Selbst-
bestimmung entzogen bleibe, sondern gar umgekehrt als in der
Tiefe waltender Lebensmechanismus seinerseits bestimmend sei
fiir die Formen, Inhalte und Schicksale des manifesten Daseins
als solchen. Denn es wirke sich als leitende, stérende, hemmende,
zwingende Realitit unmittelbar oder mittelbar (d.h. mit seinen
Folgen) im Kontext des selbsthaft weltoffenen Daseins aus, es habe
seine Hand in ihm, ja es diktiert weithin geradezu dessen Verlauf,
Ausrichtung und Geschick. Wie aber sollte angesichts eines Un-
bewuBlten von dieser Art und angesichts seiner Bestimmungsmacht
noch vom Selbstsein als Grundcharakter des Daseins und als ubi-
quitdrer Seinsweise des Menschen gesprochen werden kénnen?

Es wird keinem besonnenen Betrachter einfallen, die Erscheinungen
im Ganzen des Erlebens und Verhaltens, die man mit der Ansetzung
eines solchen UnbewuBten erkliren will, zu bestreiten. Aber einer
Betrachtungsweise, die kritisch daran festhilt, das Dasein als die
schlichte Realitat zu erfassen, als die es sich selbst offenbart, und
nicht eine Konstruktion an seine Stelle zu setzen, muB3 die Hyposta-
sierung eines dahinter waltenden automatisch gespenstischen Ge-
schehens als eine reine Mythologie erscheinen. Faktisch haben wir
als seelische Wirklichkeit immer den Menschen vor uns, der sich
auf Grund der Situation, der Art der menschlichen Natur sowie der
individuellen Veranlagung und erworbenen Haltung so und so verhlt.
Zu der erworbenen Haltung und zum Ganzen der jeweiligen
Reaktionsdispositionen gehoren auch die lebensgeschichtlich erwor-
benen Komplexe, Prigungen, Hemmungen, Verschiebungen, Fixie-
rungen, Panzerungen, die individuellen Techniken der Anpassung,
des Ausweichens, der Entlastung, der Kompensation und sekundiren

32



Selbstbehauptung und Befriedigung. Aber wie diese Typik des Ver-
haltens im jeweiligen Dasein nicht als ein fremdes Gebilde mecha-
nisch zustande kam, wie vielmehr der Einzelne sie, unter den gege-
benen Umstinden, schon selber ausbildete, so ist es auch in der Folge
stets er selbst, dieser einzelne konkrete Mensch, der sich da ent-
sprechend verhilt und in einer entsprechenden Welt lebt. Nicht aber
wirkt da, durch eine bloBe Tagschicht des Daseins hindurch, ein
verborgenes Marionettentheater der Seele, einer Seele, die dann
falschlich als ein Schichtenbau oder als Schaubiihne statt als personale
Verhaltensganzheit gedacht ist.

*

Wenn dem aber so ist, dann muBl offenbar an dem Begriff des
UnbewuBten in jener vorher umschriebenen Fassung, in der er sich
als Negation des Selbstseins auszuwirken scheint, einiges unstimmig
sein. In der Tat hat die moderne Psychologie allen Anla3, diesen
langst tuiberfalligen Begriff einer Revision zu unterziehen. Das wird
ihm sowohl von einem kritischen wie realitatsbezogenen Denken im
anthropologischen Bereich nahegelegt. Er hat gewil als Notbehelf
zunichst gute Dienste geleistet, um den Blick auf neue Dimensionen
zu erdffnen. Doch ist es an der Zeit, das mit seiner Hilfe zunichst
neu Gesehene nun auch in der richtigen Weise in die grundsitzliche
Struktur des menschlichen Seins einzuordnen.

Die Verwirrung, die hier zu beheben ist, beruht, wie mir scheint,
auf einem geschichtlichen Vorgang, der in zwei Phasen zerfillt: die
erste Phase bestand darin, da3 der in der neuzeitlichen Philosophie
ausgebildete, einseitig erkenntnistheoretisch gemeinte Begriff des Be-
wuBtseins, der selbst schon eine Uberspannung darstellte, auf das
Ganze des Psychischen tbertragen wurde, wobei dieses Psychische
iiberdies noch elementaristisch gefaBt war; die zweite Phase beruhte
in einer Gegenreaktion gegen dieses BewufBtseinstheorem unter Be-
rufung auf die realen Phinomene des Daseins, wobei sich aber
die Korrektur, statt riickwirkend den schiefen Begriff des BewuBt-
seins einer kritischen Reduktion zu unterwerfen, nur mit einer ebenso
unkritischen Gegensetzung begntigte.

Ich schulde in Kiirze den Nachweis und damit zugleich die Auf-
lésung dieses Irrgangs: Der neuzeitliche Begriff des BewuBtseins,
abkiinftig vom Cartesischen Cogito (und deutsch erstmals bei Chr.
Wolff auftretend) meint zunichst den intentionalen Bezug des

58



Erlebens, vorab des cognitiven, im weiteren Sinn aber auch des
volitionalen und emotionalen, auf seinen Gegenstand. Es gibt kein
Erleben ohne Erlebtes, denn wo nichts erlebt wird, wird ja auch nicht
erlebt. Aber dazu gehort nun zugleich, was schon Aristoteles, die Stoa
und Plotin betonen und was sich als grundsitzliche Bedingung des
Gegenstand-Habens erweisen 148t, ein gleichzeitiges Innensein eben
dieses Erlebens selbst. Plotin betont den nur begleitenden Charakter
desselben, in der Transzendentalphilosophie wird das zur « Bedingung
der transzendentalen Einheit der Apperzeption», in der neueren
Phinomenologie wird es zum «impliziten Selbstwissen jedes BewuBt-
seinsaktes». Ich mochte die Gelegenheit nicht vorbeigehen lassen,
hierbei auf die schone Studie Hermann Schmalenbachs iiber «Das
Sein des BewuBtseins» (Philos. Anzeiger IV, 1930) zu verweisen.

Mit diesem Element des Inneseins aber beginnt die Problematik.
Denn wihrend Plotin es nur als begleitend, die Transzendentalphilo-
sophie es nur als reflexive BewuBtseinseinheit, die Phdnomenologie es
nur als akt-immanentes Wissen um den jeweiligen Akt, nicht aber als
wissendes Erkennen seiner Beschaffenheit auffaBt, bahnt sich daneben
schon frith iiber den Begriff des «inneren Sinns» und der «inneren
Wahrnehmung», die filschlicherweise hiermit ineins gesetzt wird,
jene Auffassung an, die wir vorher als Uberspannung bezeichneten:
namlich die Auffassung, daB dieses BewuBtsein vom Erleben, da es
ja auch BewuBtsein ist, gleichen Charakter habe wie das primire,
gegenstandsbezogene BewubBtsein des Erlebens. Das aber fithrt dann
zu der Konsequenz, daB3 das Erleben wie von seinem Gegenstand,
so zugleich auch von seinem eigenen Aufbau ein voll bestimmies Wissen
haben miisse. Das bringt iiber Hegel hinaus wohl Fechner am ein-
deutigsten zum Ausdruck. «Das BewuBtsein», so sagt er, sei «ein
Sein, das weil3, wie es ist und ganz so ust, wie es weill, dal} es ist»,
sich also, wie wir schlieBen miissen: auch ganz so weif, wie es ist.
(Uber die Seelenfrage, S. 199.) — In dieser Uberspannung wird also
dem unmittelbaren «BewuBtsein von etwas», das zugleich um sich
weil (und wire es auch nur in Gestalt der jeweiligen Gegeben-
heitsqualitat des gegenstindlich BewufBten) schon zugeschrieben,
was doch erst die ausdriickliche Reflexion vollzieht, die in Wahrheit
aber ein je eigener (wenngleich durch die Moglichkeit des impliziten
BewuBtseins fundierter) neuer Akt ist.

Eben dieser iiberspannte Begriff des BewuBtseins: volle Selbst-
gegenwirtigkeit inhaltlich bestimmter Erlebnisse, war es nun, der

54



(unter einer weiteren Einnivellierung, die wir hier iibergehen kénnen)
auf das Psychische iiberhaupt tibertragen wurde, als man den Begriff
des BewuBtseins zu dessen definitorischer Grundbestimmung erhob.

Es ist kein Wunder, da3 die Analyse des konkreten menschlichen
Verhaltens dann aber am inneren Aufbau desselben in seinen
Fundamenten und einzelnen Teilfaktoren diese Art von BewuBtheit
nicht vorfinden konnte. Und doch mufBlten auch diese, da man ja
nach wie vor elementaristisch dachte, im vollen Sinn seelische
Wirklichkeit sein. So ergab sich wie zwangslaufig der Begriff des
unbewuBten Psychischen, also jener Widerspruch einer Unter-
doppelung des realen Erlebens und Verhaltens durch einen Bereich
von Inhalten und Funktionen, die, obwohl es-haft und subjektfremd,
doch im gleichen Sinn seelisch genannt wurden wie das eigenste
Selbstverhalten.

Stellen wir aber demgegeniiber die urspriinglichen Verhiltnisse
wieder in ihr Recht ein, dann bezeichnet der Begriff des BewuBtseins
die Ausrichtung, die dem konkreten faktischen Dasein in seinem
jeweils sinnhaften ganzheitlichen Erleben und Verhalten eigentiim-
lich ist und worin es immer ein Zutunhaben mit Welt, mit sich selbst
und mit anderem Dasein ist und dabei — als Selbstverhalten — stets
ein implizites Wissen um sich selber, nicht aber eine volle Offenbar-
keit und Selbstgegenwirtigkeit seiner gesamten Fundierung, Bedingt-
heit und inneren Struktur umfaBt. Vielmehr gehért es gerade zum
Wesen des BewuBtseins — in dem Sinn, in dem es Kennzeichen des
Selbstseins ist —, daf3 dabei die mikropsychischen Bedingungen, die
nur die jeweils von ihm selbst iibergriffenen Voraussetzungen seines
eigenen Gestaltungs- und Sinnvollzuges sind, nicht auch gegenwirtig
sein miissen, da sie ja nicht auch zuvor schon im Sinn von Selbstsein
bestimmt sind.

Das beeintrachtigt nicht den BewuBtseinscharakter des jeweiligen
darauf aufbauenden aktualen Verhaltens. Es wird denn ja auch
niemandem beifallen, von einem Denkakt oder Entscheidungsakt,
dem wir unbestritten BewuBtheit zusprechen, zu verlangen, er
miite dabei zugleich wissen, wie er es anstelle, zu denken oder zu
wollen und was hierbei in all seinen Grundlagen (zutiefst gar im
organischen Substrat) mitgeschehe. Daf} diese Voraussetzungen und
fundierenden Beziige dem BewuBtsein entzogen sind, beeintrichtigt
nicht das Selbstsein als Seinsweise im Ganzen. Es bestitigt vielmehr,
was wir ja schon grundsatzlich iiber dessen Wesen feststellten: daB

55



es je und je nur Selbstsein in Gebundenheit, Selbstsein im Durch-
bruch und im Uberstieg sein kénne.

Gestatten Sie mir, das zuletzt Gesagte noch mit einigen konkreten
Hinweisen zu verdeutlichen:

Da ist ein Mensch infolge von Versagungen, von Liebesverlust
und anderer Enttiduschungen in der frithen Kindheit in eine Ver-
haltensweise geraten, derzufolge er fortan in seinen eigentitigen
Beziehungen zur Welt und Mitwelt allenthalten gierig auf den
Gewinn eigener Anerkennung und Geltung ausgerichtet ist. Da sehen
wir einen anderen, der durch eine frithe Uberrumpelung eine
Bereitschaft zu #ngstlichen Reaktionen erworben hat, die ihn nun
im Gefiige seines alltiglichen bewuBten Daseins alles Neue mit
Angstanfillen beantworten 148t. Da ist ein Dritter durch eine akute
oder chronische Unterdriickung seiner normalen Expansivitit oder
durch Versagung legitimer Anspriiche in eine Haltung des MiB3-
trauens oder in eine Bereitschaft zu vorschnellen Trotzreaktionen
geraten, die dazu fihrt, dal er sich dann stetsfort als «Enfant
terrible» oder als Provokateur verhilt, oder da ist schlieBlich in
wieder einem Anderen durch frithe Hallgefiihle gegen den Vater,
mit denen er als Knabe nicht fertig wurde und die ihn in Schuld-
gefithle dringten, eine Tendenz zur Selbstbestrafung erwachsen;
und jetzt, im spateren Leben, verhilt er sich in entscheidenden
Situationen und bei wichtigen Aufgaben immer wieder in einer
Weise, die ihn scheitern 14Bt: er bestraft sich selbst. Und nun sehen
wir erstens, daB alle diese habituell gewordenen Verhaltensschemata
und Reaktionsbereitschaften schon als solche in einem eigenen
Verhalten erworben und ausgebildet wurden. Das Erlebnis der
fritheren Situation, die Tatsache, dal3 sie so verletzend oder ent-
tiuschend empfunden wurde, war schon ein eigenes Erleben dieses
Individuums: es selbsi empfand und verstand das traumatische Vor-
kommnis oder die soziale Dauersituation so, und es selbst beantwortete
sie mit jener Gegenreaktion, die die seine war und in der es ihm also
um es selbst ging. Und zweitens reagiert dieser Mensch nun auch im
weitern Leben wiederum stets als er selbst, wenngleich nun in der so
vorbedingten Form. Er ist es selbst, der immerfort diese gleiche
Haltung einnimmt. Wenn die Pragung zu festgelegten Dispositionen
wurden und der Mensch nun wie zwangsldufig in ihrem Sinn reagiert,
dann wirken diese Fixierungen gewil ungewollt. Sie sind Voraus-
setzungen des Verhaltens; sie sind maBgeblich dafiir, wie das Indivi-

56



duum jetzt seine Welt erlebt, sein Dasein versteht, seine Situation be-
wiltigt; sie selber sind dabei beziiglich ihrer Herkunft und in ihrer
Wirkweise nicht «bewuBt». Dennoch ist das aktuale Verhalten, das
Erleben und Handeln, das da nun in ihrem Sinne erfolgt, ein
selbsthaft vollzogenes eigenes Sein des betreffenden Daseins. Seine
jetzigen Erlebnisse und Handlungen sind seine Akte, von ihm selbst
in diesen ihm gemiBen Formen und mit den entsprechenden aktual
bewuBten Inhalten vollzogen. Nicht aber wirken jene Formen und
Schemata als eigene Krifte und Zentren in einem Sinn, in dem sie
das Selbstsein dieses Menschen durchkreuzen oder gar auller Kraft
setzen wirden.

Damit aber schlieBt sich der Kreis unserer Darlegungen, und ich
komme zum SchluB3. Auch das sog. UnbewuBte — von der Sinnwidrig-
keit des Begriffs, die wir nachwiesen, ganz abgesehen — vermag so-
wenig wie alle anderen Einwinde es vermochten das Selbstsein als
Grundweise des menschlichen Daseins zu entthronen und zu entkriften.

Je tragfihiger sich so aber der Begriff des Selbstseins erweist,
desto mehr wird er zur Aufgabe. Denn er ist doch vorerst nur eine
Anweisung. Er muB in der Ausfiihrung einer philosophischen Anthro-
pologie nach zwei Seiten entfaltet werden:

Auf der einen Seite ist zu zeigen, wie sich aus thm, was wir schon
frither erwihnten, die Grundsituationen und die fundamentalen
Interessen des menschlichen Daseins verstandlich ergeben, wie die
Grundfunktionen dieses Daseins aus seinem Zentrum entspringen
und welches von daher deren eigene Struktur und Bedeutung ist,
aber auch, wie diese maBgebliche Seinsform schon alle Teile und
Schichten des menschlichen Daseins auf sich hin bestimmt.

Die andere Entfaltung aber betrifft das Réitsel der inneren, ge-
schehensmiaBigen Mikrostruktur dieses Selbstseins selber, also das,
was alle deskriptive Psychologie immer schon voraussetzt. Es ist die
Geschehensform des Seelischen als Seelischen. Sie wird unter diesem
Begriff nun gerade erst noch zum eigentlichen Problem. Was ge-
schieht eigentlich und faktisch, wo sich Selbstsein «ereignet»? Es
ist eine grundlegende Weise des Seins. Sie ist aus letzten Griinden
notwendig und ist in der Realitit selbst als moglich erwiesen. Aber
was geht dabei eigentlich vor, wie geschieht sie selber? Mir scheint, daB3
wir damit, am Ende unserer vier Vortrige, auf das Problem zuriick-
kommen, das schon am Anfang von Herrn Portmann als die groBe,
faszinierende und beklemmende Aufgabe dargelegt wurde.

57



	Über philosophische Anthropologie

