
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Über philosophische Anthropologie

Autor: Keller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über philosophische Anthropologie*

von Wilhelm Keller, Rurich

Meine Damen und Herren,

Ich muß meine Ausführungen mit einer Entschuldigung beginnen.
Als mich der Herr Vorsitzende im Laufe des Sommers um einen

Beitrag zu diesem Symposion ersuchte, hat über unserer Verständigung

ein kleines Mißgeschick gewaltet. Ich sagte zu in der Meinung,
daß ich einiges über das Verhältnis von philosophischer Anthropologie

und Psychologie berichten sollte. Erst vor wenigen Wochen
kam mir zur Kenntnis, daß Freund und Kollege Müller zu diesem

Thema zu Wort kommen würde, und daß man, wie der Präsident

schrieb, von mir erwarte, ich möchte «meine philosophische
Anthropologie» darlegen; und zudem traue man mir zu, «genügend
Beweglichkeit zu besitzen, um als letzter Referent zugleich schon Gedanken
und Anregungen der vorhergehenden Vorträge mitzuberücksich-
tigen». Ich muß gestehen, daß ich mir da nach beiden Seiten
überfordert vorkomme. Im zweiten Punkt, weil ich aus der ehrenwerten
Stadt stamme, in der wir tagen und die mehr im Ruf der Bedächtigkeit

als der Beweglichkeit steht; und im anderen Punkt, weil die
bescheidenen Erfolge, mit denen ich mich, wie so viele Zeitgenossen,

um Probleme mühe, die man zur philosophischen Anthropologie
rechnet, durchaus nicht hinreichen, um auch nur annäherungsweise
von einem irgendwie geschlossenen Bild des Menschen zu sprechen.
So bleibt denn nur Fragmentarisches zu berichten. Aber auch dieses

läßt sich in der gebotenen Kürze nicht so darlegen, daß dabei zur
Geltung kommen könnte, was zur Geltung gebracht werden müßte.
Ich werde mich darum auf eine ganz bestimmte, besondere Thematik
beschränken. Es soll aber immerhin eine Thematik sein, die mir
zentral scheint, und die zum mindesten einige nicht unwesentliche
Ausblicke gestattet.

* Vortrag, gehalten am Symposion der Schweiz. Philos. Gesellschaft über
«Philosophische Anthropologie» in Bern, 27./28. Februar 1960.

37



Im übrigen scheint es mir mit der philosophischen Anthropologie
heute so zu stehen, daß wir uns, mehr als 30 Jahre nach dem Tode
Max Schelers, des ersten Erneuerers ihrer Idee in unserem
Jahrhundert, zwar einer großen Fülle von inzwischen erarbeiteten
Beiträgen und Gesamtentwürfen erfreuen - was die Zeitgemäßheit seiner

damaligen Forderung bestätigt —, daß dabei aber seine Idee einer
einheitlichen Grundwissenschaft sehr in die Ferne gerückt ist. Oder

genauer: sie besteht als Idee einer grundsätzlichen Lehre vom Wesen
des Menschen wohl fort, spiegelt sich aber in den verschiedenen
Ansätzen und Denkrichtungen in sehr disparater Weise. Das scheint
mir nun freilich kein Anlaß zu einer wortreichen Klage. Ja sogar das

Begehren, das dann auftreten mag, daß zum mindesten doch eine

vorgängige allgemein verbindliche Definition der Aufgabe gesucht
werden müsse, erscheint mir nicht unverfänglich. Denn daraus
könnte sich ja vielmehr eine formalistische Beschränkung als eine

Förderung ihrer Entfaltung ergeben. Um so notwendiger ist aber
dann von Seiten eines jeden aktiv Beteiligten die Erklärung und
Begründung seines eigenen Leitgesichtspunktes als Ausweis über
dessen Sinn und über seinen Ort innerhalb des gemeinsamen
Gesprächs.

Die Uneinigkeit und Vielfältigkeit der Bemühungen, von der wir
sprachen, hängt an der Eigentümlichkeit des Gegenstandes. Da ist
zunächst dessen Nähe zu uns selbst. Es geht im Problem des

Menschen ja um nichts Geringeres als um uns selber. Darum wird auch
immer das eigene Selbstverständnis des Denkenden innig an seiner

Anthropologie beteiligt sein. Und zugleich bewirkt dieser Umstand,
daß der Einsatz über alle Formalismen hinaus auch immer schon

inhaltlich bestimmt sein wird. Aber dazu kommt noch etwas Weiteres

von höchst grundsätzlicher Bedeutung: Der Mensch ist sowohl ein
Seiendes in dieser Welt und insofern Gegenstand empirisch-wissenschaftlicher

Erfassung wie anderseits ein Wesen, das alles bloß Seiende

transzendiert, indem er in wohlbestimmtem Sinne Ursprung und
Zusammenhang der Gliederung und Erscheinung des Seienden ist;
und eben hiermit ist er Gegenstand philosophischer Reflexion. Ich
setze freilich sofort hinzu, daß auch die empirisch-wissenschaftliche
Forschung durch die in ihren Methoden vorausgesetzten Grundsätze
bereits philosophisch ist und jedenfalls in eine philosophischeThematik
hineinzuführen vermag. - Ich muß mich mit diesen Andeutungen
begnügen, glaube aber, daß sich von da aus die Vielgestaltigkeit

38



sowohl im Ansatz des Fragens wie in der thematischen Durchführung
verstehen läßt, mit der die Bestrebungen vor uns stehen, die auf eine

philosophische Anthropologie konvergieren.

*

Da sind einerseits die hochbedeutsamen Vorstöße, die von der

empirischen Wissenschaft aus erfolgen. Ich meine als erste die Biologie,
der ja die Besonderheit des Menschen innerhalb der Mannigfaltigkeit
und des inneren Zusammenhangs der Lebensformen zu einem
brennenden Problem werden muß, je mehr jene einfache lineare
Ableitung, die uns die klassische Deszendenzlehre vorgaukelte, sich als

trügerisch erweist. Wir sind stolz darauf, daß einer der entscheidendsten

Schritte in diesem Bereich von einem Landsmann vollzogen
wurde und daß wir ihn - ich meine selbstverständlich Herrn
Portmann - an dieser Tagung zu den Unserigen zählen dürfen. Ich
möchte an einer späteren Stelle meiner Ausführungen ganz kurz
auf die eminente Bedeutung zurückkommen, die mir seine
entscheidende Entdeckung gerade auch für eine Anthropologie von
ausdrücklich und primär philosophischer Abzielung zu besitzen
scheint.

Da ist zweitens die Psychologie, eine Disziplin von höchst
fragwürdigem Wissenschaftscharakter. In der ältern Tradition ein
Teilgebiet der Philosophie, ist sie seit 100 Jahren auch um ihre Konsolidierung

als empirische Wissenschaft bemüht, spaltet sich jedoch,
wie es Herr Kollege Müller trefflich darstellte, gerade hierbei in
eine Vielfalt von Methoden, Schulen und Richtungen, in deren
Horizont sich ihr der Mensch - mangels einer gegenständlichen
Faßbarkeit seiner eigentlichen Wirklichkeit - in lauter fragmentarische
Bestimmungen und äußerliche Aspekte auflöst. Diese Teilaspekte
können in der Psychologie insoweit Geltung beanspruchen, als man
sich dabei ihrer Äußerlichkeit und Bedingtheit im Verhältnis zur
eigentlichen Wirklichkeit des Menschen bewußt ist. Das aber bedeutet,
daß diese Wirklichkeit selber doch insgeheim mit im Blick sein muß.

Je mehr die psychologischen Denkweisen sich ihrer Voraussetzungen

bewußt zu werden suchen, je mehr sie sich also einer kritischen
Prüfung unterziehen und sich dabei jener Wirklichkeit des Menschen
zu nähern streben, desto mehr transzendiert das psychologische
Denken selbst in die Fragestellung der philosophischen Anthropologie.
Der Wahrheitsgrad der Psychologie - ihre Konkretheit im Sinn

39



einer innern Angemessenheit an ihrem Gegenstand - bemißt sich
darum auch nach der Innigkeit des Verhältnisses ihrer empirischen
Aussagen zu jener grundsätzlichen Thematik. Das Kriterium liegt
dann darin, wie weit diese aus jenem tieferen Horizont her begründbar

sind und umgekehrt ihrerseits zum inhaltlichen Ausbau desselben,

d.h. der Anthropologie, beizutragen vermögen.
Und da sind endlich die Sozialwissenschaften. - Auch bei uns hat in

den letzten Jahrzehnten ein Brückenschlag von der Soziologie zur
philosophischen Anthropologie stattgefunden. Vor allem in den

Vereinigten Staaten aber nehmen die Sozialwissenschaften, indem
sich ihre Zweige zu engem Zusammenschluß verbinden, geradezu den
Platz einer grundsätzlichen Anthropologie ein. Es kommt da auch
äußerlich — in der Zusammenarbeit von Forschergruppen — zu einer
wirklichen Integrierung von psychologischem, soziologischem,
kulturanthropologischem und kulturgeschichtlichem, ethnologischem,
politisch-wissenschaftlichem und philosophischem Interesse. Philosophie
ist hier ja ohnehin, anders als die ontologisch ausgerichtete
europäisch-kontinentale Philosophie, ein Denken, das im Zeichen der

pragmatischen Lebenslehre steht und die empirische Verifikation
zu seinem Kriterium macht. - So wird da denn in vergleichender
Sachforschung, in umfangreichen Erhebungen, in ethnologisch-
kulturanthropologischer Feldforschung und unter ausgedehnter
Verwendung statistischer Methoden eine Kategorienlehre des menschlichen

Verhaltens gesucht. Dabei geht die axiomatische
Grundeinstellung dahin, den Menschen, als das instinktenthobene Wesen,

unter dem Gesichtspunkt des bewußt orientierten Handelns zu
erfassen, wodurch sich die Aufgabe entscheidend auf das Ziel einer
Theorie der Handlung - «a general theory of action» - konzentriert.
Man denkt an Hegels Satz : «Die Reihe seiner Taten ist der Mensch.»
Die Grundbegriffe einer solchen Theorie bestehen in allgemeinen
Verhaltensstrukturen, die, weil es den Einzelnen zum vornherein

nur in einer bestimmten Kultur und in bestimmten Gruppen gibt,
in Formen der « Inter-action», der Wechselseitigkeit des Handelns,
in Rollen, Rollenzuordnungen, gegenseitiger Rollenerwartung und

entsprechenden Handlungsmustern (patterns) bestehen.

Grundvoraussetzung ist die Zielbezogenheit des menschlichen Verhaltens,
so zwar, daß dieses dabei auf seine «Orientierung» zu analysieren ist.

Maßgeblich für diese Orientierung des Handelns aber sind die
sozialen Normierungen, die Wertsysteme der betreffenden Kultur,

40



das Relationsgefüge der Gruppe und die zugehörigen Gewohnheitsbildungen,

wobei auch die Sprachform (als grundlegendes Wertungsund

Auswahlprofil der betreffenden Gemeinschaft) die Erlebnis-
und Zielwelt wesentlich gliedert. Der Mensch ist das vorwiegend
zeichenbenützende Lebewesen: eine «Metalinguistik» und vergleichende

Sprachstudien entschlüsseln die Grundrelationen seines sozial

bedingten Weltkontaktes. Das Gemeinschaftswerk dieser amerikanischen

Psychologen, Soziologen, Anthropologen, das mit riesigem
Aufwand vorangetrieben wird, beginnt nun, freilich nur langsam,
auch die Aufmerksamkeit der Anthropologie in unserem Sprachbereich

auf sich zu siehen. Aber die Kluft, die dadurch geschaffen ist,
daß auf unserer Seite der Primat auf dem philosophischen Aspekt und
damit auf der ontologischen und deduktiven Denkweise liegt, läßt
sich nicht ohne weiteres überbrücken. Rüssel hat seinerzeit das
Verhältnis zwischen angloamerikanischer und deutscher Psychologie
charakterisiert, indem er sagte, die eine arbeite mit Labyrinthen und
riesigen Zahlenkolonnen, die andere dagegen mit viel Intuition und
wenig experimentellem Geschick, und keine nehme von den
Bemühungen der anderen sonderlich Notiz. Beide bedächten sich

gegenseitig mit dem Kompliment, daß die Untersuchungen der
anderen völlig wertlos seien.

So darf es nun gewiß auf dem Boden der Anthropologie nicht
bleiben; gleichwohl meine ich, daß kein Anlaß besteht, das

philosophische Fragen in seiner kritischen Reinheit von jenem empirischen
Denken verunklären zu lassen oder es gar vorschnell gegen es

abzutauschen, was nur bei einer hektisch anfälligen Beeindruckbarkeit
durch den Geist des Positivismus einfallen kann.

Das philosophische Denken kann sich von jener empirischen
Forschung höchstens mitbefruchten lassen, muß sich aber seine

Offenheit für das Transempirische im Wesen des Menschen, für
die Transzendenz und das Transzendentale, bewahren. Nur eine
echte Bildung des Denkens kann der «Bildung» des Menschen gerecht
werden. - Man hat schon versucht, das kommende Verhältnis
zwischen Amerika und der alten westlichen Welt mit dem Verhältnis
des Römertums zum späten Griechenland zu vergleichen. Nun, ich
muß gestehen, daß ich hierin für uns nichts Unehrenwertes fände.

*

41



Damit aber wenden wir unseren Blick von den Bemühungen ab,
die dem Wesen des Menschen über einen empirischen Zugang
zustreben, und kehren uns jenem anthropologischen Denken zu, das

im eigentlichen Sinn als philosophisches gelten kann. Auch hier
finden wir jedoch keine Einheit. Zunächst begegnen uns die
philosophischen Aussagen über den Menschen fragmentarisch in jener
Verfächerung der traditionellen Philosophie, die wir als Erkenntnistheorie,

Ontologie, Ethik usw. kennen. In der weitern Entwicklung
aber konzentriert sich die anthropologische Thematik dann jedoch zu
einer eigenen Disziplin. Allein selbst unter dem Namen einer
ausdrücklichen philosophischen Anthropologie finden wir keine Einheit.
Überblicken wir die Vielfalt ihrer Gestaltungen in der Gegenwart,
dann scheinen sich umfassend zwei Grundrichtungen voneinander
abzuheben. Sie lassen sich mit der Zwiefalt des ontologischen Denkens

parallelisieren, was nicht verwundern kann, da ja das Aufleben
der philosophischen Anthropologie in unserem Jahrhundert mit dem
Aufleben des ontologischen Fragens Hand in Hand geht. Man kann

sogar mit gutem Recht behaupten, diese zwei Bewegungen stellten,
zum mindesten was den deutschen Sprachraum betrifft, die
maßgeblichen Aufgaben der Philosophie unseres Jahrhunderts dar. (Da
ist zwar auch noch die Existenzphilosophie, und sie mag den Blick

sogar zunächst noch mehr auf sich ziehen. Allein auch sie wird ja da,
wo sie sich wirklich zu faßlichen Aussagen verdichtet, zu einem

anthropologischen Denken. Anthropologie selbst aber ist, nimmt man
den Begriff im weitesten Sinn, eine ontologische Thematik.) Die
Ontologie nun begegnet uns heute in jener eigentümlichen Gabelung,
die dem Heideggerschen Begriff der ontisch-ontologischen Differenz
entspricht, d.h. sie fragt einerseits, in Fortsetzung der traditionellen
Ontologie und Metaphysik, nach dem Aufbau des Seienden, wie
etwa N. Hartmann, der unter dem Namen einer Kategorialanalyse
eine Systematik der ontischen Prinzipien entfaltet, oder wie neuere
Naturphilosophien - und sie fragt auf der anderen Seite nach dem
Wesen des Seins überhaupt, das «Sein» diesmal im verbalen Sinn
verstanden wie es zumeist schon übersprungen ist, wo man von ihm
zu sprechen beginnt. Dieses Fragen nennt sich fundamental-onto-
logisch. Und nun meinen wir also eine gleiche Differenz auch im
zeitgenössischen anthropologischen Denken zu finden. Denn da zeigt
sich einerseits eine Frageweise, die - sei es phänomenologisch, sei es

auf dem Wege der Ontologie im ersten Verstand - nach dem «Was»

42



des Menschen, nach seinen deskriptiv erfaßbaren Wesenseigentümlichkeiten

oder nach jener essentiellen Struktur oder Substanzialität fragt,
aus der seine Wesenseigentümlichkeiten ableitbar werden; und hiervon

hebt sich die Frageweise ab, die auf das schlichte Sein des Menschen

zielt, die in ihrem Ansatz also dessen fundamentale Seinsweise,
das «Wie» seines Seins (im verbalen Sinn) zu erfassen sucht, das in
allen Manifestationen des menschlichen Daseins zum Austrag kommt
und das sie alle bedingt und verständlich macht.

Nachdem Herr Kollege Häberlin uns in seinem Lebenswerk und
auch heute an dieser Stelle auf großartige Weise ein anthropologisches

Denken der ersteren Art vorgedacht hat, möchte ich versuchen,
hier einen Ausblick auf dem andern Weg zu geben. Ich tue es mit
dem vollen Bewußtsein, daß zwischen beiden keine unüberbrückbare
Kluft, sondern eine Wechselbeziehung besteht - wie ich denn auch
bekennen möchte, gerade dem Denken Häberlins in der speziellen
Ausführung dieser anderen Betrachtungsweise viele Anregungen zu
verdanken. Und ich tue es anderseits mit dem etwas weniger glücklichen

Bewußtsein, in dieser knappen Stunde nicht mehr geben zu
können als eine dürftigeAnleuchtung der Problematik, diesichda auftut.

Ich muß auf alle weiteren Präliminarien, die das Anliegen gegen
Unverständnis schützen könnten, verzichten und springe
gezwungenermaßen mitten in die Sache hinein. - Als Begriff, der in der
angegebenen Weise das Sein des Menschen in neuer grundsätzlicher
Artung kennzeichnet, bietet sich der Begriff des Selbstseins an. Dieser

Begriff ist nun freilich aufs höchste vorbelastet. Darum wird es - und
hierauf müssen sich meine Ausführungen an dieser Stelle beschränken

- nach einem Hinweis auf seine fundamental-ontologische Begründung

in erster Linie darauf ankommen, ihn an den Phänomenen zu
bewähren, was zugleich dreierlei bedeutet, nämlich ihn zu
präzisieren, ihn gegen Einwände abzuschirmen, ihm aber auch seine

sinnadäquate Begrenzung zu geben. All dem voraus ist aber schon

am Anfang festzuhalten, daß der Begriff des Selbstseins zunächst
nichts zu tun haben soll mit Bedeutungen, die etwa aus dem Bereich
einer idealistischen Hochethik oder aus einem auf das Desiderat
der Selbstbestimmung ausgelegten pädagogischen oder psychago-
gischen Denken her anklingen könnten. Der Begriff soll vielmehr

ganz und gar unemphatisch das schlichte Sein des Menschen in
allen Äußerungen seines Daseins umfassen, ist also in einem Sinn
zu nehmen, der auf die alltäglichsten Akte und Zustände des Men-

43



sehen so gut zutrifft wie auf seine höchsten Leistungen, die freilich,
als die maximalen Möglichkeiten des Daseins, auch wiederum nur
aus ihm allein hervorgehen können. «Selbstsein» besagt zunächst

ganz einfach, daß das menschliche Dasein grundsätzlich ein andersartiges

Sein ist als alles bloß sachhafte wie auch alles bloß organische
Geschehen, das aus jeweils vorbestehender Konstellation oder gemäß
vorgegebener Organisation verläuft, aber dabei ohne Offenheit ist
und auch nie auf sich selber zurückbezogen. Es bezeichnet vielmehr
ein Sein, das just als solches auf sich selbst hin in Anspruch genommen
ist und seine eigene Zeitigung bildet.

*

Und nun sei dieser Begriff, so sagten wir, einer fundamental-
ontologischen Begründung fähig. - Man könnte bei bescheideneren

Ansprüchen sich zwar auch mit dem Erweis begnügen, der als

phänomenologischer allein schon in der einzigartigen Tatsache des

menschlichen Bewußtseins liegt. Dieses Bewußtsein nämlich, so wäre
da zu sagen, ist stets Bewußtsein von etwas. Mithin ist es ein Vorgang,
der sich auf dieses Etwas richtet, das aber heißt zugleich sich nach

diesem Etwas richtet. Ein bloß außer sich selber bedingtes Geschehen

aber, das also nach schlechtweg gegebenen Bedingungen zu
verlaufen hat, hätte nie diese Möglichkeit, könnte nie sich selbst nach
etwas richten, worauf es gerichtet wäre. - Das menschliche Bewußtsein
und damit also eine - wie sonst immer geartete, aber jedenfalls
unleugbare und zentrale - Tatsache des menschlichen Seins im
Ganzen ist demnach ein Geschehen, das nicht auf einer determinatio
a tergo beruht! Ebensowenig aber ist es eine determinatio a fronte,
denn nie erzwingt nur einfach das, worauf das Bewußtsein bezogen
ist, auch materiell die Existenz des Bewußtseinsaktes. Dann aber

gründet offenbar dessen Realisierung in ihm selbst; wie ja auch seine

Gestaltung gemäß dem, worauf es sich richtet, sein eigenes Tun ist.
Das aber bedeutet Selbstvollzug des Aktes, der erlebend ein Etwas
vollzieht. So wäre in der Tat schon auf diesem Weg der Selbstseinscharakter

alles irgendwie meinenden Erlebens und alles irgendwie
bezielenden Verhaltens erwiesen. Aber das ist, wie man sieht, nur
der Erweis der Tatsächlichkeit des Selbstseins; und niemand wird
sich hiermit begnügen, wenn mehr möglich ist, wenn man nämlich
auch die letztevidente Notwendigkeit dieses Sachverhalts einsehen kann.

*

44



Hier nun setzt die fundamental-ontologische Begründung ein,
von der wir sprachen. Ich muß mich auf knappeste Linienführung
beschränken: Das Selbstsein in unserem Sinne bezeichnet eine

ursprüngliche Seinsweise. Die Möglichkeit von Seinsweisen aber gründet
im Sein überhaupt. Wie aber ist dieses selbst zu bestimmen? Es ist
das immer schon Vorausgesetzte, das mit Selbstverständlichkeit
Übersprungene, innerhalb dessen sich aber alle Aussagen überhaupt
bewegen, das sich selbst darum aller gegenständlichen Aussage
entzieht, zugleich aber gerade den Grund der Möglichkeit von
Aussagen überhaupt, oder weiter gefaßt, von Vermeinbarkeit
schlechthin bildet. Damit aber enthält es mit Notwendigkeit auch
alle Bedingungen, die zu dieser Möglichkeit gehören. Anderseits ist
das «Sein» immer Sein von Seiendem und ist anders nicht möglich.
Es gibt es nicht als ein Wesen für sich, denn dann wäre es vielmehr
selbst ein Seiendes, das seinerseits Sein hätte. Eben damit aber wäre
es nicht mehr das Sein. Das Sein ist demnach das, was das Seiende

zum Seienden macht, und das ist nichts anderes als dessen

«Auferstand »in sein Daß und sein Da, nichts anderes als seine Anwesenheit
und Gegebenheit, kurz: die Erscheinung des Erscheinenden im
wohlverstandenen objektiven Sinn dieses Wortes. Nun aber setzt gerade
dieser Sinn unabdinglich ein Dasein voraus, dem das Gegebene in
dieser seiner Anwesenheit offenbar und gegeben sein, dem das

Erscheinende in seinem Daß und seinem Da erscheinen kann; ein

Verhalten also, das für all dies offen sein muß. (Auf einem andern

Weg hat uns kürzlich Heinrich Barth, wenn ich ihn recht verstand,
diese selbe Grundeinsicht dargelegt.) - Ich kann Seiendes noch so

sehr als ein «An-Sich» denken - wie es ja sein Begriffselber verlangt -
und also sein Sein als Unabhängigkeit von mir voraussetzen, so ist

es gerade so doch wieder von mir gemeint und gedacht. - Nur in
der Dialektik dieses Verhältnisses gibt es das Sein von Seiendem, wo
immer wir es meinen. Und so schließt das Sein schlechthin, in welchem
Sinne immer wir es denken, schon die Existenz eines Verhältnisses zu
ihm selbst ein, ohne das es nicht wäre, was es ist. Das Sein ist also

kein in sich verschlossenes Dunkel, sondern enthält in sich das

Aufgebrochensein zu sich selbst.

Aber dieses Verhältnis - selber seiend, weil ohne es ja das Sein

nicht wäre - muß dann auch, wie es das Sein alles Seienden stiftet,
sich selbst auf sein Sein bringen. Es ist mithin ein Seiendes inmitten
von Seiendem, ist damit dessen eigenen Bedingungen mitunterstellt,

45



ist zugleich jedoch eigener Vollzug seines Seins, so zwar, daß es als

dieser sein eigener Selbstvollzug ineins auch der transitiv-intentionale
Vollzug alles dessen ist, womit es zu tun hat: des Seienden der Welt
in seinem Umgang mit ihr und seiner eigenen Gegebenheit in der

Begegnung mit sich selbst.

Was haben wir damit vor uns? Ein Seiendes inmitten von Seiendem,
in dieses gebunden und wie dieses bestimmt, aber dennoch zugleich
sein Sein selber vollziehend, mithin in bezug auf sein Sein sich selbst

anheimgegeben, aber auch auf dessen Möglichkeit selber in Anspruch
genommen, in eben diesem selbsteigenen Seinsvollzug aber zugleich
das Seiende der Welt in seinem eigenen Sein vollziehend! Ohne
Zweifel gibt es eine Wirklichkeit, die dem entspricht: es ist diejenige
des menschlichen Daseins. Dieses ist ein Seiendes, das hinsichtlich seines

Seins ihm selbst anheimgegeben ist; und die Existenz dieses dergestalt
Seienden hat sich so als eine ursprüngliche Notwendigkeit aus dem Wesen

des Seins schlechthin erwiesen.

Der eben vollzogene Gedanke ist keine spekulative Ableitung in
vorkritischem Geist. Vielmehr stützt er sich ja seinerseits auf das

kritische Motiv: er verrechnet just die Subjektivität alles
Seinsdenkens, wobei diese «Subjektivität», als das Unumgängliche, gerade
zum Pfeiler in der Dialektik des umfassenden Seinsbegriffs wird, der
sich seinerseits dann als ein Urverhältnis von einander bedingenden
Relaten darstellt. Es ist auch keine «Abstraktion», aus bloßen
Begriffen, worin in unbezüglicher Weise die Transzendenz des menschlichen

Daseins schon vorausgesetzt wäre. Vielmehr wird hier ja der
Grund dieser Transzendenz selbst erst gesucht und im letzten uns

Zugänglichen, dem Sein schlechthin, nachgewiesen. Außerhalb
dieses Rahmens aber kann sich schlechterdings keine Erhellung oder

Erklärung ansiedeln.

*

Unser vorheriger Gedankengang erbrachte den Aufweis der
Wirklichkeit des Selbstseins. Unsere letzte Bemühung galt dem
Beweis seiner Notwendigkeit. Je mehr sich aber so die Gewißheit
verdichtet, um so dringender wird dann das Begehren, das schließlich
auch noch den Erweis seiner realen Möglichkeit verlangt: Denn
immer noch bildet es ein Rätsel, wie denn auch faktisch zustande
kommen soll, was sich jetzt als das entscheidende Wesen dieses

46



Selbstseins herausstellte : daß in ihm unlöslich verbunden sind : seine

innerweltliche Bedingtheit und sein Charakter als eigenster
Selbstvollzug. Und hier nun fällt uns in glücklicher Fügung - wie ein
Baustein, der genau in die Lücke paßt - eben das zu, was der Biologe
uns zu berichten hat. Schon früh in der Geistesgeschichte tritt der
Gedanke vom Mangelcharakter der biologischen Ausrüstung des

Menschen auf, der diesen zwingt, aus naturhaften Gründen ein
künstliches Wesen zu werden, das für seine Seinsfristung selbst zu

sorgen hat, damit aber auch zur eigenen Selbstgestaltung freigegeben
ist. Das konkretisierte sich am Beginn unseres Jahrhunderts in der
Idee der Organprimitivismen, der Retardierung, der Foetalisierung
des Menschen, erfuhr aber seine schlüssige Krönung erst in dem
Theorem Portmanns von der «physiologischen Frühgeburt». Ich
kann mich kurz fassen, um die eminente philosophische Bedeutung
dieser Entdeckung ins Licht zu stellen. Wenn das junge Lebewesen,
das bestimmt ist, ein Mensch zu werden, durch eine eigene Vorkehr
der Natur bereits vor der Mitte der ihm eigentlich zustehenden

intrauterinen Embryonalzeit geboren, dadurch also dem Wirkungsgesetz

der rein physischen Entwicklung, durch die es in tierähnlicher
Weise biologisch fixiert würde, entzogen und statt dessen - in noch

völlig larvalem, höchst plastischem Zustand - in ein ganz anderes

Entwicklungsfeld versetzt wird: nämlich in das der menschlichsozialen

Sphäre mit ihrer auf kommunikative Vermittlung und
gegenständlichen Weltbezug begründeten mittelbaren Lebensform -
dann ist offensichtlich das erste Lebensjahr der Ort, wo auf genetischem

Wege just das zustande kommt, was eines der beunruhigendsten

Rätsel ist: nämlich die innige Fusion, ja Integration von
organischer Struktur einerseits und transzendierender, daseinsmäßiger,
d.h. freiheitlich personaler Seinsweise anderseits. Denn diese letztere
würde nun also durch den appellativen Einfluß der Gemeinschaft in
jenem Keim erweckt und zugleich verankert zu einer Zeit, wo dieser

Keim selbst erst noch seine embryonale Entwicklung vollendet; so

daß sich in dieser frühen, biologisch paradoxen Entwicklungszeit das

Physische des Menschen und das spezifisch Menschliche, die Poten-
tialität seines Selbstseins, organisch verzahnen. Das alte Problem
der Nahtstelle von Seele und Leib ist hier einer Lösung näher

gebracht durch den Aufweis ihrer faktischen Durchdringung in
der Genese.

So erweist sich sogar die materielle und organische Wirklichkeit

47



des Lebens als nicht refraktär gegen das Selbstsein des Menschen,
sondern eröffnet ihm seine Möglichkeit in ihrem eigenen Schoß.

Zugleich ist mit dieser letzten Wendung aber erneut unterstrichen,
daß dieses Selbstsein keine absolute Freiheit, sondern Selbstsein in
Gebundenheit und Bedingtheit, d.h. je und je nur «Selbstsein im
Durchbruch» ist und sein kann. Eben dieser Sachverhalt aber
bedeutet, daß uns alle Erscheinungen menschlichen Seins sowohl als

bedingt und gebunden wie zugleich als Ausdruck seines Eigenvollzugs
begegnen. Da aber das Stigma der Menschlichkeit und das
Unterscheidende des Menschen gegenüber allem außer- und vormenschlichen

Sein in eben diesem Charakter der Selbsthaftigkeit besteht,
in welchem Grad auch immer sie aufweisbar sei, so ist sie allenthalben
das entscheidende Konstituens menschlichen Daseins. Dabei ist jenes
Sowohl-als-Auch nicht als ein Dualismus im Menschenwesen zu
verstehen, wodurch es in zwei Komponenten zerrissen wäre; sondern

was wir vor uns haben, ist die konkrete Wirklichkeit des Selbstseins

als eines je und je endlichen.

In eben diesem Sinn aber bin es je in der Tat ich selbst, der da

lebt, der da in seiner jeweiligen Welt existiert, einer Welt, die - aus

Gründen der Gleichheit der menschlichen Natur und der kommunikativen

Fundierung des Welthabens - eine gemeinsame Welt ist;
und immer bin es je ich selbst, der da erkennt, strebt, will, heiter
oder traurig ist, sich ängstet oder sich freut, zweifelt und verzweifelt,
liebt und glaubt. Auf sich selbst hin in Anspruch genommen, wird
das Dasein sich selbst zum eigenen Anliegen im Sinn je eigentlicheren

Selbstseins, untersteht es also einem Ideal, kann es Gewissen haben,
Werte erleben, Pflichten empfinden und für die Idee eines

übergreifenden absoluten Selbstseins offen sein. Nur für ein Dasein, das

sich in diesem Sinn als eigener Vollzug vollzieht und dem es selbst

um sein Sein geht, kann es Gegebenes geben, mit dem dieses Dasein

in einem Verhältnis steht, Gegebenes, das es aneignen, erkennen,
beherrschen, aber auch «an sich selbst» kann gelten lassen. Nur
dieser Seinsweise eignet Bewußtsein als Gegenstandswissen im inten-
tionalen und als Innesein im selbstbezogenen Sinn; nur es hat
Aktcharakter. Nur für es gibt es Gewesenes, Gegenwart und Zukünftiges,

nur es kennt die planende Vorsorge; wie denn überhaupt alle seine

Akte auf Vorwegnahme gründen und die Zeit sich in ihnen zeitigt.
Nur ein solches Sein aber kann auch an sich selbst leiden, an seiner

eigenen Aufgabe verzweifeln, in Konflikt geraten und alle jene ab-

48



wegigen Formen der Selbstrealisierung entwickeln, die wir am
Menschen kennen.

*

Es wäre nun die Aufgabe einer durchgebildeten Anthropologie,
die existentialen Grundformen (im Sinne von Grundsituationen) des

menschlichen Daseins zu entwickeln, die sich funktional aus der
Struktur dieser seiner Seinsweise ergeben. An dieser Stelle, wo es

allein um die Darstellung des Grundprinzips geht, müssen wir auf
alle weiteren Ausführungen in dieser Richtung verzichten. Nicht
ebenso verzichten aber dürfen wir in diesem Zusammenhang auf die
Auseinandersetzung mit den Einwänden, denen dieses Grundprinzip
sogleich ausgesetzt scheint.

Es gibt im Dasein eine Fülle von Tatsachen, die sich diesem Prinzip
nicht zu fügen, die ihm vielmehr seine Allgemeingültigkeit zu
bestreiten scheinen. Allein es erweist sich dann jedesmal, daß man
entweder den Begriff des daseinsmäßigen Seins - wir können dafür
auch setzen «das seelische und geistige Leben» - konkret überdehnt
hat, daß man z.B. mit hinzurechnet, was jeweils nur Voraussetzung

eines erlebnismäßigen Zustandes oder Aktes ist, oder daß man
anderseits den Begriff des Selbstseins überzogen hat, indem man ihn
sogleich nur nach Maßgabe seiner maximalen Möglichkeit versteht, wie
sie zum Beispiel im ausdrücklichen Entscheidungsakt vorliegt.

Ein erster Einwand wird sich darauf berufen, daß es im Dasein

Grundlegendes gebe, was bloßen Geschehenscharakter habe und
damit dem Selbstvollzug entzogen sei : so etwa seelische Entwicklung,
Reifen, Altern, Tod - und wir fügen sogleich noch eine Reihe weiterer
höchst wichtiger, aber schwer faßbarer Tatsachen an: der Einfall,
die Intuition, das «schlicht vernehmende Erkennen» für das vor
kurzem Hans Kunz so beredte Worte gefunden hat; weiter dann die

Harmonisierung des Daseins in der lebensgeschichtlichen Integration
der Person, das Wunder von Offenbarung und Begegnung, aber auch
Schicksal und Heimsuchung, die sich ohne unser Zutun mit uns zu
vollziehen scheinen. Allein man wird all dies doch nirgends
abgetrennt vom Eigenverhalten und Selbsterleben des Daseins finden,
was bedeutet, daß dessen Vollzugscharakter auch da noch vorausgesetzt

bleibt. So sind Begnadungen, Offenbarungen, Einfälle und
die Einsichten des vernehmenden Erkennens doch nur, was sie sind,
indem ich selbst ihren Inhalt im entsprechenden Sinne erfasse; und

4 49



sie wären nichts, wenn nicht ich ihn vollzöge. So sind Schicksal und
Heimsuchung das, was diese Begriffe besagen, nur, wenn ein Dasein
sie erleidet und selbst den Weg geht, der ihm da gezeichnet scheint.
Und welches ist denn die eigentliche Realität der seelischen

Entwicklung, des Reifens, des Alterns? Sie besteht darin, daß das Dasein
in eigentümlichem Wandel entsprechend veränderte Erlebnisweisen,
Strebungen, Befindlichkeiten, Haltungen, Leistungen aufweist, die
als solche aber immer die seinigen sind und die es je selbst vollzieht.
Und gar ist die Entwicklung ja auch insofern noch ein Selbstvollzug,
als der Mensch vielfach nur auf Grund der zuvor von ihm selber

erreichten Möglichkeiten neue aufbaut, wie in aller fruchtbaren
Erfahrung.

An zweiter Stelle wird man auf das pathische, bloß zuständliche
Erleben verweisen wie z.B. Schmerz, Wohligkeit, Müdigkeit oder
das Erlebnis leiblicher Frische, aber auch auf die nicht manifest
leiblich bedingten seelischen Gestimmtheiten, kurz auf alles, was in
uns kommt und geht und woran wir keinen aktiven Anteil zu haben
scheinen. Allein man zeige uns irgendeine Erlebnislage dieser Art,
die, insoweit sie eben Erlebnis, also ein wirklich existentieller und
nicht bloß unbemerkter Zustand ist, dabei nicht eben von uns selbst

gelebt, erlebt und durchlebt wäre. Wir selbst sind es, die da aktuell
so da sind. Auch solche Zustände in all ihrer Bedingtheit sind noch

unser eigener Vollzug, was sich ja insbesondere auch darin zeigt,
daß sie stets sofort verblassen, wenn und soweit unser aktuales Erleben

von ihnen abgezogen und von einem anderen Interesse gebannt wird.
Weiter wird man verweisen auf alles Dispositionelle wie

Begabungen, Fähigkeiten, Bereitschaften, das je besondere Können,
sodann die vorgeprägten Formen und festgelegten Sinnrichtungen, in
denen der Einzelne sich in seinem Verhalten immer wieder bewegt.
Wiederum aber ist es doch eben das jeweilige Dasein, das sich da

selber im Sinne dieser Begabungen, Prägungen, vorgegebenen
Bereitschaften verhält und als es selbst in ihrem Sinne reagiert und
erlebt. Nicht aber geschieht da nur etwas durch es hindurch. Man
strauchelt hier leicht über einen falschen Begriff der seelischen

Wirklichkeit: seelisch wirklich ist ein Dispositionelles nicht für sich

allein, abgelöst von aller Realisierung, sondern nur als eine sich

manifestierende Tendenz, die im faktischen Dasein zum Austrag
kommt. Da aber ist es eindeutig: ich erlebe und vollziehe selbst mein
Erleben und Verhalten, das mir durch die Dispositionen gewisser-

50



maßen auferlegt oder gewährt oder zugespielt wird. Was immer man
als seelische Fähigkeiten, Möglichkeiten, Fertigkeiten, Strukturen
aufzählen kann, Dinge, die hier beileibe nicht geleugnet werden
sollen, hat daseinsmäßig keine andere Realität als in seiner Erscheinung,

d. h. aber, in einem jeweils entsprechenden selbsthaften
Verhalten - genau so wie Naturgesetze keine besonderen Kräfte hinter
dem Naturgeschehen sind, das sie regeln, sondern nur in diesem
selbst zum Austrag kommen. So wenig eine bestimmte Begabung
ein sachartiger Vorrat in mir ist, so wenig ist auch eine Neigung,
ein Hang, ein Zwang, eine Fixierung eine Art Dämon in mir, der in
der Verschwiegenheit der Seele sein Unwesen treibt, ebensowenig
wie auch «Ich» und «Es», «Animus» und «Anima», «Mechanismen»

und «Archetypen» Geisterwesen in irgendwelchen
Stockwerken der Seele sind. Alle diese Modellvorstellungen und Hilfs-
begriffe, Kennzeichen einer mangelnden Konkretheit, d.h. einer
fehlenden Nähe der Psychologie zur Wirklichkeit ihres Gegenstandes,
dürfen nicht hypostasiert werden. Was alledem in der Realität
entspricht, ist allein die Tatsache, daß sich das Individuum in einer
entsprechenden Weise verhält, erlebt und reagiert, wobei dieses

Verhalten, es mag noch so gestört, gehemmt oder fehlorientiert sein,
stets sein eigenes, zwar so bedingtes, aber doch von ihm selbst so

vollzogenes Verhalten ist, nicht aber ein bloßes Spiel von Kräften,
Faktoren, Determinanten, Mechanismen, Vektoren usw.

*

Mit den letzten Bemerkungen aber ist ein Bereich berührt, aus dem
weitere und besonders intensive Widerstände gegen die hier
vorgetragene Auffassung erstehen: es ist das «Unbewußte». Doch muß eben

dieser Begriff, dem eine moderne Psychologie das Unwahrscheinlichste

zumutet und der doch weithin nur ein Asylum ignorantiae ist,
mit den kritischsten Vorbehalten versehen werden. Er ist nicht nur
vage und unbestimmt, sondern ist ein schief angesetzter Begriff, der
seine Existenz einem ebenso inadäquat bestimmten Begriff des

Bewußtseins verdankt. Denn nur eine Unklarheit über die
Voraussetzungen und die Struktur des bewußten Daseins nötigte zur
Postulierung dieses Gegenbegriffs. Es ist schon formal ein privativer
und damit «unendlicher» Begriff, der denn auch das Verschiedenste
umfaßt: Vorstellungen, Erinnerungen, das Verdrängte, aber auch

51



Schemata des Denkens und der Weltdeutung, ebenso aber auch
verborgene Dynamismen wie Triebkräfte, Neigungen, Begehrungen,
dazu ferner erworbene Dispositionen wie Gewohnheiten, Hemmungen,

Fixierungen, und wiederum besondere Instanzen wie das Es,
das Uber-Ich und Ichideal und endlich die Fülle der sog. Mechanismen

der Verdrängung, Projektion, Introjektion, Kompensation,
Verschiebung, Reaktionsbildung, Symbolisierung usw. Und all dies

nun wird im Begriff des Unbewußten vorgestellt als seelische
Wirklichkeit - Inhalte, Vorgänge und Kräfte - von grundsätzlich gleicher
Seinsart wie das sog. bewußte Erleben und Verhalten, nur mit dem
Unterschied, daß sich all dies im Verborgenen abspiele, dabei aber
dem manifesten Dasein nicht nur unbekannt und seiner
Selbstbestimmung entzogen bleibe, sondern gar umgekehrt als in der
Tiefe waltender Lebensmechanismus seinerseits bestimmend sei

für die Formen, Inhalte und Schicksale des manifesten Daseins
als solchen. Denn es wirke sich als leitende, störende, hemmende,

zwingende Realität unmittelbar oder mittelbar (d.h. mit seinen

Folgen) im Kontext des selbsthaft weltoffenen Daseins aus, es habe
seine Hand in ihm, ja es diktiert weithin geradezu dessen Verlauf,
Ausrichtung und Geschick. Wie aber sollte angesichts eines
Unbewußten von dieser Art und angesichts seiner Bestimmungsmacht
noch vom Selbstsein als Grundcharakter des Daseins und als ubi-
quitärer Seinsweise des Menschen gesprochen werden können?

Es wird keinem besonnenen Betrachter einfallen, die Erscheinungen

im Ganzen des Erlebens und Verhaltens, die man mit der Ansetzung
eines solchen Unbewußten erklären will, zu bestreiten. Aber einer

Betrachtungsweise, die kritisch daran festhält, das Dasein als die
schlichte Realität zu erfassen, als die es sich selbst offenbart, und
nicht eine Konstruktion an seine Stelle zu setzen, muß die Hyposta-
sierung eines dahinter waltenden automatisch gespenstischen
Geschehens als eine reine Mythologie erscheinen. Faktisch haben wir
als seelische Wirklichkeit immer den Menschen vor uns, der sich

auf Grund der Situation, der Art der menschlichen Natur sowie der
individuellen Veranlagung und erworbenen Haltung so und so verhält.

Zu der erworbenen Haltung und zum Ganzen der jeweiligen
Reaktionsdispositionen gehören auch die lebensgeschichtlich erworbenen

Komplexe, Prägungen, Hemmungen, Verschiebungen,
Fixierungen, Panzerungen, die individuellen Techniken der Anpassung,
des Ausweichens, der Entlastung, der Kompensation und sekundären

52



Selbstbehauptung und Befriedigung. Aber wie diese Typik des

Verhaltens im jeweiligen Dasein nicht als ein fremdes Gebilde mechanisch

zustande kam, wie vielmehr der Einzelne sie, unter den
gegebenen Umständen, schon selber ausbildete, so ist es auch in der Folge
stets er selbst, dieser einzelne konkrete Mensch, der sich da

entsprechend verhält und in einer entsprechenden Welt lebt. Nicht aber
wirkt da, durch eine bloße Tagschicht des Daseins hindurch, ein

verborgenes Marionettentheater der Seele, einer Seele, die dann
fälschlich als ein Schichtenbau oder als Schaubühne statt als personale
Verhaltensganzheit gedacht ist.

*

Wenn dem aber so ist, dann muß offenbar an dem Begriff des

Unbewußten in jener vorher umschriebenen Fassung, in der er sich
als Negation des Selbstseins auszuwirken scheint, einiges unstimmig
sein. In der Tat hat die moderne Psychologie allen Anlaß, diesen

längst überfälligen Begriff einer Revision zu unterziehen. Das wird
ihm sowohl von einem kritischen wie realitätsbezogenen Denken im
anthropologischen Bereich nahegelegt. Er hat gewiß als Notbehelf
zunächst gute Dienste geleistet, um den Blick auf neue Dimensionen

zu eröffnen. Doch ist es an der Zeit, das mit seiner Hilfe zunächst

neu Gesehene nun auch in der richtigen Weise in die grundsätzliche
Struktur des menschlichen Seins einzuordnen.

Die Verwirrung, die hier zu beheben ist, beruht, wie mir scheint,
auf einem geschichtlichen Vorgang, der in zwei Phasen zerfällt: die
erste Phase bestand darin, daß der in der neuzeitlichen Philosophie
ausgebildete, einseitig erkenntnistheoretisch gemeinte Begriff des

Bewußtseins, der selbst schon eine Uberspannung darstellte, auf das

Ganze des Psychischen übertragen wurde, wobei dieses Psychische
überdies noch elementaristisch gefaßt war; die zweite Phase beruhte
in einer Gegenreaktion gegen dieses Bewußtseinstheorem unter
Berufung auf die realen Phänomene des Daseins, wobei sich aber
die Korrektur, statt rückwirkend den schiefen Begriff des Bewußtseins

einer kritischen Reduktion zu unterwerfen, nur mit einer ebenso

unkritischen Gegensetzung begnügte.
Ich schulde in Kürze den Nachweis und damit zugleich die

Auflösung dieses Irrgangs: Der neuzeitliche Begriff des Bewußtseins,

abkünftig vom Cartesischen Cogito (und deutsch erstmals bei Chr.
Wolff auftretend) meint zunächst den intentionalen Bezug des

53



Erlebens, vorab des cognitiven, im weiteren Sinn aber auch des

volitionalen und emotionalen, auf seinen Gegenstand. Es gibt kein
Erleben ohne Erlebtes, denn wo nichts erlebt wird, wird ja auch nicht
erlebt. Aber dazu gehört nun zugleich, was schon Aristoteles, die Stoa

und Plotin betonen und was sich als grundsätzliche Bedingung des

Gegenstand-Habens erweisen läßt, ein gleichzeitiges Innensein eben

dieses Erlebens selbst. Plotin betont den nur begleitenden Charakter
desselben, in der Transzendentalphilosophie wird das zur «Bedingung
der transzendentalen Einheit der Apperzeption», in der neueren
Phänomenologie wird es zum «impliziten Selbstwissen jedes
Bewußtseinsaktes». Ich möchte die Gelegenheit nicht vorbeigehen lassen,

hierbei auf die schöne Studie Hermann Schmalenbachs über «Das
Sein des Bewußtseins» (Philos. Anzeiger IV, 1930) zu verweisen.

Mit diesem Element des Inneseins aber beginnt die Problematik.
Denn während Plotin es nur als begleitend, die Transzendentalphilosophie

es nur als reflexive Bewußtseinseinheit, die Phänomenologie es

nur als akt-immanentes Wissen um den jeweiligen Akt, nicht aber als

wissendes Erkennen seiner Beschaffenheit auffaßt, bahnt sich daneben
schon früh über den Begriff des «inneren Sinns» und der «inneren
Wahrnehmung», die fälschlicherweise hiermit ineins gesetzt wird,
jene Auffassung an, die wir vorher als Überspannung bezeichneten :

nämlich die Auffassung, daß dieses Bewußtsein vom Erleben, da es

ja auch Bewußtsein ist, gleichen Charakter habe wie das primäre,
gegenstandsbezogene Bewußtsein des Erlebens. Das aber führt dann

zu der Konsequenz, daß das Erleben wie von seinem Gegenstand,
so zugleich auch von seinem eigenen Aufbau ein voll bestimmtes Wissen

haben müsse. Das bringt über Hegel hinaus wohl Fechner am
eindeutigsten zum Ausdruck. «Das Bewußtsein», so sagt er, sei «ein
Sein, das weiß, wie es ist und ganz so ist, wie es weiß, daß es ist»,
sich also, wie wir schließen müssen: auch ganz so weiß, wie es ist.

(Über die Seelenfrage, S. 199.) - In dieser Überspannung wird also

dem unmittelbaren «Bewußtsein von etwas», das zugleich um sich

weiß (und wäre es auch nur in Gestalt der jeweiligen
Gegebenheitsqualität des gegenständlich Bewußten) schon zugeschrieben,
was doch erst die ausdrückliche Reflexion vollzieht, die in Wahrheit
aber ein je eigener (wenngleich durch die Möglichkeit des impliziten
Bewußtseins fundierter) neuer Akt ist.

Eben dieser überspannte Begriff des Bewußtseins: volle Selbst-

gegenwärtigkeit inhaltlich bestimmter Erlebnisse, war es nun, der

54



(unter einer weiteren Einnivellierung, die wir hier übergehen können)
auf das Psychische überhaupt übertragen wurde, als man den Begriff
des Bewußtseins zu dessen definitorischer Grundbestimmung erhob.

Es ist kein Wunder, daß die Analyse des konkreten menschlichen
Verhaltens dann aber am inneren Aufbau desselben in seinen

Fundamenten und einzelnen Teilfaktoren diese Art von Bewußtheit
nicht vorfinden konnte. Und doch mußten auch diese, da man ja
nach wie vor elementaristisch dachte, im vollen Sinn seelische

Wirklichkeit sein. So ergab sich wie zwangsläufig der Begriff des

unbewußten Psychischen, also jener Widerspruch einer
Unterdoppelung des realen Erlebens und Verhaltens durch einen Bereich

von Inhalten und Funktionen, die, obwohl es-haft und subjektfremd,
doch im gleichen Sinn seelisch genannt wurden wie das eigenste
Selbstverhalten.

Stellen wir aber demgegenüber die ursprünglichen Verhältnisse
wieder in ihr Recht ein, dann bezeichnet der Begriff des Bewußtseins
die Ausrichtung, die dem konkreten faktischen Dasein in seinem

jeweils sinnhaften ganzheitlichen Erleben und Verhalten eigentümlich

ist und worin es immer ein Zutunhaben mit Welt, mit sich selbst

und mit anderem Dasein ist und dabei - als Selbstverhalten - stets

ein implizites Wissen um sich selber, nicht aber eine volle Offenbarkeit

und Selbstgegenwärtigkeit seiner gesamten Fundierung, Bedingtheit

und inneren Struktur umfaßt. Vielmehr gehört es gerade zum
Wesen des Bewußtseins - in dem Sinn, in dem es Kennzeichen des

Selbstseins ist -, daß dabei die mikropsychischen Bedingungen, die

nur die jeweils von ihm selbst übergriffenen Voraussetzungen seines

eigenen Gestaltungs- und Sinnvollzuges sind, nicht auch gegenwärtig
sein müssen, da sie ja nicht auch zuvor schon im Sinn von Selbstsein

bestimmt sind.
Das beeinträchtigt nicht den Bewußtseinscharakter des jeweiligen

darauf aufbauenden aktualen Verhaltens. Es wird denn ja auch
niemandem beifallen, von einem Denkakt oder Entscheidungsakt,
dem wir unbestritten Bewußtheit zusprechen, zu verlangen, er
müßte dabei zugleich wissen, wie er es anstelle, zu denken oder zu
wollen und was hierbei in all seinen Grundlagen (zutiefst gar im
organischen Substrat) mitgeschehe. Daß diese Voraussetzungen und
fundierenden Bezüge dem Bewußtsein entzogen sind, beeinträchtigt
nicht das Selbstsein als Seinsweise im Ganzen. Es bestätigt vielmehr,
was wir ja schon grundsätzlich über dessen Wesen feststellten : daß

55



es je und je nur Selbstsein in Gebundenheit, Selbstsein im Durchbruch

und im Überstieg sein könne.
Gestatten Sie mir, das zuletzt Gesagte noch mit einigen konkreten

Hinweisen zu verdeutlichen :

Da ist ein Mensch infolge von Versagungen, von Liebesverlust
und anderer Enttäuschungen in der frühen Kindheit in eine
Verhaltensweise geraten, derzufolge er fortan in seinen eigentätigen
Beziehungen zur Welt und Mitwelt allenthalten gierig auf den
Gewinn eigener Anerkennung und Geltung ausgerichtet ist. Da sehen

wir einen anderen, der durch eine frühe Überrumpelung eine
Bereitschaft zu ängstlichen Reaktionen erworben hat, die ihn nun
im Gefüge seines alltäglichen bewußten Daseins alles Neue mit
Angstanfällen beantworten läßt. Da ist ein Dritter durch eine akute
oder chronische Unterdrückung seiner normalen Expansivität oder
durch Versagung legitimer Ansprüche in eine Haltung des

Mißtrauens oder in eine Bereitschaft zu vorschnellen Trotzreaktionen
geraten, die dazu führt, daß er sich dann stetsfort als «Enfant
terrible» oder als Provokateur verhält, oder da ist schließlich in
wieder einem Anderen durch frühe Haßgefühle gegen den Vater,
mit denen er als Knabe nicht fertig wurde und die ihn in Schuldgefühle

drängten, eine Tendenz zur Selbstbestrafung erwachsen;
und jetzt, im späteren Leben, verhält er sich in entscheidenden
Situationen und bei wichtigen Aufgaben immer wieder in einer
Weise, die ihn scheitern läßt: er bestraft sich selbst. Und nun sehen

wir erstens, daß alle diese habituell gewordenen Verhaltensschemata
und Reaktionsbereitschaften schon als solche in einem eigenen
Verhalten erworben und ausgebildet wurden. Das Erlebnis der
früheren Situation, die Tatsache, daß sie so verletzend oder
enttäuschend empfunden wurde, war schon ein eigenes Erleben dieses

Individuums: es selbst empfand und verstand das traumatische
Vorkommnis oder die soziale Dauersituation so, und es selbst beantwortete
sie mit jener Gegenreaktion, die die seine war und in der es ihm also

um es selbst ging. Und zweitens reagiert dieser Mensch nun auch im
weitern Leben wiederum stets als er selbst, wenngleich nun in der so

vorbedingten Form. Er ist es selbst, der immerfort diese gleiche
Haltung einnimmt. Wenn die Prägung zu festgelegten Dispositionen
wurden und der Mensch nun wie zwangsläufig in ihrem Sinn reagiert,
dann wirken diese Fixierungen gewiß ungewollt. Sie sind

Voraussetzungen des Verhaltens; sie sind maßgeblich dafür, wie das Indivi-

56



duum jetzt seine Welt erlebt, sein Dasein versteht, seine Situation
bewältigt; sie selber sind dabei bezüglich ihrer Herkunft und in ihrer
Wirkweise nicht «bewußt». Dennoch ist das aktuale Verhalten, das

Erleben und Handeln, das da nun in ihrem Sinne erfolgt, ein
selbsthaft vollzogenes eigenes Sein des betreffenden Daseins. Seine

jetzigen Erlebnisse und Handlungen sind seine Akte, von ihm selbst

in diesen ihm gemäßen Formen und mit den entsprechenden aktual
bewußten Inhalten vollzogen. Nicht aber wirken jene Formen und
Schemata als eigene Kräfte und Zentren in einem Sinn, in dem sie

das Selbstsein dieses Menschen durchkreuzen oder gar außer Kraft
setzen würden.

Damit aber schließt sich der Kreis unserer Darlegungen, und ich
komme zum Schluß. Auch das sog. Unbewußte - von der Sinnwidrigkeit

des Begriffs, die wir nachwiesen, ganz abgesehen - vermag
sowenig wie alle anderen Einwände es vermochten das Selbstsein als

Grundweise des menschlichen Daseins zu entthronen undzu entkräften.
Je tragfähiger sich so aber der Begriff des Selbstseins erweist,

desto mehr wird er zur Aufgabe. Denn er ist doch vorerst nur eine

Anweisung. Er muß in der Ausführung einer philosophischen Anthropologie

nach zwei Seiten entfaltet werden :

Auf der einen Seite ist zu zeigen, wie sich aus ihm, was wir schon

früher erwähnten, die Grundsituationen und die fundamentalen
Interessen des menschlichen Daseins verständlich ergeben, wie die
Grundfunktionen dieses Daseins aus seinem Zentrum entspringen
und welches von daher deren eigene Struktur und Bedeutung ist,
aber auch, wie diese maßgebliche Seinsform schon alle Teile und
Schichten des menschlichen Daseins auf sich hin bestimmt.

Die andere Entfaltung aber betrifft das Rätsel der inneren,
geschehensmäßigen Mikrostruktur dieses Selbstseins selber, also das,

was alle deskriptive Psychologie immer schon voraussetzt. Es ist die
Geschehensform des Seelischen als Seelischen. Sie wird unter diesem

Begriff nun gerade erst noch zum eigentlichen Problem. Was
geschieht eigentlich und faktisch, wo sich Selbstsein «ereignet»? Es

ist eine grundlegende Weise des Seins. Sie ist aus letzten Gründen

notwendig und ist in der Realität selbst als möglich erwiesen. Aber
was geht dabei eigentlich vor, wie geschieht sie selber? Mir scheint, daß

wir damit, am Ende unserer vier Vorträge, auf das Problem
zurückkommen, das schon am Anfang von Herrn Portmann als die große,
faszinierende und beklemmende Aufgabe dargelegt wurde.

57


	Über philosophische Anthropologie

