Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Die Sprachen der Naturvélker als Ausdrucksformen des primitiven
Bewusstseins

Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sprachen der Naturvolker als Ausdrucksformen
des primitiven BewulBtseins

von Emil Abegg

Abgesehen von dem unmittelbaren ethnologischen Interesse, das
die Sprachen der Naturvolker beanspruchen kénnen, sind sie noch
in doppelter Hinsicht von Wichtigkeit: als Zeugnisse fiir die Ent-
wicklungsgeschichte der Sprache und fir diejenige des menschlichen
BewuBitseins. Die Hoffnung, daB die genauere Erforschung der
Sprachen niedrigstehender Volksstimme uns an den Sprachursprung
selbst heranfiihren kénnte, hat sich freilich nicht erfiillt, da auch hier
eine lange, uns unbekannte Entwicklung sich zwischen den heutigen
Zustand und die Urspriinge schiebt. Dazu kommt, da die alten
Idiome gerade der primitivsten bisher bekannten Stamme, wie der
Semang und Senoi auf Malakka, der Veddas auf Ceylon, der Negritos
auf den Philippinen, gar nicht mehr vorhanden sind, da diese Volker
die Sprachen der benachbarten, hoher entwickelten Stimme an-
genommen haben. Auch die Sprachen der Zwergvilker Zentral-
afrikas sind z.T. im Sudanischen, z.T. im Bantu aufgegangen. Die
Bedeutsamkeit der Naturvolkersprachen fiir die Entwicklungs-
geschichte der Sprache ergibt sich jedoch schon daraus, dafl wir in
thnen morphologische, syntaktische und lexikalische Ziige wieder-
finden, die von der historisch-vergleichenden Sprachforschung auch
fiir die Vorgeschichte unserer Kultursprachen erschlossen worden
sind. Schon dies zeigt, daB der Unterschied zwischen Natur- und
Kultursprachen kein absoluter, sondern ein bloB gradueller ist, wie
ja auch der Unterschied in der Mentalitit der Natur- und Kultur-
volker kein derartiger ist, daB nicht iiberall Uberginge erkennbar
wiren, die besonders dann deutlich hervortreten, wenn man die
AuBerungen unbewuBten Seelenlebens heranzieht, wie sie etwa im
‘Traum oder in der Neurose zutage treten.

Es sind vor allem zwei Gruppen von Erscheinungen in den Sprachen
der sog. Primitiven, die als entwicklungsgeschichtlich bedeutsam

1



erscheinen: das stirkere Hervortreten der Gebarde als begleitende
Erginzung der Lautsprache und eine gelegentlich noch erkennbare
Affinitit von Laut und Bedeutung. Die Gebirde gehort bei den
Naturvolkern in weit hoherem Grade zu den notwendigen Ausdrucks-
mitteln als bei den Kulturvolkern; sie bildet oft geradezu einen
inharierenden Bestandteil der sprachlichen Mitteilung. DaB3 dies
durch eine Unzulidnglichkeit, eine Mehrdeutigkeit der Lautsprache
mitbedingt sein kann, 148t sich in einigen Fallen noch nachweisen.
Im Ewe von Togo z.B. — einer Sudansprache, die fiir unser Problem
auch sonst besonders lehrreich ist — werden verschiedene Formen
des Pronomens tw. durch die selben Laute vertreten, die nur durch
die Tonhohe sich unterscheiden: e¢ mit Tiefton heillt «du», mit
Hochton «er»; da ist eine Verdeutlichung durch die Gebirde
fast unumginglich, und Westermann, der beste Bearbeiter des Ewe,
bemerkt denn auch ausdriicklich, daB3 solche Formen stets von einer
hinweisenden Bewegung des Kopfes, der Lippen oder der Augen
begleitet seien. Freilich ist die Bedeutung der Gebarden zur Erzielung
des Sprachverstindnisses von manchen Beurteilern iiberschitzt wor-
den, so wenn etwa behauptet wurde, dal3 afrikanische Stdmme sich
im Dunkeln tiberhaupt nicht verstindigen kénnen und sich deshalb
ihre Geschichten am Lagerfeuer erzdhlen, was aber doch auch aus
andern Grinden geschehen kann, etwa zur Abhaltung wilder Tiere.
Eine deutliche Affinitat zwischen Laut und Bedeutung tritt nun in
solchen Fillen ein, wo das gebirdenhafte Element durch Bewegungen
der mimischen Muskulatur erzeugt wird, insbesondere durch Varia-
tion der Lippenartikulation. Bei zentralamerikanischen Stimmen
wurde beobachtet, dal beim Deuten auf Fernes die Lippen vor-
gestiilpt, beim Hinweis auf Nahes zuriickgezogen werden; ahnliches
zeigte sich bei brasilianischen Waldindianern. Dafl durch die so
bewirkte Verdnderung des Mundraums die Vokalqualitit sich wan-
delt, ist lautphysiologisch leicht zu zeigen. So durften z.B. die Laut-
variationen, welche die Hamitensprachen beim Demonstrativum
zeigen — i-Vokal fir Nahes, dumpfer Vokal fiir Fernes — zweifellos
mit derartigen hinweisenden Bewegungen der mimischen Muskulatur
zusammenhingen. Und ebenso wird es zu erkliren sein, wenn in
manchen Sudansprachen Adjektive mit Bezug auf groBle Gegen-
stinde Tiefton, mit Bezug auf kleine Hochton zeigen, wie noch bei
uns etwa in Mirchenerzdhlungen fiir Kinder von Riesen in tiefem,
von Zwergen in hohem Ton gesprochen wird.

2



Der zweite eingangs genannte Gesichtspunkt: die Naturvolker-
sprachen als Zeugnisse fiir die Entwicklungsgeschichte des Denkens
erheischt zunichst eine Pritffung der Frage, wieweit diese Sprachen —
und die Sprache als solche — Schliisse auf die Struktur des BewufBtseins
zulassen. Die Beantwortung dieser Frage hingt aufs engste zusammen
mit der Auffassung des Verhiltnisses von Sprache und Denken. Dal3
diese beiden Funktionen sich in engster Wechselwirkung entwickelt
haben, ist eine allgemein anerkannte Lehre der Sprachphilosophie;
und so wird ein Parallelismus zwischen sprachlichem und geistigem
Typus von vornherein zu erwarten sein. Auf dieser Voraussetzung
beruhte schon Wilhelm von Humboldts groBangelegter Versuch, den
Sprachbau der Vélker mit ihrem geistigen Habitus in Zusammenhang
zu bringen, in seiner wichtigsten sprachphilosophischen Schrift:
«Uber die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaus und ihren
EinfluB auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts.» Wenn
auch hier, wie der Titel besagt, die Riickwirkung des sprachlichen
Typus auf das Denken untersucht werden soll, so wird das Problem
doch durchweg in dem umfassenderen Sinn des Verhiltnisses von
Sprachform und Denken gefaBt. Unter den neueren Bearbeitern der
Frage von Denken und Sprechen, Sprachtypus und Denktypus ver-
trat besonders Wilhelm Wundt den Parallelismusgedanken, indem
er aus den grammatischen Formen Riickschliisse zieht auf Zu-
sammenhang, Richtungen und Inhalte des Denkens; die entwick-
lungsgeschichtliche Analyse der Sprachformen, die er im I. Band
seiner Volkerpsychologie durchgefiihrt hat, ist ganz auf diese Voraus-
setzung gegriindet, und Ernst Cassirer in seiner «Philosophie der
symbolischen Formen» I ist ihm darin gefolgt. Daf8 freilich der Par-
allelismus von Sprechen und Denken kein durchgingiger ist, zeigt
schon die unbefangene Beobachtung des Sprechvorganges selbst, denn
dieser vollzieht sich infolge seiner weitgehenden Mechanisierung viel-
fach fiir den Sprechenden ganz unbewuBt und automatisch; es ist
wohlbekannt, daB die Sprechvorginge in weitem Umfang ohne
gedankliche Grundlage ablaufen kénnen. Und wie es ein Sprechen
ohne Denken gibt, so anderseits auch ein Denken ohne Sprache, eine
vor- und auBersprachliche Formulierung psychischer Inhalte, welcher
die neuere Denkpsychologie erhéhte Aufmerksamkeit geschenkt hat.
Denkvorgéinge ohne sprachliches Korrelat sind auer fur die Sprache
Erwachsener auch fiir eine bestimmte Stufe der kindersprachlichen
Entwicklung und bei pathologischen Befunden nachgewiesen worden.



Die Kindersprache kennt bekanntlich eine Periode, wo das Denken
dem Sprechen vorauseilt, indem das Kind schon weit mehr gedank-
lich erfaBt, als es sprachlich auszudriicken vermag; es war zuerst
Preyer, der die Aufmerksamkeit auf diese Tatsache lenkte. Und die
Pathologie der Sprache bot den lehrreichen Fall eines motorisch
Aphasischen, der die Zusammenfassung gewisser Objekte unter einen
gemeinsamen Oberbegriff wohl zu vollziehen imstande war, ohne
doch das zusammenfassende Wort nennen zu kénnen. Freilich ist bei
Heranziehung solcher pathologischen Befunde nicht auBler acht zu
lassen, daB3 der Aphasische vorher tiber die Worte verfiigt hat. Ob-
wohl wir nun keine Veranlassung haben, die uns bekannten sprach-
psychologischen Bedingungen dem BewufBtsein der Primitiven ab-
zusprechen, vielmehr auch hier mit gewissen Diskrepanzen zwischen
Sprache und Denken zu rechnen haben, so bleibt doch eine Fiille
sprachlicher Tatsachen, die einen sicheren RiickschluB auf die primi-
tive Mentalitit erlauben und in entscheidenden Punkten die Er-
kenntnisse bestdtigen, welche die neuere Volkerpsychologie auf
Grund anderer, auBersprachlicher Anhaltspunkte gewonnen hat.
DaB solche Schliisse aus der Sprache giiltig sind, war fir simtliche
Erforscher von Naturvolkersprachen eine selbstverstindliche Voraus-
setzung. Es sei hier nur Otto Stoll, der hervorragende Ziircher
Ethnologe und Vélkerpsychologe genannt, der immer wieder die
Wichtigkeit sprachlicher Tatsachen fir die Entwicklungsgeschichte
des menschlichen Denkens betont hat, so besonders in seiner Ab-
handlung: «Zur Psychologie der indianischen Hochlandsprachen
von Guatemala.» Immerhin ist bei allen Riickschlissen von der
Sprache auf das Denken eines Volkes in Betracht zu ziehen, daB die
Entwicklung der Sprache mit der sonstigen Kultur nicht immer
gleichen Schritt hilt, und daB gerade gewisse in der sprachlichen
Struktur niedergelegte primitive Formen des Denkens lange fort-
bestehen kénnen — wenn auch infolge der Mechanisierung der Sprach-
vorgange den Sprechenden nicht mehr bewuBt —, wihrend die
iibrige Kulturentwicklung weit dariiber hinausgeschritten ist. Das
Zeugnis der Sprache ist also durchaus nicht in allen Fillen fiir den
aktuellen Stand der Geistesentwicklung maBgebend, sondern kann
einem zeitlich mehr oder weniger weit zuriickliegenden entsprechen;
ja der Wert der sprachlichen Zeugnisse fiir die genetische Psychologie
liegt oft gerade darin, daB in ihnen BewuBtseinsstufen, Formen des
Denkens objektiviert sind, die sich auf anderem Wege nicht mehr

4



nachweisen lassen. DaB die Kategorien der Grammatik rein instinkt-
mdiBig, ohne bewuBte Absichtlichkeit gebraucht werden, kann fiir die
psychologische Bewertung derselben sogar ein Vorteil sein, weil sie
dadurch von nachtriglicher bewuf3ter Bearbeitung und Veranderung
unberiihrt bleiben.

So wenig nun die Sprachen der Naturvolker nach ihrem Formenbau
eine Einheit darstellen — es finden sich vielmehr in ihrem Bereich, wie
wir sehen werden, gewaltige Gegensitze des sprachlichen Typus —, so
zeigen sie doch in ihrem psychologischen Habitus eine unverkennbare
Gleichférmigkeit, deren Wurzel in der Mentalitit dieser Volker zu
suchen ist. Dabei soll aber immer beachtet werden, dalB3 nicht alles
und jedes in den Naturvélkersprachen psychologisch auszudeuten ist,
daB vielmehr in jedem Fall sorgfaltig untersucht werden muB, ob das
betreffende sprachliche Kennzeichen einen sicheren Riickschluf3 auf
bestimmte Inhalte oder Richtungen des Denkens zuldf3t. Einige
typische Beispiele miBbrauchlicher Ausdeutung sprachlicher Tat-
sachen seien deshalb vorausgeschickt. Fiir das Gebiet der Sinnes-
empfindungen — die ja auch zur Psychologie im weiteren Sinn
gehoren — braucht nur an die fritheren Versuche erinnert zu werden,
das Vermégen der Farbenunterscheidung aus den Farbbezeichnungen
zu erschlieBen. DalB3 eine mangelhafte Ausbildung der Farbnamen
keineswegs einen solchen SchlufB erlaubt, haben die experimentellen
Erhebungen tiber den Farbensinn der Primitiven jetzt endgiiltig er-
wiesen; es sei nur an Thurnwalds Beobachtungen an Siidseevolkern
erinnert. Auch eine andersartige Abgrenzung der Farbnamen ist nicht
aus einer Verschiedenheit der Farbempfindung, sondern aus den
Bedingungen der Umwelt zu deuten, wie Stoll an einem Fall in den
Maya-Sprachen von Yukatan sehr schon gezeigt hat; wenn hier
zwischen blau und griin nicht geschieden wird, so hiangt dies mit der
zwischen beiden Ténungen schillernden Farbe des dortigen Meeres
zusammen. Zu dhnlichen Irrtiimern mufite es auch fithren, wenn aus
dem Fehlen sprachlicher Bezeichnungen fiir irgendwelche psychi-
schen Inhalte auf das Nichtvorhandensein derselben geschlossen
wurde. So hat man lange angenommen, daf3 Volksstimme, deren
Sprachen keine Ausdriicke fiir Dankbarkeit, Tapferkeit, Scham und
dergleichen besitzen, auch die entsprechenden seelischen Veranla-
gungen nicht kennen. Ein tieferes Eindringen ins Denken und Fiithlen
der betreffenden Volker hat solche negativen Urteile zumeist als
grundlos erwiesen; das Fehlen sprachlicher Ausdriicke kann eben

5



auch dahin gedeutet werden, daB jene BewuBtseinsinhalte zwar
existieren, aber noch nicht begrifflich erfaBt und deshalb auch nicht
sprachlich benannt sind. Jedenfalls aber kénnen manche Benen-
nungen etwa ethischer Wertungen tiber deren Genesis wichtige Auf-
schliisse geben und dadurch Zeugnisse sein fiir die « Genealogie der
Moral»; so wenn bei brasilianischen Waldindianern (Bakairi) das
Wort fiir «wir, unser» (kurd) zugleich «gut» bedeutet, «nicht wir,
nicht unser» (kurdpa) zugleich «schlecht, verwerflich»; es spiegelt
sich darin ein Begriff der Moral, der sich aufs engste an die Stammes-
zugehorigkeit anlehnt, eine Denkweise iibrigens, die keineswegs auf
die sogenannten Wilden beschrankt ist. Eine Indianersprache, die der
Uchee, bietet sogar den Fall, daB die Stammeszugehérigkeit ins
grammatische System eingreift, indem fiir die Angehérigen des
eigenen Clans und fiir die Fremden verschiedene Nominalklassen
ausgebildet sind.

Am sichersten schien der Schlufl vom sprachlichen Ausdruck auf
das Denken bei den Zahlwértern zu sein: wenn manche Stamme in
der Bildung solcher nicht iiber drei oder gar zwei hinauskommen,
so lag es nahe, ihnen auch kein héheres Zihlvermégen zuzuschreiben;
und soweit die begriffliche Erfassung der Zahl in Betracht kommt,
trifft dies sicher zu. Anderseits ergab sich jedoch, daB solche Vélker
trotzdem die Fahigkeit besitzen, auch weit hohere Zahlen durch eine
Art Zahlgefiihl mit groBer Sicherheit zu unterscheiden und es z.B.
sofort bemerken, wenn in einer Herde ein Tier fehlt. Man hat dies
bekanntlich so gedeutet, daB einer bestimmten Zahl von Objekten
eine sogenannte Komplex- oder Gestaltqualitit zukommt, die sich
bei deren Vermehrung oder Verringerung sofort dndert. Auch hier
bietet die Pathologie der Sprache eine Parallele, indem gewisse
motorisch Aphasische imstande sind, eine wortlos erfaBte Zahl auf
Gegenstinde anzuwenden. Gibt also das Zahlsystem durchaus nicht
immer einen sicheren Ma@Bstab fiir den Umfang des Zahlvermoégens,
so weist es doch in anderer Richtung entwicklungsgeschichtlich
interessante Ziige auf, wie sich zeigen wird.

Ahnlich wie beim Zahlwort verhilt es sich bei den Ausdriicken der
Vergleichung und Steigerung. Die Fihigkeit, zwei Objekte bzw. ihre
Eigenschaften zu vergleichen, wird auch dem primitivsten mensch-
lichen BewuBtsein nicht abzusprechen sein, denn die Beziehung
zweier psychischer Inhalte aufeinander, die zu einem Vergleichsurteil
fithrt, ist eine der elementarsten Funktionen der Apperzeption.

6



Blicken wir auf die Sprachen der Naturvoélker, so finden wir denn
auch iiberall irgendwelche Ausdrucksmittel zur Bezeichnung des
hohen Grades einer Eigenschaft, sei es, daB derselbe durch Adverbia
wiedergegeben wird, die unserem «sehr» entsprechen, sei es, daB3 das
Eigenschaftswort selbst gewisse Modifikationen erfihrt, unter denen
die Reduplikation am bekanntesten ist, die sich anderseits auch bei
Farbbezeichnungen findet, z.B. im Samoanischen, offenbar wegen
deren Affektbetontheit. So bedeutet in der Sprache der Mande-Neger
sama frih, samasama sehr frih; musu bere eine schéne Frau, musu
berebere eine sehr schone, musu berebereberebere eine wunderschéne Frau.
Auch indonesiche Sprachen driicken den hohen Grad einer Eigen-
schaft durch Verdopplung des ganzen Wortes aus. Bekanntlich ist
dieses Ausdrucksmittel auch unseren Sprachen vertraut («armes
armes Kind»); der Unterschied besteht nur darin, daB es in jenen
Naturvolkersprachen das einzige ist, wihrend wir dafiir besondere
Sprachformen besitzen. Es werden statt eigentlicher Komparations-
formen allerlei Wendungen gebraucht, denen entweder die gewohn-
liche Form des Adjektives oder einer der genannten Verstirkungs-
ausdriicke zugrunde liegen. So heiBlt es im Atye auf Sumatra statt
«dies ist groBer als jenes»: dies ist groB von jenem aus (gesehen)»,
und so auch in melanesischen Sprachen; im Samoanischen «dies ist
groB3 neben jenem». Im Otyi-Herero heiBt es «ich bin grof3 bei ihm»,
im Tonga auf Tahiti «Tahiti ist grol zu Morea», d.h. gréfler als
jenes. In den Bantu-Sprachen wird das verglichene Objekt durch
einen Ausdruck verbunden, der bedeutet «dort wo ist», was sich
gleich beurteilt. In all diesen Fillen versetzt sich der Sprechende
zunichst auf den Standpunkt des einen Objektes, um von ihm aus
und an ihm das andere zu messen. In den Bantu- und Sudan-Sprachen
werden auch verbale Ausdriicke fiir den Komparativ verwendet,
z.B. im Suaheli: ha-pa pa-pana pa-pita pa-le «dieser Platz ist breit, er
iibertrifft jenen» = er ist breiter als jener; und so auch fiir den Super-
lativ: Al: mw-ema a-wa pita w-ote «Ali ist gut, er ibertrifft alle» = er
ist der beste. Auch das Ful, eine Hamitensprache, verwendet das
Wort fir «tubertreffen» in diesemn Sinne. Im Ewe ist besonders fiir
den Ausdruck geistiger Uberlegenheit das Verbum wo-ta «Kopf
schlagen» gebraucht. Manche Sprachen bedienen sich an Stelle der
Graduierung von Eigenschaften der disjunktiven Gegeniiberstellung
derselben, so das Bontokische auf den Philippinen: «hoch der Baum,
niedrig das Haus» = der Baum ist hoher als das Haus. Psychologisch

7



besonders interessant ist die Ausdrucksweise, welche die beiden zu
vergleichenden Objekte zunichst nebeneinanderstellt, um dann
durch Hervorhebung des einen das Vergleichsurteil zu vollziehen; so
im Malaiischen: «Ali und Badu; geschickt ist Ali» = Ali ist geschick-
ter als Badu. Dadurch wird der Akt des Vergleichens gewissermafBen
in seine Komponenten zerlegt, denn zunichst mussen wir die Ver-
gleichsobjekte im Geist zusammenriicken (lat. conferre), bevor wir sie
aufeinander beziehen kénnen.

Alle bisher betrachteten Erscheinungen sind zwar psychologisch
sehr aufschluBreich, betreffen aber doch nur Einzelziige. Weit wich-
tiger ist die Frage, ob allgemeine Merkmale des primitiven Denkens,
wie sie die Volkerpsychologie aus auBersprachlichen Quellen er-
schlossen hat, auch im sprachlichen Typus ihren Ausdruck finden.
Da sind es vor allem zwei Ziige, die hier in Betracht kommen: das
Vorwalten assoziativer Vorstellungsverbindungen und die konkre-
tistisch-individualisierende Erfassung der AuBBenwelt. Die Sprache ist
kein addquates Abbild der Realitit; sie beruht auf assoziativer Zu-
sammenfassung des als dhnlich Empfundenen, auf Auswahl des
fur wichtig Gehaltenen. Ein objektives Zeugnis fiir die einem Sprach-
bau zugrunde liegenden Richtungen der Assoziation sind seine gram-
matischen Kategorien. Und hier treten uns auf dem Gebiete der
Naturvolkersprachen als Ausdrucksformen des archaischen Denkens
gewisse Klassifikationen entgegen, die oft dem ganzen Sprachbau
sein Geprige verleihen. Dabei sind die Gesichtspunkte, nach denen
die Klassifikation erfolgt, sehr verschiedenartige. Da treten uns vor
allem gewisse Wertkategorien entgegen, nach denen hohere und
niedere Wesen unterschieden werden, wobei zu den héheren Gétter,
andere iibernatiirliche Wesen sowie Minner, zu den niederen Frauen,
Kinder, Tiere und unbelebte Objekte zihlen; so vor allem in den
nordamerikanischen Indianersprachen. Mit solchen Wertabstufungen
beriihrt sich aufs engste die Einteilung in belebte und unbelebte
Wesen, die sich in sehr vielen Sprachen, besonders in afrikanischen
und amerikanischen findet, oder die Scheidung in Menschen einer-
seits, Tiere, Pflanzen und leblose Objekte anderseits. Die Klassifika-
tion der Dinge hiingt gelegentlich auch mit dem Totemismus zu-
sammen, so daf3 z.B. bei gewissen australischen Stimmen ein Mann,
der einen Zauber vornehmen will, dazu nur Dinge verwenden darf,
deren sprachliche Bezeichnungen zum gleichen Totem gehéren wie
er selbst. Allerdings ist hier immer damit zu rechnen, daB3 diese

8



Unterscheidungen rein mechanisch gehandhabt werden, wie etwa
das grammatische Geschlecht in unsern Sprachen, bei dem die Vor-
stellung des natiirlichen, das ihm doch letzten Endes zugrunde liegt,
ginzlich verblaBt ist. Sie kann aber jederzeit wieder lebendig werden,
so wenn dem Englinder sein Schiff gegen alles sprachliche Herkom-
men ein Femininum ist, in das er sich richtig verlieben kann. Solche
sprachlichen Kategorien sind jedenfalls nur dann psychologisch ver-
wertbar, wenn ihre lebendige Bedeutung fiir das BewuBtsein der
Sprechenden nachgewiesen werden kann, so wenn in indonesischen
Sprachen die Namen von Musikinstrumenten oder sagenberiihmten
Waffen, vor allem aber Tiere in der Fabel den personlichen Artikel
bekommen. In der Sprache der Fulbe gehen nur die Bezeichnungen
groBer Tiere wie Pferd und Rind gelegentlich nach der Personen-
klasse; in der Tiererzahlung dagegen, wo die Tiere redend eingefiihrt
werden, gehen die auf sie beziiglichen Pronomina stets nach dieser
Klasse. In einem Méirchen der Fulbe, das Westermann aufgezeichnet
hat, heiBt es vom Hahn «er krihte» mit dem Prifix der Sachklasse,
zu der auch kleinere Tiere gerechnet werden, dagegen «er sagte» mit
dem Zeichen der Personenklasse, denn sofern er spricht, gilt der
Hahn als Mensch. Solche Beispiele zeigen, daB3 die grammatische
Klassifikationdochnicht bloB dullere Formist,sonderndaf3sie eine noch
lebendig empfundene Unterscheidung zum Ausdruck bringen kann.
Und wie fiir die Art und Richtung der assoziativen Zusammenfassung,
so zeugen manche Klassensysteme auch fiir jenen individualisierenden
Zug, indem sie die Objekte nach ihrer duBeren Erscheinung, ihrem
Gebrauch und dergleichen zusammenordnen. So besitzt eine nord-
amerikanische Indianersprache, das Klamath, verschiedene Nominal-
und Verbalprifixe zur Bezeichnung langer, hoher Dinge, runder,
flacher, faden- oder blattférmiger Objekte; die Talamanca-Sprachen
von Costarica kennen eine groBe Zahl von Klassensuffixen, deren
gebriuchlichste bezeichnen: runde Gegenstinde; Land; Fleisch,
Stoff; Baume, lange Gegenstinde; Stricke, Wurzelfasern; Haare,
Federn; Rinde, Haut, Fell, Uberzug; Schmuck, Zierat, Kleidungs-
stiick ; Exkrement, Sekret, Harz; Volk, Leute, Schwarm, Tiergattung.
Das Bribri, ebenfalls eine Sprache von Costarica, besitzt Nominal-
formen fiir runde Gegenstinde, Frichte, Steine, Hiuser, Biume,
Flusse, Vieh, Fische, Vogel, Stricke, Pfeil und Bogen, Blasrohre.
Reich entwickelt sind auch die Klassifikationssysteme der afrikani-
schen Sprachen. Das Ful verwendet nicht weniger als 35 formal

9



geschiedene Klassen des Nominalausdrucks, deren wichtigste um-
fassen: Personen in Ein- und Mehrzahl, Angehérige einer Gemein-
schaft, groBe Tiere, Vogel; Fliissigkeiten, Werkzeuge und Geriite,
GliedmaBen des menschlichen Kérpers, Baume, aus Holz gefertigte
Gegenstinde; Gegenstinde, die in groBer Zahl vorkommen, kleine
und groBe Dinge. Die Bantu-Sprachen sind so sehr von diesem Klassi-
fikationssystem beherrscht, daBl simtliche Wortarten davon bestimmt
sind, denn auBer dem Nominalausdruck richten sich auch Possessiv-
bezeichnungen und Genetivpartikeln, Zahlwérter und Pronomina
nach dem Klassensystem, dessen sprachliches Kennzeichen jeweils
ein bestimmtes Prifix ist. In der Ssubija-Sprache am obern Zambesi,
wo die urspriingliche Bedeutung dieser Prifixe sich noch besonders
gut erkennen 146t, bedeuten sie: Personen, Lebewesen oder Teile von
solchen, Stiick, Menge, Ding, Tiere, Pflanzen, kleine Gegenstinde
oder Wesen, Beschaffenheit, Richtung, Oberfliche, Inneres. Auch im
Suaheli, der Lingua franca ganz Mittel- und Siidafrikas, zeigt sich,
wie diese Klassenzeichen den ganzen Sprachbau beherrschen, wofir
einige Beispiele gegeben seien. Lebewesen, Menschen: Sg. m-tu,
Pl. wa-tu. Ein schlechter Mensch: m-tu m-baya, Pl. wa-tu wa-baya; zwei
Menschen: wa-tu wa-wili. Baume, Pflanzen und deren Produkte:
m-ti Baum, Pl. mi-ti; m-ti m-nene dicker Baum, Pl. mi-ti mi-nene; mi-ti
mi-tano finf Biume. Dinge, Werkzeuge, Art und Weise, Deminutiva:
ki-tu Ding, Pl. vi-tu, ki-su ki-kale scharfes Messer, Pl. vi-su vi-kale,
ki-banda Hiitte, vi-banda vi-nne vier Hiitten. Es gibt also hier keine
allgemeine Pluralendung, sondern nur besondere fiir die verschiede-
nen Klassen.

Weit primitiver als das Bantu sind die Sudan-Sprachen, und es war
daher ein gliicklicher Griff Steinthals, des Begriinders der Volker-
psychologie, daB3 er, um Materialien fiir die Entwicklungsgeschichte
der Sprache und des Denkens zu gewinnen, die Sprache der Mande-
Neger heranzog. In neuerer Zeit hat besonders Wundt auf die auBer-
ordentliche Wichtigkeit dieser Sprachen fiir die genetische Psychologie
hingewiesen. Die assoziative und individualisierende Struktur des
primitiven BewuBtseins tritt kaum in einer andern Sprachgruppe
so klar zutage wie hier; einzig die australischen Sprachen zeigen einen
annihernd so primitiven Bau. Die Sudansprachen bestehen aus ein-
silbigen Woértern, die unmittelbar, ohne Dazwischentreten irgend-
welcher Funktionselemente aneinandergereiht werden. Der auf-
falligste psychologische Zug dieser Sprachen ist das Bestreben, jede

10



Handlung, jeden Vorgang in eine Reihe von Teilvorgangen zu zer-
legen, die nacheinander durch Verbalausdriicke wiedergegeben wer-
den, wihrend unsere Sprachen nur die Haupthandlung, den wesent-
lichen Vorgang herausgreifen und alles andere entweder ganz un-
bezeichnet lassen oder durch untergeordnete Bestimmungen wie Ad-
verbia oder Pripositionen ausdriicken. Wir ordnen dem Haupt-
begriff alles tibrige als minder wichtig unter; fiir den Sudanneger
sind alle Komponenten eines Vorgangs gleich wichtig und gelangen
deshalb auch in gleicher Weise zum Ausdruck. Statt «i3» heil3t es:
«nimm es und iB»; statt «gib es mir» sagt man: «empfange es und
gib es mir». Statt: «er gab mir eine KokosnuB3, deren GenuB3 mich
sattigte» sagt der Ewe-Neger: «er ging, erreichte, pfliickte KokosnuB,
kam damit, gab mir, ich a8, fillte Bauch.»

In scheinbarem Widerspruch zu dieser Neigung des Sudanesischen,
das Geschehen in seine Elemente zu zerlegen und demgemiB durch
eine Reihe von Partikeln darzustellen, steht die Eigenttimlichkeit
anderer, insbesondere amerikanischer Sprachen, mehr oder weniger
undifferenzierte Gesamtvorstellungen in einem einzigen Ausdruck
zusammenzufassen, der ebensogut als Wort wie als Satz betrachtet
werden kann ; man spricht deshalb hier von «satzwortigen» Sprachen.
So driickt z.B. die Sprache der Chinuk-Indianer «ich gebe es ihr»
durch das eine Wort anialot aus: a Tempusartikel, n ich, z es, a sie,
[ Dativpartikel, o Partikel, welche die Richtung von etwas weg be-
deutet, ¢ geben. Im Eskimo kann eine ganze Satzverbindung durch
ein einziges Wort vertreten sein: takusariartorumagaluarnerpd ? «glaubst
du wirklich, daB er im Sinne habe hinzugehen und es zu suchen?»
(takusar «er sucht es», tartor «er geht hin um zu —», uma «er hat im
Sinne», galuar «er tut als ob —», nerp «glaubst du, daB —», a Frage-
partikel der 3. Person). Dringt man tiefer ins Wesen dieser Gebilde
ein, so zeigt sich, daB auch hier jener individualisierende Grundzug
der primitiven Mentalitat, wenn auch in ganz anderer Sprachform,
sich auswirkt. Denn ein solches «Satzwort» entspricht jeweilen einer
ganz bestimmten Situation, es ist der sprachliche Ausdruck einer
Totalimpression, und wechselt seine Form von Grund aus, sobald
auch nur die geringste Einzelheit in der Gesamtsituation sich dndert.
Tritt z.B. an Stelle eines mannlichen Subjektes ein weibliches, so
verandert sich der ganze Ausdruck so vollstindig, daB3 ein ganz
anderes Wort entsteht, indem alle pronominalen und adverbialen
Elemente, aus denen das Satzwort sich groBtenteils zusammensetzt,

11



durch andere ersetzt werden. Der konkretistische Charakter solcher
Gebilde zeigt sich namentlich darin, dal das Objekt des Verbal-
ausdrucks in jedem Fall in das Wort einbezogen wird; so heiBt es in
der Sprache der Azteken, dem Nahuatl, fiir «ich esse Fleisch» ent-
weder ni-naka-kwa «ich fleischesse» oder ni-k-kwa in nakatl «ich esse es,
das Fleisch».

Satzworter, wie sie sich am ausgeprigtesten in den Eskimo-Spra-
chen finden, zeugen jedoch keineswegs fiir eine straffe apperzeptive
Zusammenfassung ihrer Teilbegriffe; schon die Moglichkeit, das Wort
beliebig zu verlingern, den Grundbegriff nach Belieben weiter zu
determinieren, zeigt den im Grunde assoziativen Charakter dieser
Gebilde. Und der konkretistische Zug, der ihnen zugrunde liegt, tritt
besonders zutage in der peinlichen, uns ganz tiberfliissig erscheinenden
Beriicksichtigung rdumlicher Bestimmungen im weitesten Sinn, vor
allem in den Eskimo-Sprachen, wo nicht nur vorn und hinten, rechts
und links, sondern sogar die Himmelsrichtung, in der sich eine Hand-
lung vollzieht, sprachlich unterschieden wird. In der Sprache der
Abiponen lautet das Pronomen ganz verschieden, je nachdem das
Subjekt als gegenwirtig oder abwesend, sitzend, liegend, stehend,
gehend, dem Sprechenden sichtbar oder unsichtbar ist. Statt einfach
zu sagen: «der Mann ist krank» heiBBt es im Kwakiutl auf der Insel
Vancouver etwa: «Jener von hier aus nicht sichtbare Mann liegt
krank, auf dem Riicken, auf dem Boden eines mir nicht sichtbaren
Hauses.» Oder im Ponka, einer Dakota-Sprache: «Ein Mann, er,
einer, belebt, stehend, hat mit Absicht, indem er einen Pfeil abschoB,
einen Hasen, belebt, liegend, getotet.» Dabei sind alle diese Bestim-
mungen ein absolut notwendiger Bestandteil des sprachlichen Aus-
drucks und kénnen nicht weggelassen werden, ohne daf3 dieser fiir
den Eingeborenen unverstindlich wiirde. Der Schweizer Forscher
Gatschet sagt in seiner ausgezeichneten Darstellung des Klamath,
daB die raumlichen Beziechungen in dieser Sprache dieselbe Wichtig-
keit besitzen wie in den unsern die zeitlichen und kausalen. Neben den
Raumbestimmungen ist es dann auch das Possessivverhiltnis, das in
diesen Sprachen als obligatorische Bestimmung erscheint. Hier zeigt
die Untrennbarkeit der Possessivausdriicke besonders bei Namen von
Korperteilen, daB3 der Indianer sich diese nicht von ihren Trigern
geschieden zu denken vermag; er kennt nur Ausdriicke fiir mein
Kopf, dein Kopf, nicht aber fiir Kopf allein. Der amerikanische
Ethnologe Franz Boas wollte einen Indianer dazu bringen, das Wort

12



«Arm» ohne Possessivzeichen zu bilden, indem er ihm aus der Ana-
tomie einen abgeschnittenen Menschenarm zeigte; es niitzte aber
nichts: es war immer noch «jemandes Arm».

In dhnlicher Weise wird auch beim Zahlwort der Zahlbegriff noch
nicht von der Vorstellung der gezihlten Objekte abgelost. Es lauten
also die Zahlworter in manchen Sprachen je nach der Art des Ge-
zahlten ganz verschieden. So kennt das Tsimshian in Columbien
verschiedene Zahlreihen fiir sieben Klassen von Dingen: unbestimmte
Objekte, flache Gegenstinde und Tiere, runde Dinge, lange Gegen-
stinde, Boote und MalBle, Menschen. Hier hat also die konkretistische
Zzhlweise zu einer Klassifikation der Objekte dhnlich derjenigen in
den afrikanischen Sprachen gefiihrt. Die schéarfste Auspragung ge-
winnt jedoch die Zusammenfassung von Zahl und Gezihltem dann,
wenn fiir eine bestimmte Zahl bestimmter Dinge ein besonderes Wort
besteht. Dieser Fall findet sich z.B. im Bereich der melanesischen
Sprachen. So besitzt die Sprache der Fidschi- und Salomonsinseln
Kollektivbezeichnungen, in denen Ding und Zahl sprachlich un-
geschieden sind; auf Fidschi bedeutet z.B. a uduudu zehn Kanoes,
a buru 10 Kokosniisse, a bela 100 Kanoes, a selawo 1000 Kokosniisse.
Dabei lauten die Worter fiir Kanoe, KokosnuB3 auBlerhalb dieser
Verbindungen ganz anders. Ahnlich beurteilt es sich, wenn fiir Per-
sonen oder Dinge, die unter bestimmten Umstianden gezihlt werden,
nicht das einfache Zahlwort gebraucht wird, sondern eine bestimmte
Partikel sich mit ihm verbindet, die jene Umstinde andeutet.

Unvollstindige Ablésung der Qualitatsbegriffe vom Triger einer
Eigenschaft zeigen primitive Sprachen auch sonst noch vielfach. So
besa die jetzt ausgestorbene Sprache der Tasmanier keine Aus-
driicke fur hart, hoch, rund und dergleichen; fiir hart hieB es «wie
ein Stein», fiir rund «wie eine Kugel», «wie der Mond». Die Spra-
chen anderer Siidseevolker kennen keine eigentlichen Farbbezeich-
nungen; die Farben werden ausschlieBlich durch Bezeichnungen von
Objekten benannt, die die betreffende Farbe aufweisen, eine Aus-
drucksweise, die auch unsern Farbnamen urspriinglich zugrunde lag
und sich in Benennungen wie rosa, orange auch immer wieder von
neuem einstellt. Neben diesen von Objekten genommenen Farb-
bezeichnungen kennen viele Naturvolkersprachen keinen Ausdruck
fiir Farbe, wie sie iiberhaupt an zusammenfassenden Ausdriicken arm
sind, was auf geringere Ausbildung der Abstraktion schlieBen 148t;
wir werden freilich sehen, daB es sich dabei nicht immer um das

13



Fehlen einer Zusammenfassung handelt, sondern vielfach um eine
von der unseren abweichende Richtung derselben, wobei sehr weit-
reichende Bedeutungszusammenhinge entstehen kénnen. Es besteht
also in den Naturvélkersprachen eine reiche Terminologie fiir einzelne
Tier- und Pflanzenarten, aber kein Ausdruck fiir Tier und Pflanze
iiberhaupt, ja nicht einmal fiir umfassende Gruppen unter denselben;
so gibt es z.B. in Indianersprachen Worter fiir WeiBeiche, Schwarz-
eiche, Roteiche, aber keines fiir Eiche, und noch weniger fiir Baum.
Gelegentlich geht die Individualisierung so weit, daB fiir dasselbe Tier
ganz verschiedene Bezeichnungen bestehen, nicht nur nach seinem
Alter — dafiir bieten ja auch unsere Sprachen Beispiele —, sondern auch
je nach der Situation, in der es sich befindet. So kennt das Eskimo
mehrere Ausdriicke fiir den Seehund; der eine gilt als allgemeine
Bezeichnung (es ist zu beachten, daB es eine solche doch gibt); ein
zweiter wird verwendet fiir den Seehund, der an der Sonne liegt; der
dritte, wenn er sich auf einer Eisscholle treiben liBt. Die duBerste
Konsequenz solcher individualisierenden Wiedergabe der Realitit ist
dann gegeben, wenn, wie bei den Maori, die Gegenstinde des tig-
lichen Gebrauchs, wie Hauser, Kanoes, Waffen, Kleidungsstiicke,
nicht durch Gattungsnamen, sondern durch férmliche Eigennamen
bezeichnet werden. Dies erinnert an die sogenannten Individual-
begriffe der Kindersprache, die der sprachlichen Bezeichnung von
Gattungsbegriffen vorangehen.

Dieselbe konkretistisch-individualisierende Behandlung erfahren
auch Vorgangsbezeichnungen, so wenn das Klamath ganz verschie-
dene Formen des Zeitwortes bildet, je nachdem es sich um ein Be-
ginnen, Fortfahren, Aufhéren oder Wiederbeginnen handelt, ferner
um gewohnliches oder hiufiges Tun; oder es werden auch verschie-
dene Formen der Bewegung durch bestimmte Verbalbildungen be-
zeichnet: sich in gewisser Entfernung bewegen, im Zickzack oder
geradeaus, in die Hohe oder hinunter, sich im Kreise bewegen, inner-
halb oder auBerhalb der Hiitte, im Wasser oder auf dem Wasser etwas
tun usw. Dabel wird auch hier, wie bei den Nominalklassen und
Zahlwértern, auf die Form des sich bewegenden Objektes Riicksicht
genommen.

Was amerikanische Sprachen durch Partikeln bezeichnen, das
driicken die Sudan-Sprachen durch eine Art Adverbien aus, deren
lautmalender Charakter noch deutlich erkennbar ist. So besitzt das
Ewe zwar keinen allgemeinen Ausdruck fir gehen — ebensowenig

14



wie das Klamath —, dafiir aber Dutzende von Bezeichnungsweisen fiir
verschiedene Arten des Gehens, die jeweils mit dem Wértchen zo
verbunden werden; z.B.: z0 bafobafo vom Gang eines kleinen Men-
schen, dessen Korperteile sich beim Gehen lebhaft bewegen; zo
behebehe schlotternd, schlenkernd gehen; zo biabia vom Gang eines
langbeinigen Menschen; zo bohoboko von dem eines korpulenten,
schwerfillig Gehenden; zo bulabula achtlos, ohne vor sich zu sehen
gehen; zo0 dziadzia energisch gehen; zo gblulughluly wie ein Biiffel
stier vor sich hinsehend gehen; zo goegoe mit nickendem Kopf und sich
bewegendem Hinteren, zo fyende tyende mit sich bewegendem Bauch
und eingeknickter Lende usw. Dabei ist zu beachten, da3 das allen
diesen Ausdriicken vorangestellte zo nicht die allgemeine Bezeichnung
fur gehen ist und allein gar nicht gebraucht werden kann. Es sind im
ganzen nicht weniger als 33 solcher Partikeln im Gebrauch, deren
Zahl sich noch verdoppelt, je nachdem es sich um groBe oder kleine
Objekte handelt.

Andere Naturvolkersprachen haben ganz verschiedene Verba fiir
dieselbe Tatigkeit, je nach dem Objekt, auf das sie gerichtet ist. So
besitzt die Sprache der Huronen verschiedene Worter fiir essen, je
nachdem, was gegessen wird. Eine Suidseesprache verfiigt iiber etwa
20 Lautkomplexe zur Bezeichnung des Schlagens, je nachdem mit
diitnnem oder dickem Holz, mit der Hand, mit der Faust, mit einer
Keule, einer scharfen Kante oder einem flachen Instrument ge-
schlagen wird.

Wie in den vorhergenannten Fillen die Qualitit von ihrem Triager
sprachlich nicht geschieden wird, so hier die T4étigkeit nicht von dem,
womit oder woran sie geschieht. Neben solchen individualisierenden
Benennungen finden sich aber in den Naturvélkersprachen gelegent-
lich auch Woérter mit auffallend weiter Bedeutung; Thurnwald
spricht in solchen Fillen geradezu von einer Vertretbarkeit verschie-
dener psychischer Inhalte durch ein und dasselbe Wort. Das lehr-
reichste Beispiel dafiir ist die Art, wie jene Worter verwendet werden,
welche die magische Potenz bezeichnen (Mana bei den Polynesiern,
Mulungu bei den Bantu, Orenda bei den Irokesen usw.). Sie werden
auf alles AuBerordentliche oder Geheimnisvolle angewendet, und
erfilllen damit einen Kreis von Begriffen, fiur den unser Denken kein
Aquivalent besitzt. Solche Tatsachen diirfen aber nicht als Beweis
gegen den Konkretismus oder als Zeugnisse hochentwickelter Ab-
straktion betrachtet werden; sie zeigen lediglich, daB ganz verschie-

L3



dene Objekte oder Qualititen assoziativ zusammengefaBt werden und
infolgedessen eine gemeinsame Bezeichnung erhalten, auf Grund
jener participation mystique, wie sie die franzosische Voélkerpsychologie
unserem Verstandnis erschlossen hat. Auch die kindersprachliche
Entwicklung kennt bekanntlich den Fall, daB3 die verschiedenartig-
sten Dinge oder Situationen, deren Ahnlichkeit zu entdecken dem
entwickelten BewuBtsein schwer fillt, gleich benannt werden. Solche
Bildungen erwecken dann leicht den Anschein weitreichender Ab-
straktion, wiahrend sie tatsichlich nur Ausdrucksformen einer vor-
begrifflichen Stufe der Geistesentwicklung sind, wie sie die Vélker-
psychologie als prilogisch gekennzeichnet hat. Natiirlich ist in der
Annahme solcher Parallelen der naturvélkischen und kindlichen
Sprachentwicklung Vorsicht geboten; es ist tiberfliissig zu betonen,
daB der Primitive durchaus nicht psychologisch dem Kinde gleich-
zusetzen ist, und auch seine Sprache keineswegs mit der Kinder-
sprache gleichen Wesens ist; aber gewisse Parallelen der Phylogenese
und der Ontogenese sind doch auch hier unverkennbar.

Damit sind wir am Ende unserer Betrachtung angelangt. Wenn
auch manche der behandelten Kennzeichen der Naturvolkersprachen
gelegentlich in den Sprachen der Kulturvolker sich ebenfalls auf-
zeigen lassen, und namentlich in der volkstiimlichen Redeweise oft
tiberraschende Parallelen finden, so ergeben sie in ihrer Gesamtheit
doch den unwiderleglichen Beweis fiir eine andersartige Struktur des
primitiven BewuBtseins. Wenn dies auch nicht die psychischen Ele-
mentarprozesse betrifft, so greift es doch tief genug in den ganzen
geistigen Habitus ein, um diesen in seiner Besonderheit erkennen zu
lassen. Das Vorwalten rein assoziativer Verknupfung der Vorstel-
lungen tiber deren apperzeptiver Zusammenfassung, die geringe Aus-
bildung von umfassenderen Abstraktionen und, was damit zu-
sammenhingt, die konkretistisch-individualisierende Erfassung der
Realitiat sind Grundziige des primitiven Geisteslebens, die in der
Sprachform ihren mannigfachen Ausdruck gefunden haben. Diese
Feststellungen sollen nun aber keineswegs ein abschitziges Urteil iiber
diese Sprachen begriinden. Es wire ganz ungerechtfertigt, diese nur
dazu mit den Kultursprachen zu vergleichen, um sich iiber ihre Ar-
mut und Unbehilflichkeit zu entsetzen, wie dies unangebrachter
Philologenhochmut allzulange getan hat. Der einzig berechtigte MaB3-
stab, den wir an eine Sprache anlegen kénnen, besteht vielmehr darin,
zu untersuchen, wieweit sie befihigt sei, die seelischen Inhalte der sie

16



Sprechenden zum Ausdruck zu bringen. Priifen wir die Sprachen der
Naturvolker unter diesem Gesichtspunkt, so ergibt sich, daB sie diesen
Zweck gerade so gut erfiillen wie die unsrigen. Ja der Primitive wird
weit seltener in die Lage kommen, sich der Grenzen seiner sprach-
lichen Ausdrucksmittel bewuB3t zu werden als der Kulturmensch.
Seine Sprache lehnt sich aufs engste an seine allgemeinen Lebens-
bedingungen an, aus denen sie erwachsen ist. Und wo sie reicher ist
als die unsrige und uns den Eindruck einer Uberdetermination er-
weckt — etwa durch ihre peinlich genaue Wiedergabe rdumlicher
Bestimmungen —, da hebt sie lediglich etwas heraus, was fiir den
Naturmenschen von vitaler Bedeutung ist, so etwa die Beriicksichti-
gung der Himmelsgegend fiir den Eskimo oder den Wiistenbewohner,
wihrend es in unsern ganz andersartigen Lebensverhiltnissen ohne
Schaden vernachlissigt werden kann. Die Eigentiimlichkeiten der
Naturvolkersprachen sind also unter diesem biologischen Gesichts-
punkt zu betrachten und zu werten. Gewil3 ist der konkretistische
Aufbau dieser Sprachen der Entwicklung abstrakten Denkens nicht
forderlich; aber gerade dadurch wird der Sprecher auch vor den
Gefahren allzu weitreichender Abstraktion bewahrt und verliert
niemals den Zusammenhang mit der Realitit, wihrend wir oft nicht
mehr geniigend ermessen, wie weittragend die begrifflichen Kate-
gorien sind, die uns unsere Sprache, ohne da wir uns dessen bewuBt
sind, darbietet, und wie sehr sich die in ihr liegenden Abstraktionen
von der Wirklichkeit entfernen. Die Art, wie der Primitive seine Er-
fahrung in Sprache umsetzt, entspricht etwa seinem Geldverkehr: er
zahlt mit Kaurimuscheln, die einen zwar geringen, jedoch tatsich-
lichen Wert besitzen, wihrend wir unsere groBeren Transaktionen in
viel schnellerer, dafiir aber auch gewagterer Weise erledigen: mit

Papiergeld oder einem Namenszug, dem nur hin und wieder die
Metalldeckung fehlt.



	Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven Bewusstseins

