
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 20 (1960)

Artikel: Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven
Bewusstseins

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen
des primitiven Bewußtseins

von Emil Ahegg

Abgesehen von dem unmittelbaren ethnologischen Interesse, das

die Sprachen der Naturvölker beanspruchen können, sind sie noch
in doppelter Hinsicht von Wichtigkeit: als Zeugnisse für die

Entwicklungsgeschichte der Sprache und für diejenige des menschlichen
Bewußtseins. Die Hoffnung, daß die genauere Erforschung der

Sprachen niedrigstehender Volksstämme uns an den Sprachursprung
selbst heranführen könnte, hat sich freilich nicht erfüllt, da auch hier
eine lange, uns unbekannte Entwicklung sich zwischen den heutigen
Zustand und die Ursprünge schiebt. Dazu kommt, daß die alten
Idiome gerade der primitivsten bisher bekannten Stämme, wie der
Semang und Senoi auf Malakka, der Veddas auf Geyion, der Negritos
auf den Philippinen, gar nicht mehr vorhanden sind, da diese Völker
die Sprachen der benachbarten, höher entwickelten Stämme

angenommen haben. Auch die Sprachen der Zwergvölker Zentralafrikas

sind z.T. im Sudanischen, z.T. im Bantu aufgegangen. Die
Bedeutsamkeit der Naturvölkersprachen für die Entwicklungsgeschichte

der Sprache ergibt sich jedoch schon daraus, daß wir in
ihnen morphologische, syntaktische und lexikalische Züge wiederfinden,

die von der historisch-vergleichenden Sprachforschung auch

für die Vorgeschichte unserer Kultursprachen erschlossen worden
sind. Schon dies zeigt, daß der Unterschied zwischen Natur- und

Kultursprachen kein absoluter, sondern ein bloß gradueller ist, wie

ja auch der Unterschied in der Mentalität der Natur- und Kulturvölker

kein derartiger ist, daß nicht überall Übergänge erkennbar

wären, die besonders dann deutlich hervortreten, wenn man die

Äußerungen unbewußten Seelenlebens heranzieht, wie sie etwa im
Traum oder in der Neurose zutage treten.

Es sind vor allem zwei Gruppen von Erscheinungen in den Sprachen
der sog. Primitiven, die als entwicklungsgeschichtlich bedeutsam

1



erscheinen: das stärkere Hervortreten der Gebärde als begleitende
Ergänzung der Lautsprache und eine gelegentlich noch erkennbare
Affinität von Laut und Bedeutung. Die Gebärde gehört bei den
Naturvölkern in weit höherem Grade zu den notwendigen Ausdrucksmitteln

als bei den Kulturvölkern; sie bildet oft geradezu einen
inhärierenden Bestandteil der sprachlichen Mitteilung. Daß dies

durch eine Unzulänglichkeit, eine Mehrdeutigkeit der Lautsprache
mitbedingt sein kann, läßt sich in einigen Fällen noch nachweisen.

Im Ewe von Togo z.B. - einer Sudansprache, die für unser Problem
auch sonst besonders lehrreich ist - werden verschiedene Formen
des Pronomens tw. durch die selben Laute vertreten, die nur durch
die Tonhöhe sich unterscheiden: e mit Tiefton heißt «du», mit
Hochton «er»; da ist eine Verdeutlichung durch die Gebärde
fast unumgänglich, und Westermann, der beste Bearbeiter des Ewe,
bemerkt denn auch ausdrücklich, daß solche Formen stets von einer
hinweisenden Bewegung des Kopfes, der Lippen oder der Augen
begleitet seien. Freilich ist die Bedeutung der Gebärden zur Erzielung
des Sprachverständnisses von manchen Beurteilern überschätzt worden,

so wenn etwa behauptet wurde, daß afrikanische Stämme sich

im Dunkeln überhaupt nicht verständigen können und sich deshalb
ihre Geschichten am Lagerfeuer erzählen, was aber doch auch aus
andern Gründen geschehen kann, etwa zur Abhaltung wilder Tiere.
Eine deutliche Affinität zwischen Laut und Bedeutung tritt nun in
solchen Fällen ein, wo das gebärdenhafte Element durch Bewegungen
der mimischen Muskulatur erzeugt wird, insbesondere durch Variation

der Lippenartikulation. Bei zentralamerikanischen Stämmen
wurde beobachtet, daß beim Deuten auf Fernes die Lippen
vorgestülpt, beim Hinweis auf Nahes zurückgezogen werden; ähnliches

zeigte sich bei brasilianischen Waldindianern. Daß durch die so

bewirkte Veränderung des Mundraums die Vokalqualität sich wandelt,

ist lautphysiologisch leicht zu zeigen. So dürften z.B. die
Lautvariationen, welche die Hamitensprachen beim Demonstrativum
zeigen - i-Vokal für Nahes, dumpfer Vokal für Fernes - zweifellos
mit derartigen hinweisenden Bewegungen der mimischen Muskulatur
zusammenhängen. Und ebenso wird es zu erklären sein, wenn in
manchen Sudansprachen Adjektive mit Bezug auf große Gegenstände

Tiefton, mit Bezug auf kleine Hochton zeigen, wie noch bei

uns etwa in Märchenerzählungen für Kinder von Riesen in tiefem,
von Zwergen in hohem Ton gesprochen wird.

2



Der zweite eingangs genannte Gesichtspunkt: die Naturvölkersprachen

als Zeugnisse für die Entwicklungsgeschichte des Denkens
erheischt zunächst eine Prüfung der Frage, wieweit diese Sprachen -
und die Sprache als solche - Schlüsse auf die Struktur des Bewußtseins
zulassen. Die Beantwortung dieser Frage hängt aufs engste zusammen
mit der Auffassung des Verhältnisses von Sprache und Denken. Daß
diese beiden Funktionen sich in engster Wechselwirkung entwickelt
haben, ist eine allgemein anerkannte Lehre der Sprachphilosophie;
und so wird ein Parallelismus zwischen sprachlichem und geistigem
Typus von vornherein zu erwarten sein. Auf dieser Voraussetzung
beruhte schon Wilhelm von Humboldts großangelegter Versuch, den

Sprachbau der Völker mit ihrem geistigen Habitus in Zusammenhang
zu bringen, in seiner wichtigsten sprachphilosophischen Schrift:
«Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaus und ihren
Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts.» Wenn
auch hier, wie der Titel besagt, die Rückwirkung des sprachlichen
Typus auf das Denken untersucht werden soll, so wird das Problem
doch durchweg in dem umfassenderen Sinn des Verhältnisses von
Sprachform und Denken gefaßt. Unter den neueren Bearbeitern der

Frage von Denken und Sprechen, Sprachtypus und Denktypus vertrat

besonders Wilhelm Wundt den Parallelismusgedanken, indem
er aus den grammatischen Formen Rückschlüsse zieht auf
Zusammenhang, Richtungen und Inhalte des Denkens; die
entwicklungsgeschichtliche Analyse der Sprachformen, die er im I. Band
seiner Völkerpsychologie durchgeführt hat, ist ganz auf diese Voraussetzung

gegründet, und Ernst Gassirer in seiner «Philosophie der

symbolischen Formen» I ist ihm darin gefolgt. Daß freilich der
Parallelismus von Sprechen und Denken kein durchgängiger ist, zeigt
schon die unbefangene Beobachtung des Sprechvorganges selbst, denn
dieser vollzieht sich infolge seiner weitgehenden Mechanisierung vielfach

für den Sprechenden ganz unbewußt und automatisch; es ist

wohlbekannt, daß die Sprechvorgänge in weitem Umfang ohne

gedankliche Grundlage ablaufen können. Und wie es ein Sprechen
ohne Denken gibt, so anderseits auch ein Denken ohne Sprache, eine

vor- und außersprachliche Formulierung psychischer Inhalte, welcher
die neuere Denkpsychologie erhöhte Aufmerksamkeit geschenkt hat.
Denkvorgänge ohne sprachliches Korrelat sind außer für die Sprache
Erwachsener auch für eine bestimmte Stufe der kindersprachlichen
Entwicklung und bei pathologischen Befunden nachgewiesen worden.

3



Die Kindersprache kennt bekanntlich eine Periode, wo das Denken
dem Sprechen vorauseilt, indem das Kind schon weit mehr gedanklich

erfaßt, als es sprachlich auszudrücken vermag; es war zuerst
Preyer, der die Aufmerksamkeit auf diese Tatsache lenkte. Und die
Pathologie der Sprache bot den lehrreichen Fall eines motorisch
Aphasischen, der die Zusammenfassung gewisser Objekte unter einen
gemeinsamen Oberbegriff wohl zu vollziehen imstande war, ohne
doch das zusammenfassende Wort nennen zu können. Freilich ist bei
Heranziehung solcher pathologischen Befunde nicht außer acht zu
lassen, daß der Aphasische vorher über die Worte verfügt hat.
Obwohl wir nun keine Veranlassung haben, die uns bekannten
sprachpsychologischen Bedingungen dem Bewußtsein der Primitiven
abzusprechen, vielmehr auch hier mit gewissen Diskrepanzen zwischen

Sprache und Denken zu rechnen haben, so bleibt doch eine Fülle
sprachlicher Tatsachen, die einen sicheren Rückschluß auf die primitive

Mentalität erlauben und in entscheidenden Punkten die
Erkenntnisse bestätigen, welche die neuere Völkerpsychologie auf
Grund anderer, außersprachlicher Anhaltspunkte gewonnen hat.
Daß solche Schlüsse aus der Sprache gültig sind, war für sämtliche
Erforscher von Naturvölkersprachen eine selbstverständliche
Voraussetzung. Es sei hier nur Otto Stoll, der hervorragende Zürcher
Ethnologe und Völkerpsychologe genannt, der immer wieder die

Wichtigkeit sprachlicher Tatsachen für die Entwicklungsgeschichte
des menschlichen Denkens betont hat, so besonders in seiner

Abhandlung: «Zur Psychologie der indianischen Hochlandsprachen
von Guatemala.» Immerhin ist bei allen Rückschlüssen von der

Sprache auf das Denken eines Volkes in Betracht zu ziehen, daß die

Entwicklung der Sprache mit der sonstigen Kultur nicht immer
gleichen Schritt hält, und daß gerade gewisse in der sprachlichen
Struktur niedergelegte primitive Formen des Denkens lange
fortbestehen können - wenn auch infolge der Mechanisierung der
Sprachvorgänge den Sprechenden nicht mehr bewußt -, während die

übrige Kulturentwicklung weit darüber hinausgeschritten ist. Das

Zeugnis der Sprache ist also durchaus nicht in allen Fällen für den

aktuellen Stand der Geistesentwicklung maßgebend, sondern kann

einem zeitlich mehr oder weniger weit zurückliegenden entsprechen ;

ja der Wert der sprachlichen Zeugnisse für die genetische Psychologie

liegt oft gerade darin, daß in ihnen Bewußtseinsstufen, Formen des

Denkens objektiviert sind, die sich auf anderem Wege nicht mehr

4



nachweisen lassen. Daß die Kategorien der Grammatik rein instinktmäßig,

ohne bewußte Absichtlichkeit gebraucht werden, kann für die

psychologische Bewertung derselben sogar ein Vorteil sein, weil sie

dadurch von nachträglicher bewußter Bearbeitung und Veränderung
unberührt bleiben.

So wenig nun die Sprachen der Naturvölker nach ihrem Formenbau
eine Einheit darstellen - es finden sich vielmehr in ihrem Bereich, wie
wir sehen werden, gewaltige Gegensätze des sprachlichen Typus —, so

zeigen sie doch in ihrem psychologischen Habitus eine unverkennbare

Gleichförmigkeit, deren Wurzel in der Mentalität dieser Völker zu
suchen ist. Dabei soll aber immer beachtet werden, daß nicht alles

und jedes in den Naturvölkersprachen psychologisch auszudeuten ist,
daß vielmehr in jedem Fall sorgfältig untersucht werden muß, ob das

betreffende sprachliche Kennzeichen einen sicheren Rückschluß auf
bestimmte Inhalte oder Richtungen des Denkens zuläßt. Einige
typische Beispiele mißbräuchlicher Ausdeutung sprachlicher
Tatsachen seien deshalb vorausgeschickt. Für das Gebiet der
Sinnesempfindungen - die ja auch zur Psychologie im weiteren Sinn

gehören — braucht nur an die früheren Versuche erinnert zu werden,
das Vermögen der Farbenunterscheidung aus den Farbbezeichnungen
zu erschließen. Daß eine mangelhafte Ausbildung der Farbnamen
keineswegs einen solchen Schluß erlaubt, haben die experimentellen
Erhebungen über den Farbensinn der Primitiven jetzt endgültig
erwiesen; es sei nur an Thurnwalds Beobachtungen an Südseevölkern
erinnert. Auch eine andersartige Abgrenzung der Farbnamen ist nicht
aus einer Verschiedenheit der Farbempfindung, sondern aus den

Bedingungen der Umwelt zu deuten, wie Stoll an einem Fall in den

Maya-Sprachen von Yukatan sehr schön gezeigt hat; wenn hier
zwischen blau und grün nicht geschieden wird, so hängt dies mit der
zwischen beiden Tönungen schillernden Farbe des dortigen Meeres

zusammen. Zu ähnlichen Irrtümern mußte es auch führen, wenn aus
dem Fehlen sprachlicher Bezeichnungen für irgendwelche psychischen

Inhalte auf das Nichtvorhandensein derselben geschlossen
wurde. So hat man lange angenommen, daß Volksstämme, deren

Sprachen keine Ausdrücke für Dankbarkeit, Tapferkeit, Scham und
dergleichen besitzen, auch die entsprechenden seelischen Veranlagungen

nicht kennen. Ein tieferes Eindringen ins Denken und Fühlen
der betreffenden Völker hat solche negativen Urteile zumeist als

grundlos erwiesen; das Fehlen sprachlicher Ausdrücke kann eben

5



auch dahin gedeutet werden, daß jene Bewußtseinsinhalte zwar
existieren, aber noch nicht begrifflich erfaßt und deshalb auch nicht
sprachlich benannt sind. Jedenfalls aber können manche
Benennungen etwa ethischer Wertungen über deren Genesis wichtige
Aufschlüsse geben und dadurch Zeugnisse sein für die «Genealogie der
Moral»; so wenn bei brasilianischen Waldindianern (Bakaüri) das

Wort für «wir, unser» (kurd) zugleich «gut» bedeutet, «nicht wir,
nicht unser» (kurâpa) zugleich «schlecht, verwerflich»; es spiegelt
sich darin ein Begriff der Moral, der sich aufs engste an die
Stammeszugehörigkeit anlehnt, eine Denkweise übrigens, die keineswegs auf
die sogenannten Wilden beschränkt ist. Eine Indianersprache, die der
Uchee, bietet sogar den Fall, daß die Stammeszugehörigkeit ins

grammatische System eingreift, indem für die Angehörigen des

eigenen Clans und für die Fremden verschiedene Nominalklassen
ausgebildet sind.

Am sichersten schien der Schluß vom sprachlichen Ausdruck auf
das Denken bei den Zahlwörtern zu sein: wenn manche Stämme in
der Bildung solcher nicht über drei oder gar zwei hinauskommen,
so lag es nahe, ihnen auch kein höheres Zählvermögen zuzuschreiben ;

und soweit die begriffliche Erfassung der Zahl in Betracht kommt,
trifft dies sicher zu. Anderseits ergab sich jedoch, daß solche Völker
trotzdem die Fähigkeit besitzen, auch weit höhere Zahlen durch eine

Art Zahlgefühl mit großer Sicherheit zu unterscheiden und es z.B.
sofort bemerken, wenn in einer Herde ein Tier fehlt. Man hat dies

bekanntlich so gedeutet, daß einer bestimmten Zahl von Objekten
eine sogenannte Komplex- oder Gestaltqualität zukommt, die sich

bei deren Vermehrung oder Verringerung sofort ändert. Auch hier
bietet die Pathologie der Sprache eine Parallele, indem gewisse

motorisch Aphasische imstande sind, eine wortlos erfaßte Zahl auf
Gegenstände anzuwenden. Gibt also das Zahlsystem durchaus nicht
immer einen sicheren Maßstab für den Umfang des Zählvermögens,
so weist es doch in anderer Richtung entwicklungsgeschichtlich
interessante Züge auf, wie sich zeigen wird.

Ähnlich wie beim Zahlwort verhält es sich bei den Ausdrücken der

Vergleichung und Steigerung. Die Fähigkeit, zwei Objekte bzw. ihre
Eigenschaften zu vergleichen, wird auch dem primitivsten menschlichen

Bewußtsein nicht abzusprechen sein, denn die Beziehung
zweier psychischer Inhalte aufeinander, die zu einem Vergleichsurteil
führt, ist eine der elementarsten Funktionen der Apperzeption.

6



Blicken wir auf die Sprachen der Naturvölker, so finden wir denn
auch überall irgendwelche Ausdrucksmittel zur Bezeichnung des

hohen Grades einer Eigenschaft, sei es, daß derselbe durch Adverbia
wiedergegeben wird, die unserem «sehr» entsprechen, sei es, daß das

Eigenschaftswort selbst gewisse Modifikationen erfährt, unter denen
die Reduplikation am bekanntesten ist, die sich anderseits auch bei

Farbbezeichnungen findet, z.B. im Samoanischen, offenbar wegen
deren Affektbetontheit. So bedeutet in der Sprache der Mande-Neger
sama früh, samasama sehr früh; musu bere eine schöne Frau, musu
berebere eine sehr schöne, musu berebereberebere eine wunderschöne Frau.
Auch indonesiche Sprachen drücken den hohen Grad einer Eigenschaft

durch Verdopplung des ganzen Wortes aus. Bekanntlich ist
dieses Ausdrucksmittel auch unseren Sprachen vertraut («armes
armes Kind»); der Unterschied besteht nur darin, daß es in jenen
Naturvölkersprachen das einzige ist, während wir dafür besondere

Sprachformen besitzen. Es werden statt eigentlicher Komparationsformen

allerlei Wendungen gebraucht, denen entweder die gewöhnliche

Form des Adjektives oder einer der genannten Verstärkungsausdrücke

zugrunde liegen. So heißt es im Atye auf Sumatra statt
«dies ist größer als jenes»: dies ist groß von jenem aus (gesehen)»,
und so auch in melanesischen Sprachen; im Samoanischen «dies ist

groß neben jenem». Im Otyi-Herero heißt es «ich bin groß bei ihm»,
im Tonga auf Tahiti «Tahiti ist groß zu Morea», d.h. größer als

jenes. In den Bantu-Sprachen wird das verglichene Objekt durch
einen Ausdruck verbunden, der bedeutet «dort wo ist», was sich

gleich beurteilt. In all diesen Fällen versetzt sich der Sprechende
zunächst auf den Standpunkt des einen Objektes, um von ihm aus

und an ihm das andere zu messen. In den Bantu- und Sudan-Sprachen
werden auch verbale Ausdrücke für den Komparativ verwendet,
z.B. im Suaheli: ha-pa pa-pana pa-pita pa-le «dieser Platz ist breit, er
übertrifft jenen» er ist breiter als jener ; und so auch für den Superlativ:

Ali mw-ema a-wa pita w-ote «Ali ist gut, er übertrifft alle» er
ist der beste. Auch das Ful, eine Hamitensprache, verwendet das

Wort für «übertreffen» in diesem Sinne. Im Ewe ist besonders für
den Ausdruck geistiger Überlegenheit das Verbum wo-ta «Kopf
schlagen» gebraucht. Manche Sprachen bedienen sich an Stelle der

Graduierung von Eigenschaften der disjunktiven Gegenüberstellung
derselben, so das Bontokische auf den Philippinen : « hoch der Baum,

niedrig das Haus» der Baum ist höher als das Haus. Psychologisch

7



besonders interessant ist die Ausdrucksweise, welche die beiden zu
vergleichenden Objekte zunächst nebeneinanderstellt, um dann
durch Hervorhebung des einen das Vergleichsurteil zu vollziehen; so

im Malaiischen: «Ali und Badu; geschickt ist Ali» Ali ist geschickter

als Badu. Dadurch wird der Akt des Vergleichens gewissermaßen
in seine Komponenten zerlegt, denn zunächst müssen wir die
Vergleichsobjekte im Geist zusammenrücken (lat. conferre), bevor wir sie

aufeinander beziehen können.
Alle bisher betrachteten Erscheinungen sind zwar psychologisch

sehr aufschlußreich, betreffen aber doch nur Einzelzüge. Weit wichtiger

ist die Frage, ob allgemeine Merkmale des primitiven Denkens,
wie sie die Völkerpsychologie aus außersprachlichen Quellen
erschlossen hat, auch im sprachlichen Typus ihren Ausdruck finden.
Da sind es vor allem zwei Züge, die hier in Betracht kommen: das

Vorwalten assoziativer Vorstellungsverbindungen und die konkre-
tistisch-individualisierende Erfassung der Außenwelt. Die Sprache ist
kein adäquates Abbild der Realität; sie beruht auf assoziativer

Zusammenfassung des als ähnlich Empfundenen, auf Auswahl des

für wichtig Gehaltenen. Ein objektives Zeugnis für die einem Sprachbau

zugrunde liegenden Richtungen der Assoziation sind seine
grammatischen Kategorien. Und hier treten uns auf dem Gebiete der
Naturvölkersprachen als Ausdrucksformen des archaischen Denkens

gewisse Klassifikationen entgegen, die oft dem ganzen Sprachbau
sein Gepräge verleihen. Dabei sind die Gesichtspunkte, nach denen
die Klassifikation erfolgt, sehr verschiedenartige. Da treten uns vor
allem gewisse Wertkategorien entgegen, nach denen höhere und
niedere Wesen unterschieden werden, wobei zu den höheren Götter,
andere übernatürliche Wesen sowie Männer, zu den niederen Frauen,
Kinder, Tiere und unbelebte Objekte zählen; so vor allem in den
nordamerikanischen Indianersprachen. Mit solchen Wertabstufungen
berührt sich aufs engste die Einteilung in belebte und unbelebte
Wesen, die sich in sehr vielen Sprachen, besonders in afrikanischen
und amerikanischen findet, oder die Scheidung in Menschen einerseits,

Tiere, Pflanzen und leblose Objekte anderseits. Die Klassifikation

der Dinge hängt gelegentlich auch mit dem Totemismus

zusammen, so daß z.B. bei gewissen australischen Stämmen ein Mann,
der einen Zauber vornehmen will, dazu nur Dinge verwenden darf,
deren sprachliche Bezeichnungen zum gleichen Totem gehören wie

er selbst. Allerdings ist hier immer damit zu rechnen, daß diese

8



Unterscheidungen rein mechanisch gehandhabt werden, wie etwa
das grammatische Geschlecht in unsern Sprachen, bei dem die
Vorstellung des natürlichen, das ihm doch letzten Endes zugrunde liegt,
gänzlich verblaßt ist. Sie kann aber jederzeit wieder lebendig werden,
so wenn dem Engländer sein Schiff gegen alles sprachliche Herkommen

ein Femininum ist, in das er sich richtig verlieben kann. Solche

sprachlichen Kategorien sind jedenfalls nur dann psychologisch
verwertbar, wenn ihre lebendige Bedeutung für das Bewußtsein der

Sprechenden nachgewiesen werden kann, so wenn in indonesischen

Sprachen die Namen von Musikinstrumenten oder sagenberühmten
Waffen, vor allem aber Tiere in der Fabel den persönlichen Artikel
bekommen. In der Sprache der Fulbe gehen nur die Bezeichnungen
großer Tiere wie Pferd und Rind gelegentlich nach der Personenklasse;

in der Tiererzählung dagegen, wo die Tiere redend eingeführt
werden, gehen die auf sie bezüglichen Pronomina stets nach dieser

Klasse. In einem Märchen der Fulbe, das Westermann aufgezeichnet
hat, heißt es vom Hahn «er krähte» mit dem Präfix der Sachklasse,

zu der auch kleinere Tiere gerechnet werden, dagegen «er sagte» mit
dem Zeichen der Personenklasse, denn sofern er spricht, gilt der
Hahn als Mensch. Solche Beispiele zeigen, daß die grammatische
Klassifikation doch nicht bloß äußere Formist, sondern daß sie eine noch

lebendig empfundene Unterscheidung zum Ausdruck bringen kann.
Und wie für die Art und Richtung der assoziativen Zusammenfassung,
so zeugen manche Klassensysteme auch für jenen individualisierenden
Zug, indem sie die Objekte nach ihrer äußeren Erscheinung, ihrem
Gebrauch und dergleichen zusammenordnen. So besitzt eine
nordamerikanische Indianersprache, das Klamath, verschiedene Nominal-
und Verbalpräfixe zur Bezeichnung langer, hoher Dinge, runder,
flacher, faden- oder blattförmiger Objekte; die Talamanca-Sprachen
von Costarica kennen eine große Zahl von Klassensuffixen, deren

gebräuchlichste bezeichnen: runde Gegenstände; Land; Fleisch,
Stoff; Bäume, lange Gegenstände; Stricke, Wurzelfasern; Haare,
Federn; Rinde, Haut, Fell, Uberzug; Schmuck, Zierat, Kleidungsstück;

Exkrement, Sekret, Harz; Volk, Leute, Schwärm, Tiergattung.
Das Bribri, ebenfalls eine Sprache von Costarica, besitzt Nominalformen

für runde Gegenstände, Früchte, Steine, Häuser, Bäume,
Flüsse, Vieh, Fische, Vögel, Stricke, Pfeil und Bogen, Blasrohre.
Reich entwickelt sind auch die Klassifikationssysteme der afrikanischen

Sprachen. Das Ful verwendet nicht weniger als 35 formal

9



geschiedene Klassen des Nominalausdrucks, deren wichtigste
umfassen: Personen in Ein- und Mehrzahl, Angehörige einer Gemeinschaft,

große Tiere, Vögel; Flüssigkeiten, Werkzeuge und Geräte,
Gliedmaßen des menschlichen Körpers, Bäume, aus Holz gefertigte
Gegenstände; Gegenstände, die in großer Zahl vorkommen, kleine
und große Dinge. Die Bantu-Sprachen sind so sehr von diesem
Klassifikationssystem beherrscht, daß sämtliche Wortarten davon bestimmt
sind, denn außer dem Nominalausdruck richten sich auch
Possessivbezeichnungen und Genetivpartikeln, Zahlwörter und Pronomina
nach dem Klassensystem, dessen sprachliches Kennzeichen jeweils
ein bestimmtes Präfix ist. In der Ssubija-Sprache am obern Zambesi,
wo die ursprüngliche Bedeutung dieser Präfixe sich noch besonders

gut erkennen läßt, bedeuten sie: Personen, Lebewesen oder Teile von
solchen, Stück, Menge, Ding, Tiere, Pflanzen, kleine Gegenstände
oder Wesen, Beschaffenheit, Richtung, Oberfläche, Inneres. Auch im
Suaheli, der Lingua franca ganz Mittel- und Südafrikas, zeigt sich,
wie diese Klassenzeichen den ganzen Sprachbau beherrschen, wofür
einige Beispiele gegeben seien. Lebewesen, Menschen: Sg. m-tu,
PI. wa-tu. Ein schlechter Mensch : m-tu m-baya, PI. wa-tu wa-baya; zwei
Menschen: wa-tu wa-wili. Bäume, Pflanzen und deren Produkte:
m-ti Baum, PI. mi-ti; m-ti m-nene dicker Baum, PI. mi-ti mi-nene; mi-ti
mi-tano fünf Bäume. Dinge, Werkzeuge, Art und Weise, Deminutiva:
ki-tu Ding, PI. vi-tu, ki-su ki-kale scharfes Messer, PI. vi-su vi-kale,
ki-banda Hütte, vi-banda vi-nne vier Hütten. Es gibt also hier keine

allgemeine Pluralendung, sondern nur besondere für die verschiedenen

Klassen.
Weit primitiver als das Bantu sind die Sudan-Sprachen, und es war

daher ein glücklicher Griff Steinthals, des Begründers der
Völkerpsychologie, daß er, um Materialien für die Entwicklungsgeschichte
der Sprache und des Denkens zu gewinnen, die Sprache der Mande-
Neger heranzog. In neuerer Zeit hat besonders Wundt auf die
außerordentliche Wichtigkeit dieser Sprachen für die genetische Psychologie
hingewiesen. Die assoziative und individualisierende Struktur des

primitiven Bewußtseins tritt kaum in einer andern Sprachgruppe
so klar zutage wie hier; einzig die australischen Sprachen zeigen einen
annähernd so primitiven Bau. Die Sudansprachen bestehen aus
einsilbigen Wörtern, die unmittelbar, ohne Dazwischentreten
irgendwelcher Funktionselemente aneinandergereiht werden. Der
auffälligste psychologische Zug dieser Sprachen ist das Bestreben, jede

10



Handlung, jeden Vorgang in eine Reihe von Teilvorgängen zu
zerlegen, die nacheinander durch Verbalausdrücke wiedergegeben werden,

während unsere Sprachen nur die Haupthandlung, den wesentlichen

Vorgang herausgreifen und alles andere entweder ganz un-
bezeichnet lassen oder durch untergeordnete Bestimmungen wie Ad-
verbia oder Präpositionen ausdrücken. Wir ordnen dem Hauptbegriff

alles übrige als minder wichtig unter; für den Sudanneger
sind alle Komponenten eines Vorgangs gleich wichtig und gelangen
deshalb auch in gleicher Weise zum Ausdruck. Statt «iß» heißt es:

«nimm es und iß»; statt «gib es mir» sagt man: «empfange es und
gib es mir». Statt: «er gab mir eine Kokosnuß, deren Genuß mich
sättigte» sagt der Ewe-Neger : «er ging, erreichte, pflückte Kokosnuß,
kam damit, gab mir, ich aß, füllte Bauch.»

In scheinbarem Widerspruch zu dieser Neigung des Sudanesischen,
das Geschehen in seine Elemente zu zerlegen und demgemäß durch
eine Reihe von Partikeln darzustellen, steht die Eigentümlichkeit
anderer, insbesondere amerikanischer Sprachen, mehr oder weniger
undifferenzierte Gesamtvorstellungen in einem einzigen Ausdruck
zusammenzufassen, der ebensogut als Wort wie als Satz betrachtet
werden kann; man spricht deshalb hier von «satzwortigen» Sprachen.
So drückt z.B. die Sprache der Chinuk-Indianer «ich gebe es ihr»
durch das eine Wort anialot aus: a Tempusartikel, n ich, i es, a sie,

l Dativpartikel, o Partikel, welche die Richtung von etwas weg
bedeutet, t geben. Im Eskimo kann eine ganze Satzverbindung durch
ein einziges Wort vertreten sein: takusariartorumagaluarnerpâ? «glaubst
du wirklich, daß er im Sinne habe hinzugehen und es zu suchen?»

(takusar «er sucht es», iartor «er geht hin um zu -», uma «er hat im
Sinne», galuar «er tut als ob -», nerp «glaubst du, daß -», a

Fragepartikel der 3. Person). Dringt man tiefer ins Wesen dieser Gebilde
ein, so zeigt sich, daß auch hier jener individualisierende Grundzug
der primitiven Mentalität, wenn auch in ganz anderer Sprachform,
sich auswirkt. Denn ein solches «Satzwort» entspricht jeweilen einer

ganz bestimmten Situation, es ist der sprachliche Ausdruck einer

Totalimpression, und wechselt seine Form von Grund aus, sobald
auch nur die geringste Einzelheit in der Gesamtsituation sich ändert.

Tritt z.B. an Stelle eines männlichen Subjektes ein weibliches, so

verändert sich der ganze Ausdruck so vollständig, daß ein ganz
anderes Wort entsteht, indem alle pronominalen und adverbialen
Elemente, aus denen das Satzwort sich größtenteils zusammensetzt,

11



durch andere ersetzt werden. Der konkretistische Charakter solcher
Gebilde zeigt sich namentlich darin, daß das Objekt des

Verbalausdrucks in jedem Fall in das Wort einbezogen wird; so heißt es in
der Sprache der Azteken, dem Nahuatl, für «ich esse Fleisch»
entweder ni-naka-kwa «ich fleischesse» oder ni-k-kwa in nakatl «ich esse es,

das Fleisch».
Satzwörter, wie sie sich am ausgeprägtesten in den Eskimo-Sprachen

finden, zeugen jedoch keineswegs für eine straffe apperzeptive
Zusammenfassung ihrer Teilbegriffe; schon die Möglichkeit, das Wort
beliebig zu verlängern, den Grundbegriff nach Belieben weiter zu
determinieren, zeigt den im Grunde assoziativen Charakter dieser
Gebilde. Und der konkretistische Zug, der ihnen zugrunde liegt, tritt
besonders zutage in der peinlichen, uns ganz überflüssig erscheinenden

Berücksichtigung räumlicher Bestimmungen im weitesten Sinn, vor
allem in den Eskimo-Sprachen, wo nicht nur vorn und hinten, rechts
und links, sondern sogar die Himmelsrichtung, in der sich eine Handlung

vollzieht, sprachlich unterschieden wird. In der Sprache der

Abiponen lautet das Pronomen ganz verschieden, je nachdem das

Subjekt als gegenwärtig oder abwesend, sitzend, liegend, stehend,

gehend, dem Sprechenden sichtbar oder unsichtbar ist. Statt einfach

zu sagen: «der Mann ist krank» heißt es im Kwakiutl auf der Insel
Vancouver etwa: «Jener von hier aus nicht sichtbare Mann liegt
krank, auf dem Rücken, auf dem Boden eines mir nicht sichtbaren
Hauses.» Oder im Ponka, einer Dakota-Sprache: «Ein Mann, er,
einer, belebt, stehend, hat mit Absicht, indem er einen Pfeil abschoß,
einen Hasen, belebt, liegend, getötet.» Dabei sind alle diese

Bestimmungen ein absolut notwendiger Bestandteil des sprachlichen
Ausdrucks und können nicht weggelassen werden, ohne daß dieser für
den Eingeborenen unverständlich würde. Der Schweizer Forscher
Gatschet sagt in seiner ausgezeichneten Darstellung des Klamath,
daß die räumlichen Beziehungen in dieser Sprache dieselbe Wichtigkeit

besitzen wie in den unsern die zeitlichen und kausalen. Neben den

Raumbestimmungen ist es dann auch das Possessivverhältnis, das in
diesen Sprachen als obligatorische Bestimmung erscheint. Hier zeigt
die Untrennbarkeit der Possessivausdrücke besonders bei Namen von
Körperteilen, daß der Indianer sich diese nicht von ihren Trägern
geschieden zu denken vermag; er kennt nur Ausdrücke für mein

Kopf, dein Kopf, nicht aber für Kopf allein. Der amerikanische

Ethnologe Franz Boas wollte einen Indianer dazu bringen, das Wort

12



«Arm» ohne Possessivzeichen zu bilden, indem er ihm aus der
Anatomie einen abgeschnittenen Menschenarm zeigte; es nützte aber
nichts: es war immer noch «jemandes Arm».

In ähnlicher Weise wird auch beim Zahlwort der Zahlbegriff noch
nicht von der Vorstellung der gezählten Objekte abgelöst. Es lauten
also die Zahlwörter in manchen Sprachen je nach der Art des

Gezählten ganz verschieden. So kennt das Tsimshian in Columbien
verschiedene Zahlreihen für sieben Klassen von Dingen : unbestimmte
Objekte, flache Gegenstände und Tiere, runde Dinge, lange Gegenstände,

Boote und Maße, Menschen. Hier hat also die konkretistische
Zählweise zu einer Klassifikation der Objekte ähnlich derjenigen in
den afrikanischen Sprachen geführt. Die schärfste Ausprägung
gewinnt jedoch die Zusammenfassung von Zahl und Gezähltem dann,
wenn für eine bestimmte Zahl bestimmter Dinge ein besonderes Wort
besteht. Dieser Fall findet sich z.B. im Bereich der melanesischen

Sprachen. So besitzt die Sprache der Fidschi- und Salomonsinseln

Kollektivbezeichnungen, in denen Ding und Zahl sprachlich
ungeschieden sind; auf Fidschi bedeutet z.B. a uduudu zehn Kanoes,
a burn 10 Kokosnüsse, a bola 100 Kanoes, a selawo 1000 Kokosnüsse.
Dabei lauten die Wörter für Kanoe, Kokosnuß außerhalb dieser

Verbindungen ganz anders. Ähnlich beurteilt es sich, wenn für
Personen oder Dinge, die unter bestimmten Umständen gezählt werden,
nicht das einfache Zahlwort gebraucht wird, sondern eine bestimmte
Partikel sich mit ihm verbindet, die jene Umstände andeutet.

Unvollständige Ablösung der Qualitätsbegriffe vom Träger einer

Eigenschaft zeigen primitive Sprachen auch sonst noch vielfach. So

besaß die jetzt ausgestorbene Sprache der Tasmanier keine
Ausdrücke für hart, hoch, rund und dergleichen; für hart hieß es «wie
ein Stein», für rund «wie eine Kugel», «wie der Mond». Die Sprachen

anderer Südseevölker kennen keine eigentlichen Farbbezeichnungen;

die Farben werden ausschließlich durch Bezeichnungen von
Objekten benannt, die die betreffende Farbe aufweisen, eine
Ausdrucksweise, die auch unsern Farbnamen ursprünglich zugrunde lag
und sich in Benennungen wie rosa, orange auch immer wieder von
neuem einstellt. Neben diesen von Objekten genommenen
Farbbezeichnungen kennen viele Naturvölkersprachen keinen Ausdruck
für Farbe, wie sie überhaupt an zusammenfassenden Ausdrücken arm
sind, was auf geringere Ausbildung der Abstraktion schließen läßt;
wir werden freilich sehen, daß es sich dabei nicht immer um das

13



Fehlen einer Zusammenfassung handelt, sondern vielfach um eine

von der unseren abweichende Richtung derselben, wobei sehr
weitreichende Bedeutungszusammenhänge entstehen können. Es besteht
also in den Naturvölkersprachen eine reiche Terminologie für einzelne
Tier- und Pflanzenarten, aber kein Ausdruck für Tier und Pflanze

überhaupt, ja nicht einmal für umfassende Gruppen unter denselben;
so gibt es z.B. in Indianersprachen Wörter für Weißeiche, Schwarzeiche,

Roteiche, aber keines für Eiche, und noch weniger für Baum.

Gelegentlich geht die Individualisierung so weit, daß für dasselbe Tier
ganz verschiedene Bezeichnungen bestehen, nicht nur nach seinem
Alter - dafür bieten ja auch unsere Sprachen Beispiele -, sondern auch

je nach der Situation, in der es sich befindet. So kennt das Eskimo
mehrere Ausdrücke für den Seehund; der eine gilt als allgemeine
Bezeichnung (es ist zu beachten, daß es eine solche doch gibt) ; ein
zweiter wird verwendet für den Seehund, der an der Sonne liegt; der
dritte, wenn er sich auf einer Eisscholle treiben läßt. Die äußerste

Konsequenz solcher individualisierenden Wiedergabe der Realität ist
dann gegeben, wenn, wie bei den Maori, die Gegenstände des

täglichen Gebrauchs, wie Häuser, Kanoes, Waffen, Kleidungsstücke,
nicht durch Gattungsnamen, sondern durch förmliche Eigennamen
bezeichnet werden. Dies erinnert an die sogenannten Individual-
begriffe der Kindersprache, die der sprachlichen Bezeichnung von
Gattungsbegriffen vorangehen.

Dieselbe konkretistisch-individualisierende Behandlung erfahren
auch Vorgangsbezeichnungen, so wenn das Klamath ganz verschiedene

Formen des Zeitwortes bildet, je nachdem es sich um ein

Beginnen, Fortfahren, Aufhören oder Wiederbeginnen handelt, ferner

um gewöhnliches oder häufiges Tun; oder es werden auch verschiedene

Formen der Bewegung durch bestimmte Verbalbildungen
bezeichnet: sich in gewisser Entfernung bewegen, im Zickzack oder

geradeaus, in die Höhe oder hinunter, sich im Kreise bewegen, innerhalb

oder außerhalb der Hütte, im Wasser oder auf dem Wasser etwas

tun usw. Dabei wird auch hier, wie bei den Nominalklassen und

Zahlwörtern, auf die Form des sich bewegenden Objektes Rücksicht

genommen.
Was amerikanische Sprachen durch Partikeln bezeichnen, das

drücken die Sudan-Sprachen durch eine Art Adverbien aus, deren
lautmalender Charakter noch deutlich erkennbar ist. So besitzt das

Ewe zwar keinen allgemeinen Ausdruck für gehen - ebensowenig

14



wie das Klamath -, dafür aber Dutzende von Bezeichnungsweisen für
verschiedene Arten des Gehens, die jeweils mit dem Wörtchen zo

verbunden werden; z.B.: zo bafobafo vom Gang eines kleinen
Menschen, dessen Körperteile sich beim Gehen lebhaft bewegen; zo
behebehe schlotternd, schlenkernd gehen; zo biabia vom Gang eines

langbeinigen Menschen; zo bohoboho von dem eines korpulenten,
schwerfällig Gehenden; zo bulabula achtlos, ohne vor sich zu sehen

gehen; zo dziadzia energisch gehen; zo gblulugblulu wie ein Büffel
stier vor sich hinsehend gehen; zo goegoe mit nickendem Kopfund sich

bewegendem Hinteren, zo tyende tyende mit sich bewegendem Bauch
und eingeknickter Lende usw. Dabei ist zu beachten, daß das allen
diesen Ausdrücken vorangestellte zo nicht die allgemeine Bezeichnung
für gehen ist und allein gar nicht gebraucht werden kann. Es sind im
ganzen nicht weniger als 33 solcher Partikeln im Gebrauch, deren
Zahl sich noch verdoppelt, je nachdem es sich um große oder kleine
Objekte handelt.

Andere Naturvölkersprachen haben ganz verschiedene Verba für
dieselbe Tätigkeit, je nach dem Objekt, auf das sie gerichtet ist. So

besitzt die Sprache der Huronen verschiedene Wörter für essen, je
nachdem, was gegessen wird. Eine Südseesprache verfügt über etwa
20 Lautkomplexe zur Bezeichnung des Schlagens, je nachdem mit
dünnem oder dickem Holz, mit der Hand, mit der Faust, mit einer

Keule, einer scharfen Kante oder einem flachen Instrument
geschlagen wird.

Wie in den vorhergenannten Fällen die Qualität von ihrem Träger
sprachlich nicht geschieden wird, so hier die Tätigkeit nicht von dem,
womit oder woran sie geschieht. Neben solchen individualisierenden
Benennungen finden sich aber in den Naturvölkersprachen gelegentlich

auch Wörter mit auffallend weiter Bedeutung; Thurnwald
spricht in solchen Fällen geradezu von einer Vertretbarkeit verschiedener

psychischer Inhalte durch ein und dasselbe Wort. Das
lehrreichste Beispiel dafür ist die Art, wie jene Wörter verwendet werden,
welche die magische Potenz bezeichnen (Mana bei den Polynesiern,
Mulungu bei den Bantu, Orenda bei den Irokesen usw.). Sie werden
auf alles Außerordentliche oder Geheimnisvolle angewendet, und
erfüllen damit einen Kreis von Begriffen, für den unser Denken kein
Äquivalent besitzt. Solche Tatsachen dürfen aber nicht als Beweis

gegen den Konkretismus oder als Zeugnisse hochentwickelter
Abstraktion betrachtet werden; sie zeigen lediglich, daß ganz verschie-

15



dene Objekte oder Qualitäten assoziativ zusammengefaßt werden und
infolgedessen eine gemeinsame Bezeichnung erhalten, auf Grund
jener participation mystique, wie sie die französische Völkerpsychologie
unserem Verständnis erschlossen hat. Auch die kindersprachliche
Entwicklung kennt bekanntlich den Fall, daß die verschiedenartigsten

Dinge oder Situationen, deren Ähnlichkeit zu entdecken dem
entwickelten Bewußtsein schwer fällt, gleich benannt werden. Solche

Bildungen erwecken dann leicht den Anschein weitreichender
Abstraktion, während sie tatsächlich nur Ausdrucksformen einer vor-
begrifflichen Stufe der Geistesentwicklung sind, wie sie die
Völkerpsychologie als prälogisch gekennzeichnet hat. Natürlich ist in der
Annahme solcher Parallelen der naturvölkischen und kindlichen
Sprachentwicklung Vorsicht geboten; es ist überflüssig zu betonen,
daß der Primitive durchaus nicht psychologisch dem Kinde
gleichzusetzen ist, und auch seine Sprache keineswegs mit der Kindersprache

gleichen Wesens ist; aber gewisse Parallelen der Phylogenese
und der Ontogenese sind doch auch hier unverkennbar.

Damit sind wir am Ende unserer Betrachtung angelangt. Wenn
auch manche der behandelten Kennzeichen der Naturvölkersprachen
gelegentlich in den Sprachen der Kulturvölker sich ebenfalls
aufzeigen lassen, und namentlich in der volkstümlichen Redeweise oft
überraschende Parallelen finden, so ergeben sie in ihrer Gesamtheit
doch den unwiderleglichen Beweis für eine andersartige Struktur des

primitiven Bewußtseins. Wenn dies auch nicht die psychischen

Elementarprozesse betrifft, so greift es doch tief genug in den ganzen
geistigen Habitus ein, um diesen in seiner Besonderheit erkennen zu
lassen. Das Vorwalten rein assoziativer Verknüpfung der Vorstellungen

über deren apperzeptiver Zusammenfassung, die geringe
Ausbildung von umfassenderen Abstraktionen und, was damit
zusammenhängt, die konkretistisch-individualisierende Erfassung der
Realität sind Grundzüge des primitiven Geisteslebens, die in der

Sprachform ihren mannigfachen Ausdruck gefunden haben. Diese

Feststellungen sollen nun aber keineswegs ein abschätziges Urteil über
diese Sprachen begründen. Es wäre ganz ungerechtfertigt, diese nur
dazu mit den Kultursprachen zu vergleichen, um sich über ihre
Armut und Unbehilflichkeit zu entsetzen, wie dies unangebrachter
Philologenhochmut allzulange getan hat. Der einzig berechtigte Maßstab,

den wir an eine Sprache anlegen können, besteht vielmehr darin,
zu untersuchen, wieweit sie befähigt sei, die seelischen Inhalte der sie

16



Sprechenden zum Ausdruck zu bringen. Prüfen wir die Sprachen der
Naturvölker unter diesem Gesichtspunkt, so ergibt sich, daß sie diesen
Zweck gerade so gut erfüllen wie die unsrigen. Ja der Primitive wird
weit seltener in die Lage kommen, sich der Grenzen seiner sprachlichen

Ausdrucksmittel bewußt zu werden als der Kulturmensch.
Seine Sprache lehnt sich aufs engste an seine allgemeinen
Lebensbedingungen an, aus denen sie erwachsen ist. Und wo sie reicher ist
als die unsrige und uns den Eindruck einer Überdetermination
erweckt - etwa durch ihre peinlich genaue Wiedergabe räumlicher
Bestimmungen -, da hebt sie lediglich etwas heraus, was für den
Naturmenschen von vitaler Bedeutung ist, so etwa die Berücksichtigung

der Himmelsgegend für den Eskimo oder den Wüstenbewohner,
während es in unsern ganz andersartigen Lebensverhältnissen ohne
Schaden vernachlässigt werden kann. Die Eigentümlichkeiten der
Naturvölkersprachen sind also unter diesem biologischen Gesichtspunkt

zu betrachten und zu werten. Gewiß ist der konkretistische
Aufbau dieser Sprachen der Entwicklung abstrakten Denkens nicht
förderlich; aber gerade dadurch wird der Sprecher auch vor den
Gefahren allzu weitreichender Abstraktion bewahrt und verliert
niemals den Zusammenhang mit der Realität, während wir oft nicht
mehr genügend ermessen, wie weittragend die begrifflichen
Kategorien sind, die uns unsere Sprache, ohne daß wir uns dessen bewußt
sind, darbietet, und wie sehr sich die in ihr liegenden Abstraktionen

von der Wirklichkeit entfernen. Die Art, wie der Primitive seine

Erfahrung in Sprache umsetzt, entspricht etwa seinem Geldverkehr: er
zahlt mit Kaurimuscheln, die einen zwar geringen, jedoch tatsächlichen

Wert besitzen, während wir unsere größeren Transaktionen in
viel schnellerer, dafür aber auch gewagterer Weise erledigen: mit
Papiergeld oder einem Namenszug, dem nur hin und wieder die

Metalldeckung fehlt.

2
17


	Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven Bewusstseins

