
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Malebranche: Traité de la nature et de la grâce, édité par Ginette Dreyfus.
Oeuvres complètes, tome V, Paris, Vrin 1958.

Cette publication des œuvres complètes de Malebranche est un modèle
de scrupule et de méthode. Elle est faite sur la meilleure édition, désignée

par Malebranche, elle respecte l'orthographe et jusqu'à la typographie du
texte original. Un apparat critique de toutes les éditions parues du vivant
de l'auteur permet de suivre l'évolution de la doctrine. Des notes concises

sont consacrées aux références et aux rappels historiques.
L'édition du Traité de la nature et de la grâce a été confiée à Mlle Ginette

Dreyfus. Dans son introduction, l'éditeur énumère les éditions et les

traductions, relate les circonstances de la composition et de la publication du
Traité et donne les textes du P. André qui éclairent l'histoire du Traité.

L'ouvrage, comme les autres volumes de ces œuvres complètes en cours
de publication, est couronné par un index des citations faites par Male-
branche, par un index des noms propres cités dans le volume et par un
index des matières générales. p Brunner

Malebranche: Traité de la nature et de la grâce. Introduction philosophique,

notes et commentaires du texte de 1712, texte de l'édition
originale de 1680, par Ginette Dreyfus. Paris, Vrin 1958.

Comme le titre l'indique, cet ouvrage comprend plusieurs choses : d'abord
une introduction de 170 pages. L'auteur y recherche les antécédents
doctrinaux du Traité de la nature et de la grâce dans les textes de Malebranche
lui-même: la Recherche de la Vérité et les Conversations chrétiennes. Puis

il analyse la polémique avec Arnauld, avec une précision historique et
philosophique rigoureuse, en faisant ressortir, aux pages 125 à 127, le sens de ce
débat. Les mêmes qualités se retrouvent dans l'exposé de l'opposition
commune de Bossuet et de Fénelon et dans la mention des sentiments de Bayle
et de Leibniz. Voyez par exemple aux pages 163 à 165 la comparaison des

optimismes de Leibniz et de Malebranche sur la question du meilleur monde.
La deuxième partie de l'ouvrage contient le texte de 1680 du Traité de

la nature et de la grâce. L'édition en est justifiée par le fait que le Traité y
apparaît allégé des adjonctions postérieures qui doublent à peu près la
longueur du texte et en cachent la beauté et la rigoureuse construction.

Enfin ce livre comprend un grand nombre de notes érudites, en petits
caractères, relatives à l'édition de 1712 reproduite dans le tome V des

Oeuvres complètes. Elles sont destinées à lever les difficultés que peut
présenter ce texte. C'est un commentaire plutôt que des notes. Malebranche

224



y est expliqué par lui-même et en relation avec ses contemporains, selon
les règles de la plus saine et sûre méthode historique. Brunner

RudolfSchneider: Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und Aristoteles.
Forsch, zur Kirchen- und Geistesgeschichte, N.F., Band VI.
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1957.

Augustin hat den Aristotelismus in seiner Jugend durch die
stoischaristotelische Popularphilosophie, dann durch Cicero und den Neuplato-
nismus (beide von Posidonius beeinflußt) kennen gelernt. Die aus diesen

Quellen gewonnenen Erkenntnisse hat er jedoch «nach dem Gesichtspunkt
der ,summa Veritas' der Bibel und des christlichen Glaubens behandelt»,
d.h. umgeschmolzen und radikalisiert. Er blieb stets ontologisch orientiert,
in dem Sinne, «daß es über alles Erleben hinaus reales außenwirkliches
Sein gibt. Weil Sein, darum Erleben. Weil Reales, darum Subjektives».
Zumal seine Seelenlehre war «durch und durch ontologisch», damit
zugleich theologisch, da bei Augustin eine Trennung von Theologie und
Ontologie unmöglich ist. Er führte die ontologischen Einsichten in der
Psychologie (und Theologie) viel systematischer und konsequenter durch als

Aristoteles. Ohne die Unterschiede zwischen beiden zu übersehen - sie

werden in einem besonderen Kapitel behandelt und auch sonst immer
wieder aufgewiesen (so gibt es bei Aristoteles nur die «Ewigkeit der Form»,
bei Augustin auch die «Ewigkeit des Einzelwesens») -, zeigt nun der
Verfasser in sehr klaren, subtilen, in alle Einzelheiten des «vegetativen» und
des «sensitiven Vermögens» gehenden Interpretationen die ontologisch,
vor allem hinsichtlich der «Seinsrettung» begründeten Übereinstimmungen
in der aristotelischen und augustinischen Psychologie. So gelingt ihm in
der Tat sein Vorhaben überzeugend, das Dogma vom «Platoniker» Augustin
zu brechen. //. Kunz

Ginette Dreyfus: La volonte selon Malebranche. Paris, Vrin, 1958, 406 pages.
Cet ouvrage important approfondit la question comme aucun de ceux

qui l'ont précédé. A la manière de son maître, Martial Gueroult, Mlle Dreyfus

s'attache à confronter son auteur avec lui-même. La vérité métaphysique
étant en soi, dans cette étude, hors de question, c'est la vérité de Male-
branche qu'il s'agit de mettre à l'épreuve. Non point par un parti pris
d'hostilité. Si Mlle Dreyfus aboutit à l'énumération des nombreuses apories
que Malebranche ne peut éviter, elle y a été conduite par une étude sereine

qui n'a pas ébranlé son admiration pour l'auteur de la Recherche de la vérité.

«Ce sont moins des objections, écrit-elle, que des questions adressées à

l'auteur, ou à ceux dont il captive les méditations. Pour ne les avoir pas
nous-mêmes résolues, nous ne les prétendions point insolubles. Et si même
il était avéré qu'elles le fussent, on devrait reconnaître que leur ensemble ne
conduit point à l'arrêt, mais à la stimulation de la réflexion, à travers le
champ nouveau, et presque infini, des combinaisons originales de pensées

que le génie de Malebranche a su déployer devant nous» (p. 383).

15 Studia Philosophica XIX 225



Mlle Dreyfus a choisi de traiter de la volonté parce que c'est le «centre
sensible du système» de Malebranche, le point de jonction entre l'intelligible
et l'existant, l'infini et le fini. Dans la première partie du livre, elle analyse
la notion de volonté divine et, dans la seconde, celle de volonté humaine.
Elle se demande d'abord comment nous connaissons, dans le système de

Malebranche, la volonté comme attribut de Dieu et quel est le rapport entre
la raison et le vouloir en Dieu. Elle examine ensuite les problèmes relatifs à
l'acte créateur: la connaissance que nous en avons, le motif de la création,
la création continuée. Un chapitre, le sixième, est consacré à l'occasiona-
lisme; les deux suivants, réservés à la conduite de Dieu dans la création,
amènent l'auteur à traiter du principe des volontés générales et du problème
du mal. Enfin, parmi les cinq lois générales qui régissent l'action de Dieu,
l'auteur analyse celles du monde matériel et celles de la grâce, avant de

présenter ses conclusions pour cette première partie.
L'étude de la volonté humaine est tout aussi riche, puisqu'après les

définitions malebranchistes de la volonté humaine, l'auteur passe en revue les

caractères discordants de la volonté humaine qui est à la fois invincible et
libre (cinq chapitres sont consacrés à cette opposition), inefficace et se

déterminant elle-même, amour de Dieu et désir anthropocentrique de bonheur.
Avant de conclure une nouvelle fois, Mlle Dreyfus montre les différents
aspects de la volonté humaine, chez Malebranche, dans leurs rapports avec
la morale.

Comme nous le disions, son intention n'est nullement de présenter la
doctrine de Malebranche comme on raconte une histoire, mais de l'examiner,
ainsi que Malebranche lui-même exigeait qu'on fît des ouvrages de l'esprit.
Le principal résultat de cet examen est de révéler l'abîme qui ne laisse pas
de demeurer chez l'Oratorien entre le monde de l'essence universelle et de

l'infini et le monde de l'existence singulière et finie. La volonté, qui reste le
plus souvent extérieure à la raison divine, n'assure pas de passage intelligible
de l'un à l'autre de ces mondes. On n'aperçoit pas la volonté dans le Verbe,
ni le motif de la création, ni les voies d'exécution. Si bien que sur quantité
de points, c'est la foi qui nous renseigne plutôt que la raison. Les concepts
d'acte créateur, de volonté, d'amour de soi, tous d'origine chrétienne,
augustinienne, apparaissent comme juxtaposés à la notion primordiale de
l'être immobile.

Dans le domaine de la volonté humaine, on trouve un dualisme analogue:
«D'un côté, les nécessités du système tendent à imposer, à partir de la volonté
divine, une sorte de construction rationnelle de la faculté humaine de vouloir ;

de l'autre, les exigences rebelles de la psychologie, voire celles de la religion
et de la morale, semblent devoir refouler les conclusions de la déduction»
(p. 381). La solution des difficultés nées des caractères discordants de la
volonté est insatisfaisante. Elle aboutit à juxtaposer l'infini et le fini au sein
de la créature. «L'infinité de la volonté ne rend pas compte, comme on le

veut, de ce qui conditionne le passage de l'infini au fini, savoir l'arrêt de la
liberté, mais de ce qui conditionne le passage du fini à l'infini, savoir le
mouvement pour aller plus loin. Réciproquement, la finitude de la créature
ne rend pas compte du passage du fini à l'infini, mais du passage de l'infini

226



au fini. C'est que, de l'infini au fini, le rapport est nul. Ce qui vient de l'infini
ne peut aller qu'à l'infini. Ce qui vient du fini ne peut aller qu'au fini. Et
tout effort demeure vain qui tente de les accoupler, que ce soit dans la
connaissance, dans la volonté ou dans la liberté» (p. 377-378).

Cependant les difficultés auxquelles se heurte l'Oratorien l'engagent à

ouvrir à la morale des voies nouvelles. Le grand mérite du livre de MUe

Dreyfus réside non seulement dans la force des analyses, mais aussi dans les

comparaisons nombreuses que fait l'auteur entre la doctrine de Malebranche
et celles de Platon ou de saint Augustin, de Descartes ou des cartésiens, de
Kant ou des neokantiens. Fernand Brunner

Jean Starobinski: Jean-Jacques Rousseau. La transparence et l'obstacle.

Paris, Pion 1958.

On ne peut bien comprendre, pensons-nous, le livre très remarquable de

M.Jean Starobinski si l'on ne songe qu'il place Jean-Jacques sous les deux
projecteurs conjugués de l'analyse littéraire et de la psychopathologie. La
figure qui se dessine est alors nouvelle et vraie, même si elle ne met pas en
évidence toutes les dimensions de Rousseau.

Jean-Jacques Rousseau est un malade - c'est un paranoïaque persécuté
(p. 252) — et c'est un écrivain de génie. Une dialectique s'institue entre ces

deux termes universels pour éclairer un personnage singulier1.
Jean-Jacques enfant, puni injustement, ressent l'étendue d'une innocence

désormais incommunicable: nous avons affaire au divorce entre le vrai,
senti immédiatement par la conscience, et le faux, senti comme un tissu de
relations. (Victor Hugo ne dira-t-il pas, dans la préface à la Légende des

Siècles, que le Mal est la relation?) Ce complexe de pluralité fermé, qui va
enserrer Rousseau des mailles de la persécution, ce «on» anonyme et substi-
tuable qui, tel le diable, prend toutes les formes, c'est, bien sûr, le réseau

d'interprétation aberrante de la paranoïa. Mais il se trouve que ce moi,
au lieu de se murer dans la maladie, c'est-à-dire dans la répétition obsessionnelle,
va être créateur d'une œuvre, c'est-à-dire, partant d'un point mystérieux où se

rejoignent obsession et réalité, et qui est peut-être l'âme même, créer une œuvre
inépuisable et diverse qui ne peut, en aucune façon, être réduite à la maladie.

Et d'abord, Rousseau sera seul, non d'une solitude de fait qui simplement
l'isolerait, mais d'une solitude qui est «négation de la négation», c'est-à-dire
refus du réseau social, lui-même négation de l'innocence. Rousseau est donc
une solitude-protestation: seul à protester, il rejoint l'universel, car son
écriture témoigne dans le monde de sa solitude; protestant seul, il est démuni,
humilié, faible, evanescent. C'est cette voix évanescente et dont l'écho
secoue l'Europe qui est Rousseau.

*

1 «... et l'on est contraint d'admettre que, du moins dans le cas de cet homme

exceptionnel, la régression pathologique de l'instinct n'est pas incompatible avec le

progrès d'une pensée.» (p. 223, note.)

227



Rousseau n'est pas révolutionnaire; ayant brossé le tableau des origines,
il refuse de s'engager dans les moyens, que voudra Marx, pour réaliser les
fins. Il ne refuse pas ces moyens d'emblée, mais, peu à peu, il renonce à

distinguer dans la réflexion une médiation et une direction de salut, pour
ne plus voir en elle que l'ennemie de l'innocence immédiate.

Rousseau se retire du monde, «se réforme», parce que le moyen pour lui
de tenter une justification n'est plus un moyen d'action directe, mais un
moyen presque magique. Il s'absente car, absent, et masquant ainsi sa

personne instable et vulnérable, il est présent par l'écriture, présent à

distance, il trouve son assise et son unité dans un personnage nul et absent
et qui pourtant se fait conscience de l'humanité, comme le précepteur est
conscience d'Emile et de Sophie. Face aux hommes masqués, Rousseau se

retire et écrit, pour atteindre ainsi l'autre derrière le masque.

*
La Nouvelle Hèloïse est ainsi la tentative de créer un monde où tout soit

transparent, où toutes les relations — qui pourraient être le mal - baignent
dans un milieu homogène et cristallin, roc ou eau. Dans un tel milieu,
image de la mémoire, rien qui puisse se constituer en opposition: c'est la
confusion des âmes. L'argent, la pièce autonome, successive et sociale, en est

banni; tout se passe comme une grande nutrition, une fête nutritive et sacrée
où les lecteurs et les lectrices puissent reconnaître, en communion magique
avec l'écrivain, une conscience innocente exilée. Le voile pourtant subsiste
dans cette œuvre, une tristesse y fait ombre, qui est comme l'image de la mort.

*
Les signes. Rousseau les veut immédiatement signifiants:

«Der Wink genug, und Winke sind
Von Alters her die Sprache der Götter.» (Hölderlin)

L'homme primitifne parle pas : il crie, rit, pleure, soupire. Rousseau voudrait,
comme il a banni l'argent de Clarens, bannir le signe monnayé de la vie
sociale. Ironie: les signes se tournent contre lui. L'écrivain retrouve le malade,
qui voit partout des signes certes immédiats, mais funestes, et qui expriment
le réseau de relations maudit qui l'emprisonne.

Il faudrait que le signe vécût, qu'il brillât comme la conscience, que
Galatée s'animât, et l'artiste qui crée s'apparente ici encore au malade qui
établit l'égalité aberrante :

matière statue vie moi.

Le Christ même pour lui, loin d'être médiateur, n'est plus qu'exemple, et
cet exemple, c'est encore Rousseau, le vrai Rousseau.

*
Les Confessions seront, non la recherche du temps perdu, mais l'immense

tentative d'exprimer ce qu'est Rousseau dans l'instant de la conscience
innocente. Cet étalement d'une conscience exprime l'universel: Rousseau,
homme du peuple, conscience quelconque, exprime l'homme dénudé, jugé
et en appelant comme le prolétaire chez Marx. Mais l'homme des Confessions,

228



ainsi réduit à cette voix universelle, demeure Rousseau, et la conscience
transparente, la «belle âme», devient aussi bien le moi le plus obscur, un malade
aux prises avec des spectres, des images mémorielles fermées et systématisées.

C'est ainsi que le Jean-Jacques des Rêveries et des Dialogues se trouve
réduit à une simplicité tragique: désormais entouré par le maléfice, il parle
malgré tout, mais il sait maintenant qu'il ne pourra réaliser la transparence
ni en lui ni dans le monde, car il se trouve opposé à lui-même et opposé
au monde.

Est-ce Hegel qui a raison, en voyant ici la nullité d'une conscience non
dialectique (moi moi) qui refuse la différence? Est-ce Hölderlin qui
voit ici le prophète des dieux qui viennent?

L'auteur conclut en une page très belle que cette voix égarée, répétition
monotone du délire et chant mélodieux, est peut-être ce qui seul a le droit
de s'appeler raison. Cette parole, qui proclame éperdument l'innocence,
tisse le voile et énonce la transparence. «L'existence délivrée du voile
transparaît, le temps seulement d'une éclaircie - hors du temps» (p. 333).

* * st

Certes Rousseau est bien cet homme, que nous peint Jean Starobinski;
mais cet homme n'est peut-être pas tout Rousseau, tant il est impossible de
cerner l'âme dans un ordre de grandeur.

Nous ne soulevons ici qu'une question.
L'ambivalence, chez Rousseau, est vraie, mais elle n'est pas radicale:

elle ne saurait l'être, puisque nos projecteurs éclairent un homme historiquement

situé, une conscience héréditairement située, et ne peuvent éclairer
l'âme même sans qu'elle cesse d'être Rousseau pour tomber dans la nullité,
entre Hegel et Hölderlin.

Le chant mélodieux de l'artiste, qui l'emporte sur la maladie au moins
autant qu'il faut pour créer cette oeuvre, ce chant demeure instrumental.
Nous ne parlons pas ici que de l'utilisation par Rousseau de la langue française

du XVIIIe siècle, qui déjà oriente le problème hors de l'ambivalence
pure, mais encore, au niveau de la conscience, de l'utilisation d'un langage
transmissible. Cette utilisation, on nous le dit, n'est pas exclue par la paranoïa,
qui laisse intacte une telle faculté, mais elle présuppose, non la raison en soi,
mais un ordre de grandeur qui offre une relation entre la maladie et la
raison. Cet ordre de grandeur, c'est l'esprit occidental, dont la maladie
sera aussi bien marquée par Hegel que par Hölderlin. Dieu a reculé au
fond du ciel, asymptote dans un espace infini fermé, et le médiateur s'efface.
Rousseau exprime cette absence et prend sur lui ce rôle de médiateur, avec
un courage insensé.

Cette considération peut nous éclairer sur la relation entre le malade et
l'artiste : elle n'est pas un mystère final, car on ne saurait alors s'expliquer le
moins du monde pourquoi Rousseau a pu s'exprimer. Ce n'est pas par le
choix pur d'un langage - c'est rester là dans l'optique de Rousseau - c'est

par une relation réelle entre un public et lui. Il faut donc penser que Rousseau
reste Rousseau dans un ordre de grandeur concret jusqu'à la limite où il
est encore pour nous une conscience particulière, et non à la fois une pure

229



voix et un document clinique. Cet ordre de grandeur, il ne faut pas douter
que ce soit la civilisation occidentale.

Or, ce que Rousseau dit à cette civilisation, et en elle, c'est qu'elle est
devenue mensonge, et c'est en ce sens qu'il est prophétique, car il a saisi
le premier dans toute son ampleur un nouvel ordre de grandeur de la
conscience humaine. Et ici, il est vrai de dire que c'est un homme du peuple
persécuté, et qui figure le primitif que la civilisation occidentale a devant
elle maintenant, celui qui, comme Rousseau, se sert de son langage à elle

pour dénoncer son mensonge. Toutefois, Rousseau malade a rejeté dans

l'imaginaire la réalisation de cet ordre de grandeur nouveau, parce qu'il
ne pouvait consentir que le langage nouveau qu'il avait découvert ne
demeurât pas son langage.

Ainsi, le mystère de l'âme de Jean-Jacques demeure: il est celui de toute
âme. Mais sa conscience ne se résout pas dans une ambivalence absolue:
elle demeure, nous ne disons pas dans une situation historique, mais dans

une situation spirituelle. Elle seule peut créer, entre Rousseau et nous, une
vraie distance, une perspective concrète.

Cette perspective, M. Starobinski la rend possible, en nous faisant émerger
à la fois de l'histoire littéraire académique et des tentatives absurdes de
réduction des écrivains à des catégories sociologiques et psychologiques
brutales et simplistes. J.-P. Leyvraz

Giuseppe Semerari: Interpretazione di Schelling. Volume primo. Napoli,
Libreria scientifica éditrice, 1958. VIII -f- 294 pages.

On sait que l'interprétation de la pensée de Schelling aboutit de plus en
plus à une revision des assertions traditionnelles, à l'abandon des trois
périodes successives qu'y voyait Kuno Fischer, et qui avait fait comparer
Schelling à un peintre qui aurait changé de manière. M. Giuseppe Semerari

apporte la contribution de l'Italie à cette revision; partant des textes, même
mineurs, il nous donne une lecture nouvelle de la doctrine. Traducteur
lui-même des Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus, il montre
le développement organique de la pensée de Schelling, où les problèmes
moraux et religieux ne sont pas absents de la période de jeunesse. D'autre
part, il considère la doctrine en elle-même, et non pas seulement en fonction
de Fichte ou de Flegel, ou au travers des polémiques.

M. Semerari montre l'intérêt de Schelling se déplaçant de la connaissance
vers l'être, ce qui confirme son éloignement du kantisme. Or l'être est

connu, non pas avant tout par déduction, mais par dévoilement (enthüllen,
offenbaren). Et la liberté y a d'emblée sa place, bien avant les Philosophische

Untersuchungen... de 1809.
Sur le rapport de la pensée de Schelling avec celle, bien différente, de

Bergson, M. Semerari établit les distinctions nécessaires, tout en soulignant
qu'il s'agit de deux philosophies organicistes, qui diffèrent surtout sur le

plan épistémologique.
M. Semerari se rattache ainsi au groupe formé par M. Manfred Schröter,

l'éditeur de Schelling, M. Wilhelm Szilasi, M. Walter Schultz. Il arrête

230



son enquête à l'an 1802; nous souhaitons pouvoir bientôt en lire la suite,
du «second» au «dernier» Schelling. Marcel Reymond

Jean-G. Lossier: Les civilisations et le service du prochain. Paris, La Colombe,
1958, 237 pages.
Dans notre civilisation scientifique, les rapports humains vont en se

détériorant: l'homme ne voit plus dans son prochain qu'un objet soumis

au déterminisme des lois de la nature ou de la société et ne sait plus trouver
le chemin qui mène à une rencontre authentique. L'un des signes de cette
crise des rapports humains est l'attention que les philosophes contemporains
portent à l'existence d'autrui et la prise de conscience d'un véritable
«problème d'autrui».

Le mérite de M. Lossier n'est pas d'envisager à son tour ce problème qui
a déjà donné lieu à tant de débats significatifs, mais d'élargir singulièrement
notre champ de recherches. Il s'attache en effet à montrer que les données
du problème varient avec les civilisations et l'attitude qu'elles adoptent,
non seulement vis-à-vis d'autrui, mais aussi vis-à-vis de la nature et du temps.

Les civilisations religieuses tendent à insérer l'homme dans un univers
où la nature symbolise la transcendance, où le temps obéit à un déroulement
cyclique et n'engendre pas de véritable nouveauté, où chaque homme a sa

place fixée dans un ordre hiérarchique. Les communautés y revêtent un
caractère sacré et le lien qui unit à autrui est avant tout celui de la famille,
de la tribu ou de la cité. Avec l'apparition des grandes religions, qui
culminent et se rejoignent dans la recherche de l'unité à laquelle se Vouent les

mystiques, ces cadres étroits tendent à se rompre pour faire place à une
communauté plus vaste, de nature spirituelle, où l'amour circule librement.
Mais toujours les tendances légalistes, la nostalgie de l'ordre et de la hiérarchie
opposent un frein puissant aux aspirations des mystiques.

Avec la civilisation scientifique, le temps apparaît comme un déroulement
linéaire, comme le lieu d'une véritable histoire et d'un progrès constant.
Cette conception moderne du temps - dont l'origine se trouve dans le
christianisme primitif, mais que les églises ont généralement méconnue —

amène l'homme à prendre conscience du rôle actif qu'il est appelé à jouer
dans le cours de l'histoire. La civilisation scientifique rejette toute transcendance

pour s'installer dans l'immanence d'un devenir incessant. Perdant
toute valeur symbolique, la nature devient un objet d'exploitation que
l'homme ne peut plus aimer, de sorte qu'il ne se réalisera désormais que
dans l'ordre social. L'unité n'est plus cherchée dans la participation mystique
à l'absolu, mais dans le sentiment d'appartenance à l'humanité. Il s'agit
toutefois d'une humanité abstraite dont on ne considère que l'essence
commune et au sein de laquelle les rapports entre individus tendent à se régler
entièrement sur l'idéal rationnel d'une justice purement commutative et à

exclure la charité, l'amour gratuit, le don de soi, le sacrifice.

Mais, derrière cette civilisation scientifique qui est en passe de gagner
toute la terre et de désintégrer toutes les civilisations religieuses, M. Lossier
voit se dessiner une civilisation du service qu'il appelle de ses vœux. Mainte-

231



nant que la science paraît en mesure de résoudre tous les problèmes de la
vie matérielle, l'homme doit accéder à l'esprit de service1, grâce auquel il
pourra vraiment trouver son prochain, dans le don de soi jaillissant d'un
amour spontané. Cet esprit de service pourrait constituer l'élément d'unité
auquel aspire toute civilisation. Grâce à lui, il serait possible d'établir un
nouveau lien entre le monde humain et l'Esprit transcendant, «car l'unité
humaine que nous démontrons en servant notre prochain ne se justifie et ne
se réalise pleinement qu'en tant qu'elle est un reflet de cette unité plus haute -
unité sur le plan spirituel - que démontrent les mystiques» (p. 135). Par
l'esprit de service, l'homme accéderait de nouveau à une dimension religieuse
et retrouverait le sacré, non plus dans la nature, mais dans «le social», le
chemin vers Dieu passant désormais par le service du prochain.

Ce bref résumé ne peut malheureusement donner une idée de toute la
richesse de l'ouvrage. Soucieux de saisir tous les aspects d'une civilisation,
parce que profondément convaincu de leur interdépendance, M. Lossier
situe à leur place respective les éléments religieux, philosophiques, scientifiques,

techniques, sociaux, économiques. Ouvert à toutes les formes de
civilisation et de culture, il est attentif à l'enseignement, non seulement du
monde occidental, mais du monde arabe, de l'Inde, de la Chine, de l'Afrique
noire. Tant de richesses nous comblent, mais, osons l'avouer, nous submergent
un peu. On voudrait parfois reprendre son souffle, s'arrêter à l'évocation trop
rapide de tel ou tel fait historique ou sociologique, de telle ou telle doctrine
religieuse, plutôt que de passer tout de suite plus loin, et l'on se prend à

regretter que, après avoir éveillé notre intérêt, M. Lossier nous prive de
certains développements désirables.

Mais, plutôt que de nous livrer à des regrets, nous voudrions remercier
M. Lossier de nous avoir donné ce livre où tant d'information précise se

joint à une pensée si généreuse et si ouverte, ce livre qui est lui-même une
belle manifestation de l'esprit de service. André Vaelke

Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie.
Zu seinem 100. Geburtstag am 1. März 1958 hrsg. von Kurt Gassen

und Michael Landmann. Duncker & Humblot, Berlin 1958.

Den größten Umfang in diesem Erinnerungsbande nehmen die als

«Erinnerungen an Simmel» überschriebenen Zeugnisse einer großen Zahl von
Autoren ein. Zum überwiegenden Teil handelt es sich um den
Wiederabdruck früher erschienener Publikationen, ein kleinerer Teil von
persönlichen Erinnerungen im eigentlichen Sinne wird hier erstmals veröffentlicht.

Begreiflicherweise ist der Gehalt sehr unterschiedlich, alle Beiträge
aber überragt derjenige von Margarete Susman. Unterschiedlich sind sodann
die Briefe Simmeis an verschiedene Zeitgenossen (Paul Ernst, von Harnack,

1 Dans son étude Sur l'esprit de service, parue dans les Studio ph.ilosoph.ica (Vol. XII,
1952, p. 54-69), M. Lossier abordait déjà ce thème, qui tient une place
dominante dans son ouvrage.

232



Husserl, Rickert, Rilke, Rodin, Susman, Max und Marianne Weber).
Während etwa die paar Einladungen an Rilke ohne Schaden hätten
wegbleiben können, sind andere Briefe bedeutsam für die Persönlichkeit und
das Denken Simmeis. Von diesem selbst ist noch der Anfang einer
unvollendeten Selbstdarstellung abgedruckt. Zur Charakterisierung seiner Persönlichkeit

tragen eine graphologische Analyse von A. Gaugier und die «Bausteine

zur Biographie» von M. Landmann bei; die letzteren enthalten in
der Hauptsache einen Abdruck der - mehrheitlich peinlichen - Dokumente
der akademischen Laufbahn Simmeis. H. Müller entwirft den Plan einer
Gesamtausgabe der Simmelschen Werke; und schließlich findet sich, zwar
etwas aus dem Rahmen des Ganzen fallend, eine vorzügliche scharfsinnige
Abhandlung von H.-J. Lieber und P. Furth «zur Dialektik der Simmelschen
Konzeption einer formalen Soziologie». Diese Abhandlung und Susmans

Beitrag scheinen mir das Gehaltvollste des Bandes zu sein, der durch eine
sehr sorgfältige umfangreiche Simmel-Bibliographie von K. Gassen
abgeschlossen wird. H Kunz

Else Buddeberg: Denken und Dichten des Seins. Heidegger/Rilke. J.B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1956.

Heidegger und Rilke sind in der Erschütterung durch die «Seinsferne»
und «Seinsvergessenheit» des modernen Menschen «seinsgeschichtlich»
zur Frage nach dem Sinn von Sein überhaupt und dem Sein von (menschlichem)

Dasein gedrängt worden, um eine «nähere Nähe» zum Sein zu
ermöglichen: so etwa bestimmt Buddeberg den Ausgangspunkt ihrer Arbeit.
Zwar liefere die Existenzialontologie keine Methode zur Interpretation von
Dichtungen, und es geht der Verfasserin auch nicht um eine «Zurückfüh-
rung» des Rilkeschen Werkes auf existenziale Kategorien — allenfalls um
eine Zurückführung der «existenziellen Erfahrungen und Nöte eines Dichters
auf ihre existenzialen Bedingungen». Allein faktisch bleiben die formalen
existenzialontologischen Analysen Heideggers doch maßgebend für die
inhaltlichen Interpretationen der Ubereinstimmungen und Unterschiede in
den Aussagen Heideggers und Rilkes. Nach der Konfrontation der
Angstauffassungen des Denkers und des Dichters heißt es : «Wir lasen aus Dichtung

und Briefen Rilkes existenzielle inhaltlich-konkret gewordene
Erfahrungen ab, die ohne Rest in die formalen Strukturen Heideggers eingehen.
Sieht man von diesen Erfahrungen hin auf Heideggers Existenzialität, so

scheint es, diese sei für jene erdacht. Blicken wir von der Existenzialität '

des Denkers auf die gelebte Gestalt des Dichters und sein Geschöpf, so
möchte man glauben, sie seien zur Ausfüllung jener geschaffen. Ein Dichter
und ein Denker stellen an einem gleichen Ort der Zeit gelebte Erfahrungen
und denkerische Möglichkeiten zur Aufnahme dieser Erfahrungen bereit».
In entsprechender Art werden eine Anzahl Themen behandelt: das
«Verstehen» bei Heidegger und das «Einsehen» bei Rilke, die Befindlichkeit
der Sorge, das Gewissen, der Tod, das «Verwandeln» (Rilke) und
«Ermöglichen» (Heidegger) u.a. Im Zusammenhang des letzteren setzt die
Autorin zu einer Kritik an, die darauf abzielt, den temporalen Vorrang

233



der Zukünftigkeit bei Heidegger durch einen sölchen der Gegenwärtigkeit
zu ersetzen. Sonst aber ergibt sie sich vorbehaltslos dem Heideggerschen
Denken, was wohl gelegentlich eine etwas gewaltsame Deutung der
Äußerungen Rilkes zur Folge hat. Indessen schmälert dies den Eindruck der
großen Vertrautheit mit den denkerischen und dichterischen Zeugnissen
nicht. Die Bezugsstiftungen zwischen beiden sind mehrheitlich überzeugend.
Die ganze Arbeit hält ein hohes Niveau ein. j-j fçunz

Georg Simmel: Brücke und Tür. Essays des Philosophen zur Geschichte,

Religion, Kunst und Gesellschaft. Im Verein mit Margarete Susman

hrsg. von Michael Landmann. K.F. Koehler Verlag, Stuttgart 1957.

Der hübsche und handliche, von M. Landmann unter Mitwirkung von
M. Susman herausgegebene Band enthält 28 Aufsätze, von denen mit einer
Ausnahme alle bereits zu Lebzeiten Simmeis an zum Teil heute unerreichbaren

Orten erschienen waren. Sie sind unter den Uberschriften «Leben
und Philosophie», «Geschichte und Kultur», «Religion», «Das Schöne und
die Kunst», «Geschichtliche Gestalten», «Gesellschaft» geordnet und von
einer die Philosophie Simmeis charakterisierenden, auch Bezüge zur
gegenwärtigen Situation stiftenden Darstellung Landmanns eingeleitet. Aus den

bibliographischen Quellenangaben entnimmt man, daß der Wiederabdruck
mancher Studien gekürzt ist, was ich bedauern muß; falls Raumnot dazu

gezwungen hat, wäre das Weglassen des einen oder andern Essays m. E.
richtiger gewesen. Denn wenn, was vermutlich die Absicht der Sammlung
ist, die weniglesenden, aber vielschreibenden Zeitgenossen - zu denen Simmel
selbst seinerzeit gehörte — an den Philosophen erinnert werden sollen, haben
sie ein Anrecht darauf, seine Zeugnisse unverstümmelt zu besitzen.

H. Kunz

Henri-L. Miéville: Condition de l'homme. Essai de synthèse philosophique
et religieuse. Genève, E. Droz, 1959. Publications de la Faculté
des Lettres de l'Université de Lausanne, XIII. 232 pages.

Cet ouvrage est une sorte de Testament philosophique; on y lit une
philosophie, mais on y sent l'homme, partout présent. Les idées s'y succèdent,
mais c'est leur vibration personnelle qui compte. L'auteur y «résume l'effort
de pensée d'une vie», mais il y faut lire la vie même de la pensée.

A mes amis et anciens étudiants... (C'est la dédicace.) Voilà qui est
significatif: le «Testament» ne se replie pas sur lui-même pour donner à des

«concepts» une valeur décisive et éternelle; ce testament «témoigne», c'est
sa fonction propre, et il «appelle»; il est dédié, et dédié aux jeunes, à ceux
qui ont continué et continuent encore, sur le modèle de cette pensée de H.-L.
Miéville, dont il nous dit lui-même qu'elle «n'a jamais cessé de se vouloir
ouverte et cependant disciplinée».

Disciplinée, la pensée de H.-L. Miéville ne l'est pas au point de devenir
un «système». Elle se prête même difficilement à la systématisation. C'est

234



que l'on ne systématise que le proprement humain; or l'auteur dépasse les

lieux où règne et triomphe notre raison, pour communier avec Dieu. La
synthèse qui nous est offerte n'est pas ici philosophique seulement, mais

religieuse aussi. Religieuse surtout, dirais-je, car une même thèse, une même
idée centrale, une même intuition décisive parcourt toutes ces pages,
consacrées aux divers problèmes de l'unité et de la diversité de l'existence
humaine, du temps et de l'éternité, du surnaturel et du sacré, de la foi et
de la raison, du mystère de la pensée et de l'art. Elle tiendrait en ces mots:
lors de toutes ses démarches, y compris la démarche privilégiée par laquelle
elle évalue ou pèse ses innombrables démarches particulières, la pensée est
liée à autre chose qu'elle, à une transcendance qu'elle éprouve en son immanence,

à Dieu dont elle participe. Et cette liaison-là est religion, au sens

propre; la pensée qui lie et qui est reliée est une pensée religieuse; la
philosophie qui est prise dans cette liaison est une philosophie religieuse.

Cette thèse (ou cette intuition, ou cette idée centrale - il faudra s'entendre)
parcourt tout l'ouvrage de M. Miéville. Tentons de la faire sortir.

La conscience d'être, qui est la plus primitive et la plus fondamentale de

toutes les consciences philosophiques, est déjà, en soi, une conscience qui
comprend l'être quand elle explique autre chose — quoi que ce soit. Car expliquer,
c'est toujours admettre antérieurement à l'explication que quelque chose

est compris (est réellement «pris avec»); quand je lie une chose à une autre
par l'explication, je suis déjà lié.

La conscience est donc liante et liée. Elle est liée parce que liante. Toute
existence en effet n'est telle que par la liaison; mais du même coup c'est ma
conscience qui, en liant, se sent liée; la liaison même qui fait l'existence et
les existants est liaison de cette existence et de ces existants à Dieu — Dieu
qu'on ne lie pas, mais qui est «compris» par chaque liaison.

La conscience est ainsi exactement entre Dieu et l'homme. On ne doit
pas tout dériver de Dieu, ni de l'homme, car «dériver», c'est penser, et
penser, c'est justement lier en étant lié. Dériver à partir de Dieu, ou à partir
de l'homme, c'est absolutiser les principes et rendre l'homme et Dieu
contradictoires et exclusifs. Car absolutiser, c'est toujours marcher vers la
contradiction. Il ne faut donc pas penser Dieu (sans l'homme), ni penser l'homme
seul (sans Dieu) ; il faut penser, et c'est l'acte même de la pensée, la pensée
en acte, qui est le joint où Dieu est compris quand nous expliquons, où
Dieu se lie à nous quand nous relions.

Enfin la conscience se trouve à la fois dépendante de Dieu, et participant
à lui (p. 28) ; elle ne saurait faire que Dieu dépende d'elle, mais ne saurait
non plus rompre ses attaches avec Dieu. L'esprit est exactement défini par
ce double rapport - qui n'est pas un rapport, mais un acte concret de la
pensée humaine, vécu sous sa double dimension humaine et divine. J'oserais

presque écrire (la parodie néanmoins serait douteuse) que la conscience

pour M. Miéville est «thétique de soi et positionnelle de Dieu».
Dans le problème de la connaissance (et le recenseur excusera qu'on se

limite à ce problème, pour mieux faire ressortir l'essentiel), c'est la pensée
elle-même, la raison, qui va refléter cette double nature. Car penser, c'est
lier des idées; la raison, c'est le pouvoir de «former des idées et de concevoir

235



entre elles des rapports». Or Dieu, dirais-je, est la «forme» même de cette
«formation»; il n'est pas une idée que je formerais, parmi d'autres, mais la
liaison même que ma raison impose à tout, parce que tout la lui impose.
La vérité est donc la présence de Dieu à ma raison; c'est le nom que je donne
(quand je me fais raison) à Dieu que je ne pense jamais séparément, mais

qui n'est jamais séparé des actes mêmes par lesquels je pense ce qui est

séparé en l'unifiant. Ainsi «la vérité, qui traduit la relation vivante de la
pensée à l'être, ne peut exister que par l'activité même de cette pensée» (p. 102).

Ne croyons cependant pas que le propre de la raison soit de se hisser au
niveau de la pensée de Dieu; nous sommes aux antipodes d'un optimisme
rationnel à la Leibniz. Il y a certes participation de nous à Dieu, et de la
raison à la vérité, mais il y a aussi dépendance. Dépendant ainsi de la vérité,
notre raison ne peut que marcher vers elle; cette marche n'a pas de terme,
mais elle a une «orientation constante» (p. 108).

Il y a ainsi complémentarité entre l'univers que je pense et la pensée

que je rends adéquate à l'univers. Cette complémentarité, qui préserve du
scepticisme autant que du dogmatisme, est fondée sur la conscience que
prend la pensée d'elle-même, sur une «foi de la pensée en elle-même»
(p. 109) qui consiste exactement en cette double conscience de la participation

et de la dépendance, de ce qui est lié et de ce qui se lie ainsi.
J'ai dit, au début de ce compte rendu (où j'ai volontairement laissé de

côté combien d'aspects importants de l'ouvrage étudié), qu'une même thèse,

une même idée centrale, une intuition constante, parcourait toutes ces

pages. Et j'ai ajouté qu'il faudrait encore s'entendre là-dessus.
Car ce noyau de la pensée de H.-L. Miéville, ce centre vivant de sa pensée,

est-il une thèse ou une intuition? Qu'est-il exactement? Je dirais volontiers

que ce n'est ni une thèse (une sorte d'axiome, à partir de quoi tout découlerait),

ni une intuition (une sorte d'image, autour de quoi tout tournerait).
Car la philosophie de H.-L. Miéville est aux antipodes d'un cartésianisme
où tout s'organiserait par déduction; elle est aussi aux antipodes d'un
bergsonisme où tout serait approximatif ou approximation.

En réalité ce «noyau» est une source; un point originaire vécu et vivant,
un lieu où naissent les choses, d'où procèdent les idées. Une source vive
dont la langue allemande seule donne une idée quand elle écrit: Ursprung.
Et j'aimerais saisir, pour terminer, l'originalité de cette source.

Car il y a, pour le dire un peu scolairement, deux «sources» (au sens de

«Quellen», cette fois-ci) à la pensée de H.-L. Miéville. La première est
celle que constitue l'œuvre de Kant. La. leçon principale qu'en tire H.-L.
Miéville est celle de la modestie: non, nos idées ne touchent pas spontanément
l'absolu; non, la pensée ne peut s'assurer par ses propres forces contre tous
les risques. Dans le criticisme kantien, H.-L. Miéville saisit l'exacte place
médiane qu'il cherche entre le dogmatisme (qui dégénère si facilement en
tyrannie et en dictature) et le scepticisme (lequel dégénère de son côté en

anarchie). L'autre source, je la verrais volontiers dans la longue suite des

philosophes intuitifs et même mystiques, dans ce qu'on peut appeler la
tradition «panthéiste» («Vous dites: c'est là du panthéisme! - Et si cela
était?», écrit l'auteur, p. 16). Et chez notre philosophe, qui fait le pont

236



entre la tradition kantienne allemande et la France, et qui se situe exactement
dans la tradition philosophique protestante de la Suisse romande, il n'est

pas exclu que le spiritualisme français ait été comme la réalisation à notre
siècle des aspirations profondes de cette tradition panthéiste. Le spiritualisme
français... Je songe bien sûr à Renouvier1, mais aussi et surtout à l'analyse
reflexive, et en particulier à l'œuvre de Lavelle. Il y a, chez Lavelle,
l'affirmation d'une participation à l'être par l'acte de l'esprit; et cette affirmation
est aussi de H.-L. Miéville. Car l'être n'est pas l'objet propre de notre raison,
et il ne se confond pas non plus avec cette même raison hypostasiée en objet.
Entre le réalisme, naïf ou critique, et l'idéalisme absolu ou non, il y a la
place médiane d'une philosophie de l'acte, ni réaliste, ni idéaliste. L'esprit est acte,
et l'esprit en acte se définit moins par ce qu'il est quepar ses exigences (formule
profonde, qu'on lit à la page 164, où elle n'est peut-être pas assez soulignée).

Cette double source suffirait à assurer l'originalité de la pensée de H.-L.
Miéville. Mais si elle convient assez bien pour caractériser le système auquel
cette pensée pourrait parvenir, elle échouerait à rendre compte du fait que
justement la philosophie de H.-L. Miéville ne se donne jamais comme un
système. Il y a donc une troisième source de la pensée de H.-L. Miéville,
qui est cette pensée même en acte, dans le déroulement de ses démarches

propres; et cette source fait non seulement le mouvement, mais donne la
structure de cette pensée. Source qui n'est pas, on le voit, une thèse, c'est-
à-dire une affirmation parmi d'autres; qui n'est pas non plus une intuition,
de laquelle les formules théoriques seraient séparées. Mais source qui procède
d'une autre dimension - ni de la dimension du discours ni de celle de l'image -,
mais de la méditation, d'une réflexion toujours renouvelée sur le vécu et
sur l'expérience humaine.

Ce n'est plus dès lors un hasard si cet ouvrage se présente comme une
succession d'essais, dont l'auteur n'a tenté ni la synthèse logique rigoureuse
ni l'arrangement esthétique propre à une œuvre littéraire. La «variété du
langage» et la «liberté du ton et de l'allure» que relève l'auteur lui-même
sont moins un artifice d'écriture qu'une nécessité au service de la philosophie
de l'auteur. Car au-delà des discours et au-delà des images intuitives, il y a,

pour H.-L. Miéville, «le consentement à l'être et à l'acte».
Il ne serait donc pas tout à fait exact de dire que ce sont des méditations

qui composent Condition de l'homme; cela serait en tout cas insuffisant. Car
c'est la méditation elle-même qui est la condition de l'homme. Et à cette
condition humaine, Condition de l'homme est le plus bel hommage que l'on
pouvait rendre. J.-Claude Piguet

Im Dienste der Wahrheit. Paul Häberlin zum 80. Geburtstag. Francke

Verlag, Bern 1958.

Dieses eindrückliche Zeugnis vom Wirken Paul Häberlins aus Anlaß
seines 80. Geburtstages enthält nicht nur Dokumente der Freundschaft und
Anhänglichkeit, des Gedenkens und der Hochschätzung (von Ludwig

1 Auquel l'auteur a consacré sa thèse en 1902.

237



Binswanger, Willi Schohaus, Paul L. Sidler, Henri-L. Miéville, Meinrad
Inglin, Hermann Hiltbrunner und Niccolô Giamara). Der Band vereinigt
auch Beiträge, die für den Fernerstehenden von Interesse sind: Arbeiten
zum Verständnis der philosophischen Bestrebungen Häberlins (so «Paul
Häberlins Stellung innerhalb der deutschen Philosophie des zwanzigsten
Jahrhunderts» von Hermann Gauß und «Das philosophische Spätwerk
Paul Häberlins in biographischer Sicht» von Peter Kamm), aber auch
selbständige Aufsätze, die teilweise von bestimmter Thematik aus wiederum die
Brücken zur Philosophie des Jubilars schlagen (von Hans Zantop: Das
Problem der Selbsterkenntnis bei Piaton, Kant und Schopenhauer, Martin
Simmen: Vom Menschenbild bei Pestalozzi und Häberlin, J.-Claude
Piguet: Philosophie et expression, sowie von Gabriel Widmer: Foi et
théologie). Ein Verzeichnis der zahlreichen und gewichtigen Veröffentlichungen
Häberlins beschließt den Band. Mit ihrem reichen Inhalt ist diese Geburtstagsgabe

zu einer repräsentativen Würdigung von Pläberlins Leben und
Werk geworden.

Es sei mir erlaubt, mit Rücksicht auf den Jubilar vor allem auf die Skizze

von Hermann Gauß über Häberlins Stellung in der Gegenwartsphilosophie
hinzuweisen. Diese Arbeit darf der besonderen Beachtung gewiß sein, mag
doch manchen Häberlins absolutistische Metaphysik, der man neueleatische
Züge nachsagen könnte, wie ein erratischer Block in unserer Zeit erscheinen.
Auch ist bekannt, «daß sich Herr Häberlin in der Darstellung seiner
Gedanken nur in wenigen Ausnahmefällen mit Zeitgenossen auseinandersetzt
und seine eigenen Uberzeugungen an denjenigen anderer lebender Denker
mißt», wie Gauß gleich zu Beginn feststellt (39). Dies ist vielleicht nicht
zufällig, weil Häberlin clen bestimmenden Strömungen der Gegenwart im
Grunde recht fern steht, wie gerade die einfühlenden und mit einigen
freundlich-wohlwollenden kritischen Glossen versehenen Darlegungen von Gauß
bestätigen. Eine gewisse Verwandtschaft Häberlins mit dem Neukantianismus
ist bald in den Hintergrund getreten, auch zu den Phänomenologen behielt
er große Distanz (ihnen wird übrigens Gauß nicht ganz gerecht, so in bezug
auf eine vermeintliche Vollständigkeit der Kategorien bei Nicolai Flartmann:
54, Anm. 18), und wie sehr Häberlin das bohrende Denken Heideggers
fremd ist, illustriert Gauß mit einer amüsanten Vermutung über die Antwort,
die Häberlin auf Heideggers metaphysische Grundfrage wohl geben würde
(54, Anm. 21). Es wäre bloß zu fragen, ob nicht größere Nähe zum späten
Heidegger bestehe, was Gauß nicht weiter beachtet. Dagegen glaubt Gauß,
daß Häberlin «in vielen Dingen durchaus anerkennend zu Herrn Jaspers
steht» (50), wiewohl die beiden Positionen unvereinbar sind, wenn man das

«Sein» im Sinne Häberlins und das «Umgreifende» in Betracht zieht. In
der vorliegenden Darstellung könnte man im Eindruck bestätigt werden, daß
die Philosophie Häberlins versteckte Theologie, so etwas wie «Seelsorge»
sei. «Was die Theologie bei Herrn Häberlin zurückgelassen hat», sagt
Gauß (41), «ist vor allem das Bestreben, seinen Mitmenschen etwas Positives

und Aufbauerides zu bieten.» Wie wäre dies aber mit «Wahrheit»
zusammenzudenken? Hans Ryffel

238



Eugen Fink: Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des

Phänomen-Begriffs. Phaenomenologica 1. Martinus Nijhoff, Den Haag
1958.

Mit der leitenden Absicht, «in einer Begegnung mit phänomenologischen
Motiven der Philosophie Husserls und Heideggers den kosmologischen Horizont
der Seinsfrage aufleuchten zu lassen», bemüht sich Fink um eine Klärung
der drei im Titel genannten Begriffe. Die ganz im Banne Heideggers
stehenden und sachlich auch kaum über ihn hinausgehenden Besinnungen
werden in einer ungewöhnlich, für eine akademische Vorlesung doch
vielleicht allzu bilderreichen Sprache vorgetragen. Ein beliebiges Beispiel dafür :

«So wie die Blume aufgeht aus dem gestaltlosen Grunde und aufglänzt am
oberirdischen Tag, so steigen alle endlichen Dinge aus der gestaltlosen,
abgründigen Nacht des Seins herauf, kommen in Umriß und Gestalt zum
Vorschein im Felde des Anwesens — und fallen wieder zurück, wenn die Zeit
sie erschöpft hat, ins Unerschöpfliche». Der wichtigste Ertrag der Arbeit
dürfte die Differenzierung des Erscheinungsbegriffes in den «Anschein» und
den «Vorschein» sein. Jener, der neuzeitlichen Metaphysik zugeordnet,
meint das Faktum, daß «irgendwelche innerweltlichen Dinge zu
Vorstellungsgegenständen eines mit Vorstellungskraft begabten Seienden werden,
vornehmlich des Menschen. Das Gegenstandsein eines Seienden ist sein
Erscheinen; es gerät sozusagen in den Lichtkegel eines vorstellenden
Lebewesens». Der die antike Metaphysik charakterisierende Vorschein dagegen
ist «nicht eine Begebenheit, die der Sache gleichsam von außen angetan
wird; sie wird nicht ,erkenntnismäßig' beleuchtet und beschienen. Ihr
Erscheinen ist vielmehr ihr Eigenstes. Es gehört zu ihrem Sein, ist der
fundamentale Seinsvollzug des Seienden an ihm selber. Das Seiende erscheint,
sofern es zum Vorschein kommt. Nicht wird es von einer fremden Bewegung
betroffen wie im Erkanntwerden, es vollzieht die Bewegung des Erscheinens
als ein Hervorkommen. Seiendes erscheint, indem es sich von ihm selbst her
entbirgt». Hier wie dort wird das Erscheinen traditionell als Vorgang am
Seienden gedeutet, während in Wahrheit die Dinge im Erscheinen sind,
dieses «das ineinander verspannte Walten von ,Wahrheit' und Welt» ist.

II. Kunz

Gottfried Martin: Einleitung in die allgemeine Metaphysik. Kölner
Universitätsverlag 1957.

Die Grundfrage der allgemeinen Metaphysik lautet: was ist das Sein?
Piaton hat sie im «Sophistes» und Aristoteles in der «Metaphysik» gestellt.
Vorbereitet wurde sie von der Entdeckung des Allgemeinen durch Sokrates,
die sich in die drei Fragen: was ist die Tapferkeit? was ist die Tugend? was ist
das Wissen? konkretisierte. Von ihnen, die zugleich die Frage nach der Einheit

exponieren, geht Martin aus und führt die Grundfrage über die als

platonische Idee verstandene Einheit zu ihrer transzendentalen Bestimmung
im aristotelischen Sinn. Er macht es so, daß er einen kurzen einschlägigen
Text (aus verschiedenen platonischen Dialogen und der aristotelischen Meta-

239



physik) zitiert und ihn dann interpretiert, vorsichtig und die Schwierigkeiten
berücksichtigend, aber entschieden auf den jeweiligen Sachverhalt zielend.
Das alles geschieht mit einer vorbildlichen schlichten Klarheit. fj Kunz

Nikolaus von Arseniew: Die Verklärung der Welt und des Lebens im ästhetischen

und religiösen Erlebnis. C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh 1955.

Der Titel des Buches verspricht eine sachliche Untersuchung des in ihm
genannten Themas. Der Verfasser formuliert es folgendermaßen: «Die Sehnsucht

nach Verklärung zieht sich wie ein roter Faden durch die ganze
Geschichte der Menschheit hindurch. Die Verklärung der Welt ist der älteste,
schon Jahrtausende währende Sehnsuchtstraum der Menschen. Ob nur
Traum? Oder ein Traum, eine Sehnsucht, die auf einer höheren Wirklichkeit
fußt und deshalb von ausschlaggebender Bedeutung ist? Das ganze Buch ist
ein Versuch, dieser Frage nachzugehen.» Der erste Teil unterstützt denn
auch noch die erwähnte Erwartung, denn er bringt eine Auswahl von
Zeugnissen, die das «Land der Sehnsucht im Erlebnis der Dichter und Künstler»,
«antike Naturverklärungen und ihre Nachklänge», «mittelalterliche Sagen
und Legenden», die «Heiligung des Familienheimes», «das Paradies der
Kindheit und die Sehnsucht der Jugend», schließlich den «großen Abgrund
und das Irrewerden am Leben» belegen. Freilich wird weder nach den Wurzeln

dieser Sehnsüchte und Verklärungen noch nach ihrem «Realitätscharakter»

gefragt, und auch der unpräzise, gelegentlich sentimentalisierende
Sprachgebrauch läßt langsam Zweifel an der sachlichen Absicht des Autors
aufkommen. Sie werden im zweiten Teil - die «mystische Begegnung», die
«erschienene Fülle» und anderes behandelnd - vollends bestätigt, der in der
Hauptsache (von einigen rührenden Heiligengeschichten abgesehen, an welche

der Verfasser anscheinend mit ebenso rührender Naivität glaubt) Bibelzitate

und predigende Ergüsse aneinanderreiht. Wenn Arseniew einmal im
Hinblick auf Simeon bemerkt, «auf diesen Höhen soll. nicht Gefühls-
schwelgerei herrschen, sondern tiefste Demut und Wachsamkeit des Geistes»,
so hat er sich selbst jedenfalls nicht daran gehalten. Und wenn er ein andermal
behauptet, die den Bruder verklärende christliche Liebe schaue «nicht
,ideale' Vorspiegelungen und Sehnsuchtsträume, sondern tiefgehende,
grundlegende Realitäten», so hat er es versäumt, auch nur den Schatten eines
Beweises dafür zu bringen. Das alles soll nichts gegen das Recht und die
Notwendigkeit von Erbauungs- und Trostschriften sagen, aber man sollte
Erkenntnisintentionen davon fernhalten. Kunz

Hans-Eduard Hengstenberg: Sein und Ursprünglichkeit. Zur philosophischen
Grundlegung der Schöpfungslehre. Mit einem Vorwort von
L.-B. Geiger O. P. Verlag Anton Pustet, München-Salzburg-Köln
1958.

Zu einer «richtigen Antwort auf die Frage nach der besonderen Struktur
der schöpferischen Relation zwischen Welt und Gott» gelangt man, wenn

240



man den thomistischen Schöpfungsbegriff- «Hervorrufung ohne Bewegung»

- «ganz ernst nimmt und die notwendigen Schlußfolgerungen aus ihm zieht.
Das kann aber nur geschehen, wenn man die modernen Forschungen zum
Kausal- und Ursprungsproblem mit heranzieht»: so kennzeichnet Hengstenberg

sein in drei Kapiteln durchgeführtes Anliegen. Das erste Kapitel gibt
sich als ein Beitrag zur «Phänomenologie des menschlichen Schaffens», in
welchem die Resultate der «jahrzehntelangen metaphysischen Forschungen»
des Verfassers — in diesem Sinne ist die eben zitierte Wendung gemeint, nicht
als Berücksichtigung der von andern Autoren geleisteten «modernen
Forschungen zum Kausal- und Ursprungsproblem» - kurz referiert werden.
Menschliches Schaffen ist ein Hervorbringen von Sinngebilden, die Hengstenberg

in ideale (irreale), z.B. die Begriffsbedeutungen, und reale, dynamische
teilt; der letztere Sinn wird etwa im Erreichen eines realen Zieles konstituiert,

doch gibt es Realsinn «in schier unendlicher Mannigfaltigkeit».
Damit ein Realsinn zur Existenz kommt, bedarf es dreier «Sinnfaktoren»:
Geschehen, Material (Träger) und Ziel. Außerdem ist er der «Struktur
nach auf Relation angewiesen», und auch sie verwirklicht sich in drei
Relaten: Urheber des Realsinnes, Zweck (Adressat) und «Sinnmaß», nach
welchem sich der Sinnurheber zu richten hat. Die Dreiheit kehrt in der
spezifischen Unterscheidung der Ursprungsbeziehungen wieder: Kausal-,
Begründungs- und Mitteilungsrelationen. Obwohl der Verfasser einmal
ausdrücklich erklärt, die Respektierung der Phänomene sei die erste Pflicht
des Philosophen, scheinen mir seine Darlegungen das genaue Gegenteil von
phänomenologischen Analysen zu sein — nämlich eigenwillige, von
phänomenfremden dogmatischen Voraussetzungen bestimmte Behauptungen.
Sie gewinnen nicht an Überzeugungskraft, wenn ihr Autor ihnen gelegentlich
eine angeblich «vollkommene Evidenz» unterstellt. Das zweite Kapitel
enthält eine «analogische» Anwendung der Mitteilungsrelation auf «Gottes
Schöpfung als Sinnurhebung», das dritte Ergänzungen aus der
«übernatürlichen Offenbarung über die Schöpfung». Als Zeugnis für die
Unbedenklichkeit, mit der heute wiederum die wildesten Spekulationen als

«bewiesene» Einsichten angeboten werden, eignet dem Buch ein gewisser
dokumentarischer Wert. fj j£unz

Franz Brentano: Religion und Philosophie. Francke Verlag, Bern 1954. —

Die Lehre vom richtigen Urteil. Francke Verlag, Bern 1956.

Franziska Mayer-Hillebrand hat im Jahre 1952 die Edition des Brentano-
Nachlasses, die Oskar Kraus und Alfred Kastil in Angriff genommen und
tüchtig gefördert hatten, mit dem Band «Grundlegung und Aufbau der
Ethik» (ebenfalls Francke Verlag, Bern) fortgeführt. An jenes wichtige Werk
schließen sich die hier anzuzeigenden zwei neuen Bände an, die bisher
Unbekanntes aus dem Nachlaß veröffentlichen und die mit nützlichen
Anmerkungen sowie entsprechend den bisherigen Nachlaß-Ausgaben mit
ausführlichen Inhaltsverzeichnissen versehen sind. Ein weiteres Nachlaß-Werk,
«Raum, Zeit, Kontinuum», steht in Aussicht (Lehre vom richtigen Urteil,

16 Studia Philosophica XIX 241



324, Anm. 168). Die Herausgabe dieses Nachlasses ist mit Rücksicht auf die
Stellung und den Einfluß Brentanos sicher schon aus dokumentarischen
Gründen zu begrüßen; dagegen ist sie im Hinblick auf den sachlichen und
bleibenden Ertrag nicht für alle Bände in gleichem Maße gerechtfertigt,
wie auch die vorliegenden zwei Werke illustrieren.

Im religionsphilosophischen Sammelband werden zahlreiche meist kleinere
Arbeiten vereinigt, auch Unvollendetes, Skizzenhaftes, Gelegenheitsarbeiten
in Form brieflicher Äußerungen und selbst Texte, die gegenüber andern
ebenfalls abgedruckten kaum etwas Neues bieten. Die vier Abteilungen des
Bandes betreffen die Beziehungen zwischen Religion und Philosophie, den
Gottesbegriff und die Gottesbeweise, die Theodizee und den Nachweis der
«Geistigkeit und Unsterblichkeit der menschlichen Seele», der für Brentano
ein religionsphilosophisches Hauptkapitel darstellt. Der «rationale Theismus»,

dessen Begründung alle diese Arbeiten dienen, mag heute auch solche
seltsam anmuten, welche die philosophische Gottesspekulation nicht als

Grenzüberschreitung ansehen sollten. Mit befremdlicher Selbstverständlichkeit

wird die Philosophie als vollendete «Weisheit», nicht bloß als
«Weisheitsliebe», in Anspruch genommen (passim, z.B. 17, 23, 70, 94, 98). Sie
ist vornehmlich «Wissenschaft» von Gott und Unsterblichkeit und insofern
wirkliche «Theologie» (101), während die Religion ein «Surrogat» der
Philosophie (28), «Philosophie des Volkes» (78) sei. Für Brentano gibt es

«wahre Fachleute über Gott, Weltordnung, Theodizee, vergeltende Gerechtigkeit,

Unsterblichkeit der Seele...» (84), und er schreibt gar den kühnen
Satz: «Das Dasein Gottes ist so gut wie irgendein Satz der Naturwissenschaften

bewiesen, und die Lehre von der bestmöglichen Welt, welche
unmittelbar damit verknüpft ist, gibt in ihren Konsequenzen befriedigende
Aufschlüsse über das Weltganze, seine Vorgeschichte, seine Zukunft, über
die Seele und ihr geistiges Leben (70).» Daß dies anerkannt werde, sei nur
eine Frage der Zeit (71). So wie Naturwissenschaft und Religion in gewisser
Weise grundsätzlich auf eine Ebene gestellt werden, so werden die
«jenseitigen Sanktionen» in Analogie zu den «bürgerlichen» gedacht, weshalb
es denn möglich sein soll, das jenseitige Leben «vorsorgend [!] zu
beeinflussen» (95f.). - Die Ausführungen zur zweiten Abteilung sind Ergänzungen
zum umfangreichen Nachlaß-Band «Vom Dasein Gottes» (Leipzig 1929),
wo sich die eigentlichen Gottes«beweise» in vollständiger Gedankenführung
finden, während der vorliegende Band nur kurze Skizzen enthält. Auch hier
tritt - abgesehen von der Grenzüberschreitung - einmal mehr die
Hauptschwierigkeit des sog. Kontingenz«beweises», auf den Brentano abstellt, in
Erscheinung: das eigentliche Wesen Gottes (Allwissenheit, Allgüte usw.)
wird nicht deduziert, selbst wenn man den «Beweis» sonst als schlüssig
ansehen wollte. - Das Theodizeeproblem, dem auch mit «streng
wissenschaftlicher Forschungsweise» auf den Leib gerückt werden soll (152), glaubt
Brentano vor allem unter Zuhilfenahme «einer ins Endlose gehenden
Evolution» (178) lösen zu können, die eine zu immer größerer Vollkommenheit
schreitende Weltentwicklung ermögliche. - In der von Kastil redigierten,
die vierte Abteilung ausmachenden Abhandlung «Über die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der menschlichen Seele» möchte Brentano auf Grund einer

242



Diskussion der üblicherweise unterschiedlichen Thesen über das Verhältnis
von Physischem und Psychischem dartun, daß den psychischen Vorgängen
eine geistige «unräumliche Substanz» (231) zugrunde liege, die den Zerfall
des Körpers überdauere.

Ungleich bedeutsamer und ergiebiger scheint mir die «Lehre vom
richtigen Urteil», die auf einer Logik-Vorlesung Brentanos beruht und von der
Herausgeberin durch Einschaltung von andern Arbeiten Brentanos, von
Zusätzen aus Vorlesungen ihres Lehrers und nachmaligen Gatten, Franz
Hillebrand, von Partien, die Kastil redigierte, sowie von gelegentlichen
verbindenden Ubergängen und außerdem durch die Ausführung von «Schlagworten»

zu einem im allgemeinen sehr lesbaren Text ausgestaltet worden
ist. Teilweise waren auch inhaltliche Änderungen nötig, weil es sich um
eine relativ frühe Vorlesung handelt (1877, 1878/79 und 2. Hälfte der 80er
Jahre), die in wichtigen Fragen der späteren Auffassung Brentanos nicht
entspricht (z.B. kam Brentano erst später dazu, lediglich Realia als Objekte
des Vorstellens zuzulassen). Die Herausgeberin spricht selber von «tiefgreifenden

Veränderungen» (XIII), die aber nicht nur im Interesse eines

zusammenhängenden Textes unvermeidlich waren, sondern auch, wie die
Herausgeberin betont, dem Willen Brentanos entsprechen (XIII). Es handelt
sich also um ein sehr stark überarbeitetes und aus den verschiedensten
Quellen zusammengestelltes Werk, wobei es naturgemäß nicht möglich war,
die Modifikationen in allen Einzelheiten anzugeben. Anderseits dürfen wir
nicht übersehen, daß wir diese Zusammenstellung einer ausgezeichneten
Kennerin Brentanos verdanken.

Die Logik ist für Brentano eine praktische Disziplin, Kunst (im Sinne der
Aristotelischen treppt)) des richtigen Urteilens (Iff.). Insofern das Erkennen
im richtigen Urteilen besteht, ist diese Logik im Kern allgemeine Erkenntnislehre.

In vier Hauptteilen schreitet die Darstellung von der Erörterung der
«Gedanken und ihrem sprachlichen Ausdruck» zur Untersuchung der
«unmittelbaren Erkenntnisse» und sodann der «mittelbaren Erkenntnisse»
(Syllogistik) und schließt mit der Wahrscheinlichkeitslehre, in deren Rahmen
auch die Hypothesenbildung und Induktion sowie das Kausalgesetz
abgehandelt werden. Ich beschränke mich hier darauf, einiges herauszugreifen:
Lange bevor die Sprachanalyse Mode wurde und die philosophische
Sachforschung zu verdrängen drohte, wie das heute zuweilen in den angelsächsischen

Ländern festgestellt werden kann, hat Brentano die logisch-erkenntnistheoretische

Relevanz der Sprachanalyse anerkannt und bemerkenswerte
Beiträge geleistet (23ff.). Weithin kennzeichnend füi die vorliegende
erkenntnistheoretische Logik ist die Bestimmung des Urteils, das nicht im Sinne
der vorherrschenden Tradition als eine Verbindung von Vorstellungen
(Subjekt und Prädikat), sondern als Bejahung bzw. Verwerfung einer
Vorstellung aufgefaßt wird (97ff.). Nur so sind die in der traditionellen Logik
lange Zeit übersehenen Existentialurteile (vom Typus «es regnet») zu
erfassen. Alle Urteile werden auf die «Existentialform» zurückgeführt, was zur
Umgestaltung nicht nur der Klassifikation der Urteile (103ff.), sondern
insbesondere auch der Schlußlehre führt: die Schlüsse aus einer Prämisse
erfahren eine neue Interpretation (203ff.), und die Deduktion der üblichen

243



Syllogismen erfolgt auf Grund der Darstellung in der Existentialform einfach
und präzis (210 ff.). Dabei werden die schon immer kontroversen Schlußformen

Darapti, Felapton, Bamalip und Fesapo, entsprechend der Klassenlogik

(vgl. z.B. Hilbert-Ackermann, Mathematische Logik, 2. Aufl. 1928, 44),
als fehlerhaft verworfen. Angesichts der Erörterung dieser Abweichungen von
der traditionellen Logik (insbes. 218fF. u. 327 Anm. 202) muß man sich
allerdings fragen, ob die traditionelle Logik unter ihren besonderen
Voraussetzungen nicht ebenfalls berechtigt ist, sofern man sich von diesen
Voraussetzungen ausreichend Rechenschaft gibt, was freilich meist nicht geschieht.
Wenn Brentano auf Kant Bezug nimmt, so verleitet ihn auch hier, wie in
andern Schriften, die Polemik zu offenkundigen Verzeichnungen und
Mißverständnissen (z.B. 236, auch schon 101 ff.). Die Wahrscheinlichkeitslehre
schließt eng an Laplace an. Brentano hat, wie die Herausgeberin betont
(IX), als einer der ersten unter den Philosophen «den erkenntnistheoretischen
Wert der Wahrscheinlichkeitsbetrachtungen» erkannt. Inwiefern Brentano
in diesem Teil einen wirklichen Beitrag zur heutigen Problembehandlung
leistet, muß ich dem Urteil des Spezialisten überlassen. Von besonderem
Interesse, wenn auch tief fragwürdig, ist der abschließende Versuch
Brentanos, das allgemeine Kausalgesetz durch bloße Begriffsanalyse als notwendig
zu erweisen (299ff.). Hans Ryfii

Friedrich Schneider: Die Hauptprobleme der Erkenntnistheorie mit besonderer

Berücksichtigung der Maturwissenschaften. Verlag Ernst Reinhardt,
München/Basel 1959.

Derselbe: Das Problem der Materie in der gegenwärtigen Malurphilosophie.

Aufsatz in der Zeitschrift «Philosophia naturalis» - Band V,
Heft 2/3.

Als unbestreitbare Tatsache darf festgehalten werden:

In breiter Front ist heute die Ontologie und auf den Wogen dieses onto-
logischen Invasionsstromes der erkenntnistheoretische Realismus in den
Raum der Schulphilosophie eingebrochen. Mit diesem Einbruch ist das

ganze systematische Gefüge der bisherigen Philosophie in Bewegung geraten.
Wohin Anstoß und Bewegung noch führen werden, ist vorderhand kaum
abzusehen. Raum und Umfang der Schulphilosophie mußten erheblich
ausgeweitet werden. Bisher teilten sich in diesen Raum eine auf die christliche

Offenbarung hin und eine auf das erkennende und handelnde Subjekt
hin ausgerichtete Philosophie. Als neuen Partner sehen sie nun neben sich
und im selben Raum den erkenntnistheoretischen und metaphysischen
Realismus, der sich voll und ganz auf die Realität des kosmisch-diesseitigen
Seins ausrichtet. Beide müssen sich mit diesem ihrem neuen Partner nicht
nur abfinden, sondern gründlich auch auseinandersetzen. Diese Auseinandersetzung

hat heute eben erst begonnen.
Er ist ein höchst unbequemer Raumpartner, dieser Realismus Er begnügt

sich nicht damit, als neue ontologische Position im Raum der traditionellen

244



Schulphilosophie Einsitz zu nehmen. Gleich dem trojanischen Pferd trägt
er in seinem Innern einen wahren Klüngel gefährlicher Angriffsmöglichkeiten,

strahlt er die Dynamik seiner streng realistischen Konsequenzen
nach allen Richtungen hin aus. Er wird wohl bald die Logik, die Ethik,
später wahrscheinlich auch einmal die Ästhetik der beiden andern
Raumpartner anpacken und überprüfen. Aber heute schon faßt er mit faszinierender

Energie die Erkenntnislehre seiner Partner an.
Zurückgewiesen werden die halbseitig gelähmten Entscheidungen wie

diejenige eines kritischen oder gar kritizistischen Realismus, der wohl in
seiner Ontologie konsequent realistisch, dagegen mit seiner Erkenntnislehre
sehr inkonsequent noch in der idealistischen Tradition hangen geblieben ist.
Diesem halbseitig gelähmten Realismus wird hier und heute ein
konsequenter Realismus gegenübergestellt, der den Mut hat, auch die Erkenntnislehre

vom Primat des denkenden und erkennenden Subjekts abzulösen und
auf den Primat des real-kosmischen Seins auch im Erkenntnisprozeß festzulegen.

Dieser konsequente Realismus stellt heute die Setzungsphilosophie
vor folgende etwas unbehagliche Fragen:

Wer oder was gibt dem Idealismus eigentlich das Recht, das natürliche
Weltbewußtsein als banausenhaft, als unmöglich und als theoretisch falsch
hinzustellen?

Ist denn die kritizistische These von der schöpferischen Kraft des Bewußtseins

und die damit verbundene Erklärung, das sinnlich und handgreiflich
Gegebene sei eine Objektivation von Bewußtseinszuständen und
Bewußtseinselementen, schon ausgemacht und praktikabel?

Wie soll denn das Bewußtsein dazu kommen, etwas wesentlich anderes,
als es selbst ist, aus sich herauszustellen, zu «setzen»? Wie soll das

ausgesprochen Unräumliche und Immaterielle das Räumliche und Materielle
aus sich heraussetzen oder «projizieren»?

Wie sollen gemeinsames Leben, Sprechen und Handeln erklärt werden,
in denen doch das Wissen um ein und denselben Gegenstand vorausgesetzt
wird, wenn jedes gegenständlich Gegebene grundsätzlich ein dem Wissenden
Zugehöriges, also nur eine ihm immanente Vorstellung sein soll?

Die idealistische Erkenntnislehre ist überzeugt, daß da, wo Empirie
überhaupt noch in Erwägung gezogen wird, diese Empirie gegenüber dem
erfahrungsfreien und darum absolut wahren Denken der Intuition oder der
ratio nur zweitrangige, nur minderwertige, nur uneigentliche Wahrheit zu
geben vermöge. Woher hat denn die subjektivistische Erkenntnislehre ihr
Wissen von der UnZuverlässigkeit und Minderwertigkeit der Sinneserfahrung?

Verdankt sie dieses ihr «Wissen» nicht just jener so hart geschmähten
Empirie? Hat denn schon ein Idealist, hat überhaupt schon irgendein
Mensch sein eigenes Auge ohne Zuhilfenahme der Empirie, ohne Spiegel,
sehen können? Kann sich denn irgendein Mensch unabhängig von aller
Empirie seine eigenen Sinnesorgane direkt zugänglich machen? Verdankt
nicht auch der Idealist seine Kenntnisse vom Aufbau der Sinnesorgane
eben dem empirischen Wissen, verdankt er sie nicht den medizinischen, den
naturwissenschaftlichen Präparaten und Modellen? Wird jene idealistische
Entwertung der Empirie nicht selbst von Grund aus entwertet dadurch, daß

245



sie sich für den Aufweis dieser empirischen Minderwertigkeit just und ganz
auf eben jene «minderwertige» Empirie verlassen muß? Wird nicht durch
diese eigenartige Implikation in der Argumentation der ganzen idealistischen
Erkenntnislehre das tragende Rückgrat gebrochen?

Verliert sich nicht heute eine Philosophie, die abseits und außerhalb
aller empirisch arbeitenden Naturwissenschaft (Breitendimension) und
Geschichtswissenschaft (Tiefendimension) nur ihre «absolut sichere»
Denkwahrheit aufbauen will, in einer sterilen und unhaltbaren Isolation?

Unser Autor, Dozent für Philosophie an der Universität Bonn, stellt sich
mit seinen Schriften, paradigmatisch aber mit den beiden kleinen oben

genannten Veröffentlichungen, restlos in den Dienst des konsequenten
Realismus, daher auch einer konsequent realistischen Erkenntnistheorie.

Die erste der beiden Schriften will vor allem die Studenten geschichtlich
und systematisch in die erkenntnistheoretischen Probleme einführen. Die
wesentlichen Vorleistungen für sein Bemühen sieht er nicht nur in den
Arbeiten eines Hermann Schwarz, Johannes Rehmke, Max Scheler und
Nicolai Hartmann, sondern vor allem auch im new realism der gegenwärtigen
anglo-amerikanischen Erkenntnislehre. Der kleine Umfang der Broschüre
nötigt zu Verzichten, so auch zum Verzicht auf weltanschauliche Fragen
und Folgerungen.

Schon die Einleitung stellt das ganze Bemühen resolut auf den Boden
des kompromißlosen Realismus. Als tragende Gedanken heben wir heraus:
Es gibt hier keine Voraussetzungslosigkeit, wohl aber bleibt Vorurteilslosigkeit

die große Asymptote aller Forschung und allen Erkennens. Vor allem
wissenschaftlichen und philosophischen Erkennen, vor allem Prädizieren
liegt das vorprädikative Kennen, vor allem judicium de re apprehensa liegt
die res apprehensa selbst. Und dann die große Devise des Aquinaten:
«Omnis nostra cognitio a sensu initium habet.» Der naive wie auch der
wissenschaftlich forschende Mensch sind überzeugt, daß das Seiende so ist,
wie sie es unter normalen Bedingungen für die Sinne wahrnehmen. Und
beide sind auch überzeugt, daß viele Menschen immer nur eine einzige
reale Welt sehen, so gewiß jeder sie von seinem Standort aus sieht.
Wahrnehmen und Vorstellen sind scharf zu trennen. Das Wahrgenommene ist
ein öffentlich Gegebenes, das Vorgestellte aber etwas durchaus innerlich und
privat-subjektiv Geschaffenes. Der Naive wie der Wissenschaftler leben und
handeln in der intentio recta (Nie. Hartmann), ihre Überzeugung ist die
eines natürlichen Realismus. Wäre die Subjektivität bzw. das Bewußtsein die un-
überschreitbare Grenze des Wissens und Erkennens, so könnte erkennende
Wissenschaft nur ein Monolog des Wissenschaftlers mit sich selbst sein.

Die Subjektivsten unter den Realisten urteilen: «Weil es fallweise
Sinnestäuschungen gibt, werden die Sinne wohl immer täuschen. Sichere Erkenntnis

gibt nur das außerhalb der Empirie stehende Denken, die ratio.» Zwar
wird recht verschieden angegeben, wie nun das Denken für sich sichere
Erkenntnis schafft. Auf jeden Fall aber wird bei den Subjektivsten den
Schöpfungen des Denkens ein höherer Wert hinsichtlich der Sicherheit
zuerkannt als dem ursprünglich als gewiß angenommenen Wahrnehmen.
Nun, Vorsicht ist bei jeder Wahrnehmung angezeigt, da Täuschungen tat-

246



sächlich vorkommen können. Unter den Händen der Subjektivisten wird
diese selbstverständliche Vorsicht zur dogmatischen Behauptung: «Die Welt
kann unmöglich so sein, wie sie den Sinnen sich darbietet.» Diese Behauptimg
wendet sich grundsätzlich und total gegen alles sinnliche Erfassen. Sie
ersetzt die Empirie durch das Denken. An die Stelle der natürlichen Gewißheit

tritt ein Streben nach unnatürlicher und absoluter Sicherheit. Denken
ist hier nicht Nachdenken über gegebenes Seiendes, das Denken findet hier
erst durch das Denken selbst das wahre Sein. Der reine Idealist aber
vertraut sich überhaupt nur dem durch das Denken diesmal nicht gefundenen,
sondern gesetzten, bewirkten, geschaffenen Sein an.

Mit diesen Einsichten und Erörterungen ist der Grund gelegt für alle
weiteren Untersuchungen, die wir nun hier nicht mehr im Einzelnen
darlegen können. Im Sinn dieser konsequent realistischen Grundlegung werden
nun in den folgenden 4 Kapiteln eingehend überprüft der Kritizismus
Kants sowie die neu-kantischen Weiterungen — das Problem eines «Bewußtseins

überhaupt» - die existenzphilosophischen Abwandlungen des Kantia-
nismus - die Folgen des Übergangs von der intentio obliqua zur intentio
recta - das Wissen — das Erkennen und schließlich das Wahrheitsproblem.
Wiederholt beruft sich dabei unser Autor, mit Dank und Anerkennung, auf
das Werk: «Die anthropologische Bedeutung der Phantasie» von Hans Kunz.

In der zweiten der angezeigten Schriften wird die oben allgemein gehaltene
Problematik einer streng realistischen Erkenntnislehre konkretisiert und
zugespitzt auf das Problem der Materie. Der Sonderfall der Materie bestätigt
und bekräftigt, was oben im weiteren Feld der «Hauptprobleme» als

philosophische Grundorientierung dargeboten worden ist. Zusammenfassend
stellt Schneider S. 337 fest: «So bleibt das Gegebene Grundlage des Lebens,
Basis und Ansatz des Erkennens und Handelns; und die Antwort auf die
Frage nach der Materie bleibt der Hinweis auf die jeweilige konkrete Einheit
dinglicher Bestimmtheiten, die auch nicht aus einem Bewußtsein deduzierbar

ist. - Das Erkennen entwirft Beziehungsgefüge, verleiht ihnen eine
gewisse Eigenständigkeit; aber diese Gefüge sind nicht mit dem Wirklichen
identifizierbar noch können sie das materielle Seiende ersetzen; ihnen fehlt
die existentia actualis. - Die zweckdienlichen causae cognoscendi sind nicht
identifizierbar mit den erkenntnis- und bewußtseins-unabhängigen causae
essendi, fiendi.»

Klein und unscheinbar im äußeren Format, enthalten die beiden
Veröffentlichungen doch kraftvolle Ansätze zu einer fruchtbaren Diskussion
zwischen apriorischer und aposteriorischer Erkenntnistheorie. Dieser speziellen

Diskussion kann heute kaum mehr ausgewichen werden, nachdem einmal
der Realismus als Ontologie bereits tief in das Gefüge der gegenwärtigen
Philosophie eingedrungen ist.

Kleinere Druckversehen in den «Hauptproblemen» - S. 64: «apostorisch»
statt «aposteriorisch» - S. 65: «erhypothesiert», besser wohl «erhypotheti-
siert» - S. 94: «teibar» statt «teilbar» - lassen sich in einer zweiten Auflage
leicht ausmerzen. Doch wünschen wir dem Verfasser so viel Gesundheit und
Muße, daß das, was hier in stark verdichteten Ansätzen vorliegt, voll
entfaltet werden kann in einem Werk und Ausmaß, das der ehrwürdigen

247



Tradition unserer Frage - sie hat seit den Tagen der Vorsokratiker die
Philosophie ständig begleitet -, das der Härte der Entscheidung, dem Mut
zur kompromißlosen Konsequenz sowie schließlich auch der Verantwortung
vor der Philosophia perennis gerecht zu werden vermag. Ernst Haenßler

Helmuth Stofer: Über das ethische Werturteil. Verlag für Recht und
Gesellschaft AG., Basel 1955.

Der Autor geht davon aus, daß «das Werten... eine dem Erkennen und
dem Handeln gleichkommende Grundfunktion des Menschen» ist, für
deren Ausüben in Werturteilen sich die Frage der Richtigkeit oder Unrichtigkeit

stellt. Damit erhebt sich die weitere Frage, «ob es objektive und
absolute, vom menschlichen Bewußtsein unabhängige Kriterien für die
Richtigkeit des Bewerten s gibt».

Stofer untersucht vorerst die Richtigkeit des Urteilens überhaupt. Er
gelangt zur Ansicht, daß die Richtigkeit der Wahrnehmungs- und
Werturteile, bei genauer Betrachtung der Axiome eines logischen oder mathematischen

Urteils die Richtigkeit auch dieser Urteile von der Nützlichkeit für
bestimmte Erkenntnisse oder menschliche Zwecktätigkeit abhänge. Nur der
Wertinhalt eines Werturteils könne in bestimmten extremen Fällen zu
eindeutigen Ergebnissen führen, indem ein hoher Grad des Schmerzes von
jedem empfindenden Wesen verabscheut werde. Im zweiten Teil zeigt
Stofer in eingehenden Analysen der wirklich vollzogenen Bewertungen,
daß weder ein Gefühl, noch ein Zweck, eine Verbindung von Zweck und
Gefühl oder der Wille als allgemeine Annahme für die Beurteilung menschlichen

Verhaltens als gut oder böse auszureichen vermögen. Die Vielfalt der
Gefühle sei vielmehr lebensnotwendig, um die Orientierung unter den
vielfachen Erlebnissen zu finden ; dies wäre ausgeschlossen, wenn nur ein Gefühl
stets das richtige wäre. Eine ähnliche Beweisführung schließt eine einzige
Zwecksetzung als die richtige aus. Doch weder ein formales Prinzip, als
deren Beispiel der Verfasser einzig den kategorischen Imperativ heranzieht,
noch die materiale Wertethik oder die Lehre des Utilitarismus seien geeignet,
eine Grundlage des ethischen Bewertens abzugeben, welche Widersprüche
vermeidet und deren Folgerungen durchgeführt werden können. Etwas
unvermittelt schließt sich ein dritter Teil über die Pflicht an mit einer
Erörterung des Sollens und der Sanktion.

Stofer gelangt so zu einer subjektiven Ethik und hält die Ethik nur als

Erfahrungswissenschaft für möglich. Er betont, daß dem ethischen Bewerten

enge Grenzen gesetzt sind und daß der Versuch, eine objektive Grundlage
des Wertens zu finden, stets wieder auf eine neue Wertung zurückführt.

Einige Andeutungen könnten zu dem Schluß verleiten, daß der Verfasser
als letztlich maßgebend die «biologische Nützlichkeit» anzusehen scheint
(S. 57, 161, 179). Nur so läßt sich die Ansicht erklären, daß eine richtige
Wahrnehmung oder ein richtiges Urteil an sich nicht wertvoller seien als

eine falsche Wahrnehmung oder ein unrichtiges Urteil, weil auch aus einer
unrichtigen Wahrnehmung oder einem unrichtigen Urteil zufälligerweise

248



richtige, nämlich zweckmäßige Folgerungen gezogen werden können (S.20/1).
Anderseits spricht der Verfasser auch von einer «geistigen Sinngebung»
(S. 182), von der «auf ein Sinngeschehen hin abzielende Ordnung» (S. 176).
Es wäre vielleicht angezeigt gewesen, die Frage zu prüfen, ob nicht für das
Wesen des Menschen als dem einzig uns bekannten wertenden Wesen der
Rückgriff auf die biologische Nützlichkeit allein unzureichend ist. Damit
würde zusammenhängen eine Erörterung, welche Stellung im gesamten
menschlichen Verhalten das Werten einnimmt und weshalb für den
Menschen als einem der Zukunft offenen Wesen das Sollen von Bedeutung sein
kann. Auch scheint mir der Begriff des Wertens, wie er von Stofer verwendet
wird, nämlich einfach als «emotionale Stellungnahme» (S. 9) das Werten
nicht erschöpfend zu umschreiben. Es ist eben, wie das Werk Stofers am
Schluß (S. 187) anzeigt, die Konkretisierung einer, allerdings stets nur
vorläufig oder axiomatisch, als höchste angesetzten Anweisung, welches
Verhalten zu bevorzugen sei. // Schultz

Hans Barth: Die Idee der Ordnung (Beiträge zu einer politischen
Philosophie). Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich und Stuttgart
1958.

Der Titel läßt eigentlich systematische Beiträge zu einer «politischen
Philosophie» erwarten, während die meisten in diesem Band vereinigten,
z.T. anderwärts schon abgedruckten Arbeiten die Geschichte der politischen
Philosophie bzw. der Philosophie des Politischen betreffen, so sehr die
systematischen Gesichtspunkte in der einleitenden Vorbemerkung und dann
in den einzelnen Stücken betont werden. Die wichtigste Abhandlung, die
dem Band den Titel gab und hier vor allem hervorgehoben werden soll, ist
freilich eine systematische Skizze: «Das geschichtliche und das natürliche
Recht und die Idee der Ordnung als Problem der politischen Philosophie»,
und am Anfang steht die Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1947, die an Hand
der «Idee des Prozesses» im Sinne sowohl der Bewegung als auch des

Gerichtsverfahrens «Philosophie und Politik» konfrontiert und in ihrer wechselseitigen

Beziehung beleuchtet.
Seine Gedanken über die «Idee der Ordnung» hat der Verfasser in

verkürzter Form u.a. am Symposion der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft im Jahre 1958 in Bern vorgetragen. Im Anschluß an eine

Erörterung der gegenwärtigen Diskussion über das Naturrecht, die das

Problem mit der Kontroverse zwischen Savigny und Thibaut illustriert und
mit Recht den legitimen Kern des Naturrechts auf die nie in absoluter Weise
konkretisierbare «Idee des Maßes» und die «Idee der Gerechtigkeit»
zurückführt (207), umreißt Barth hier eine «Logik der Ordnung». «Der
zentrale Begriff der politischen Philosophie» scheine der «Begriff der
Ordnung» zu sein (213). Gegenstand der Erörterung ist die Ordnung unter
Menschen überhaupt; doch steht die politische Ordnung im Vordergrund,
ohne daß diese freilich im Unterschied zu den übrigen Ordnungen scharf
bestimmt würde. Drei wesentliche Elemente werden herausgehoben : Konsens

249



und Loyalität, womit der einheitliche Sinn der Ordnung, die «geistige
Einheit» (217) konstituiert wird, das Gefüge von Sanktionen, das die
Ordnung sichert und schützt, und die immer in Personen bestehende Instanz,
vermöge welcher das soziale Gebilde handlungsfähig ist. Da der Mensch in
einer Vielheit von Ordnungen steht, stellt sich das Problem einer letztlich
verbindlichen Ordnung der Ordnungen. Doch gibt es für Barth keine absolute
Werttafel, die eine solche Ordnung verbürgen könnte; zudem ist der
Entscheid immer an Personen gebunden, die irren oder schuldig werden können.
Die praktisch-politische Forderung, namentlich im Hinblick auf die
Ausgestaltung des Staates, geht bei dieser Sachlage dahin, daß die Feststellung
des Gerechten nicht monopolisiert werden darf, sondern in einem Prozeß
der kritischen Auseinandersetzung den Gliedern der Gesellschaft selber
zustehen sollte (237 f.). In den paar Literaturhinweisen werden wohl einige
Leser vor allem Hermann Heller vermissen; auch steht diese sozialphilosophisch

angelegte Skizze der begrifflichen Präzision und Schärfe der «sophisti-
zierten» Soziologie unserer Tage eher fern. Mit den instruktiven Hinweisen
auf politische Denker der Vergangenheit, die bestimmte Elemente der
Ordnung isoliert und überbetont haben (so z.B. Rousseau den Konsens, Bentham
die Sanktion und Hobbes die Instanz), greift die am Schluß des Bandes
stehende systematische Arbeit auf die übrigen Stücke zurück. Diese gelten
bestimmten Aspekten der politischen Ordnung in der Auffassung von Burke,
Adam Müller, Rivarol, Lammenais, Comte, de Maistre, Bentham und
Proudhon. Hier bestätigt Barth seine bekannte Meisterschaft im
geistesgeschichtlichen Essay. jjcms Ryjfel

Ludwig Binswanger: Schizophrenie; derselbe: Der Mensch in der Psychiatrie.

Günther Neske, Pfullingen 1957.

Es ist ein nicht genug zu dankendes Verdienst des Verlages, daß er es

gewagt hat, die fünf früher in Fachzeitschriften erschienenen großen
Schizophrenie-Studien Binswangers in einem schönen Band gesammelt
herauszubringen. Binswanger hat dazu neu eine Einleitung geschrieben, in der er
die wesentlichen Resultate der dargestellten Fälle in knappen Zügen
herausarbeitet, geleitet vom für das Verständnis der als schizophren bezeichneten
Daseinsverläufe grundlegenden Begriff des «Auseinanderbrechens der Konsequenz

der natürlichen Erfahrung». Welches Urteil die künftige Psychiatrie
über die von Binswanger begründete daseinsanalytische Forschungsrichtung
fällen wird, läßt sich nicht voraussagen; aber sicher steht, daß dieses bedeutende

Werk das klassische Dokument der daseinsanalytischen Schizophrenie-
Interpretation bleiben wird. - Das kleinere Bändchen enthält drei ebenfalls
bereits früher veröffentlichte Aufsätze: 1. Der Mensch in der Psychiatrie,
2. Mein Weg zu Freud, und 3. Über Martin Heidegger und die Psychiatrie.
Der erste Aufsatz gewährt wohl den in der Gedrängtheit besten Einblick in
Binswangers Grundanliegen; der zweite ergänzt in glücklicher Weise sein

Freud-Erinnerungsbuch, der dritte seinen Beitrag zur Heidegger-Festschrift.
H. Kunz

250



Katharina Kanthack: Vom Sinn der Selbsterkenntnis. Walter de Gruyter &
Co., Berlin 1958.

Das vorliegende Buch ist die erste Veröffentlichung aus einer Reihe von
Besinnungen, «die von der umstürzenden Fragestellung Martin Heideggers
ausgehen». Zunächst wird «die Selbsterkenntnis des Menschen als Forderung
und Möglichkeit» exponiert, worauf in einem vorbereitenden Teil unter dem
Titel der «Frage nach dem Sinn des menschlichen Seins» die Bedeutungen
des «Erkenne dich selbst» im abendländischen «metaphysischen Seinsver-
ständnis» skizziert werden. Dieses metaphysische Seinsverständnis wird ganz
in der Charakterisierung Heideggers gesehen (Sein als Vorhandensein,
Subjekt-Objekt-Spaltung, Primat des Erkennens, Wahrheit als Adäquation
zwischen Verstand und Sache, Substanz-Eigenschaftsschema). Jedoch
bemüht sich die Verfasserin, Heideggers Auslegungen von seinem, wie sie sagt,
genialen sprachlichen Können zu lösen und sie in eine Sprache zu
übersetzen, «die auch ein ehrfurchtsvoll Folgender als seine eigene zu sprechen
nicht ganz vermeiden kann». Das gelingt ihr in der Tat weitgehend (sie

bringt kein einziges Heidegger-Zitat). Indessen mutet das Unternehmen
gesucht an, wozu die blumigen («dichterischen») Redensweisen —

«Unterwanderung des metaphysischen Fragens», «Winke der Verleiblichung»,
«Rufe des Körpers» u.a. - und die eingestreuten rhetorischen Fragen, die
weder ausgearbeitet noch beantwortet werden, das ihre beitragen. Von der
Strenge und Genauigkeit, die Kanthack dem Denken Heideggers nachsagt,
spürt man in ihren im Vagen verschwebenden Aussagen, die sich kaum
mehr mit aufweisbaren Sachverhalten in Beziehung bringen lassen, nichts
mehr. Die gesuchte, für meinen Geschmack mißglückte Sprache hält sich
auch im Hauptteil des Buches durch, dessen erster Abschnitt die drei
Möglichkeiten des Mitseins - «Mitsein als Ausgeliefertsein ohne Angewiesensein»,
«Mitsein als Angewiesensein und Ausgeliefertsein» und «Mitsein als

Angewiesensein ohne Ausgeliefertsein» - entwirft, wovon die dritte als «Mitsein
in lebendiger Inkarnation», d.h. «in Anlehnung an die Natur» das Thema
des zweiten Abschnittes bildet. Hier gelingen der Autorin manche schöne,
gewissermaßen mehr «lyrische» als begreifende Formulierungen von
Möglichkeiten des «seinsverstehenden» «einstimmigen» Begegnens mit
Mitmenschen und Natur, die freilich weitab von der Thematik der Selbsterkenntnis

liegen. Hinsichtlich dieser meint sie, die Selbstobjektivierung als
solche sei nicht entscheidend «für die Sorge um das eigentliche Selbstsein»,
und das «Erkenne dich selbst» intendiere etwas anderes als ein
objektivierendes Erkennen: «Im Grunde meinte der Satz eine Aufforderung, das

Können eines Selbstseins zu werden als Können einer Ballung, eines

Sichzusammenholens, das sich im Griff zu Erde und Himmel, zu Menschlichem
und Göttlichem hin als Einstimmigkeit zeigt». ]{ Kunz

Herbert Marcuse: Eros und Kultur. Übersetzt von Marianne von Eckardt-

Jaffe. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1957.

Marcuse will mit seinem Buch einen Beitrag zur «Philosophie» der
Psychoanalyse, nicht zu ihr selbst geben, denn Freud habe sich mit seiner «Theorie»

251



in die «große Tradition der Philosophie eingegliedert und sich unter
philosophische Kriterien gestellt. Unser Anliegen ist nicht eine verbesserte oder
veränderte Ausdeutung der Freudschen Konzeptionen, sondern die sich aus
ihnen ergebenden philosophischen und soziologischen Folgerungen und
Auswirkungen.» «Philosophie» und «Theorie» werden dabei vor allem als ein
von der erfahrbaren «Wirklichkeit» weitgehend entrücktes und ihr zugleich
unterstelltes systematisch durchkonstruiertes Gedankengebäude verstanden,
weshalb Marcuse fast ausschließlich Freuds Hypothesen über die Urhorde,
die beiden Urtriebe, die Kulturentstehung und die Sublimierung, mithin
jenen Bestand berücksichtigt, der sich empirisch nicht verifizieren läßt und
daher vielfach verworfen worden ist. Trotzdem verfolgt das Buch im Grunde
eine «politische» oder «politisch-ideologische» Tendenz: es kämpft gegen die
unsere «westliche» Kultur beherrschenden Prinzipien der «Leistung» und
der «Produktivität» einschließlich der darin verwurzelten «zusätzlichen»,
will sagen gesellschaftsbedingten Unterdrückung der Sexualität für den
sozialen Fortschritt, die politische Freiheit, die Arbeitsbeschränkung, das Glück
der Triebbefriedigung und für das rezeptiv-ästhetische Leben, das heißt für
ein «neues Realitätsprinzip». Diese Ziele werden so dargestellt, als ob sie sich
als die «richtigen Konsequenzen» aus Freuds Theorien - zum Teil gegen seine

eigenen Intentionen und Auffassungen - ergeben, was freilich nicht ohne
mehr oder weniger subtile interpretatorische Gewaltsamkeiten abgeht. Die
«ästhetische Dimension», in welcher der «Wahrheitsgehalt der Phantasie» und
«Orpheus» und «Narziß» als zwei Urbilder der «Versöhnung von Mensch
und Natur in der sinnlichen Kultur» zu ihrem Recht kommen sollen, wird
vor allem in einer vorzüglichen, die revolutionären Elemente nicht
unterschlagenden Auslegung von Schillers «Briefen über die ästhetische Erziehung
des Menschen» herausgearbeitet. Zwar sagt der Verfasser, «die Vorstellung
einer Kultur soll hier nicht als abstrakte und utopische Spekulation zur
Sprache kommen», aber faktisch schwebt das Ganze doch in einem Nirgendwo

oder im Raum jenes literarischen Marxismus, wie ihn der Kreis um
Horkheimer pflegt. Bei aller Kritik an der «westlichen» Kultur kommt man nie
auf den Gedanken, Marcuse könnte statt dessen etwa den russischen Kommunismus

anpreisen; so hören wir denn auch ausdrücklich: «Tüchtigkeit und
Unterdrückung reichen sich die Hand : die Produktivität der Arbeit zu
steigern, ist das geheiligte Ideal des Kapitalisten wie der stalinistischen Stacha-
now-Methode.» Ich kann nicht sagen, daß der Verfasser den Freudschen
Hypothesen eine größere Glaubwürdigkeit gesichert habe; und was seine

eigenen Spekulationen betrifft, so hat ihn sein Haß gegen die - gewiß üble -
unterdrückende Gesellschaft für die menschliche Realität fast blind gemacht:
man gewinnt den Eindruck, als wolle er dieser Gesellschaft noch die
Verantwortung für unsere Sterblichkeit aufbürden, nur weil die Unterdrücker diese

zur ideologischen Rechtfertigung ihres Tuns mißbrauchen. Dennoch ist es ein
faszinierendes, übrigens vorzüglich übersetztes Buch. jj_ Kunz

252



Felix Schottlaender: Das Ich und seine Welt, Unveröffentlichte und
gesammelte Arbeiten zu Psychoanalyse und Personverständnis. Mit
einer Einführung von Albert Görres und einem Nachwort von
Wilhelm Hoffmann. Herausgegeben von Lene Keppler. Ernst Klett
Verlag, Stuttgart 1959. Felix Schottlaender zum Gedächtnis. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1959.

Schottlaender gehört zu jenen von Freud her kommenden und ihm
dauernd eine große Verehrung bewahrenden Psychoanalytikern, die sowohl
zufolge ihrer therapeutischen Erfahrungen als auch auf Grund ihrer
Persönlichkeit die begrenzten Voraussetzungen und die daraus sich ergebenden
theoretischen Konsequenzen Freuds gesprengt haben. Görres hat es in
seinem den Band gesammelter Aufsätze Schottlaenders einleitenden schönen

Würdigung treffend formuliert: «Die beispielhafte Aufhebung der
Psychoanalyse: als Bewahrung ihres positiven Wesens, als Uberwindung ihrer
Blindheiten und Verkürzungen, als Befähigung, über das Elend des
Menschen hinaus den Blick auf seine mögliche Größe zu heben, diese Aufhebung
ist das erste, nicht das einzige und nicht einmal das wichtigste Ergebnis der
Lebensarbeit Schottlaenders.» Für die therapeutische Praxis wurde für
Schottlaender der Begriff der «Begegnung» als Hinweis auf die je einmalige, die
Person des Andern «sehende» und anredende Partnerschaft zwischen Arzt
und Patient zentral ; und darin traf er sich vor allem mit Ludwig Binswanger
und Hans Trüb. Da sich aber die so verstandene Begegnung nur in ihren
peripheren Anteilen wissenschaftlich einfangen läßt, verzichtete
Schottlaender weitgehend auf eine Systematik, wozu ihm übrigens sein
Lieblingsphilosoph, Bergson, kaum hätte behilflich sein können. Daraus begreift sich
ferner sein immer erneutes und nie voll glückendes Bemühen, das Wesen
der Neurose zureichend zu erfassen. Es verflüchtigt sich ihm schließlich wie
auch andern in einige allgemeinmenschliche Züge, die sich im Neurotiker
allenfalls zu einer besonderen oder absonderlichen Biographie verdichten,
in der die Mutter eine entscheidende Rolle spielt (was Schottlaender an ein

paar Fällen von Zwangsneurose und männlicher Homosexualität zeigt).
Die im Band vereinigten, teilweise hier zum erstenmal veröffentlichten
Abhandlungen dokumentieren die unablässigen Versuche Schottlaenders

um eine Klärung der Neurosenproblematik in überzeugender Weise.
Angefügt ist ihnen eine Bibliographie und eine knappe, von Hoffmann
verfaßte Lebensbeschreibung. Aus ihr, desgleichen aus Schottlaenders eigenen
Arbeiten und nicht zuletzt aus den meisten der in der Gedächtnis-Schrift
enthaltenen Beiträgen spricht die warme offene Menschlichkeit des

verstorbenen Analytikers. jy. Kunz

Handbuch der Psychologie, herausgegeben von David und Rosa Katz.
Zweite, erweiterte Auflage. Benno Schwabe & Co., Basel/Stuttgart
1960.

Die zweite Auflage dieses Handbuches der Psychologie ist nach dem
Tode des ersten Herausgebers von seiner Frau und Mitarbeiterin Rosa Katz

253



besorgt worden. Sein Umfang ist gegenüber der ersten Auflage um rund
150 Seiten gewachsen. Neu hinzugekommen sind folgende Abschnitte:
«Schichttheorie» (im Inhaltsverzeichnis steht «die Schichtentheorie») von
W.J.Revers, «Psychologie des Alters» von D. Katz, «Psychologie und
Religion» von R.B. Thouless, «Anmerkungen zur Kunstpsychologie» von
E. Utitz, «Betriebspsychologie» von A. Ackermann, «Die psychologischen
Wirkungen der großen Massenbeeinflussungsmittel» von B. Stokvis und
«Parapsychologie» von J. Suter. Das früher von E. Kaila dargsetellte
Kapitel über «Gefühl, Wille, Vorstellung» hat jetzt W.J. Revers geschrieben.
Die älteren Abschnitte sind da und dort ergänzt worden. Im Ganzen hat
das Buch gewonnen, wenngleich sein unvermeidlich uneinheitlicher
Charakter geblieben ist und man von einigen Artikeln bezweifeln möchte, daß
sie in ein «Handbuch» passen. j-j ftunz

Hans Kunz: Über den Sinn und die Grenzen des psychologischen Erkennens.

(Beiheft zur Psyche.) Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1957.

Diese schwer befrachtete und sehr zentrale Probleme aufwerfende Arbeit
hat, wie der Verfasser selber betont, «fragmentarischen» Charakter und
hält so den Leser in Unruhe und Spannung. Das Hauptthema erfährt keine
in sich abgerundete Behandlung, und vieles wird nur angeschnitten,
angetönt, bleibt in der Schwebe, wozu eine Menge von bibliographischen
Hinweisen und Lesefrüchten kommt, weil Kunz « die — zwar etwas unzeitgemäß
gewordene - Gepflogenheit des Zitierens» (146) ausgiebig praktiziert. Es ist
deshalb nicht leicht, der differenzierten Fülle des Gebotenen auch in einer
verhältnismäßig ausführlichen Besprechung, wie sie mir hier angezeigt
scheint, gerecht zu werden, zumal wenn man in mancher Hinsicht glaubt,
abweichen oder doch andere Akzente setzen zu müssen. Den Anlaß der
Schrift bilden «die Schamlosigkeit und die wissenschaftliche Unverantwort-
lichkeit» (9f.), die in der modernen Psychologie zunehmend zutage treten
und sich vor allem in der zudringlichen Nahität der Persönlichkeits- und
Charaktertests manifestieren, mit denen man das Wesen eines Menschen
auf einige wenige Züge reduzieren zu können glaubt. Dieser äußere
Ausgangspunkt tritt aber in der Darstellung alsbald zurück, und auch die
experimentelle Psychologie im ganzen wird nicht etwa einbezogen; vielmehr
befaßt sich die Schrift in weitausgreifenden Erörterungen, die bis zur
Metaphysik vorstoßen und in diese leider nicht selten übergreifen, mit dem Sinn
und den Grenzen des psychologischen Erkennens überhaupt. Da jener Boden

abbröckle, aus dem sich «die reine Gesinnung des eigentlichen Erkennens»
nähre (10), stellt Kunz die Frage nach der «zentralen Intention des

psychologischen Erkennens» (13). Mit Recht wird die Antwort in der Weise
vorbereitet, daß das psychologische Erkennen in den Rahmen der
Gesamtproblematik des Erkennens überhaupt hineingestellt wird; dies ist um so

eher gerechtfertigt, als der «zunehmende Zerfall des Ethos des Erkennens»
(9) überall um sich greife. Das Erkennen im allgemeinen steht in den Er-

254



örterungen so sehr im Vordergrund, daß der Verfasser selber bei Gelegenheit
den offenbar als ungeduldig oder kurzatmig eingeschätzten Leser auf die
kommende Nutzanwendung der allgemeinen Ausführungen auf den
psychologischen Bereich vertröstet (59 Anm. 108).

In einem ersten Teil, der dem «Sinn des Erkennens und dessen
aktivistischer Umdeutung in der Neuzeit» gewidmet ist (19-66), hebt Kunz die
seit der Neuzeit allzu sehr übersehenen «rezeptiven» Wesenszüge des
Erkennens hervor, das eben primär keineswegs etwa schöpferisch sei. Das
Erkennen ist so etwas wie «gewaltloses, ,liebendes' Hinnehmen des
innerweltlich Begegnenden» (31), ein «das erscheinende Begegnende seinlassendes
erfassendes Vernehmen» (56). Der Verfasser stellt vor allem drei Dinge heraus,

die den «rezeptiven Anteil des Erkennens» zum Ausdruck bringen: das
sinnliche Wahrnehmen, das mit dem «vernehmenden» und «im ersten
Ansatz immer vorsprachlichen» Denken verbunden ist (20ff., 30ff., 56, 128),
ferner die «Faktizität des Denkens», das als ein das bewußte Ich übergreifendes

Geschehen unabhängig vom Wollen denkt oder nicht denkt (z.B. 25,
58), und schließlich im Anschluß an die alten Griechen das «Staunen»,
ein emotionales «Erleiden» von kognitiver Relevanz, in dem wir «das
Ungeheure des vermeintlich Selbstverständlichsten erfahren: daß Seiendes ist»
(27ff, hier und auch sonst ohne die Auszeichnungen des Verfassers). Der
Sinn eines seiner eigentlichen Intention genügenden Erkennens ist die «in
nere Bereicherung mit Weltgehalten» (32ff, 67 u.ö.). Solches Erkennen hat
«bewahrenden» und «behütenden» Charakter, und man könnte beifügen,
daß hier der erkennende Mensch «Hüter des Seins» im Sinne Heideggers ist.
Diesen eigentlichen Sinn des Erkennens glaubt der Verfasser, mit Heidegger
und etwa Gerhard Krüger, bei den Griechen zu finden. Dagegen hat seit
der Neuzeit, mächtig vorbereitet durch das Christentum, eine folgenschwere
«aktivistische Umdeutung des Erkennens» Platz gegriffen, wiewohl die
eigentliche Erkenntnisintention nicht völlig verschüttet werden konnte (ins-
bes. 37ff). Hier ist das Erkennen nicht mehr vernehmendes Erfassen,
sondern es steht im Dienst von Bemächtigungstendenzen, wie Kunz in Bestätigung

bekannter Einsichten, aber mit eigenen Ergänzungen dartut.
Aktivistische Vorstellungen sind wirksam im christlichen Schöpfergott, und sie

gipfeln im atheistischen «Willen zur Macht» bei Nietzsche (52f.). Als Mittel,
um die Natur für die Bemächtigung in den Griff zu bekommen, erweist sich
das Generelle. Die moderne Wissenschaft bevorzugt das Quantifizierbare
und läßt das Individuelle und Qualitative beiseite oder sucht es zu
quantifizieren. Die aktivistische Subjektivität, in der die Neuzeit in zunehmendem
Maße das Wesen des Erkennens und des Menschen überhaupt erblickt, ist
nach Kunz eine Reaktion auf die wirkliche Ohnmacht des Menschen, wie
sie sich vor allem im primär rezeptiven Charakter des Erkennens angesichts
des «Ungeheuren» des Seienden kund tut. In einer m.E. kaum zulässigen
spekulativen Weise wird der letzte Grund der Ohnmacht und der Reaktion
gegen diese im Tod erblickt (54ff). Doch sei auf diese die ganze Schrift
durchziehende Metaphysik des Todes (sit venio verbo) am Schluß mit zwei
Worten eingegangen. - Der Herausstellung der rezeptiven Momente des

Erkennens wird man grundsätzlich kaum widersprechen können. Denn so sehr

255



das Erkennen im Kern als so etwas wie Konstruktion gelten mag, so muß es

doch immer auch im widerständigen Seienden seine Entsprechung finden.
Mir scheint aber, daß der Verfasser die aktiv-produktive Funktion und die
in ihr liegende Bemächtigungstendenz, wie sie den exakten Naturwissenschaften

und ihrer technischen Anwendung zukommt, zu negativ einschätzt.
Angesichts der Bedeutsamkeit dieser Problematik seien mir einige kritische
Glossen erlaubt: Zunächst ist aus der auch von Kunz beachteten Tatsache
(41), daß diejenigen Aspekte des Seienden, an denen die exakten
Naturwissenschaften ansetzen, ebenfalls zum Seienden gehören, die Konsequenz
zu ziehen. Bei dieser Sachlage müßte nämlich heute eine «Haltung des

bewahrend-beobachtenden Vernehmens der Natur» (38) - man mag diese

Haltung auch kontemplativ nennen — gerade auch die von den exakten
Naturwissenschaften einseitig thematisierten Aspekte miteinbeziehen, wenn
sie dem Seienden wirklich angemessen sein wollte. Daß diese Aspekte in der
Technik zu Hebeln der praktischen Bemächtigung oder gar Zerstörung
gemacht werden, steht auf einem andern Blatt und hat vorerst mit dem
Erkennen jener Aspekte nichts zu tun. Mir scheint, daß Kunz die exakten
Naturwissenschaften zu sehr in den Schatten ihrer technischen Anwendung
stellt, und daß er in Gefahr gerät, das Seiende mit der Wahrnehmungswelt
gleichzusetzen. Ferner fragt sich, ob das postulierte «vernehmende Denken»
nicht ein völlig unerreichbares Grenzphänomen sei (vgl. Kunz selber in
dieser Richtung: 36). Wie der Verfasser später darlegt, gibt es kein
«restloses» Erkennen, vielmehr muß dem Erkennen stets eine «selbstbeschränkende

Tendenz» innewohnen (142). Trifft dies aber zu, so ist alles Erkennen
Auswahl, d.h. doch wohl: vital bedingt oder durch traditionell vermittelte
oder bewußt gewählte Gesichtspunkte bestimmt, somit wesentlicherweise
konstruktiv und stilisierend. Auch führt eine übermäßige Betonung des

rezeptiven Charakters des Erkennens zu der Konsequenz, daß alles Seiende

gleichen Anspruch auf vernehmendes Hinnehmen habe, was Kunz in der
Tat unterstellt (34, 67). Daß diese Konsequenz m.E. absurd, weil
unvollziehbar ist, bestätigt indirekt den eminent konstruktiven Charakter des
Erkennens (- was natürlich nicht hindert, daß das Erkennen das Seiende,
wiewohl in jeweiligen Aspekten, wirklich trifft). Für die ursprüngliche Aktivität
des Erkennens spricht übrigens auch das aktivistische Wesen der Sprache,
das Kunz in späterem Zusammenhang so sehr betont (122ff.), wenn man -
freilich entgegen dem Verfasser (130) - annimmt, daß es Erkennen ohne
Sprache gar nicht gibt. Die Sprache ist für Kunz kein geeignetes Medium
des (rezeptiven) Erkennens (128), also (wie ich beifügen möchte) nicht ein
«Flaus des Seins» im Sinne Heideggers; ihre «verhüllende Leistung»
überwiege vielleicht gar die «aufdeckende» (128). Des weitern wäre noch zu
fragen, ob nicht gerade Erkennen in einem grundsätzlich instrumentalen Sinn
(Erkennen als potentielles Tun) nötig ist, um das Seiende zu «bewahren»
und zu «behüten», nicht nur um es zu beherrschen und zu zerstören, was
natürlich insbesondere auch für die Psychologie zu gelten hätte und z.B.
offenkundig für die Medizin gilt. Die Wiedergewinnung eines in Verlust
geratenen «Ethos des Erkennens» wäre deshalb weniger zu bewerkstelligen
im Rückgang auf ein ohnehin unerreichbares «vernehmendes Denken»,

256



das folgerichtig in der Nacht des Seienden sich selber und damit den
Menschen auszulöschen hätte und in der Erkenntnispraxis allzu leicht in
vorwissenschaftlich romantisierende Naturanschauung und spekulative
Metaphysik verfällt, wofür freilich nicht der Verfasser, aber doch etwa Gerhard
Krügers Repristination des griechischen Weltbildes (Grundfragen der
Philosophie, Frankfurt a.M. 1958) ein Beispiel darstellt; vielmehr wäre ganz
schlicht der Umgang mit dem (aktiv-manipulierend) Erkannten in Zucht
zu nehmen. Schließlich wäre zu bedenken, ob, inwieweit und warum das
Seiende überhaupt als solches unangetastet bewahrt werden soll, da bekanntlich

der Mensch nicht einmal seine bare Existenz fristen, geschweige denn
sich entfalten kann, ohne vieles Seiende anzutasten, umzugestalten und zu
zerstören.

Auch das psychologische Erkennen, dem sich der Verfasser im zweiten
Teil zuwendet (67-131), ist unter den Einfluß der «aktivistischen Umdeu-
tung» geraten, was vor allem in zwei näher erörterten Erscheinungen zutage
tritt: in der «reaktiven (teleologischen) Mißdeutung des Geschehens» (69ff.)
und im «maßlosen Anspruch der Interpretation» (95ff.). — Das Erste: In
der Auffassung des Lebendigen hat sich die Tendenz durchgesetzt, alles nach
dem Muster der vorsätzlichen Willenshandlung und der intentionalen Struktur

des erkennenden Verstehensaktes zurechtzulegen. Die eigentlich
fundierende Schicht ist aber nach Kunz auch im menschlichen Dasein im «in
sich sinnvollen Geschehen zu erblicken», das weder mechanistisch noch
teleologisch strukturiert ist (70f.) und dem entgegen einer verbreiteten
Mißdeutung nicht unbewußte Dispositionen oder antizipatorische
Präformationen irgendwelcher Art untergelegt werden dürfen. Auch und gerade die
intentionalen Akte sind in dieses nicht-intentionale, jedoch sinnhaltige und
als solches grundsätzlich verstehbare Geschehen eingebettet, und zwar letztlich

in den tragenden Geschehensgrund des jeweiligen menschlichen Daseins,
das ein zwischen Geburt und Tod verlaufendes Geschehen darstellt. Der
«Grundsinn des Daseins» soll dabei im Tod liegen, auf den es gerichtet sei

(92). Darauf ist am Schluß zurückzukommen. Die Abwehr illegitim
ausgedehnter teleologischer, am intentionalen Akt orientierter Deutungsschemata

ist sicher berechtigt (ein neustes naives Beispiel ist das Postulat des

amerikanischen Ökonomen Kenneth Boulding betreffend die Schaffung
einer neuen interdisziplinären Wissenschaft «eiconics», die just das inten-
tionale, antizipatorische Schema, «image» genannt, in unzulässiger Weise
universalisiert: The Image, 1956). Doch habe ich gleichwohl den Eindruck,
daß Kunz ein wenig gegen Windmühlen ankämpft, weil es sich in Biologie
und Psychologie bei den von ihm verworfenen Deutungen um verschiedene
Formulierungen für Tatbestände handelt, die er selber präziser umschreibt,
die man aber unscharf auch als quasi-teleologische bezeichnen kann. Denn
auch für den Verfasser handelt es sich beim vitalen Sinngeschehen um ein
gerichtetes, nicht etwa ein mechanisch verlaufendes Geschehen, das eine

Zuordnung von bestimmten «Antrieben», «Antriebskomplexen» oder
«Impulsen» zu «bestimmten Objektkreisen» aufweist (z.B. 79, 149; 80: «triebhafte

objektbezogene Abläufe»). Ferner wird man nicht bestreiten wollen,
daß die intentionalen Akte im vitalen Geschehensablauf fundiert und von

17 Studia Philosophica XIX 257



diesem sozusagen umgriffen sind, woraus gerade der Psychologie große
Schwierigkeiten erwachsen. Trotzdem bleibt aber die intentionale Aktivität
(das dramatische Geschehen, wie wir sagen können) ein auszeichnender Zug
des Menschen, auf den jedes Selbstverständnis des Menschen als ein
Spezifisches und Zentrales Bezug nehmen muß. Mir scheint, daß dies beim
Verfasser in den Hintergrund tritt, mit Rücksicht auf seine Metaphysik des

Todes offenbar nicht zufälligerweise. - Der «maßlose Anspruch der
Interpretation», der eine zweite Folge der «aktivistischen Umdeutung des

Erkennens» im Feld der Psychologie darstellt (95ff.), möchte nach dem
Vorgang Nietzsches die Interpretation an die Stelle des Faktums setzen. Der
Verfasser wendet sich gegen eine solche Auffassung; da das Erkennen im
Kern nicht schöpferisch sei, habe es im Dienst der Erfassung des Seienden
selber zu stehen. Kunz stellt die Problematik der Interpretation im
allgemeinen in einen weiteren Rahmen, der die Geisteswissenschaften, die
Eigentümlichkeit der Historie und vieles andere mehr miteinbezieht. Der
Interpretation in der Psychologie sind vor allem deshalb faktische Grenzen
gesetzt, weil bei weitem nicht nur intentionale Akte zu deuten sind, die übrigens
selber in ein «Daseinskontinuum» gehören, sondern nicht-intentionales,
wenn auch sinnhaltiges und insofern verstehbares Geschehen der oben
angeführten Art, dem mit «lebensgeschichtlicher Deutung» beizukommen
wäre. Ein Rückgang hinter die Phänomene ist demnach notwendig. Doch
dürfen wir nicht glauben, den «Zwiespalt zwischen dem geschehenden
Menschsein und dem reflektierten SelbstVerständnis» überbrücken zu können

(121). Auch ist, wie später ausgeführt wird (146), das Herausheben
einzelner Zusammenhänge aus dem gesamten «Daseinskontinuum» nie
ohne gewisse Willkür.

Die schon im zweiten Teil sichtbar gewordenen «Grenzen des

psychologischen Erkennens» werden nunmehr im dritten Teil z.T. im Rückgriff
auf Früheres neu formuliert, z.T. ergänzt und schärfer bestimmt (132ff).
Dabei scheint mir nicht nur eine kritische Haltung, sondern gar eine
skeptische Stimmung spürbar zu sein, die das Wort von der «Hoffnungslosigkeit
aller Psychologie» (Möbius) für immer noch bedenkenswert hält (139f.
vgl. auch 155). Menschliches Erleben und Verhalten bewegt sich zwischen
nicht verstehbarem Geschehen (vom Typus des «Reflex») und als intentional
strukturiert verstehbaren Akten. Zwischen beidem liegt der weite Bereich
des immanent sinnhaltigen vitalen Geschehens, mit dem auch die intentio-
nalen Akte aufs innigste verwachsen sind. Auf Grund einer «offenen
Haltung» ist hier ein Weg zwischen «Sinngebungsbesessenheit» und «Sinn-
feindschaft und -blindheit» zu gehen (149f.). Dabei sind dem psychologischen

Erkennen nicht etwa von vornherein grundsätzliche Grenzen gesetzt,
sofern es nicht störend oder gar zerstörend in den Gegenstand eingreift, d. h.
solange es der eigentlichen Erkenntnisintention folgt. Insofern wird auch
nicht die «Würde der Person» verletzt oder illegitimerweise in das dogmatisch

behauptete, angeblich apriorische «Geheimnis der Persönlichkeit»
eingedrungen (132f.). Freilich ergeben sich Grenzen aus der Sache selbst, und
zwar aus dem Subjekt und Objekt des Erkennens, «im nüchternen Versagen »
des Erkennens (133); Grenzen, die sozusagen hinterher bewirken, daß ein

258



undurchdringliches «Geheimnis» waltet. Abgesehen von den bereits im
zweiten Teil erörterten Schwierigkeiten der Interpretation, auf die Kunz
hier zurückkommt (143 ff., insbes. 148ff.), scheint er mir nun, wenn ich ein
wenig stilisieren darf, vor allem zwei neue Hauptmomente für eine Begrenzung

des psychologischen Verstehens zu sehen. Zunächst vom Objekt her:
Kein Erkennen erfaßt seinen Gegenstand, wie schon erwähnt, «restlos»,
weshalb namentlich auch die Psychologie ihr Objekt nie ausschöpft und
sich Illusionen hingibt, wenn sie z.B. in der Diagnostik zu abschließender
Erkenntnis des «Wesentlichen» zu gelangen glaubt (143). Die kognitive
Unausschöpfbarkeit verweist auf die Individualität jedes konkreten Seienden,
das sich «einer restlosen Erfassung» entzieht (142). Sodann die Begrenzung
vom Subjekt her: Alles psychologische Verstehen setzt ein «Selbstverständnis»

des Psychologen voraus, das den Boden für das Fremdverständnis
abgibt. Wie Kunz in einem Kapitel über den «Gegenstand der Psychologie»
(133 ff.) m.E. sehr glücklich formuliert, besteht das Objekt der Psychologie
in allgemein-menschlichen «Möglichkeiten des Erlebens und Verhaltens»
(in erkenntnismäßigen «Phantomen»), die aus faktischen Realisierungen
erschlossen werden und natürlich als an einzelne existente Menschen
gebunden zu denken sind 133 ff). Solche Möglichkeiten können jeweils nur
gesehen und entworfen werden im Rahmen eines entsprechenden
Selbstverständnisses, das so das Fremdverständnis fundiert (140, 150ff). Das
Selbstverständnis besteht nun aber letztlich in einer mehr oder weniger
expliziten Auffassung vom Menschsein als solchem, das dem zu erkennenden
menschlichen Erleben und Verhalten untergelegt wird, d.h. in einer
«latenten Anthropologie» (140). Wie sehr, selbst ohne grundlegende
philosophisch-anthropologische Relevanz, das Selbstverständnis das psychologische

Erkennen bestimmen kann, zeigt der Umstand, daß vom Ausmaß
und der Weise des Differenziertseins des Erkennenden abhängt, ob ein mehr
oder minder differenziertes fremdes Erleben und Verhalten jeweils adäquat
erfaßt werden kann (152f.), womit soziologische Bedingtheiten des
VerStehens einhergehen (154). Den tiefgehenden philosophisch-anthropologischen

Divergenzen des Selbstverständnisses aber ist nach Möglichkeit mit
offener Haltung und unvoreingenommener Empirie zu begegnen. Es ist so

zu verlangen, daß sich das letztlich philosophisch-anthropologische
Selbstverständnis nicht dogmatisch als apriori setzt, sondern der Korrektur durch
Fremd- und Selbsterfahrung zugänglich bleibt (140). Daraus ist übrigens
ersichtlich, daß zwischen philosophischer Anthropologie und Psychologie
keine scharfe Grenze gezogen werden kann, obwohl natürlich die Thematik
eine verschiedene ist und die philosophische Anthropologie das Menschsein
als solches betrifft, während die Psychologie thematisch nur bis zum
«Charakter» oder der «Persönlichkeit» gelangt als dem «Ganzen der jeweiligen
individuellen Eigenart des Einzelnen» (132, 137, 140).

Die Metaphysik des Todes (wie ich mir zu sagen erlaubte), die sich durch
die ganze Schrift hindurchzieht, liefert, wie schon erwähnt, letzte Deutungen
für die erörterten Tatbestände, im besonderen für die «aktivistische Um-
deutung des Erkennens», den «Grundsinn des Daseins» und das Menschsein

überhaupt. Den Tod zählt Kunz zu den drei «Ungeheuren», die das

259



menschliche In-der-Welt-Sein bestimmen (Schluß, 155ff.). Anscheinend
wird dies alles in einer künftigen Schrift «Von der Endlichkeit des Menschen»
näher ausgeführt (vgl. 25 Anm. 34, 58 Anm. 106), weshalb ich mich hier
auf einige Hinweise beschränken möchte. Der Verfasser erhebt, trotz
einzelnen Vorbehalten, den m.E. befremdlichen Anspruch, «das Wesen des

Todes» (106) sozusagen endgültig und eindeutig zu bestimmen. Er sieht
im Tod «das pure Ende des Geschehensablaufes» (92), während alle
abweichenden Auffassungen, die Vorstellungen von so etwas wie «Unsterblichkeit»

zugrunde legen, Verschleierungen und Verharmlosungen seien.
Der Tod soll geradezu «der Grundsinn des Daseins» sein, indem er als .«aus¬
stehender» einzig und allein das gerichtete Geschehen des Lebens
«konstituiert» (92). Mir scheint, der Tod «konstituiert», wenn überhaupt etwas,
so doch wohl nur den Ablauf als Ende des Daseins, nicht aber den in sich
geschehenden Ablauf als Verlauf, nicht den Geschehenscharakter als solchen.
Und wenn das Dasein «gerichtet» ist, so doch wohl auf so etwas wie
Entfaltung im ganzen, aber nicht von vornherein und primär auf sein
mögliches Ende, wiewohl seine Entfaltung als ein begrenztes Geschehen einmal
zum Abschluß kommt. Wenn ferner gesagt wird, daß das Leben dem Ende
«zutreibe» (93), so wäre zu fragen - und zwar vielleicht wegen der «leisen
Ankunft des Todes» -, ob dieses Treiben nicht gerade in entgegengesetzter
Richtung gehe, und ob der Tod nicht insofern äußerlich sei. Wenn wir
mit Kunz metaphorisch sagen dürften, das «Menschsein» erweise sich als
«ein vorübergehendes Heraustreten aus der Natur» (156), dann könnte der
Grund für dieses Heraustreten und die damit verbundene «Offenheit», die
das Erkennen begründet, im Walten der Natur erblickt werden, und es

scheint mir keineswegs einleuchtender, den Grund für all dies in die «ständige

Anwesenheit des möglichen Todes» zu setzen, wie der Verfasser es will.
Mit dem Heraustreten als einem bloß vorübergehenden wäre freilich der
Tod verbunden, doch könnte man im Tod nur den Grund für das Vorübergehende

dieses Heraustretens, nicht aber für das Heraustreten überhaupt
und als solches erblicken. Man verzeihe mir diese Spekulationen (die übrigens

lange nicht so sorgfältig und differenziert wie diejenigen des Verfassers

sind) ; ich möchte damit nur sagen, daß es sich hier, so oder anders, um
vertretbare und mögliche, intersubjektiv aber unverbindliche letzte Deutungen
metaphysischer Art handelt, die das Leben des Einzelnen und dessen Tiefe
und möglichen Ernst bestimmen mögen, die wir aber in kritischer Haltung
als mögliche Deutungen stehen lassen sollten. Die zuweilen fragwürdigen
Akzentuierungen, die wir bei den sonst so aufhellenden und lehrreichen
Erörterungen der vorliegenden bedeutsamen Schrift glaubten feststellen zu
müssen, dürften letztlich der zugrunde liegenden metaphysisch-spekulativen
und deshalb unverbindlichen Auffassung vom Wesen des Todes und von
seiner Bedeutung für die Konstitution des Menschseins zuzuschreiben sein.

Hans Ryffel

260


	Besprechungen = Comptes rendus

