Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 19 (1959)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Malebranche: Traité de la nature et de la grdce, édité par Ginette Dreyfus.
Ocuvres complétes, tome V, Paris, Vrin 1958.

Cette publication des ceuvres complétes de Malebranche est un modéle
de scrupule et de méthode. Elle est faite sur la meilleure édition, désignée
par Malebranche, elle respecte ’orthographe et jusqu’a la typographie du
texte original. Un apparat critique de toutes les éditions parues du vivant
de Pauteur permet de suivre 1’évolution de la doctrine. Des notes concises
sont consacrées aux références et aux rappels historiques.

L’édition du Traité de la nature et de la grace a été confiée 2 Mlle Ginette
Dreyfus. Dans son introduction, ’éditeur énumeére les éditions et les tra-
ductions, relate les circonstances de la composition et de la publication du
Traité et donne les textes du P. André qui éclairent I’histoire du Traité.

L’ouvrage, comme les autres volumes de ces ceuvres complétes en cours
de publication, est couronné par un index des citations faites par Male-
branche, par un index des noms propres cités dans le volume et par un
index des mati¢res générales. F. Brunner

Malebranche: Traité de la nature et de la grdce. Introduction philosophi-
que, notes et commentaires du texte de 1712, texte de 1’édition
originale de 1680, par Ginette Dreyfus. Paris, Vrin 1958.

Comme le titre ’indique, cet ouvrage comprend plusieurs choses: d’abord
une introduction de 170 pages. L’auteur y recherche les antécédents doc-
trinaux du Traité de la nature et de la grice dans les textes de Malebranche
lui-méme: la Recherche de la Vérité et les Conversations chrétiennes. Puis
il analyse la polémique avec Arnauld, avec une précision historique et philo-
sophique rigoureuse, en faisant ressortir, aux pages 125 a 127, le sens de ce
débat. Les mémes qualités se retrouvent dans ’exposé de 1’opposition com-
mune de Bossuet et de Fénelon et dans la mention des sentiments de Bayle
et de Leibniz. Voyez par exemple aux pages 163 4 165 la comparaison des
optimismes de Leibniz et de Malebranche sur la question du meilleur monde.

La deuxiéme partie de ouvrage contient le texte de 1680 du Traité de
la nature et de la grace. L’édition en est justifiée par le fait que le Traité y
apparait allégé des adjonctions postérieures qui doublent & peu pres la
longueur du texte et en cachent la beauté et la rigoureuse construction.

Enfin ce livre comprend un grand nombre de notes érudites, en petits
caractéres, relatives a4 I’édition de 1712 reproduite dans le tome V des
Oeuvres complétes. Elles sont destinées a lever les difficultés que peut pré-
senter ce texte. C’est un commentaire plutdét que des notes. Malebranche

224



y est expliqué par lui-méme et en relation avec ses contemporains, selon
les regles de la plus saine et stire méthode historique. F. Brunner

Rudolf Schneider: Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und Aristoteles.
Forsch. zur Kirchen- und Geistesgeschichte, N.F., Band VL.
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1957.

Augustin hat den Aristotelismus in seiner Jugend durch die stoisch-
aristotelische Popularphilosophie, dann durch Cicero und den Neuplato-
nismus (beide von Posidonius beeinfluBt) kennen gelernt. Die aus diesen
Quellen gewonnenen Erkenntnisse hat er jedoch «nach dem Gesichtspunkt
der ,summa veritas‘ der Bibel und des christlichen Glaubens behandelt»,
d.h. umgeschmolzen und radikalisiert. Er blieb stets ontologisch orientiert,
in dem Sinne, «daB es iiber alles Erleben hinaus reales auBenwirkliches
Sein gibt. Weil Sein, darum Erleben. Weil Reales, darum Subjektives».
Zumal seine Seelenlehre war «durch und durch ontologisch», damit zu-
gleich theologisch, da bei Augustin eine Trennung von Theologie und
Ontologie unmoglich ist. Er fiithrte die ontologischen Einsichten in der
Psychologie (und Theologie) viel systematischer und konsequenter durch als
Aristoteles. Ohne die Unterschiede zwischen beiden zu ibersehen — sie
werden in einem besonderen Kapitel behandelt und auch sonst immer
wieder aufgewiesen (so gibt es bei Aristoteles nur die « Ewigkeit der Form»,
bei Augustin auch die « Ewigkeit des Einzelwesens») —, zeigt nun der Ver-
fasser in sehr klaren, subtilen, in alle Einzelheiten des «vegetativen» und
des «sensitiven Vermogens» gehenden Interpretationen die ontologisch,
vor allem hinsichtlich der «Seinsrettung» begriindeten Ubereinstimmungen
in der aristotelischen und augustinischen Psychologie. So gelingt ihm in
der Tat sein Vorhaben iiberzeugend, das Dogma vom «Platoniker» Augustin
zu brechen. H. Kunz

Ginette Dreyfus: La volonié selon Malebranche. Paris, Vrin, 1958, 406 pages.

Cet ouvrage important approfondit la question comme aucun de ceux
qui 'ont précédé. A la maniére de son maitre, Martial Gueroult, Mlle Drey-
fus s’attache a confronter son auteur avec lui-méme. La vérité métaphysique
étant en soi, dans cette étude, hors de question, c’est la vérité¢ de Male-
branche qu’il s’agit de mettre a I’épreuve. Non point par un parti pris
d’hostilité. Si Mle Dreyfus aboutit & ’énumération des nombreuses apories
que Malebranche ne peut éviter, elle y a été conduite par une étude sereine
qui n’a pas ébranlé son admiration pour lauteur de la Recherche de la vérité.
«Ce sont moins des objections, écrit-elle, que des questions adressées a
Pauteur, ou & ceux dont il captive les méditations. Pour ne les avoir pas
nous-mémes résolues, nous ne les prétendions point insolubles. Et si méme
il était avéré qu’elles le fussent, on devrait reconnaitre que leur ensemble ne
conduit point & P’arrét, mais &4 la stimulation de la réflexion, a travers le
champ nouveau, et presque infini, des combinaisons originales de pensées
que le génie de Malebranche a su déployer devant nous» (p. 383).

15 Studia Philosophica XIX : 295



Mlle Dreyfus a choisi de traiter de la volonté parce que c’est le «centre
sensible du syst¢me» de Malebranche, le point de jonction entre Pintelligible
et 'existant, U’infini et le fini. Dans la premiére partie du livre, elle analyse
la notion de volonté divine et, dans la seconde, celle de volonté humaine.
Elle se demande d’abord comment nous connaissons, dans le systéme de
Malebranche, la volonté comme attribut de Dieu et quel est le rapport entre
la raison et le vouloir en Dicu. Elle examine ensuite les problémes relatifs a
Pacte créateur: la connaissance que nous en avons, le motif de la création,
la création continuée. Un chapitre, le sixiéme, est consacré a ’occasiona-
lisme; les deux suivants, réservés a la conduite de Dieu dans la création,
ameénent auteur a traiter du principe des volontés générales et du probléme
du mal. Enfin, parmi les cing lois générales qui régissent I’action de Dieu,
Pauteur analyse celles du monde matériel et celles de la grice, avant de
présenter ses conclusions pour cette premiére partie. '

L’étude de la volonté humaine est tout aussi riche, puisqu’apres les défi-
nitions malebranchistes de la volonté humaine, ’auteur passe en revue les
caracteres discordants de la volonté humaine qui est a la fois invincible et
libre (cinq chapitres sont consacrés a cette opposition), inefficace et se dé-
terminant elle-méme, amour de Dieu et désir anthropocentrique de bonheur.
Avant de conclure une nouvelle fois, Ml¢ Dreyfus montre les différents
aspects de la volonté humaine, chez Malebranche, dans leurs rapports avec
la morale.

Comme nous le disions, son intention n’est nullement de présenter la
doctrine de Malebranche comme on raconte une histoire, mais de ’examiner,
ainsi que Malebranche lui-méme exigeait qu’on fit des ouvrages de I’esprit.
Le principal résultat de cet examen est de révéler ’'abime qui ne laisse pas
de demeurer chez I’Oratorien entre le monde de Pessence universelle et de
Pinfini et le monde de I’existence singuliere et finie. La volonté, qui reste le
plus souvent extérieure a la raison divine, n’assure pas de passage intelligible
de I'un a Pautre de ces mondes. On n’apercoit pas la volonté dans le Verbe,
ni le motif de la création, ni les voies d’exécution. Si bien que sur quantité
de points, c’est la foi qui nous renseigne plutdt que la raison. Les concepts
d’acte créateur, de volonté, d’amour de soi, tous d’origine chrétienne,
augustinienne, apparaissent comme juxtaposés a la notion primordiale de
I’étre immobile.

Dans le domaine de la volonté humaine, on trouve un dualisme analogue:
«D’un coté, les nécessités du systéme tendent a imposer, a partir de la volonté
divine, une sorte de construction rationnelle de la faculté humaine de vouloir;
de Pautre, les exigences rebelles de la psychologie, voire celles de la religion
et de la morale, semblent devoir refouler les conclusions de la déduction»
(p- 381). La solution des difficultés nées des caractéres discordants de la
volonté est insatisfaisante. Elle aboutit 2 juxtaposer 'infini et le fini au sein
de la créature. «L’infinité de la volonté ne rend pas compte, comme on le
veut, de ce qui conditionne le passage de I’infini au fini, savoir ’arrét de la
liberté, mais de ce qui conditionne le passage du fini & Pinfini, savoir le
mouvement pour aller plus loin. Réciproquement, la finitude de la créature
ne rend pas compte du passage du fini 4 P'infini, mais du passage de I’infini

226



au fini. C’est que, de I’infini au fini, le rapport est nul. Ce qui vient de I’infini
ne peut aller qu’a Pinfini. Ce qui vient du fini ne peut aller qu’au fini. Et
tout effort demeure vain qui tente de les accoupler, que ce soit dans la
connaissance, dans la volonté ou dans la liberté» (p. 377-378).
Cependant les difficultés auxquelles se heurte I’Oratorien Pengagent a
ouvrir 4 la morale des voies nouvelles. Le grand mérite du livre de Mle
Dreyfus réside non seulement dans la force des analyses, mais aussi dans les
comparaisons nombreuses que fait I’auteur entre la doctrine de Malebranche
et celles de Platon ou de saint Augustin, de Descartes ou des cartésiens, de
Kant ou des néokantiens. Fernand Brunner

Jean Starobinski: Jean-Facques Rousseau. La transparence et I’obstacle.
Paris, Plon 1958.

On ne peut bien comprendre, pensons-nous, le livre trés remarquable de
M. Jean Starobinski si I’on ne songe qu’il place Jean-Jacques sous les deux
projecteurs conjugués de 'analyse littéraire et de la psychopathologie. La
figure qui se dessine est alors nouvelle et vraie, méme si elle ne met pas en
évidence toutes les dimensions de Rousseau.

Jean-Jacques Rousseau est un malade — c’est un paranoiaque persécuté
(p. 252) — et c’est un écrivain de génie. Une dialectique s’institue entre ces
deux termes universels pour éclairer un personnage singulier!.

Jean-Jacques enfant, puni injustement, ressent I’étendue d’une innocence
désormais incommunicable: nous avons aflaire au divorce entre le wrai,
senti immédiatement par la conscience, et le faux, senti comme un tissu de
relations. (Victor Hugo ne dira-t-il pas, dans la préface a la Légende des
Siécles, que le Mal est la relation?) Ce complexe de pluralité fermé, qui va
enserrer Rousseau des mailles de la persécution, ce «on» anonyme et substi-
tuable qui, tel le diable, prend toutes les formes, c’est, bien str, le réseau
d’interprétation aberrante de la paranoia. Mais il se trouve que ce moi,
au lieu de se murer dansla maladie, c’est-a-dire dans la répétition obsessionnelle,
va étre ¢réateur d’une ceuvre, ¢’est-a-dire, partant d’un point mystérieux ol se re-
joignent obsession et réalité, et qui est peut-étre I’Ame méme, créer une ceuvre
inépuisable et diverse qui ne peut, en aucune fagon, étre réduite 2 la maladie.

Et d’abord, Rousseau sera seul, non d’une solitude de fait qui simplement
P'isolerait, mais d’une solitude qui est «négation de la négation», c’est-a-dire
refus du réseau social, lui-méme négation de I'innocence. Rousseau est donc
une solitude-protestation: seul & protester, il rejoint l'universel, car son
écriture témoigne dans le monde de sa solitude; protestant seul, il est démuni,
humilié, faible, évanescent. C’est cette voix évanescente et dont 1’écho

secoue ’Europe qui est Rousseau.
: *

1 «...et I’on est contraint d’admettre que, du moins dans le cas de cet homme
exceptionnel, la régression pathologique de P'instinct n’est pas incompatible avec le
brogrés d’une pensée.» (p. 223, note.)

221



Rousseau n’est pas révolutionnaire; ayant brossé le tableau des origines,
il refuse de s’engager dans les moyens, que voudra Marx, pour réaliser les
fins. Il ne refuse pas ces moyens d’emblée, mais, peu & peu, il renonce 2
distinguer dans la réflexion une médiation et une direction de salut, pour
ne plus voir en elle que ’ennemie de ’innocence immédiate,

Rousseau se retire du monde, «se réforme», parce que le moyen pour lui
de tenter une justification n’est plus un moyen d’action directe, mais un
moyen presque magique. Il s’absente car, absent, et masquant ainsi sa
personne instable et vulnérable, il est présent par ’écriture, présent a
distance, il trouve son assise et son unité dans un personnage nul et absent
et qui pourtant se fait conscience de I'humanité, comme le précepteur est
conscience d’Emile et de Sophie. Face aux hommes masqués, Rousseau se
retire et écrit, pour atteindre ainsi I’autre derriére le masque.

%

La Nouvelle Héloise est ainsi la tentative de créer un monde ol tout soit
transparent, ot toutes les relations — qui pourraient étre le mal — baignent
dans un milieu homogéne et cristallin, roc ou eau. Dans un tel milieu,
image de la mémoire, rien qui puisse se constituer en opposition: c’est la
confusion des dmes. L’argent, la piéce autonome, successive et sociale, en est
banni; tout se passe comme une grande nutrition, une féte nutritive et sacrée
ol les lecteurs et les lectrices puissent reconnaitre, en communion magique
avec I’écrivain, une conscience innocente exilée. Le voile pourtant subsiste
dans cette ceuvre, une tristesse y fait ombre, qui est comme I’image de la mort.

&
Les signes. Rousseau les veut immédiatement signifiants:

«Der Wink genug, und Winke sind
Von Alters her die Sprache der Gotter.» (Holderlin)

L’homme primitif ne parle pas: il crie, rit, pleure, soupire. Rousseau voudrait,
comme il a banni I’argent de Clarens, bannir le signe monnayé de la vie
sociale. Ironie: les signes se tournent contre lui. L’écrivain retrouve le malade,
qui voit partout des signes certes immédiats, mais funestes, et qui expriment
le réseau de relations maudit qui ’emprisonne.

Il faudrait que le signe vécht, qu’il brillit comme la conscience, que
Galatée s’animat, et I’artiste qui crée s’apparente ici encore au malade qui
établit I’égalité aberrante:

matiére = statue = vie = moi.

Le Christ méme pour lui, loin d’étre médiateur, n’est plus qu’exemple, et
cet exemple, c’est encore Rousseau, le vrai Rousseau.

*

Les Confessions seront, non la recherche du temps perdu, mais I’'immense
tentative d’exprimer ce qu’est Rousseau dans Pinstant de la conscience
innocente. Cet étalement d’une conscience exprime l'universel: Rousseau,
homme du peuple, conscience quelconque, exprime ’homme dénudé, jugé
et en appelant comme le prolétaire chez Marx. Mais ’homme des Confessions,

228



ainsi réduit a cette voix universelle, demeure Rousseau, et la conscience trans-
parente, la «belle Ame», devient aussi bien le moi le plus obscur, un malade
aux prises avec des spectres, des images mémorielles fermées et systématisées.

C’est ainsi que le Jean-Jacques des Réveries et des Dialogues se trouve
réduit 4 une simplicité tragique: désormais entouré par le maléfice, il parle
malgré tout, mais il sait maintenant qu’il ne pourra réaliser la transparence
ni en lui ni dans le monde, car il se trouve opposé a lui-méme et opposé
au monde.

Est-ce Hegel qui a raison, en voyant ici la nullité d’une conscience non
dialectique (moi = moi) qui refuse la différence? Est-ce Holderlin qui
voit ici le prophéte des dieux qui viennent?

L’auteur conclut en une page trés belle que cette voix égarée, répétition
monotone du délire et chant mélodieux, est peut-étre ce qui seul a le droit
de s’appeler raison. Cetite parole, qui proclame éperdument 1’innocence,
tisse le voile et énonce la transparence. «L’existence délivrée du voile trans-
parait, le temps seulement d’une éclaircie — hors du temps» (p. 333).

%k 2k *

Certes Rousseau est bien cet homme, que nous peint Jean Starobinski;
mais cet homme n’est peut-étre pas tout Rousseau, tant il est impossible de
cerner I’Ame dans un ordre de grandeur.

Nous ne soulevons ici qu’une question.

L’ambivalence, chez Rousseau, est vraie, mais elle n’est pas radicale:
elle ne saurait I’étre, puisque nos projecteurs éclairent un homme historique-
ment situé, une conscience héréditairement située, et ne peuvent éclairer
Pame méme sans qu’elle cesse d’étre Rousseau pour tomber dans la nullité,
entre Hegel et Holderlin. ‘

Le chant mélodieux de Partiste, qui I’emporte sur la maladie au moins
autant qu’il faut pour créer cette ceuvre, ce chant demeure instrumental.
Nous ne parlons pas ici que de I'utilisation par Rousseau de la langue fran-
caise du XVIIIe siécle, qui déja oriente le probléme hors de 'ambivalence
pure, mais encore, au niveau de la conscience, de I'utilisation d’un langage
transmissible. Cette utilisation, on nous le dit, n’est pas exclue par la paranoia,
qui laisse intacte une telle faculté, mais elle présuppose, non la raison en soi,
mais un ordre de grandeur qui offre une relation entre la maladie et la
raison. Cet ordre de grandeur, c’est esprit occidental, dont la maladie
sera aussi bien marquée par Hegel que par Holderlin. Dieu a reculé au
fond du ciel, asymptote dans un espace infini fermé, et le médiateur s’efface,
Rousseau exprime cette absence et prend sur lui ce réle de médiateur, avec
un courage insensé.

Cette considération peut nous éclairer sur la relation entre le malade et
Partiste: elle n’est pas un mysteére final, car on ne saurait alors s’expliquer le
moins du monde pourquoi Rousseau a pu s’exprimer. Ce n’est pas par le
choix pur d’un langage — c’est rester 1 dans 'optique de Rousseau — c’est
par une relation réelle entre un public et lui. Il faut donc penser que Rousseau
reste Rousseau dans un ordre de grandeur concret jusqu’a la limite ou il
est encore pour nous une conscience particuliére, et non a la fois une pure

229



voix et un document clinique. Cet ordre de grandeur, il ne faut pas douter
que ce soit la civilisation occidentale.

Or, ce que Rousseau dit a cette civilisation, et en elle, c’est qu’elle est
devenue mensonge, et c’est en ce sens qu’il est prophétique, car il a saisi
le premier dans toute son ampleur un nouvel ordre de grandeur de la cons-
cience humaine. Et ici, il est vrai de dire que c’est un homme du peuple
persécuté, et qui figure le primitif que la civilisation occidentale a devant
elle maintenant, celui qui, comme Rousseau, se sert de son langage a elle
pour dénoncer son mensonge. Toutefois, Rousseau malade a rejeté dans
I'imaginaire la réalisation de cet ordre de grandeur nouveau, parce qu’il
ne pouvait consentir que le langage nouveau qu’il avait découvert ne de-
meurat pas son langage. '

Ainsi, le mystére de I’dme de Jean-Jacques demeure: il est celui de toute
ame. Mais sa conscience ne se résout pas dans une ambivalence absolue:
elle demeure, nous ne disons pas dans une situation historique, mais dans
une situation spirituelle. Elle seule peut créer, entre Rousseau et nous, une
vraie distance, une perspective concréte.

Cette perspective, M. Starobinski la rend possible, en nous faisant émerger
a la fois de lhistoire littéraire académique e¢f des tentatives absurdes de
réduction des écrivains a des catégories sociologiques et psychologiques
brutales et simplistes. F.-P. Leyoraz

Guuseppe Semerari: Interpretazione di Schelling. Volume primo. Napoli,
Libreria scientifica editrice, 1958. VIII - 294 pages.

On sait que linterprétation de la pensée de Schelling aboutit de plus en
plus & une revision des assertions traditionnelles, 2 I’abandon des trois
périodes successives qu’y voyait Kuno Fischer, et qui avait fait comparer
Schelling a un peintre qui aurait changé de maniére. M. Giuseppe Semerari
apporte la contribution de I’Italie & cette revision; partant des textes, méme
mineurs, il nous donne une lecture nouvelle de la doctrine. Traducteur
lui-méme des Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus, il montre
le développement organique de la pensée de Schelling, ou les problémes
moraux et religieux ne sont pas absents de la période de jeunesse. D’autre
part, il considére la doctrine en elle-méme, et non pas seulement en fonction
de Fichte ou de Hegel, ou au travers des polémiques.

M. Semerari montre 'intérét de Schelling se déplagant de la connaissance
vers I’étre, ce qui confirme son éloignement du kantisme. Or Iétre est
connu, non pas avant tout par déduction, mais par dévoilement (enthiillen,
offenbaren). Et la liberté y a d’emblée sa place, bien avant les Philosophische
Untersuchungen. .. de 1809.

Sur le rapport de la pensée de Schelling avec celle, bien différente, de
Bergson, M. Semerari établit les distinctions nécessaires, tout en soulignant
qu’il s’agit de deux philosophies organicistes, qui différent surtout sur le
plan épistémologique.

M. Semerari se rattache ainsi au groupe formé par M. Manfred Schréter,
Péditeur de Schelling, M. Wilhelm Szilasi, M. Walter Schultz. Il arréte

230



son enquéte 4 ’an 1802; nous souhaitons pouvoir bient6t en lire la suite,
du «second» au «dernier» Schelling. Marcel Reymond

Jean-G. Lossier: Les civilisations et le service du prochain. Paris, La Colombe,
1958, 237 pages.

Dans notre civilisation scientifique, les rapports humains vont en se
détériorant: ’homme ne voit plus dans son prochain qu’un objet soumis
au déterminisme des lois de la nature ou de la société et ne sait plus trouver
le chemin qui méne a une rencontre authentique. L’un des signes de cette
crise des rapports humains est ’attention que les philosophes contemporains
portent & I’existence d’autrui et la prise de conscience d’un véritable «pro-
bleme d’autrui».

Le mérite de M. Lossier n’est pas d’envisager & son tour ce probléme qui
a déja donné lieu a tant de débats significatifs, mais d’élargir singuliérement
notre champ de recherches. Il s’attache en effet 2 montrer que les données
du probléme varient avec les civilisations et Pattitude qu’elles adoptent,
non seulement vis-a-vis d’autrui, mais aussi vis-a-vis de la nature et du temps.

Les civilisations religieuses tendent A insérer I’homme dans un univers
ou la nature symbolisc la transcendance, oi1 le temps obéit & un déroulement
cyclique et n’engendre pas de véritable nouveauté, ott chaque homme a sa
place fixée dans un ordre hiérarchique. Les communautés y revétent un
caractére sacré et le lien qui unit & autrui est avant tout celui de la famille,
de Ia tribu ou de la cité. Avec I’apparition des grandes religions, qui cul-
minent et se rejoignent dans la recherche de 'unité a laquelle se vouent les
mystiques, ces cadres étroits tendent a4 se rompre pour faire place a une
communauté plus vaste, de nature spirituelle, ou I’amour circule librement.
Mais toujours les tendances légalistes, la nostalgie de ’ordre et de la hiérarchie
opposent un frein puissant aux aspirations des mystiques.

Avec la civilisation scientifique, le temps apparait comme un déroulement
linéaire, comme le lieu d’une véritable histoire et d’un progrés constant.
Cette conception moderne du temps — dont l'origine se trouve dans le
christianisme primitif, mais que les églises ont généralement méconnue —
amene ’homme a prendre conscience du role actif qu’il est appelé a jouer
dans le cours de I’histoire. La civilisation scientifique rejette toute transcen-
dance pour s’installer dans 'immanence d’un devenir incessant. Perdant
toute valeur symbolique, la nature devient un objet d’exploitation que
P’homme ne peut plus aimer, de sorte qu’il ne se réalisera désormais que
dans l'ordre social. L’unité n’est plus cherchée dans la participation mystique
a P’absolu, mais dans le sentiment d’appartenance a Phumanité. Il s’agit
toutefois d’une humanité abstraite dont on ne considére que ’essence com-
mune et au sein de laquelle les rapports entre individus tendent & se régler
entiérement sur I’idéal rationnel d’une justice purement commutative et a
exclure la charité, 'amour gratuit, le don de soi, le sacrifice.

Mais, derriére cette civilisation scientifique qui est en passe de gagner
toute la terre et de désintégrer toutes les civilisations religieuses, M. Lossier
voit se dessiner une civilisation du service qu’il appelle de ses veeux. Mainte-

231



nant que la science parait en mesure de résoudre tous les problémes de la
vie matérielle, ’homme doit accéder a Vesprit de servicel, grice auquel il
pourra vraiment trouver son prochain, dans le don de soi jaillissant d’un
amour spontané. Cet esprit de service pourrait constituer 1’élément d’unité
auquel aspire toute civilisation. Gréace a lui, il serait possible d’établir un
nouveau lien entre le monde humain et I’Esprit transcendant, «car 'unité
humaine que nous démontrons en servant notre prochain ne se justifie et ne
se réalise pleinement qu’en tant qu’elle est un reflet de cette unité plus haute —
unité sur le plan spirituel — que démontrent les mystiques» (p. 135). Par
Pesprit de service, 'homme accéderait de nouveau a une dimension religieuse
et retrouverait le sacré, non plus dans la nature, mais dans «le social», le
chemin vers Dieu passant désormais par le service du prochain.

Ce bref résumé ne peut malheureusement donner une idée de toute la
richesse de I'ouvrage. Soucieux de saisir tous les aspects d’une civilisation,
parce que profondément convaincu de leur interdépendance, M. Lossier
situe a leur place respective les éléments religicux, philosophiques, scienti-
fiques, techniques, sociaux, économiques. Ouvert a toutes les formes de
civilisation et de culture, il est attentif & I’enseignement, non seulement du
monde occidental, mais du monde arabe, de I’Inde, de la Chine, de I’Afrique
noire. Tant de richesses nous comblent, mais, osons I’avouer, nous submergent
un peu. On voudrait parfois reprendre son souffle, s’arréter 4 I’évocation trop
rapide de tel ou tel fait historique ou sociologique, de telle ou telle doctrine
religicuse, plutét que de passer tout de suite plus loin, et I’on se prend a
regretter que, apreés avoir éveillé notre intérét, M. Lossier nous prive de
certains développements désirables.

Mais, plutét que de nous livrer a des regrets, nous voudrions remercier
M. Lossier de nous avoir donné ce livre ol tant d’information précise se
joint & une pensée si généreuse et si ouverte, ce livre qui est lui-méme une
belle manifestation de I’esprit de service. André Voelke

Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie.
Zu seinem 100. Geburtstag am 1. Méarz 1958 hrsg. von Kurt Gassen
und Michael Landmann. Duncker & Humblot, Berlin 1958.

Den gréBten Umfang in diesem Erinnerungsbande nehmen die als «Erin-
nerungen an Simmel» iiberschriebenen Zeugnisse einer groBen Zahl von
Autoren ein. Zum iiberwiegenden Teil handelt es sich um den Wieder-
abdruck frither erschienener Publikationen, ein kleinerer Teil von per-
sonlichen Erinnerungen im eigentlichen Sinne wird hier erstmals veroffent-
licht. Begreiflicherweise ist der Gehalt sehr unterschiedlich, alle Beitrige
aber iiberragt derjenige von Margarete Susman. Unterschiedlich sind sodann
die Briefe Simmels an verschiedene Zeitgenossen (Paul Ernst, von Harnack,

1 Dans son étude Sur lesprit de service, parue dans les Studia philosophica (Vol. XII,
1952, p. 54-69), M. Lossier abordait déja ce théme, qui tient une place
dominante dans son ouvrage.

252



Husserl, Rickert, Rilke, Rodin, Susman, Max und Marianne Weber).
Wihrend etwa die paar Einladungen an Rilke ohne Schaden hitten weg-
bleiben kénnen, sind andere Briefe bedeutsam fiir die Persénlichkeit und
das Denken Simmels. Von diesem selbst ist noch der Anfang einer unvoll-
endeten Selbstdarstellung abgedruckt. Zur Charakterisierung seiner Persén-
lichkeit tragen eine graphologische Analyse von A. Gaugler und die «Bau-
steine zur Biographie» von M. Landmann bei; die letzteren enthalten in
der Hauptsache einen Abdruck der — mehrheitlich peinlichen — Dokumente
der akademischen Laufbahn Simmels. H. Miiller entwirft den Plan einer
Gesamtausgabe der Simmelschen Werke; und schliefllich findet sich, zwar
etwas aus dem Rahmen des Ganzen fallend, eine vorziigliche scharfsinnige
Abhandlung von H.-]. Lieber und P. Furth «zur Dialektik der Simmelschen
Konzeption einer formalen Soziologie». Diese Abhandlung und Susmans
Beitrag scheinen mir das Gehaltvollste des Bandes zu sein, der durch eine
sehr sorgfaltige umfangreiche Simmel-Bibliographie von K. Gassen ab-
geschlossen wird. H. Kunz

Else Buddeberg: Denken und Dichten des Seins. Heidegger [Rilke. J.B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1956.

Heidegger und Rilke sind in der Erschiitterung durch die «Seinsferne»
und «Seinsvergessenheit» des modernen Menschen «seinsgeschichtlich»
zur Frage nach dem Sinn von Sein tiberhaupt und dem Sein von (mensch-
lichem) Dasein gedringt worden, um eine «nihere Nihe» zum Sein zu
ermoglichen: so etwa bestimmt Buddeberg den Ausgangspunkt ihrer Arbeit.
Zwar liefere die Existenzialontologie keine Methode zur Interpretation von
Dichtungen, und es geht der Verfasserin auch nicht um eine «Zuriickfiih-
rung» des Rilkeschen Werkes auf existenziale Kategorien — allenfalls um
eine Zuriickfithrung der «existenziellen Erfahrungen und Néte eines Dichters
auf ihre existenzialen Bedingungen». Allein faktisch bleiben die formalen
existenzialontologischen Analysen Heideggers doch mafBgebend fiir die in-
haltlichen Interpretationen der Ubereinstimmungen und Unterschiede in
den Aussagen Heideggers und Rilkes. Nach der Konfrontation der Angst-
auffassungen des Denkers und des Dichters heillt es: «Wir lasen aus Dich-
tung und Briefen Rilkes existenzielle inhaltlich-konkret gewordene Erfah-
rungen ab, die ohne Rest in die formalen Strukturen Heideggers eingehen.
Sieht man von diesen Erfahrungen hin auf Heideggers Existenzialitit, so
scheint es, diese sei fiir jene erdacht. Blicken wir von der ,Existenzialitit*
des Denkers auf die gelebte Gestalt des Dichters und sein Geschopf, so
mochte man glauben, sie seien zur Ausfiillung jener geschaffen. Ein Dichter
und ein Denker stellen an einem gleichen Ort der Zeit gelebte Erfahrungen
und denkerische Moglichkeiten zur Aufnahme dieser Erfahrungen bereit».
In entsprechender Art werden eine Anzahl Themen behandelt: das «Ver-
stehen» bei Heidegger und das «Einsehen» bei Rilke, die Befindlichkeit
der Sorge, das Gewissen, der Tod, das «Verwandeln» (Rilke) und «Er-
moglichen» (Heidegger) u.a. Im Zusammenhang des letzteren setzt die
Autorin zu einer Kritik an, die darauf abzielt, den temporalen Vorrang

233



der Zukiinftigkeit bei Heidegger durch einen solchen der Gegenwirtigkeit
zu ersetzen. Sonst aber ergibt sie sich vorbehaltslos dem Heideggerschen
Denken, was wohl gelegentlich eine etwas gewaltsame Deutung der AuBe-
rungen Rilkes zur Folge hat. Indessen schmalert dies den Eindruck der
grofBen Vertrautheit mit den denkerischen und dichterischen Zeugnissen
nicht. Die Bezugsstiftungen zwischen beiden sind mehrheitlich iiberzeugend.
Die ganze Arbeit hilt ein hohes Niveau ein. H. Kunz

Georg Simmel: Briicke und Tiir. Essays des Philosophen zur Geschichte,
Religion, Kunst und Gesellschaft. Im Verein mit Margarete Susman
hrsg. von Michael Landmann. K.T. Koehler Verlag, Stuttgart 1957.

Der hiibsche und handliche, von M. Landmann unter Mitwirkung von
M. Susman herausgegebene Band enthilt 28 Aufsatze, von denen mit einer
Ausnahme alle bereits zu Lebzeiten Simmels an zum Teil heute unerreich-
baren Orten erschienen waren. Sie sind unter den Uberschriften «Leben
und Philosophie», « Geschichte und Kultur», «Religion», « Das Schéne und
die Kunst», «Geschichtliche Gestalten», «Gesellschaft» geordnet und von
einer die Philosophie Simmels charakterisierenden, auch Beziige zur gegen-
wartigen Situation stiftenden Darstellung Landmanns eingeleitet. Aus den
bibliographischen Quellenangaben entnimmt man, daf3 der Wiederabdruck
mancher Studien gekiirzt ist, was ich bedauern muf}; falls Raumnot dazu
gezwungen hat, wire das Weglassen des cinen oder andern Essays m. E.
richtiger gewesen. Denn wenn, was vermutlich die Absicht der Sammlung
ist, die weniglesenden, aber vielschreibenden Zeitgenossen — zu denen Simmel
selbst seinerzeit gehoérte — an den Philosophen erinnert werden sollen, haben
sie ein Anrecht darauf, seine Zeugnisse unverstiimmelt zu besitzen.

H. Kunz

Henri-L. Miéville: Condition de I’homme. Essai de synthése philosophique
et religieuse. Geneve, E. Droz, 1959. Publications de la Faculté
des Lettres de ’Université de Lausanne, XIII. 232 pages.

Cet ouvrage est une sorte de Testament philosophique; on y lit une
philosophie, mais on y sent ’homme, partout présent. Les idées s’y succeédent,
mais c’est leur vibration personnelle qui compte. L’auteur y «résume I’effort
de pensée d’une vie», mais il y faut lire la vie méme de la pensée.

A mes amis et anciens étudiants... (C’est la dédicace.) Voila qui est signi-
ficatif: le «Testament» ne se replie pas sur lui-méme pour donner a des
«concepts» une valeur décisive et éternelle; ce testament «témoigne», c’est
sa fonction propre, et il «appelle»; il est dédié, et dédié aux jeunes, 2 ceux
qui ont continué et continuent encore, sur le modéle de cette pensée de H.-L.
Miéville, dont il nous dit Iui-méme qu’elle «n’a jamais cessé de se vouloir
ouverte et cependant disciplinée».

Disciplinée, la pensée de H.-L. Miéville ne I’est pas au point de devenir
un «systéme». Elle se préte méme difficilement & la systématisation. C’est

234



que ’on ne systématise que le proprement humain; or "auteur dépasse les
lieux ol régne et triomphe notre raison, pour communier avec Dieu. La
synthése qui nous est offerte n’est pas ici philosophique seulement, mais
religieuse aussi. Religieuse surtout, dirais-je, car une méme thése, une méme
idée centrale, une méme intuition décisive parcourt toutes ces pages, con-
sacrées aux divers problémes de PPunité et de la diversité de Pexistence
humaine, du temps et de I’éternité, du surnaturel et du sacré, de la foi et
de la raison, du mystére de la pensée et de I’art. Elle tiendrait en ces mots:
lors de toutes ses démarches, y compris la démarche privilégiée par laquelle
elle évalue ou pese ses innombrables démarches particuliéres, la pensée est
lice a autre chose qu’elle, 2 une transcendance qu’elle éprouve en son imma-
nence, a Dieu dont elle participe. Et cette liaison-la est religion, au sens
propre; la pensée qui lie et qui est reliée est une pensée religieuse; la philo-
sophie qui est prise dans cette liaison est une philosophie religieuse.

Cette thése (ou cette intuition, ou cette idée centrale — il faudra s’entendre)
parcourt tout I'ouvrage de M. Miéville. Tentons de la faire sortir.

La conscience d’étre, qui est la plus primitive et la plus fondamentale de
toutes les consciences philosophiques, est déja, en soi, une conscience qui
comprend 1’étre quand elle explique auire chose — quoi que ce soit. Car expliquer,
c’est toujours admettre antérieurement a 'explication que quelque chose
est compris (est réellement «pris avec»); quand je lie une chose a une autre
par ’explication, je suis déja lié.

La conscience est donc liante et liée. Elle est liée parce que liante. ‘Toute
existence en effet n’est telle que par la liaison; mais du méme coup c’est ma
conscience qui, en liant, se sent liée; la liaison méme qui fait ’existence et
les existants est liaison de cette existence et de ces existants & Dieu — Dieu
qu’on ne lie pas, mais qui est «compris» par chaque liaison.

La conscience est ainsi exactement enire Dieu et ’homme. On ne doit
pas tout dériver de Dieu, ni de ’homme, car «dériver», c’est penser, et
penser, c’est justement lier en élant lié. Dériver a partir de Dieu, ou a partir
de ’homme, c’est absolutiser les principes et rendre ’homme et Dieu contra-
dictoires et exclusifs. Car absolutiser, c’est foujours marcher vers la contra-
diction. I1 ne faut donc pas penser Dieu (sans ’homme), ni penser ’homme
seul (sans Dieu); il faut penser, et c’est ’acte méme de la pensée, la pensée
en acte, qui est le joint ot Dieu est compris quand nous expliquons, olt
Dieu se lie & nous quand nous relions.

Enfin la conscience se trouve 4 la fois dépendante de Dieu, et participant
2 lui (p. 28); elle ne saurait faire que Dieu dépende d’elle, mais ne saurait
non plus rompre ses attaches avec Dieu. L’esprit est exactement défini par
ce double rapport — qui n’est pas un rapport, mais un acte concret de la
pensée humaine, vécu sous sa double dimension humaine et divine. J’oserais
presque écrire (la parodie néanmoins serait douteuse) que la conscience
pour M. Miéville est «thétique de soi et positionnelle de Dieu».

Dans le probléme de la connaissance (et le recenseur excusera qu’on se
limite & ce probléme, pour miecux faire ressortir ’essentiel), c’est la pensée
elle-méme, la raison, qui va refléter cette double nature. Car penser, c’est
lier des idées; la raison, c’est le pouvoir de «former des idées et de concevoir

235



entre elles des rapports». Or Dieu, dirais-je, est la «forme» méme de cette
«formation»; il n’est pas une idée que je formerais, parmi d’autres, mais la
liaison méme que ma raison impose a tout, parce que tout la lui impose.
La vérité est donc la présence de Dieu a ma raison; c’est le nom que je donne
(quand je me fais raison) a Dieu que je ne pense jamais séparément, mais
qui n’est jamais séparé des actes mémes par lesquels je pense ce qui est
séparé en P'unifiant. Ainsi «la vérité, qui traduit la relation vivante de la
pensée 4 I’étre, ne peut exister que par ’activité méme de cette pensée» (p. 102).

Ne croyons cependant pas que le propre de la raison soit de se hisser au
niveau de la pensée de Dieu; nous sommes aux antipodes d’un optimisme
rationnel 4 la Leibniz. Il y a certes participation de nous a Dieu, et de la
raison a la vérité, mais il y a aussi dépendance. Dépendant ainsi de la vérité,
notre raison ne peut que marcher vers elle; cette marche n’a pas de terme,
mais elle a une «orientation constante» (p. 108).

Il v a ainsi complémentarité entre 'univers que je pense et la pensée
que je rends adéquate a l'univers. Cette complémentarité, qui préserve du
scepticisme autant que du dogmatisme, est fondée sur la conscience que
prend la pensée d’elle-méme, sur une «foi de la pensée en elle-méme»
(p. 109) qui consiste exactement en cette double conscience de la partici-
pation et de la dépendance, de ce qui est lié et de ce qui se lie ainsi.

J’ai dit, au début de ce compte rendu (ou j’ai volontairement laissé de
c6té combien d’aspects importants de ’ouvrage étudié), qu'une méme thése,
une méme idée centrale, une intuition constante, parcourait toutes ces
pages. Et j’ai ajouté qu’il faudrait encore s’entendre la-dessus.

Car ce noyau de la pensée de H.-L. Miéville, ce centre vivant de sa pensée,
est-il une thése ou une intuition? Qu’est-il exactement? Je dirais volontiers
que ce n’est ni une these (une sorte d’axiome, a partir de quoi tout découle-
rait), ni une intuition (une sorte d’image, autour de quoi tout tournerait).
Car la philosophie de H.-L. Miéville est aux antipodes d’un cartésianisme
ou tout s’organiserait par déduction; elle est aussi aux antipodes d’un
bergsonisme ol tout serait approximatif ou approximation.

En réalité ce «noyau» est une source; un point originaire vécu et vivant,
un lieu ot naissent les choses, d’oli procédent les idées. Une source vive
dont la langue allemande seule donne une idée quand elle écrit: Ursprung.
Et j’aimerais saisir, pour terminer, I’originalité de cette source.

Car il y a, pour le dire un peu scolairement, deux «sources» (au sens de
«Quellen», cette fois-ci) a la pensée de H.-L. Miéville. La premiére est
celle que constitue ’ccuvre de Kant. La lecon principale qu’en tire H.-L.
Miéville est celle de la modestie: non, nos idées ne touchent pas spontanément
P’absolu; non, la pensée ne peut s’assurer par ses propres forces contre tous
les risques. Dans le criticisme kantien, H.-L. Miéville saisit I’exacte place
médiane qu’il cherche entre le dogmatisme (qui dégénere si facilement en
tyrannie et en dictature) et le scepticisme (lequel dégénére de son coté en
anarchie). L’autre source, je la verrais volontiers dans la longue suite des
philosophes intuitifs et méme mystiques, dans ce qu’on peut appeler la
tradition «panthéiste» («Vous dites: c’est la du panthéisme! — Et si cela
était?», écrit I'auteur, p. 16). Et chez notre philosophe, qui fait Ie pont

236



entre la tradition kantienne allemande et la France, et qui se situe exactement
dans la tradition philosophique protestante de la Suisse romande, il n’est
pas exclu que le spiritualisme frangais ait été comme la réalisation a4 notre
siecle des aspirations profondes de cette tradition panthéiste. Le spiritualisme
francais... Je songe bien str 2 Renouvier?, mais aussi et surtout a4 ’analyse
réflexive, et en particulier & ’ccuvre de Lavelle. Il y a, chez Lavelle, ’affir-
mation d’une participation a I’étre par 'acte de 'esprit; et cette affirmation
est aussi de H.-L. Miéville. Car I’étre n’est pas ’objet propre de notre raison,
et il ne se confond pas non plus avec cette méme raison hypostasiée en objet.
Entre le réalisme, naif ou critique, et ’idéalisme absolu ou non, il y a la
place médiane d’une philosophie de I’ acte, ni réaliste, niidéaliste. L’esprit est acte,
et Pesprit en acte se définit moins par ce qu’il est que par ses exigences (formule
profonde, qu’on lit a la page 164, ot elle n’est peut-étre pas assez soulignée).

Cette double source suffirait & assurer Poriginalité de la pensée de H.-L.
Miéville. Mais si elle convient assez bien pour caractériser le systéme auquel
cette pensée pourrait parvenir, elle échouerait 4 rendre compte du fait que
justement la philosophie de H.-L. Miéville ne se donne jamais comme un
systéme. Il y a donc une troisitme source de la pensée de H.-L. Miéville,
qui est cette pensée méme en acte, dans le déroulement de ses démarches
propres; et cette source fait non seulement le mouvement, mais donne la
structure de cette pensée. Source qui n’est pas, on le voit, une these, c’est-
a-dire une affirmation parmi d’autres; qui n’est pas non plus une intuition,
de laquelle les formules théoriques seraient séparées. Mais source qui procéde
d’une autre dimension—ni de la dimension du discours ni de celle de I'image —,
mais de la méditation, d’une réflexion toujours renouvelée sur le vécu et
sur I’expérience humaine.

Ce n’est plus deés lors un hasard si cet ouvrage se présente comme une
succession d’essais, dont I'auteur n’a tenté ni la synthése logique rigoureuse
ni 'arrangement esthétique propre 2 une ceuvre littéraire. La «variété du
langage» et la «liberté du ton et de I’allure» que reléve I'auteur lui-méme
sont moins un artifice d’écriture qu’une nécessité au service de la philosophie
de Pauteur. Car au-dela des discours et au-delid des images intuitives, il y a,
pour H.-L. Miéville, «le consentement a I’étre et a 'acte».

I1 ne serait donc pas tout a fait exact de dire que ce sont des méditations
qui composent Condition de I’homme; cela serait en tout cas insuffisant. Car
c’est la méditation elle-méme qui est la condition de ’homme. Et & cette
condition humaine, Condition de I’homme est le plus bel hommage que I’on

pouvait rendre. J--Claude Piguet

Im Dienste der Wahrheit. Paul Haberlin zum 80. Geburtstag. Francke
Verlag, Bern 1958.

Dieses eindriickliche Zeugnis vom Wirken Paul Hiberlins aus Anla
seines 80. Geburtstages enthilt nicht nur Dokumente der Freundschaft und
Anhinglichkeit, des Gedenkens und der Hochschitzung (von Ludwig

1 Auquel Pauteur a consacré sa thése en 1902,

237



Binswanger, Willi Schohaus, Paul L. Sidler, Henri-L. Miéville, Meinrad
Inglin, Hermann Hiltbrunner und Niccold Giamara). Der Band vereinigt
auch Beitrdge, die fiir den Fernerstehenden von Interesse sind: Arbeiten
zum Verstandnis der philosophischen Bestrebungen Héberlins (so «Paul
Haberlins Stellung innerhalb der deutschen Philosophie des zwanzigsten
Jahrhunderts» von Hermann GauBl und «Das philosophische Spatwerk
Paul Hiaberlins in biographischer Sicht» von Peter Kamm), aber auch selb-
standige Aufsitze, die teilweise von bestimmter Thematik aus wiederum die
Briicken zur Philosophie des Jubilars schlagen (von Hans Zantop: Das
Problem der Selbsterkenntnis bei Platon, Kant und Schopenhauer, Martin
Simmen: Vom Menschenbild bei Pestalozzi und Hiberlin, J.-Claude
Piguet: Philosophie et expression, sowie von Gabriel Widmer: Foi et théo-
logie). Ein Verzeichnis der zahlreichen und gewichtigen Verdffentlichungen
Haiberlins beschliet den Band. Mit ihrem reichen Inhalt ist diese Geburts-
tagsgabe zu einer reprasentativen Wiirdigung von Hiberlins Leben und
Werk geworden.

Es sei mir erlaubt, mit Riicksicht auf den Jubilar vor allem auf die Skizze
von Hermann GauB3 iiber Héberlins Stellung in der Gegenwartsphilosophie
hinzuweisen. Diese Arbeit darf der besonderen Beachtung gewil} sein, mag
doch manchen Hiberlins absolutistische Metaphysik, der man neueleatische
Ziige nachsagen koénnte, wie ein erratischer Block in unserer Zeit erscheinen.
Auch ist bekannt, «daB sich Herr Haberlin in der Darstellung seiner Ge-
danken nur in wenigen Ausnahmefillen mit Zeitgenossen auseinandersetzt
und seine eigenen Uberzeugungen an denjenigen anderer lebender Denker
mifBt», wie Gaull gleich zu Beginn feststellt (39). Dies ist vielleicht nicht
zufillig, weil Haberlin den bestimmenden Strémungen der Gegenwart im
Grunde recht fern steht, wie gerade die einfithlenden und mit einigen freund-
lich-wohlwollenden kritischen Glossen versehenen Darlegungen von GauB
bestéitigen. Eine gewisse Verwandtschaft Haberlins mit dem Neukantianismus
ist bald in den Hintergrund getreten, auch zu den Phinomenologen behielt
er groBe Distanz (ihnen wird tibrigens Gaul} nicht ganz gerecht, so in bezug
auf eine vermeintliche Vollstindigkeit der Kategorien bei Nicolai Hartmann:
54, Anm. 18), und wie sehr Haberlin das bohrende Denken Heideggers
fremd ist, illustriert Gaull mit einer amiisanten Vermutung iiber die Antwort,
die Haberlin auf Heideggers metaphysische Grundfrage wohl geben wiirde
(54, Anm. 21). Es wire blof} zu fragen, ob nicht grofere Nihe zum spiten
Heidegger bestehe, was Gaul} nicht weiter beachtet. Dagegen glaubt Gaul3,
dafl Haberlin «in vielen Dingen durchaus anerkennend zu Herrn Jaspers
steht» (50), wiewohl die beiden Positionen unvereinbar sind, wenn man das
«Seiny» im Sinne Héberlins und das «Umgreifende» in Betracht zieht. In
der vorliegenden Darstellung kénnte man im Eindruck bestitigt werden, daf3
die Philosophie Hiberlins versteckte Theologie, so etwas wie «Seelsorge»
sei. «Was die Theologie bei Herrn Hiaberlin zuriickgelassen hat», sagt
GauB (41), «ist vor allem das Bestreben, seinen Mitmenschen etwas Posi-
tives und Aufbauerides zu bieten.» Wie wire dies aber mit «Wahrheit»
zusammenzudenken? Hans Ryffel

238



Eugen Fink: Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phi-
nomen-Begriffs. Phaenomenologica 1. Martinus Nijhoff, Den Haag
1958.

Mit der leitenden Absicht, «in einer Begegnung mit phinomenologischen
Motiven der Philosophie Husserls und Heideggers den kosmologischen Horizont
der Seinsfrage aufleuchten zu lassen», bemiiht sich Fink um eine Klirung
der drei im Titel genannten Begriffe. Die ganz im Banne Heideggers ste-
henden und sachlich auch kaum iiber ihn hinausgehenden Besinnungen
werden in einer ungewdéhnlich, fiir eine akademische Vorlesung doch viel-
leicht allzu bilderreichen Sprache vorgetragen. Ein beliebiges Beispiel dafiir:
«So wie die Blume aufgeht aus dem gestaltlosen Grunde und aufglinzt am
oberirdischen Tag, so steigen alle endlichen Dinge aus der gestaltlosen, ab-
griindigen Nacht des Seins herauf, kommen in Umrifl und Gestalt zum Vor-
schein im Felde des Anwesens — und fallen wieder zuriick, wenn die Zeit
sie erschopft hat, ins Unerschopfliche». Der wichtigste Ertrag der Arbeit
diirfte die Differenzierung des Erscheinungsbegriffes in den «Anschein» und
den «Vorschein» sein. Jener, der neuzeitlichen Metaphysik zugeordnet,
meint das Faktum, daB «irgendwelche innerweltlichen Dinge zu Vorstellungs-
gegenstanden eines mit Vorstellungskraft begabten Seienden werden, vor-
nehmlich des Menschen. Das Gegenstandsein eines Seienden ist sein Er-
scheinen; es geridt sozusagen in den Lichtkegel eines vorstellenden Lebe-
wesens». Der die antike Metaphysik charakterisierende Vorschein dagegen
ist «nicht eine Begebenheit, die der Sache gleichsam von aullen angetan
wird ; sie wird nicht ,erkenntnismifig‘ beleuchtet und beschienen. IThr Er-
scheinen ist vielmehr ihr Eigenstes. Es gehort zu ihrem Sein, ist der funda-
mentale Seinsvollzug des Seienden an ihm selber. Das Seiende erscheint,
sofern es zum Vorschein kommt. Nicht wird es von einer fremden Bewegung
betroffen wie im Erkanntwerden, es vollzieht die Bewegung des Erscheinens
als ein Hervorkommen. Seiendes erscheint, indem es sich von ihm selbst her
entbirgt». Hier wie dort wird das Erscheinen traditionell als Vorgang am
Seienden gedeutet, wihrend in Wahrheit die Dinge im Erscheinen sind,
dieses «das ineinander verspannte Walten von ,Wahrheit‘ und Welt» ist.

H., Kunz

Gotifried Martin: Einleitung in die allgemeine Metaphysik. Kolner Univer-
sitatsverlag 1957.

Die Grundfrage der allgemeinen Metaphysik lautet: was ist das Sein?
Platon hat sie im «Sophistes» und Aristoteles in der « Metaphysik» gestellt.
Vorbereitet wurde sie von der Entdeckung des Allgemeinen durch Sokrates,
die sich in die drei Fragen: was ist die Tapferkeit? was ist die Tugend ? was ist
das Wissen? konkretisierte. Von ihnen, die zugleich die Frage nach der Ein-
heit exponieren, geht Martin aus und fithrt die Grundfrage iiber die als
platonische Idee verstandene Einheit zu ihrer transzendentalen Bestimmung
im aristotelischen Sinn. Er macht es so, daB er einen kurzen einschlagigen
Text (aus verschiedenen platonischen Dialogen und der aristotelischen Meta-

239



physik) zitiert und ihn dann interpretiert, vorsichtig und die Schwierigkeiten
beriicksichtigend, aber entschieden auf den jeweiligen Sachverhalt zielend.
Das alles geschieht mit einer vorbildlichen schlichten Klarheit.  z7 gyn.

Nikolaus von Arseniew: Die Verkldrung der Welt und des Lebens im dstheti-
schen und religiosen Erlebnis. C. Bertelsmann Verlag, Giitersloh 1955.

Der Titel des Buches verspricht eine sachliche Untersuchung des in ihm
genannten Themas. Der Verfasser formuliert es folgendermaBen: «Die Sehn-
sucht nach Verklarung zieht sich wie ein roter Faden durch die ganze Ge-
schichte der Menschheit hindurch. Die Verklirung der Welt ist der alteste,
schon Jahrtausende wihrende Sehnsuchtstraum der Menschen. Ob nur
Traum? Oder ein Traum, eine Sehnsucht, die auf einer héheren Wirklichkeit
fuBt und deshalb von ausschlaggebender Bedeutung ist? Das ganze Buch ist
ein Versuch, dieser Frage nachzugehen.» Der erste Teil unterstiitzt denn
auch noch die erwzhnte Erwartung, denn er bringt eine Auswahl von Zeug-
nissen, die das « Land der Sehnsucht im Erlebnis der Dichter und Kiinstler »,
«antike Naturverklirungen und ihre Nachklinge», «mittelalterliche Sagen
und Legenden», die «Heiligung des Familienheimes», «das Paradies der
Kindheit und die Sehnsucht der Jugend», schlieBlich den «groBen Abgrund
und das Irrewerden am Leben» belegen. Freilich wird weder nach den Wur-
zeln dieser Sehnsiichte und Verklarungen noch nach ihrem «Realititscharak-
ter» gefragt, und auch der unprizise, gelegentlich sentimentalisierende
Sprachgebrauch 148t langsam Zweifel an der sachlichen Absicht des Autors
aufkommen. Sie werden im zweiten Teil — die «mystische Begegnung», die
«erschienene Fiille» und anderes behandelnd — vollends bestitigt, der in der
Hauptsache (von einigen rithrenden Heiligengeschichten abgesehen, an wel-
che der Verfasser anscheinend mit ebenso rithrender Naivitit glaubt) Bibel-
zitate und predigende Ergiisse aneinanderreiht. Wenn Arseniew einmal im
Hinblick auf Simeon bemerkt, «auf diesen Hohen soll ... nicht Gefiihls-
schwelgerei herrschen, sondern tiefste Demut und Wachsamkeit des Geistes»,
so hat er sich selbst jedenfalls nicht daran gehalten. Und wenn er ein andermal
behauptet, die den Bruder verklirende christliche Liebe schaue «mnicht
,ideale® Vorspiegelungen und Sehnsuchtstriume, sondern tiefgehende, grund-
legende Realititen», so hat er es versdumt, auch nur den Schatten eines Be-
weises dafiir zu bringen. Das alles soll nichts gegen das Recht und die Not-
wendigkeit von Erbauungs- und Trostschriften sagen, aber man sollte Er-
kenntnisintentionen davon fernhalten. H. Kunz

Hans-Eduard Hengstenberg: Sein und Urspriinglichkeit. Zur philosophischen
Grundlegung der Schopfungslehre. Mit einem Vorwort von
L.-B. Geiger O. P. Verlag Anton Pustet, Miinchen-Salzburg-Kéln
1958, '

Zu einer «richtigen Antwort auf die Frage nach der besonderen Struktur
der schopferischen Relation zwischen Welt und Gott» gelangt man, wenn

240



man den thomistischen Schopfungsbegriff — « Hervorrufung ohne Bewegung»
— «ganz ernst nimmt und die notwendigen Schluflfolgerungen aus ihm zieht.
Das kann aber nur geschehen, wenn man die modernen Forschungen zum
Kausal- und Ursprungsproblem mit heranzieht»: so kennzeichnet Hengsten-
berg sein in drei Kapiteln durchgefiihrtes Anliegen. Das erste Kapitel gibt
sich als ein Beitrag zur «Phanomenologie des menschlichen Schaffens», in
welchem die Resultate der «jahrzehntelangen metaphysischen Forschungen»
des Verfassers — in diesem Sinne ist die eben zitierte Wendung gemeint, nicht
als Beriicksichtigung der von andern Autoren geleisteten «modernen For-
schungen zum Kausal- und Ursprungsproblem» — kurz referiert werden.
Menschliches Schaffen ist ein Hervorbringen von Sinngebilden, die Hengsten-
berg in ideale (irreale), z.B. die Begriffsbedeutungen, und reale, dynamische
teilt; der letztere Sinn wird etwa im Erreichen eines realen Zieles konsti-
tuiert, doch gibt es Realsinn «in schier unendlicher Mannigfaltigkeit».
Damit ein Realsinn zur Existenz kommt, bedarf es dreier «Sinnfaktoren»:
Geschehen, Material (Triager) und Ziel. AuBlerdem ist er der «Struktur
nach auf Relation angewiesen», und auch sie verwirklicht sich in drei
Relaten: Urheber des Realsinnes, Zweck (Adressat) und «SinnmaB», nach
welchem sich der Sinnurheber zu richten hat. Die Dreiheit kehrt in der
spezifischen Unterscheidung der Ursprungsbeziehungen wieder: Kausal-,
Begriindungs- und Mitteilungsrelationen. Obwohl der Verfasser ecinmal
ausdriicklich erklart, die Respektierung der Phanomene sei die erste Pflicht
des Philosophen, scheinen mir seine Darlegungen das genaue Gegenteil von
phédnomenologischen Analysen zu sein — namlich eigenwillige, von pha-
nomenfremden dogmatischen Voraussetzungen bestimmte Behauptungen.
Sie gewinnen nicht an Uberzeugungskraft, wenn ihr Autor ihnen gelegentlich
eine angeblich «vollkommene Evidenz» unterstellt. Das zweite Kapitel ent-
hilt eine «analogische» Anwendung der Mitteilungsrelation auf «Gottes
Schépfung als Sinnurhebung», das dritte Erginzungen aus der «iiber-
natiirlichen Offenbarung iiber die Schépfung». Als Zeugnis fiir die Un-
bedenklichkeit, mit der heute wiederum die wildesten Spekulationen als
«bewiesene» Einsichten angeboten werden, eignet dem Buch ein gewisser
dokumentarischer Wert. H. Kunz

Franz Brentano: Religion und Philosophie. Francke Verlag, Bern 1954. —
Die Lehre vom richtigen Urleil. Francke Verlag, Bern 1956.

Franziska Mayer-Hillebrand hat im Jahre 1952 die Edition des Brentano-
Nachlasses, die Oskar Kraus und Alfred Kastil in Angriff genommen und
tiichtig geférdert hatten, mit dem Band «Grundlegung und Aufbau der
Ethik» (ebenfalls Francke Verlag, Bern) fortgefiihrt. An jenes wichtige Werk
schlieBen sich die hier anzuzeigenden zwei neuen Biande an, die bisher
Unbekanntes aus dem Nachla verdffentlichen und die mit niitzlichen An-
merkungen sowie entsprechend den bisherigen NachlaB-Ausgaben mit aus-
fithrlichen Inhaltsverzeichnissen versehen sind. Ein weiteres NachlaB-Werk,
«Raum, Zeit, Kontinuum», steht in Aussicht (Lehre vom richtigen Urteil,

16 Studia Philosophica XIX 241



324, Anm. 168). Die Herausgabe dieses Nachlasses ist mit Riicksicht auf die
Stellung und den EinfluB Brentanos sicher schon aus dokumentarischen
Griinden zu begriilen; dagegen ist sie im Hinblick auf den sachlichen und
bleibenden Ertrag nicht fiir alle Bande in gleichem MafBe gerechtfertigt,
wie auch die vorliegenden zwei Werke illustrieren.

Im religionsphilosophischen Sammelband werden zahlreiche meist kleinere
Arbeiten vereinigt, auch Unvollendetes, Skizzenhaftes, Gelegenheitsarbeiten
in Form brieflicher AuBerungen und selbst Texte, die gegeniiber andern
ebenfalls abgedruckten kaum etwas Neues bieten. Die vier Abteilungen des
Bandes befreffen die Beziehungen zwischen Religion und Philosophie, den
Gottesbegriff und die Gottesbeweise, die Theodizee und den Nachweis der
«Geistigkeit und Unsterblichkeit der menschlichen Seele», der fiir Brentano
ein religionsphilosophisches Hauptkapitel darstellt. Der «rationale Theis-
mus», dessen Begriindung alle diese Arbeiten dienen, mag heute auch solche
seltsam anmuten, welche die philosophische Gottesspekulation nicht als
Grenziiberschreitung ansehen sollten. Mit befremdlicher Selbstverstindlich-
keit wird die Philosophie als vollendete «Weisheit», nicht blo8 als «Weis-
heitsliebe», in Anspruch genommen (passim, z.B. 17, 23, 70, 94, 98). Sie
ist vornehmlich «Wissenschaft» von Gott und Unsterblichkeit und insofern
wirkliche «Theologie» (101), wahrend die Religion ein «Surrogat» der
Philosophie (28), «Philosophie des Volkes» (78) sei. Fiir Brentano gibt es
«wahre Fachleute iiber Gott, Weltordnung, Theodizee, vergeltende Gerech-
tigkeit, Unsterblichkeit der Seele...» (84), und er schreibt gar den kiithnen
Satz: «Das Dasein Gottes ist so gut wie irgendein Satz der Naturwissen-
schaften bewiesen, und die Lehre von der bestmoglichen Welt, welche un-
mittelbar damit verkniipft ist, gibt in ihren Konsequenzen befriedigende
Aufschliisse iiber das Weltganze, seine Vorgeschichte, seine Zukunft, iiber
die Seele und ihr geistiges Leben (70).» Dal3 dies anerkannt werde, sei nur
eine Frage der Zeit (71). So wie Naturwissenschaft und Religion in gewisser
Weise grundsatzlich auf eine Ebene gestellt werden, so werden die «jen-
seitigen Sanktionen» in Analogie zu den «biirgerlichen» gedacht, weshalb
es denn moéglich sein soll, das jenseitige Leben «vorsorgend [!] zu beein-
flussen» (95f.). — Die Ausfithrungen zur zweiten Abteilung sind Erginzungen
zum umfangreichen NachlaB-Band «Vom Dasein Gottes» (Leipzig 1929),
wo sich die eigentlichen Gottes«beweise» in vollstindiger Gedankenfithrung
finden, wihrend der vorliegende Band nur kurze Skizzen enthilt. Auch hier
tritt — abgesehen von der Grenziiberschreitung — einmal mehr die Haupt-
schwierigkeit des sog. Kontingenz«beweises», auf den Brentano abstellt, in
Erscheinung: das eigentliche Wesen Gottes (Allwissenheit, Allgiite usw.)
wird nicht deduziert, selbst wenn man den «Beweis» sonst als schliissig an-
sehen wollte. — Das Theodizeeproblem, dem auch mit «streng wissen-
schaftlicher Forschungsweise» auf den Leib geriickt werden soll (152), glaubt
Brentano vor allem unter Zuhilfenahme «einer ins Endlose gehenden Evo-
lution» (178) losen zu konnen, die eine zu immer gréBerer Vollkommenheit
schreitende Weltentwicklung ermégliche. — In der von Kastil redigierten,
die vierte Abteilung ausmachenden Abhandlung «Uber die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der menschlichen Seele» méchte Brentano auf Grund einer

242



Diskussion der tiblicherweise unterschiedlichen Thesen iiber das Verhiltnis
von Physischem und Psychischem dartun, daB3 den psychischen Vorgangen
eine geistige «unriaumliche Substanz» (231) zugrunde liege, die den Zerfall
des Korpers iiberdauere.

Ungleich bedeutsamer und ergiebiger scheint mir die «Lehre vom rich-
tigen Urteil», die auf einer Logik-Vorlesung Brentanos beruht und von der
Herausgeberin durch Einschaltung von andern Arbeiten Brentanos, von
Zusitzen aus Vorlesungen ihres Lehrers und nachmaligen Gatten, Franz
Hillebrand, von Partien, die Kastil redigierte, sowie von gelegentlichen ver-
bindenden Ubergingen und auBerdem durch die Ausfithrung von «Schlag-
worten» zu einem im allgemeinen sehr lesbaren Text ausgexaltet worden
ist. Teilweise waren auch inhaltliche Anderungen nétig, weil es sich um
eine relativ frithe Vorlesung handelt (1877, 1878/79 und 2. Halfte der 80er
Jahre), die in wichtigen Fragen der spateren Auffassung Brentanos nicht
entspricht (z.B. kam Brentano erst spiter dazu, lediglich Realia als Objekte
des Vorstellens zuzulassen). Die Herausgeberin spricht selber von «tiefgrei-
fenden Veranderungen» (XIII), die aber nicht nur im Interesse eines zu-
sammenhingenden Textes unvermeidlich waren, sondern auch, wie die Her-
ausgeberin betont, dem Willen Brentanos entsprechen (XIII). Es handelt
sich also um ein sehr stark iiberarbeitetes und aus den verschiedensten
Quellen zusammengestelltes Werk, wobei es naturgemif nicht moglich war,
die Modifikationen in allen Einzelheiten anzugeben. Anderseits diirfen wir
nicht iibersehen, daf wir diese Zusammenstellung einer ausgezeichneten
Kennerin Brentanos verdanken. :

Die Logik ist fiir Brentano eine praktische Disziplin, Kunst (im Sinne der
Aristotelischen téxyn) des richtigen Urteilens (1fL.). Insofern das Erkennen
im richtigen Urteilen besteht, ist diese Logik im Kern allgemeine Erkenntnis-
lehre. In vier Hauptteilen schreitet die Darstellung von der Erorterung der
«Gedanken und ihrem sprachlichen Ausdruck» zur Untersuchung der «un-
mittelbaren Erkenntnisse» und sodann der «mittelbaren FErkenntnisse»
(Syllogistik) und schliet mit der Wahrscheinlichkeitslehre, in deren Rahmen
auch die Hypothesenbildung und Induktion sowie das Kausalgesetz abge-
handelt werden. Ich beschrianke mich hier darauf, einiges herauszugreifen:
Lange bevor die Sprachanalyse Mode wurde und die philosophische Sach-
forschung zu verdringen drohte, wie das heute zuweilen in den angelsich-
sischen Landern festgestellt werden kann, hat Brentano die logisch-erkenntnis-
theoretische Relevanz der Sprachanalyse anerkannt und bemerkenswerte
Beitrige geleistet (23fF.). Weithin kennzeichnend fiir die vorliegende er-
kenntnistheoretische Logik ist die Bestimmung des Urteils, das nicht im Sinne
der vorherrschenden Tradition als eine Verbindung von Vorstellungen
(Subjekt und Pridikat), sondern als Bejahung bzw. Verwerfung einer Vor-
stellung aufgefait wird (97ff.). Nur so sind die in der traditionellen Logik
lange Zeit iibersehenen Existentialurteile (vom Typus «es regnet») zu er-
fassen. Alle Urteile werden auf die « Existentialform» zuriickgefiihrt, was zur
Umgestaltung nicht nur der Klassifikation der Urteile (103f1.), sondern ins-
besondere auch der SchluBlehre fiihrt: die Schliisse aus einer Pramisse er-
fahren eine neue Interpretation (203fL), und die Deduktion der iiblichen

243



Syllogismen erfolgt auf Grund der Darstellung in der Existentialform einfach
und prazis (210ff.). Dabei werden die schon immer kontroversen Schlu8-
formen Darapti, Felapton, Bamalip und Fesapo, entsprechend der Klassen-
logik (vgl. z.B. Hilbert-Ackermann, Mathematische Logik, 2. Aufl. 1928, 44),
als fehlerhaft verworfen. Angesichts der Erorterung dieser Abweichungen von
der traditionellen Logik (insbes. 218ff. u. 327 Anm. 202) muf3 man sich aller-
dings fragen, ob die traditionelle Logik unter ihren besonderen Voraus-
setzungen nicht ebenfalls berechtigt ist, sofern man sich von diesen Voraus-
setzungen ausreichend Rechenschaft gibt, was freilich meist nicht geschicht.
Wenn Brentano auf Kant Bezug nimmt, so verleitet ihn auch hier, wie in
andern Schriften, die Polemik zu offenkundigen Verzeichnungen und MiB-
verstindnissen (z.B. 236, auch schon 101ff.). Die Wahrscheinlichkeitslehre
schlieBt eng an Laplace an. Brentano hat, wie die Herausgeberin betont
(IX), als einer der ersten unter den Philosophen «den erkenntnistheoretischen
Wert der Wahrscheinlichkeitsbetrachtungen» erkannt. Inwiefern Brentano
in diesem Teil einen wirklichen Beitrag zur heutigen Problembehandlung
leistet, muB3 ich dem Urteil des Spezialisten iiberlassen. Von besonderem
Interesse, wenn auch tief fragwiirdig, ist der abschlieBende Versuch Bren-
tanos, das allgemeine Kausalgesetz durch blofle Begriffsanalyse als notwendig

zu erweisen (299fL.). Hans Ryffel

Friedrich Schneider: Die Hauptprobleme der Erkenninistheorie mit besonderer
Beriicksichtigung der Naturwissenschaften. Verlag Ernst Reinhardt,
Miinchen /Basel 1959.

Derselbe: Das Problem der Materie in der gegenwdrtigen Naturphilosophie.
Aufsatz in der Zeitschrift «Philosophia naturalis» — Band V,
Heft 2/3.

Als unbestreitbare Tatsache darf festgehalten werden:

In breiter Front ist heute die Ontologie und auf den Wogen dieses onto-
logischen Invasionsstromes der erkenntnistheoretische Realismus in den
Raum der Schulphilosophie eingebrochen. Mit diesem Einbruch ist das
ganze systematische Gefiige der bisherigen Philosophie in Bewegung geraten.
Wohin Ansto3 und Bewegung noch fithren werden, ist vorderhand kaum
abzusehen, Raum und Umfang der Schulphilosophie mufiten erheblich
ausgeweitet werden. Bisher teilten sich in diesen Raum eine auf die christ-
liche Offenbarung hin und eine auf das erkennende und handelnde Subjekt
hin ausgerichtete Philosophie. Als neuen Partner sehen sie nun neben sich
und im selben Raum den erkenntnistheoretischen und metaphysischen
Realismus, der sich voll und ganz auf die Realitit des kosmisch-diesseitigen
Seins ausrichtet. Beide miissen sich mit diesem ihrem neuen Partner nicht
nur abfinden, sondern griindlich auch auseinandersetzen. Diese Auseinander-
setzung hat heute eben erst begonnen.

Er ist ein hochst unbequemer Raumpartner, dieser Realismus! Er begniigt
sich nicht damit, als neue ontologische Position im Raum der traditionellen

244



Schulphilosophie Einsitz zu nehmen. Gleich dem trojanischen Pferd trigt
er in seinem Innern einen wahren Klingel gefihrlicher Angriffsméglich-
keiten, strahlt er die Dynamik seiner streng realistischen Konsequenzen
nach allen Richtungen hin aus. Er wird wohl bald die Logik, die Ethik,
spiter wahrscheinlich auch einmal die Asthetik der beiden andern Raum-
partner anpacken und iiberpriifen. Aber heute schon faft er mit faszinieren-
der Energie die Erkenntnislehre seiner Partner an.

Zuriickgewiesen werden die halbseitig geladhmten Entscheidungen wie
diejenige eines kritischen oder gar kritizistischen Realismus, der wohl in
seiner Ontologie konsequent realistisch, dagegen mit seiner Erkenntnislehre
sehr inkonsequent noch in der idealistischen Tradition hangen geblieben ist.
Diesem halbseitig gelihmten Realismus wird hier und heute ein konse-
quenter Realismus gegeniibergestellt, der den Mut hat, auch die Erkenntnis-
lehre vom Primat des denkenden und erkennenden Subjekts abzuldésen und
auf den Primat des real-kosmischen Seins auch im ErkenntnisprozeB3 festzu-
legen. Dieser konsequente Realismus stellt heute die Setzungsphilosophie
vor folgende etwas unbehagliche Fragen:

Wer oder was gibt dem Idealismus eigentlich das Recht, das natiirliche
WeltbewuBtsein als banausenhaft, als unméglich und als theoretisch falsch
hinzustellen?

Ist denn die kritizistische These von der schopferischen Kraft des Bewuft-
seins und die damit verbundene Erklidrung, das sinnlich und handgreiflich
Gegebene sei eine Objektivation von BewuBtseinszustinden und BewufBt-
seinselementen, schon ausgemacht und praktikabel?

Wie soll denn das BewuBtsein dazu kommen, etwas wesentlich anderes,
als es selbst ist, aus sich herauszustellen, zu «setzen»? Wie soll das aus-
gesprochen Unrdaumliche und Immaterielle das Raumliche und Materielle
aus sich heraussetzen oder «projizieren»?

Wie sollen gemeinsames Leben, Sprechen und Handeln erklart werden,
in denen doch das Wissen um ein und denselben Gegenstand vorausgesetzt
wird, wenn jedes gegenstindlich Gegebene grundsitzlich ein dem Wissenden
Zugehoriges, also nur eine thm immanente Vorstellung sein soll?

Die idealistische Erkenntnislehre ist tiberzeugt, daB da, wo Empirie iiber-
haupt noch in Erwigung gezogen wird, diesc Empirie gegeniiber dem
erfahrungsfreien und darum absolut wahren Denken der Intuition oder der
ratio nur zweitrangige, nur minderwertige, nur uneigentliche Wahrheit zu
geben vermége. Woher hat denn die subjektivistische Erkenntnislehre ihr
Wissen von der Unzuverlassigkeit und Minderwertigkeit der Sinneserfah-
rung? Verdankt sie dieses ihr «Wissen» nicht just jener so hart geschmzhten
Empirie? Hat denn schon ein Idealist, hat iiberhaupt schon irgendein
Mensch sein eigenes Auge ohne Zuhilfenahme der Empirie, ohne Spiegel,
sehen kénnen? Kann sich denn irgendein Mensch unabhéngig von aller
Empirie seine eigenen Sinnesorgane direkt zuginglich machen? Verdankt
nicht auch der Idealist seine Kenntnisse vom Aufbau der Sinnesorgane
eben dem empirischen Wissen, verdankt er sie nicht den medizinischen, den
naturwissenschaftlichen Praparaten und Modellen? Wird jene idealistische
Entwertung der Empirie nicht selbst von Grund aus entwertet dadurch, daB3

245



sie sich fir den Aufweis dieser empirischen Minderwertigkeit just und ganz
auf eben jene «minderwertige» Empirie verlassen muf3? Wird nicht durch
diese eigenartige Implikation in der Argumentation der ganzen idealistischen
Erkenntnislehre das tragende Riickgrat gebrochen?

Verliert sich nicht heute eine Philosophie, die abseits und auBerhalb
aller empirisch arbeitenden Naturwissenschaft (Breitendimension) und Ge-
schichtswissenschaft (Tiefendimension) nur ihre «absolut sichere» Denk-
wahrheit aufbauen will, in einer sterilen und unhaltbaren Isolation?

Unser Autor, Dozent fiir Philosophie an der Universitit Bonn, stellt sich
mit seinen Schriften, paradigmatisch aber mit den beiden kleinen oben
genannten Verdffentlichungen, restlos in den Dienst des konsequenten
Realismus, daher auch einer konsequent realistischen Erkenntnistheorie.

Die erste der beiden Schriften will vor allem die Studenten geschichtlich
und systematisch in die erkenntnistheoretischen Probleme einfiithren. Die
wesentlichen Vorleistungen fir sein Bemiihen sieht er nicht nur in den
Arbeiten eines Hermann Schwarz, Johannes Rehmke, Max Scheler und
Nicolai Hartmann, sondern vor allem auch im new realism der gegenwirtigen
anglo-amerikanischen Erkenntnislehre. Der kleine Umfang der Broschiire
notigt zu Verzichten, so auch zum Verzicht auf weltanschauliche Fragen
und Folgerungen. ‘

Schon die Einleitung stellt das ganze Bemiihen resolut auf den Boden
des kompromifBllosen Realismus. Als tragende Gedanken heben wir heraus:
Es gibt hier keine Voraussetzungslosigkeit, wohl aber bleibt Vorurteilslosig-
keit die grofle Asymptote aller Forschung und allen Erkennens. Vor allem
wissenschaftlichen und philosophischen FErkennen, vor allem Pridizieren
liegt das vorpradikative Kennen, vor allem judicium de re apprehensa liegt
die res apprehensa selbst. Und dann die groBe Devise des Aquinaten:
«Omnis nostra cognitio a sensu initium habet.» Der naive wie auch der
wissenschaftlich forschende Mensch sind tiberzeugt, dafl das Seiende so ist,
wie sie es unter normalen Bedingungen fiir die Sinne wahrnehmen. Und
beide sind auch iiberzeugt, daf3 viele Menschen immer nur eine einzige
reale Welt sehen, so gewil} jeder sie von seinem Standort aus sieht. Wahr-
nehmen und Vorstellen sind scharf zu trennen. Das Wahrgenommene ist
ein 6ffentlich Gegebenes, das Vorgestellte aber etwas durchaus innerlich und
privat-subjektiv Geschaffenes. Der Naive wie der Wissenschaftler leben und
handeln in der intentio recta (Nic. Hartmann), ihre Uberzeugung ist die ei-
nes natiirlichen Realismus. Wire die Subjektivitit bzw. das BewuBtsein die un-
iiberschreitbare Grenze des Wissens und FErkennens, so konnte erkennende
Wissenschaft nur ein Monolog des Wissenschafilers mit sich selbst sein.

Die Subjektivisten unter den Realisten urteilen: «Weil es fallweise Sinnes-
tauschungen gibt, werden die Sinne wohl immer tiuschen. Sichere Erkennt-
nis gibt nur das auBerhalb der Empirie stehende Denken, die ratio.» Zwar
wird recht verschieden angegeben, wie nun das Denken fiir sich sichere
Erkenntnis schafft. Auf jeden Fall aber wird bei den Subjektivisten den
Schépfungen des Denkens ein hoherer Wert hinsichtlich der Sicherheit
zuerkannt als dem urspriinglich als gewiB3 angenommenen Wahrnehmen.
Nun, Vorsicht ist bei jeder Wahrnehmung angezeigt, da T#Auschungen tat-

246



sdchlich vorkommen konnen. Unter den Hinden der Subjektivisten wird
diese selbstverstandliche Vorsicht zur dogmatischen Behauptung: « Die Welt
kann unméglich so sein, wie sie den Sinnen sich darbietet.» Diese Behauptung
wendet sich grundsitzlich und total gegen alles sinnliche Erfassen. Sie
ersetzt die Empirie durch das Denken. An die Stelle der natiirlichen GewiB-
heit tritt ein Streben nach unnatiirlicher und absoluter Sicherheit. Denken
ist hier nicht Nachdenken iiber gegebenes Seiendes, das Denken findet hier
erst durch das Denken selbst das wahre Sein. Der reine Idealist aber ver-
traut sich tiberhaupt nur dem durch das Denken diesmal nicht gefundenen,
sondern gesetzten, bewirkten, geschaffenen Sein an.

Mit diesen Einsichten und Erorterungen ist der Grund gelegt fiir alle
weiteren Untersuchungen, die wir nun hier nicht mehr im Einzelnen dar-
legen kénnen. Im Sinn dieser konsequent realistischen Grundlegung werden
nun in den folgenden 4 Kapiteln eingehend tiberpriift der Kritizismus
Kants sowie die neu-kantischen Weiterungen — das Problem eines « Bewuft-
seins iiberhaupt» — die existenzphilosophischen Abwandlungen des Kantia-
nismus — die Folgen des Ubergangs von der intentio obliqua zur intentio
recta — das Wissen — das Erkennen und schlieBlich das Wahrheitsproblem.
Wiederholt beruft sich dabei unser Autor, mit Dank und Anerkennung, auf
das Werk: «Die anthropologische Bedeutung der Phantasie» von Hans Kunz.

In der zweiten der angezeigten Schriften wird die oben allgemein gehaltene
Problematik einer streng realistischen Erkenntnislehre konkretisiert und zu-
gespitzt auf das Problem der Materie. Der Sonderfall der Materie bestatigt
und bekraftigt, was oben im weiteren Feld der « Hauptprobleme» als philo-
sophische Grundorientierung dargeboten worden ist. Zusammenfassend
stellt Schneider S. 337 fest: «So bleibt das Gegebene Grundlage des Lebens,
Basis und Ansatz des Erkennens und Handelns; und die Antwort auf die
Frage nach der Materie bleibt der Hinweis auf die jeweilige konkrete Einheit
dinglicher Bestimmtheiten, die auch nicht aus einem BewuBtsein deduzier-
bar ist. — Das Erkennen entwirft Bezichungsgefiige, verleiht ihnen eine
gewisse Eigenstindigkeit; aber diese Gefiige sind nicht mit dem Wirklichen
identifizierbar noch konnen sie das materielle Seiende ersetzen; ihnen fehlt
die existentia actualis. — Die zweckdienlichen causae cognoscendi sind nicht
identifizierbar mit den erkenntnis- und bewuBtseins-unabhingigen causae
essendi, fiendi.» '

Klein und unscheinbar im ZuBeren Format, enthalten die beiden Ver-
dffentlichungen doch kraftvolle Ansitze zu einer fruchtbaren Diskussion
zwischen apriorischer und aposteriorischer Erkenntnistheorie. Dieser speziel-
len Diskussion kann heute kaum mehr ausgewichen werden, nachdem einmal
der Realismus als Ontologie bereits tief in das Gefuge der gegenwirtigen
Philosophie eingedrungen ist.

Kleinere Druckversehen in den « Hauptproblemen» — S. 64: «apostorisch»
statt «aposteriorisch» — S, 65: «erhypothesiert», besser wohl «erhypotheti-
siert» — S. 94: «teibar» statt «teilbar» — lassen sich in einer zweiten Auflage
leicht ausmerzen. Doch wiinschen wir dem Verfasser so viel Gesundheit und
MuBe, daB das, was hier in stark verdichteten Ansitzen vorliegt, voll ent-
faltet werden kann in einem Werk und AusmaB, das der ehrwiirdigen

247



Tradition unserer Frage — sie hat seit den Tagen der Vorsokratiker die
Philosophie stindig begleitet —, das der Harte der Entscheidung, dem Mut
zur kompromiBlosen Konsequenz sowie schlieBlich auch der Verantwortung
vor der Philosophia perennis gerecht zu werden vermag. Ernst Haenfler

Helmuth Stofer: Uber das ethische Werturteil. Verlag fiir Recht und
Gesellschaft AG., Basel 1955.

Der Autor geht davon aus, dall «das Werten... eine dem Erkennen und
dem Handeln gleichkommende Grundfunktion des Menschen» ist, fiir
deren Ausiiben in Werturteilen sich die Frage der Richtigkeit oder Unrich-
tigkeit stellt., Damit erhebt sich die weitere Frage, «ob es objektive und
absolute, vom menschlichen BewufBtsein unabhingige Kriterien fiir die
Richtigkeit des Bewertens gibt».

Stofer untersucht vorerst die Richtigkeit des Urteilens iiberhaupt. Er
gelangt zur Ansicht, daB die Richtigkeit der Wahrnehmungs- und Wert-
urteile, bei genauer Betrachtung der Axiome eines logischen oder mathema-
tischen Urteils die Richtigkeit auch dieser Urteile von der Niitzlichkeit fiir
bestimmte Erkenntnisse oder menschliche Zwecktitigkeit abhinge. Nur der
Wertinhalt eines Werturteils kénne in bestimmten extremen Fillen zu ein-
deutigen Ergebnissen fiihren, indem ein hoher Grad des Schmerzes von
jedem empfindenden Wesen verabscheut werde. Im zweiten Teil zeigt
Stofer in eingehenden Analysen der wirklich vollzogenen Bewertungen,
daBl weder ein Gefiihl, noch ein Zweck, eine Verbindung von Zweck und
Gefiihl oder der Wille als allgemeine Annahme fiir die Beurteilung mensch-
lichen Verhaltens als gut oder bose auszureichen vermégen. Die Vielfalt der
Gefiihle sei vielmehr lebensnotwendig, um die Orientierung unter den viel-
fachen Erlebnissen zu finden; dies wire ausgeschlossen, wenn nur ein Gefiihl
stets das richtige wire. Eine dhnliche Beweisfithrung schlieft eine einzige
Zwecksetzung als die richtige aus. Doch weder ein formales Prinzip, als
deren Beispiel der Verfasser einzig den kategorischen Imperativ heranzieht,
noch die materiale Wertethik oder die Lehre des Utilitarismus seien geeignet,
eine Grundlage des ethischen Bewertens abzugeben, welche Widerspriiche
vermeidet und deren Folgerungen durchgefiihrt werden kénnen. Etwas
unvermittelt schlieBt sich ein dritter Teil tiber die Pflicht an mit einer
Erorterung des Sollens und der Sanktion.

Stofer gelangt so zu einer subjektiven Ethik und hilt die Ethik nur als
Erfahrungswissenschaft fiir moéglich. Er betont, da3 dem ethischen Bewerten
enge Grenzen gesetzt sind und daB3 der Versuch, eine objektive Grundlage
des Wertens zu finden, stets wieder auf eine neue Wertung zuriickfiihrt.

Einige Andeutungen kénnten zu dem SchluB3 verleiten, daB3 der Verfasser
als letztlich maBgebend die «biologische Niitzlichkeit» anzusehen scheint
(S. 57, 161, 179). Nur so 1aBt sich die Ansicht erkldren, daf3 eine richtige
Wahrnehmung oder ein richtiges Urteil an sich nicht wertvoller seien als
eine falsche Wahrnehmung oder ein unrichtiges Urteil, weil auch aus einer
unrichtigen Wahrnehmung oder cinem unrichtigen Urteil zufalligerweise

248



richtige, namlich zweckméaBige Folgerungen gezogen werden kénnen (S.20/1).
Anderseits spricht der Verfasser auch von einer «geistigen Sinngebung»
(S. 182), von der «auf ein Sinngeschehen hin abzielende Ordnung» (S. 176).
Es wire vielleicht angezeigt gewesen, die Frage zu priifen, ob nicht fiir das
Wesen des Menschen als dem einzig uns bekannten wertenden Wesen der
Riickgriff auf die biologische Niitzlichkeit allein unzureichend ist. Damit
wiirde zusammenhéngen eine Erérterung, welche Stellung im gesamten
menschlichen Verhalten das Werten einnimmt und weshalb fiir den Men-
schen als einem der Zukunft offenen Wesen das Sollen von Bedeutung sein
kann. Auch scheint mir der Begrifl' des Wertens, wie er von Stofer verwendet
wird, nimlich einfach als «emotionale Stellungnahme» (S.9) das Werten
nicht erschépfend zu umschreiben. Es ist eben, wie das Werk Stofers am
SchluB3 (S. 187) anzeigt, die Konkretisierung einer, allerdings stets nur
vorlaufig oder axiomatisch, als hochste angesetzten Anweisung, welches Ver-
halten zu bevorzugen sei. H. Schullz

Hans Barth: Die Idee der Ordnung (Beitrdge zu einer politischen Philo-
sophie). Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Ziirich und Stuttgart
1958.

Der Titel 1aBt eigentlich systematische Beitrage zu einer «politischen
Philosophie» erwarten, wihrend die meisten in diesem Band vereinigten,
z.T. anderwirts schon abgedruckten Arbeiten die Geschichte der politischen
Philosophie bzw. der Philosophie des Politischen betreffen, so sehr die
systematischen Gesichtspunkte in der einleitenden Vorbemerkung und dann
in den einzelnen Stiicken betont werden. Die wichtigste Abhandlung, die
dem Band den Titel gab und hier vor allem hervorgehoben werden soll, ist
freilich eine systematische Skizze: «Das geschichtliche und das natiirliche
Recht und die Idee der Ordnung als Problem der politischen Philosophie,
und am Anfang steht die Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1947, die an Hand
der «Idee des Prozesses» im Sinne sowohl der Bewegung als auch des Ge-
richtsverfahrens « Philosophie und Politik» konfrontiert und in ihrer wechsel-
seitigen Beziehung beleuchtet.

Seine Gedanken iiber die «Idee der Ordnung» hat der Verfasser in ver-
kiirzter Form u.a. am Symposion der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft im Jahre 1958 in Bern vorgetragen. Im AnschluB an eine
Erorterung der gegenwirtigen Diskussion iiber das Naturrecht, die das
Problem mit der Kontroverse zwischen Savigny und Thibaut illustriert und
mit Recht den legitimen Kern des Naturrechts auf die nie in absoluter Weise
konkretisierbare «Idee des MaBes» und die «Idee der Gerechtigkeit» zu-
riickfithrt (207), umreiBt Barth hier eine «Logik der Ordnung». «Der
zentrale Begriff der politischen Philosophie» scheine der «Begriff der Ord-
nung» zu sein (213). Gegenstand der Erorterung ist die Ordnung unter
Menschen iiberhaupt; doch steht die politische Ordnung im Vordergrund,
ohne daB diese freilich im Unterschied zu den iibrigen Ordnungen scharf
bestimmt wiirde. Drei wesentliche Elemente werden herausgehoben: Konsens

249



und Loyalitat, womit der einheitliche Sinn der Ordnung, die «geistige
Einheit» (217) konstituiert wird, das Gefiige von Sanktionen, das die Ord-
nung sichert und schiitzt, und die immer in Personen bestehende Instanz,
vermoge welcher das soziale Gebilde handlungsfihig ist. Da der Mensch in
einer Vielheit von Ordnungen steht, stellt sich das Problem einer letztlich
verbindlichen Ordnung der Ordnungen. Doch gibt es fiir Barth keine absolute
Werttafel, die eine solche Ordnung verbiirgen konnte; zudem ist der Ent-
scheid immer an Personen gebunden, die irren oder schuldig werden kénnen.
Die praktisch-politische Forderung, namentlich im Hinblick auf die Aus-
gestaltung des Staates, geht bei dieser Sachlage dahin, daB die Feststellung
des Gerechten nicht monopolisiert werden darf, sondern in einem Prozel3
der kritischen Auseinandersetzung den Gliedern der Gesellschaft selber zu-
stehen sollte (237f.). In den paar Literaturhinweisen werden wohl einige
Leser vor allem Hermann Heller vermissen; auch steht diese sozialphiloso-
phisch angelegte Skizze der begrifflichen Prizision und Schirfe der «sophisti-
zierten» Soziologie unserer Tage eher fern. Mit den instruktiven Hinweisen
auf politische Denker der Vergangenheit, die bestimmte Elemente der Ord-
nung isoliert und iiberbetont haben (so z. B. Rousseau den Konsens, Bentham
die Sanktion und Hobbes die Instanz), greift die am SchluB des Bandes
stehende systematische Arbeit auf die tibrigen Stiicke zuriick. Diese gelten
bestimmten Aspekten der politischen Ordnung in der Auffassung von Burke,
Adam Miiller, Rivarol, Lammenais, Comte, de Maistre, Bentham und
Proudhon. Hier bestdtigt Barth seine bekannte Meisterschaft im geistes-
geschichtlichen Essay. Hans Ryffel

Ludwig Binswanger: Schizophrenie; derselbe: Der Mensch in der Psychiatrie.
Gunther Neske, Pfullingen 1957.

Es ist ein nicht genug zu dankendes Verdienst des Verlages, daf} er es
gewagt hat, die fiinf frither in Fachzeitschriften erschienenen groBlen Schi-
zophrenie-Studien Binswangers in einem schonen Band gesammelt heraus-
zubringen. Binswanger hat dazu neu eine Einleitung geschrieben, in der er
die wesentlichen Resultate der dargestellten Fille in knappen Ziigen heraus-
arbeitet, geleitet vom fiir das Verstindnis der als schizophren bezeichneten
Daseinsverldufe grundlegenden Begriff des «Auseinanderbrechens der Konse-
quenz der natiirlichen Erfahrung». Welches Urteil die kiinftige Psychiatrie
iiber die von Binswanger begriindete daseinsanalytische Forschungsrichtung
fallen wird, 148t sich nicht voraussagen; aber sicher steht, daf dieses bedeu-
tende Werk das klassische Dokument der daseinsanalytischen Schizophrenie-
Interpretation bleiben wird. — Das kleinere Bindchen enthilt drei ebenfalls
bereits frither veréffentlichte Aufsitze: 1. Der Mensch in der Psychiatrie,
2. Mein Weg zu Freud, und 3. Uber Martin Heidegger und die Psychiatrie.
Der erste Aufsatz gewiahrt wohl den in der Gedringtheit besten Einblick in
Binswangers Grundanliegen; der zweite erginzt in gliicklicher Weise sein
Freud-FErinnerungsbuch, der dritte seinen Beitrag zur Heidegger-Festschrift.

H. Kunz

250



Katharina Kanthack: Vom Sinn der Selbsterkenninis. Walter de Gruyter &
Co., Berlin 1958.

Das vorliegende Buch ist die erste Veroffentlichung aus einer Reihe von
Besinnungen, «die von der umstiirzenden Fragestellung Martin Heideggers
ausgehen». Zunichst wird «die Selbsterkenntnis des Menschen als Forderung
und Méglichkeit» exponiert, worauf in einem vorbereitenden Teil unter dem
Titel der «Frage nach dem Sinn des menschlichen Seins» die Bedeutungen
des «Erkenne dich selbst» im abendliandischen «metaphysischen Seinsver-
standnis» skizziert werden. Dieses metaphysische Seinsverstiandnis wird ganz
in der Charakterisierung Heideggers gesehen (Sein als Vorhandensein,
Subjekt-Objekt-Spaltung, Primat des Erkennens, Wahrheit als Adidquation
zwischen Verstand und Sache, Substanz-Eigenschaftsschema). Jedoch be-
miiht sich die Verfasserin, Heideggers Auslegungen von seinem, wie sie sagt,
genialen sprachlichen Kénnen zu lésen und sie in eine Sprache zu uber-
setzen, «die auch ein ehrfurchtsvoll Folgender als seine eigene zu sprechen
nicht ganz vermeiden kann». Das gelingt ihr in der Tat weitgehend (sie
bringt kein einziges Heidegger-Zitat). Indessen mutet das Unternehmen
gesucht an, wozu die blumigen («dichterischen») Redensweisen — « Unter-
wanderung des metaphysischen Fragens», «Winke der Verleiblichung»,
«Rufe des Korpers» u.a. — und die eingestreuten rhetorischen Fragen, die
weder ausgearbeitet noch beantwortet werden, das ihre beitragen. Von der
Strenge und Genauigkeit, die Kanthack dem Denken Heideggers nachsagt,
spiirt man in ihren im Vagen verschwebenden Aussagen, die sich kaum
mehr mit aufweisbaren Sachverhalten in Beziehung bringen lassen, nichts
mehr. Die gesuchte, fiir meinen Geschmack mifigliickte Sprache hilt sich
auch im Hauptteil des Buches durch, dessen erster Abschnitt die drei Mog-
lichkeiten des Mitseins — « Mitsein als Ausgeliefertsein ohne Angewiesensein»,
«Mitsein als Angewiesensein und Ausgeliefertsein» und «Mitsein als An-
gewiesensein ohne Ausgeliefertsein» — entwirft, wovon die dritte als « Mitsein
in lebendiger Inkarnation», d.h. «in Anlehnung an die Natur» das Thema
des zweiten Abschnittes bildet. Hier gelingen der Autorin manche schéne,
gewissermaflen mehr «lyrische» als begreifende Formulierungen von Mog-
lichkeiten des «seinsverstehenden» «einstimmigen» Begegnens mit Mit-
menschen und Natur, die freilich weitab von der Thematik der Selbster-
kenntnis liegen. Hinsichtlich dieser meint sie, die Selbstobjektivierung als
solche sei nicht entscheidend «fiir die Sorge um das eigentliche Selbstsein»,
und das «Erkenne dich selbst» intendiere etwas anderes als ein objekti-
vierendes Erkennen: «Im Grunde meinte der Satz eine Aufforderung, das
Konnen eines Selbstseins zu werden als Kénnen einer Ballung, eines Sich-
‘zusammenholens, das sich im Griff zu Erde und Himmel, zu Menschlichem
und Géttlichem hin als Einstimmigkeit zeigt». H. Kunz

Herbert Marcuse: Eros und Kultur. Ubersetzt von Marianne von Eckardi-
Faffe. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1957.

Marcuse will mit seinem Buch einen Beitrag zur « Philosophie» der Psycho-
analyse, nicht zu ihr selbst geben, denn Freud habe sich mit seiner «Theorie»

251



in die «grofle Tradition der Philosophie eingegliedert und sich unter philo-
sophische Kriterien gestellt. Unser Anliegen ist nicht eine verbesserte oder
veranderte Ausdeutung der Freudschen Konzeptionen, sondern die sich aus
ihnen ergebenden philosophischen und soziologischen Folgerungen und Aus-
wirkungen.» «Philosophie» und «Theorie» werden dabei vor allem als ein
von der erfahrbaren «Wirklichkeit» weitgehend entriicktes und ihr zugleich
unterstelltes systematisch durchkonstruiertes Gedankengebiude verstanden,
weshalb Marcuse fast ausschlieBlich Freuds Hypothesen iiber die Urhorde,
die beiden Urtriebe, die Kulturentstehung und die Sublimierung, mithin
jenen Bestand berticksichtigt, der sich empirisch nicht verifizieren 146t und
daher vielfach verworfen worden ist. Trotzdem verfolgt das Buch im Grunde
eine «politische» oder «politisch-ideologische» Tendenz: es kampft gegen die
unsere «westliche» Kultur beherrschenden Prinzipien der «Leistung» und
der «Produktivitat» einschlieBlich der darin verwurzelten «zusitzlichen»,
will sagen gesellschaftsbedingten Unterdriickung der Sexualitit fiir den so-
zialen Fortschritt, die politische Freiheit, die Arbeitsbeschrinkung, das Gliick
der Triebbefriedigung und fiir das rezeptiv-dsthetische Leben, das heif3t fiir
ein «neues Realitatsprinzip». Diese Zicle werden so dargestellt, als ob sie sich
als die «richtigen Konsequenzen» aus Freuds Theorien — zum Teil gegen seine
cigenen Intentionen und Auffassungen — ergeben, was freilich nicht ohne
mehr oder weniger subtile interpretatorische Gewaltsamkeiten abgeht. Die
«asthetische Dimension», in welcher der « Wahrheitsgehalt der Phantasie» und
«Orpheus» und «NarziB» als zwei Urbilder der «Verséhnung von Mensch
und Natur in der sinnlichen Kultur» zu ihrem Recht kommen sollen, wird
vor allem in einer vorziiglichen, die revolutionidren Elemente nicht unter-
schlagenden Auslegung von Schillers «Briefen iiber die asthetische Erzichung
des Menschen» herausgearbeitet. Zwar sagt der Verfasser, «die Vorstellung
einer Kultur soll hier nicht als abstrakte und utopische Spekulation zur
Sprache kommen», aber faktisch schwebt das Ganze doch in einem Nirgend-
wo oder im Raum jenes literarischen Marxismus, wie ihn der Kreis um Hork-
heimer pflegt. Bei aller Kritik an der «westlichen» Kultur kommt man nie
auf den Gedanken, Marcuse kénnte statt dessen etwa den russischen Kommu-
nismus anpreisen; so héren wir denn auch ausdriicklich: «Ttichtigkeit und
Unterdriickung reichen sich die Hand: die Produktivitit der Arbeit zu stei-
gern, ist das geheiligte Ideal des Kapitalisten wie der stalinistischen Stacha-
now-Methode.» Ich kann nicht sagen, daB3 der Verfasser den Freudschen
Hypothesen eine groBere Glaubwiirdigkeit gesichert habe; und was seine
eigenen Spekulationen betrifft, so hat ihn sein Hal} gegen die — gewiB tible —
unterdriickende Gesellschaft fiir die menschliche Realitit fast blind gemacht:
man gewinnt den Eindruck, als wolle er dieser Gesellschaft noch die Verant-
wortung fiir unsere Sterblichkeit aufbiirden, nur weil die Unterdriicker diese
zur ideologischen Rechtfertigung ihres Tuns mif3brauchen. Dennoch ist es ein
faszinierendes, iibrigens vorziiglich tibersetztes Buch. H. Kunz

252



Felix Schottlaender: Das Ich und seine Welt. Unveroffentlichte und ge-
sammelte Arbeiten zu Psychoanalyse und Personverstindnis. Mit
einer Einfiihrung von Albert Girres und einem Nachwort von
Wilhelm Hoffmann. Herausgegeben von Lene Reppler. Ernst Klett
Verlag, Stuttgart 1959. Felix Schottlaender zum Geddchtnis. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1959.

Schottlaender gehoért zu jenen von Freud her kommenden und ithm
dauernd eine groBe Verehrung bewahrenden Psychoanalytikern, die sowohl
zufolge ihrer therapeutischen Erfahrungen als auch auf Grund ihrer Per-
sénlichkeit die begrenzten Voraussetzungen und die daraus sich ergebenden
theoretischen Konsequenzen Freuds gesprengt haben. Gorres hat es in
seinem den Band gesammelter Aufsitze Schottlaenders einleitenden schénen
Wiirdigung treffend formuliert: «Die beispielhafte Aufhebung der Psycho-
analyse: als Bewahrung ihres positiven Wesens, als Uberwindung ihrer
Blindheiten und Verkiirzungen, als Befihigung, iiber das Elend des Men-
schen hinaus den Blick auf seine mogliche Grofle zu heben, diese Aufhebung
ist das erste, nicht das einzige und nicht einmal das wichtigste Ergebnis der
Lebensarbeit Schottlaenders.» Fuir die therapeutische Praxis wurde fiir Schott-
laender der Begriff der «Begegnung» als Hinweis auf die je einmalige, die
Person des Andern «sehende» und anredende Partnerschaft zwischen Arzt
und Patient zentral; und darin traf er sich vor allem mit Ludwig Binswanger
und Hans Trith. Da sich aber die so verstandene Begegnung nur in ihren
peripheren Anteilen wissenschaftlich einfangen 148t, verzichtete Schott-
laender weitgehend auf eine Systematik, wozu ihm iibrigens sein Lieblings-
philosoph, Bergson, kaum hitte behilflich sein kénnen. Daraus begreift sich
ferner sein immer erneutes und nie voll gliickendes Bemiihen, das Wesen
der Neurose zureichend zu erfassen. Es verfliichtigt sich ihm schlieBlich wie
auch andern in einige allgemeinmenschliche Ziige, die sich im Neurotiker
allenfalls zu einer besonderen oder absonderlichen Biographie verdichten,
in der die Mutter eine entscheidende Rolle spielt (was Schottlaender an ein
paar Fillen von Zwangsneurose und méannlicher Homosexualitiat zeigt).
Die im Band vereinigten, teilweise hier zum erstenmal veréffentlichten
Abhandlungen dokumentieren die unablissigen Versuche Schottlaenders
um eine Klirung der Neurosenproblematik in iiberzeugender Weise. An-
gefiigt ist ihnen eine Bibliographie und eine knappe, von Hoffmann ver-
faBte Lebensbeschreibung. Aus ihr, desgleichen aus Schottlaenders eigenen
Arbeiten und nicht zuletzt aus den meisten der in der Gedachtnis-Schrift
enthaltenen Beitrigen spricht die warme offene Menschlichkeit des ver-
storbenen Analytikers. H. Kunz

Handbuch der Psychologie, herausgegeben von David und Rosa Kalz.
Zweite, erweiterte Auflage. Benno Schwabe & Co., Basel [Stuttgart
1960.

Die zweite Auflage dieses Handbuches der Psychologie ist nach dem
Tode des ersten Herausgebers von seiner Frau und Mitarbeiterin Rosa Katz

253



besorgt worden. Sein Umfang ist gegeniiber der ersten Auflage um rund
150 Seiten gewachsen. Neu hinzugekommen sind folgende Abschnitte:
«Schichttheorie» (im Inhaltsverzeichnis steht «die Schichtentheorie») von
W. J. Revers, «Psychologie des Alters» von D. Katz, «Psychologie und
Religion» von R.B. Thouless, «Anmerkungen zur Kunstpsychologie» von
E. Utitz, «Betriebspsychologie» von A. Ackermann, «Die psychologischen
Wirkungen der groBen Massenbeeinflussungsmittel» von B. Stokvis und
«Parapsychologie» von J. Suter. Das frither von E. Kaila dargsetellte Ka-
pitel iiber «Gefiihl, Wille, Vorstellung» hat jetzt W.]J. Revers geschrieben.
Die #lteren Abschnitte sind da und dort erginzt worden. Im Ganzen hat
das Buch gewonnen, wenngleich sein unvermeidlich uneinheitlicher Cha-
rakter geblieben ist und man von einigen Artikeln bezweifeln mochte, da3
sie in ein « Handbuch» passen. H. Kunz

Hans Kunz: Uber den Sinn und die Grenzen des psychologischen Erkennens.
(Beiheft zur Psyche.) Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1957.

Diese schwer befrachtete und sehr zentrale Probleme aufwerfende Arbeit
hat, wie der Verfasser selber betont, «fragmentarischen» Charakter und
hilt so den Leser in Unruhe und Spannung. Das Hauptthema erfihrt keine
in sich abgerundete Behandlung, und vieles wird nur angeschnitten, an-
getdnt, bleibt in der Schwebe, wozu eine Menge von bibliographischen Hin-
weisen und Lesefriichten kommt, weil Kunz «die — zwar etwas unzeitgemal
gewordene — Gepflogenheit des Zitierens» (146) ausgiebig praktiziert. Es ist
deshalb nicht leicht, der differenzierten Fiille des Gebotenen auch in einer
verhiltnism#Big ausfiihrlichen Besprechung, wie sie mir hier angezeigt
scheint, gerecht zu werden, zumal wenn man in mancher Hinsicht glaubt,
abweichen oder doch andere Akzente setzen zu miissen. Den Anlafl der
Schrift bilden «die Schamlosigkeit und die wissenschaftliche Unverantwort-
lichkeit» (9f.), die in der modernen Psychologie zunehmend zutage treten
und sich vor allem in der zudringlichen Naivitit der Persénlichkeits- und
Charaktertests manifestieren, mit denen man das Wesen eines Menschen
auf einige wenige Ziige reduzieren zu kénnen glaubt. Dieser duBlere Aus-
gangspunkt tritt aber in der Darstellung alsbald zuriick, und auch die ex-
perimentelle Psychologie im ganzen wird nicht etwa einbezogen; vielmehr
befaBt sich die Schrift in weitausgreifenden Erérterungen, die bis zur Meta-
physik vorstoBen und in diese leider nicht selten iibergreifen, mit dem Sinn
und den Grenzen des psychologischen Erkennens iiberhaupt. Da jener Boden
abbrockle, aus dem sich «die reine Gesinnung des eigentlichen Erkennens»
nihre (10), stellt Kunz die Frage nach der «zentralen Intention des psycho-
logischen Erkennens» (13). Mit Recht wird die Antwort in der Weise vor-
bereitet, dafl das psychologische Erkennen in den Rahmen der Gesamt-
problematik des Erkennens iiberhaupt hineingestellt wird; dies ist um so
eher gerechtfertigt, als der «zunehmende Zerfall des Ethos des Erkennens»
(9) iiberall um sich greife. Das Erkennen im allgemeinen steht in den Er-

254



orterungen so sehr im Vordergrund, daB der Verfasser selber bei Gelegenheit
den offenbar als ungeduldig oder kurzatmig eingeschitzten Leser auf die
kommende Nutzanwendung der allgemeinen Ausfithrungen auf den psycho-
logischen Bereich vertréstet (59 Anm. 108). '

In einem ersten Teil, der dem «Sinn des Erkennens und dessen akti-
vistischer Umdeutung in der Neuzeit» gewidmet ist (19-66), hebt Kunz die
seit der Neuzeit allzu sehr iibersehenen «rezeptiven» Wesensziige des Er-
kennens hervor, das eben primér keineswegs etwa schopferisch sei. Das Er-
kennen ist so etwas wie «gewaltloses, ,liebendes‘ Hinnehmen des inner-
weltlich Begegnenden» (31), ein «das erscheinende Begegnende seinlassendes
erfassendes Vernehmen» (56). Der Verfasser stellt vor allem drei Dinge her-
aus, die den «rezeptiven Anteil des Erkennens» zum Ausdruck bringen: das
sinnliche Wahrnehmen, das mit dem «vernehmenden» und «im ersten An-
satz immer vorsprachlichen» Denken verbunden ist (201ff., 301I., 56, 128),
ferner die «Faktizitdt des Denkens», das als ein das bewuBlte Ich iibergrei-
fendes Geschehen unabhédngig vom Wollen denkt oder nicht denkt (z.B. 25,
58), und schliellich im AnschluB an die alten Griechen das «Staunen»,
ein emotionales «Erleiden» von kognitiver Relevanz, in dem wir «das Un-
geheure des vermeintlich Selbstverstindlichsten erfahren: daB Seiendes ist»
(27f., hier und auch sonst ohne die Auszeichnungen des Verfassers). Der
Sinn eines seiner eigentlichen Intention geniigenden Erkennens ist die «in
nere Bereicherung mit Weltgehalten» (321f., 67 u.6.). Solches Erkennen hat
«bewahrenden» und «behiitenden» Charakter, und man koénnte beifiigen,
dafB hier der erkennende Mensch «Hiiter des Seins» im Sinne Heideggers ist.
Diesen eigentlichen Sinn des Erkennens glaubt der Verfasser, mit Heidegger
und etwa Gerhard Kriiger, bei den Griechen zu finden. Dagegen hat seit
der Neuzeit, machtig vorbereitet durch das Christentum, eine folgenschwere
«aktivistische Umdeutung des Erkennens» Platz gegriffen, wiewohl die
eigentliche Erkenntnisintention nicht vollig verschiittet werden konnte (ins-
bes. 371f.). Hier ist das Erkennen nicht mehr vernehmendes Erfassen, son-
dern es steht im Dienst von Bemichtigungstendenzen, wie Kunz in Bestéti-
gung bekannter Einsichten, aber mit eigenen Ergidnzungen dartut. Akti-
vistische Vorstellungen sind wirksam im christlichen Schopfergott, und sie
gipfeln im atheistischen «Willen zur Macht» bei Nietzsche (52f.). Als Mittel,
um die Natur fiir die Bemichtigung in den Griff zu bekommen, erweist sich
das Generelle. Die moderne Wissenschaft bevorzugt das Quantifizierbare
und 148t das Individuelle und Qualitative beiseite oder sucht es zu quanti-
fizieren. Die aktivistische Subjektivitit, in der die Neuzeit in zunehmendem
MaBe das Wesen des Erkennens und des Menschen iiberhaupt erblickt, ist
nach Kunz eine Reaktion auf die wirkliche Ohnmacht des Menschen, wie
sie sich vor allem im primér rezeptiven Charakter des Erkennens angesichts
des «Ungeheuren» des Seienden kund tut. In einer m.E. kaum zulissigen
spekulativen Weise wird der letzte Grund der Ohnmacht und der Reaktion
gegen diese im Tod erblickt (54ff.). Doch sei auf diese die ganze Schrift
durchziehende Metaphysik des Todes (sit venio verbo) am SchluB3 mit zwei
Worten eingegangen. — Der Herausstellung der rezeptiven Momente des Er-
kennens wird man grundsatzlich kaum widersprechen kénnen. Denn so sehr

255



das Erkennen im Kern als so etwas wie Konstruktion gelten mag, so muB es
doch immer auch im widerstandigen Seienden seine Entsprechung finden.
Mir scheint aber, daB3 der Verfasser die aktiv-produktive Funktion und die
in ihr liegende Bemichtigungstendenz, wie sie den exakten Naturwissen-
schaften und ihrer technischen Anwendung zukommt, zu negativ einschéatzt.
Angesichts der Bedeutsamkeit dieser Problematik seien mir einige kritische
Glossen erlaubt: Zunichst ist aus der auch von Kunz beachteten Tatsache
(41), daB diejenigen Aspekte des Seienden, an denen die exakten Natur-
wissenschaften ansetzen, ebenfalls zum Seienden gehéren, die Konsequenz
zu ziehen. Bei dieser Sachlage mii8te namlich heute (!) eine «Haltung des
bewahrend-beobachtenden Vernehmens der Natur» (38) — man mag diese
Haltung auch kontemplativ nennen — gerade auch die von den exakten
Naturwissenschaften einseitig thematisierten Aspekte miteinbeziehen, wenn
sie dem Seienden wirklich angemessen sein wollte. Dal3 diese Aspekte in der
Technik zu Hebeln der praktischen Bemichtigung oder gar Zerstorung ge-
macht werden, steht auf einem andern Blatt und hat vorerst mit dem Er-
kennen jener Aspekte nichts zu tun. Mir scheint, dal Kunz die exakten
Naturwissenschaften zu sehr in den Schatten ihrer technischen Anwendung
stellt, und dafB} er in Gefahr gerit, das Seiende mit der Wahrnehmungswelt
gleichzusetzen. Ferner fragt sich, ob das postulierte « vernechmende Denken»
nicht ein véllig unerreichbares Grenzphinomen sei (vgl. Kunz selber in
dieser Richtung: 36). Wie der Verfasser spiter darlegt, gibt es kein «rest-
loses» Erkennen, vielmehr mufl dem Erkennen stets eine «selbstbeschran-
kende Tendenz» innewohnen (142). Trifft dies aber zu, so ist alles Erkennen
Auswzhl, d.h. doch wohl: vital bedingt oder durch traditionell vermittelte
oder bewulBt gewiahite Gesichtspunkte bestimmt, somit wesentlicherweise
konstruktiv und stilisierend. Auch fiithrt eine iibermiBige Betonung des
rezeptiven Charakters des Erkennens zu der Konsequenz, dal3 alles Seiende
gleichen Anspruch auf vernehmendes Hinnehmen habe, was Kunz in der
Tat unterstellt (34, 67). DalB diese Konsequenz m.E. absurd, weil unvoll-
ziehbar ist, bestitigt indirekt den eminent konstruktiven Charakter des Er-
kennens (- was natiirlich nicht hindert, dal3 das Erkennen das Seiende, wie-
wohl in jeweiligen Aspekten, wirklich trifft). Fir die urspriingliche Aktivitat
des Erkennens spricht iibrigens auch das aktivistische Wesen der Sprache,
das Kunz in spiterem Zusammenhang so sehr betont (12211.), wenn man —
freilich entgegen dem Verfasser (130) — annimmt, dafl es Erkennen ohne
Sprache gar nicht gibt. Die Sprache ist fiir Kunz kein geeignetes Medium
des (rezeptiven) Erkennens (128), also (wie ich beiftigen méochte) nicht ein
«Haus des Seins» im Sinne Heideggers; ithre «verhiillende Leistung» tiber-
wiege vielleicht gar die «aufdeckende» (128). Des weitern wire noch zu fra-
gen, ob nicht gerade Erkennen in einem grundsitzlich instrumentalen Sinn
(Erkennen als potentielles Tun) nétig ist, um das Seiende zu «bewahren»
und zu «behiiten», nicht nur um es zu beherrschen und zu zerstéren, was
natiirlich insbesondere auch fiir die Psychologie zu gelten hitte und z.B.
offenkundig fiir die Medizin gilt. Die Wiedergewinnung eines in Verlust
geratenen «Ethos des Erkennens» wire deshalb weniger zu bewerkstelligen
im Riickgang auf ein ohnehin unerreichbares «vernehmendes Denkeny,

256



das folgerichtig in der Nacht des Seienden sich selber und damit den Men-
schen auszuldschen hitte und in der Erkenntnispraxis allzu leicht in vor-
wissenschaftlich romantisierende Naturanschauung und spekulative Meta-
physik verfillt, wofiir freilich nicht der Verfasser, aber doch etwa Gerhard
Kriigers Repristination des griechischen Weltbildes (Grundfragen der Philo-
sophie, Frankfurt a.M. 1958) ein Beispiel darstellt; vielmehr wire ganz
schlicht der Umgang mit dem (aktiv-manipulierend) Erkannten in Zucht
zu nchmen. SchlieBlich wire zu bedenken, ob, inwieweit und warum das
Seiende iiberhaupt als solches unangetastet bewahrt werden soll, da bekannt-
lich der Mensch nicht einmal seine bare Existenz fristen, geschweige denn
sich entfalten kann, ohne vieles Seiende anzutasten, umzugestalten und zu
zerstoren.

Auch das psychologische Erkennen, dem sich der Verfasser im zweiten
Teil zuwendet (67-131), ist unter den EinfluB der «aktivistischen Umdeu-
tung» geraten, was vor allem in zwei naher erérterten Erscheinungen zutage
tritt: in der «reaktiven (teleologischen) MiB3deutung des Geschehens» (6911.)
und im «maBlosen Anspruch der Interpretation» (95ff.). — Das Erste: In
der Auffassung des Lebendigen hat sich die Tendenz durchgesetzt, alles nach
dem Muster der vorsatzlichen Willenshandlung und der intentionalen Struk-
tur des erkennenden Verstchensaktes zurechtzulegen. Die eigentlich fun-
dierende Schicht ist aber nach Kunz auch im menschlichen Dasein im «in
sich sinnvollen Geschehen zu erblicken», das weder mechanistisch noch
teleologisch strukturiert ist (70f.) und dem entgegen einer verbreiteten
MifB3deutung nicht unbewuBte Dispositionen oder antizipatorische Prafor-
mationen irgendwelcher Art untergelegt werden diirfen. Auch und gerade die
intentionalen Akte sind in dieses nicht-intentionale, jedoch sinnhaltige und
als solches grundsitzlich verstehbare Geschehen eingebettet, und zwar letzt-
lich in den tragenden Geschehensgrund des jeweiligen menschlichen Daseins,
das ein zwischen Geburt und Tod verlaufendes Geschehen darstellt. Der
«Grundsinn des Daseins» soll dabei im Tod liegen, auf den es gerichtet sei
(92). Darauf ist am SchluB zuriickzukommen. Die Abwehr illegitim aus-
gedehnter teleologischer, am intentionalen Akt orientierter Deutungssche-
mata ist sicher berechtigt (ein neustes naives Beispiel ist das Postulat des
amerikanischen Okonomen Kenneth Boulding betreffend die Schaffung
einer neuen interdiszipliniren Wissenschaft «eiconics», die just das inten-
tionale, antizipatorische Schema, «image» genannt, in unzuldssiger Weise
universalisiert: The Image, 1956). Doch habe ich gleichwohl den Eindruck,
daB Kunz ein wenig gegen Windmiihlen ankdampft, weil es sich in Biologie
und Psychologie bei den von ihm verworfenen Deutungen um verschiedene
Formulierungen fiir Tatbestinde handelt, die er selber priziser umschreibt,
die man aber unscharf auch als quasi-teleologische bezeichnen kann. Denn
auch fiir den Verfasser handelt es sich beim vitalen Sinngeschehen um ein
gerichtetes, nicht etwa ein mechanisch verlaufendes Geschehen, das eine
Zuordnung von bestimmten «Antrieben», «Antriebskomplexen» oder «Im-
pulsen» zu «bestimmten Objektkreisen» aufweist (z.B. 79, 149; 80: «trieb-
hafte objektbezogene Ablaufe»). Ferner wird man nicht bestreiten wollen,
dal3 die intentionalen Akte im vitalen Geschehensablauf fundiert und von

17 Studia Philosophica XIX 257



diesem sozusagen umgriffen sind, woraus gerade der Psychologie groBe
Schwierigkeiten erwachsen. Trotzdem bleibt aber die intentionale Aktivitit
(das dramatische Geschehen, wie wir sagen kénnen) ein auszeichnender Zug
des Menschen, auf den jedes Selbstverstindnis des Menschen als ein Spezi-
fisches und Zentrales Bezug nehmen muf3. Mir scheint, daB3 dies beim Ver-
fasser in den Hintergrund tritt, mit Riicksicht auf seine Metaphysik des
Todes offenbar nicht zufilligerweise. — Der «maBlose Anspruch der Inter-
pretation», der eine zweite Folge der «aktivistischen Umdeutung des Er-
kennens» im Feld der Psychologie darstellt (95ff.), moéchte nach dem Vor-
gang Nietzsches die Interpretation an die Stelle des Faktums setzen. Der
Verfasser wendet sich gegen eine solche Auffassung; da das Erkennen im
Kern nicht schépferisch sei, habe es im Dienst der Erfassung des Seienden
selber zu stehen. Kunz stellt die Problematik der Interpretation im allge-
meinen in einen weiteren Rahmen, der die Geisteswissenschaften, die Eigen-
tiimlichkeit der Historie und vieles andere mehr miteinbezieht. Der Inter-
pretation in der Psychologie sind vor allem deshalb faktische Grenzen ge-
setzt, weil bel weitem nicht nur intentionale Akte zu deuten sind, die iibrigens
selber in ein «Daseinskontinuum» gehéren, sondern nicht-intentionales,
wenn auch sinnhaltiges und insofern verstehbares Geschehen der oben an-
gefithrten Art, dem mit «lebensgeschichtlicher Deutung» beizukommen
wire. Ein Riickgang hinter die Phinomene ist demnach notwendig. Doch
diirfen wir nicht glauben, den «Zwiespalt zwischen dem geschehenden
Menschsein und dem reflektierten Selbstverstindnis» iiberbriicken zu koén-
nen (121). Auch ist, wie spdter ausgefiihrt wird (146), das Herausheben
einzelner Zusammenhinge aus dem gesamten «Daseinskontinuum» nie
ohne gewisse Willkiir.

Die schon im zweiten Teil sichtbar gewordenen «Grenzen des psycho-
logischen Erkennens» werden nunmehr im dritten Teil z.T. im Riickgriff
auf Fritheres neu formuliert, z.T. ergdnzt und schiarfer bestimmt (132fL).
Dabei scheint mir nicht nur eine kritische Haltung, sondern gar eine skep-
tische Stimmung spiirbar zu sein, die das Wort von der « Hoffnungslosigkeit
aller Psychologie» (Moébius) fir immer noch bedenkenswert hialt (139f.
vgl. auch 155). Menschliches Erleben und Verhalten bewegt sich zwischen
nicht verstehbarem Geschehen (vom Typus des «Reflex») und als intentional
strukturiert verstehbaren Akten. Zwischen beidem liegt der weite Bereich
des immanent sinnhaltigen vitalen Geschehens, mit dem auch die intentio-
nalen Akte aufs innigste verwachsen sind. Auf Grund einer «offenen Hal-
tung» ist hier ein Weg zwischen «Sinngebungsbesessenheit» und «Sinn-
feindschaft und -blindheit» zu gehen (149f.). Dabei sind dem psychologi-
schen Erkennen nicht etwa von vornherein grundsatzliche Grenzen gesetzt,
sofern es nicht stérend oder gar zerstérend in den Gegenstand eingreift, d.h.
solange es der eigentlichen Erkenntnisintention folgt. Insofern wird auch
nicht die «Wiirde der Person» verletzt oder illegitimerweise in das dogma-
tisch behauptete, angeblich apriorische «Geheimnis der Persénlichkeit» ein-
gedrungen (132f.). Freilich ergeben sich Grenzen aus der Sache selbst, und
zwar aus dem Subjekt und Objekt des Erkennens, «im niichternen Versagen»
des Erkennens (133); Grenzen, die sozusagen hinterher bewirken, daf ein

258



undurchdringliches «Geheimnis» waltet. Abgesechen von den bereits im
zweiten Teil erorterten Schwierigkeiten der Interpretation, auf die Kunz
hier zuriickkommt (143ff., insbes. 1481L.), scheint er mir nun, wenn ich ein
wenig stilisieren darf, vor allem zwei neue Hauptmomente fiir eine Begren-
zung des psychologischen Verstehens zu sehen. Zunichst vom Objekt her:
Kein Erkennen erfalit seinen Gegenstand, wie schon erwahnt, «restlos»,
weshalb namentlich auch die Psychologie ihr Objekt nie ausschopft und
sich Illusionen hingibt, wenn sie z.B. in der Diagnostik zu abschlieBender
Erkenntnis des «Wesentlichen» zu gelangen glaubt (143). Die kognitive
Unausschépfbarkeit verweist auf die Individualitit jedes konkreten Seienden,
das sich «einer restlosen Erfassung» entzieht (142). Sodann die Begrenzung
vom Subjekt her: Alles psychologische Verstehen setzt ein «Selbstverstand-
nis» des Psychologen voraus, das den Boden fiir das Fremdverstindnis ab-
gibt. Wie Kunz in einem Kapitel iiber den «Gegenstand der Psychologie»
(133ff.) m.E. sehr gliicklich formuliert, besteht das Objekt der Psychologie
in allgemein-menschlichen «Moéglichkeiten des Erlebens und Verhaltens»
(in erkenntnismifligen «Phantomen»), die aus faktischen Realisierungen
erschlossen werden und natiirlich als an einzelne existente Menschen ge-
bunden zu denken sind (133ff.). Solche Méglichkeiten kénnen jeweils nur
gesehen und entworfen werden im Rahmen eines entsprechenden Selbst-
verstindnisses, das so das Fremdverstindnis fundiert (140, 150ff.). Das
Selbstverstandnis besteht nun aber letztlich in einer mehr oder weniger ex-
pliziten Auffassung vom Menschsein als solchem, das dem zu erkennenden
menschlichen Erleben und Verhalten untergelegt wird, d.h. in einer «la-
tenten Anthropologie» (140). Wie sehr, selbst ohne grundlegende philo-
sophisch-anthropologische Relevanz, das Selbstverstandnis das psycholo-
gische Erkennen bestimmen kann, zeigt der Umstand, daBl vom Ausmal
und der Weise des Differenziertseins des Erkennenden abhzngt, ob ein’ mehr
oder minder differenziertes fremdes Erleben und Verhalten jeweils addquat
erfaBt werden kann (152f.), womit soziologische Bedingtheiten des Ver-
stehens einhergehen (154). Den tiefgehenden philosophisch-anthropolo-
gischen Divergenzen des Selbstverstandnisses aber ist nach Moglichkeit mit
offener Haltung und unvoreingenommener Empirie zu begegnen. Es ist so
zu verlangen, daB3 sich das letztlich philosophisch-anthropologische Selbst-
verstindnis nicht dogmatisch als apriori setzt, sondern der Korrektur durch
Fremd- und Selbsterfahrung zugénglich bleibt (140). Daraus ist iibrigens
ersichtlich, daB zwischen philosophischer Anthropologie und Psychologie
keine scharfe Grenze gezogen werden kann, obwohl natiirlich die Thematik
eine verschiedene ist und die philosophische Anthropologie das Menschsein
als solches betrifft, wihrend die Psychologie thematisch nur bis zum «Cha-
rakter» oder der «Personlichkeit» gelangt als dem «Ganzen der jeweiligen
individuellen Eigenart des Einzelnen» (132, 137, 140).

Die Metaphysik des Todes (wie ich mir zu sagen erlaubte), die sich durch
die ganze Schrift hindurchzieht, liefert, wie schon erwihnt, letzte Deutungen
fiir die erdrterten Tatbestinde, im besonderen fiir die «aktivistische Um-
deutung des Erkennens», den «Grundsinn des Daseins» und das Mensch-
sein tberhaupt. Den Tod zahlt Kunz zu den drei «Ungeheuren», die das

259



menschliche In-der-Welt-Sein bestimmen (SchluB3, 155ff.). Anscheinend
wird dies alles in einer kiinftigen Schrift «Von der Endlichkeit des Menschen»
niher ausgefithrt (vgl. 25 Anm. 34, 58 Anm. 106), weshalb ich mich hier
auf einige Hinweise beschrinken méchte. Der Verfasser erhebt, trotz ein-
zelnen Vorbehalten, den m.E. befremdlichen Anspruch, «das Wesen des
Todes» (106) sozusagen endgiiltig und eindeutig zu bestimmen. Er sieht
im Tod «das pure Ende des Geschehensablaufes» (92), wahrend alle ab-
weichenden Auffassungen, die Vorstellungen von so etwas wie «Unsterb-
lichkeit» zugrunde legen, Verschleierungen und Verharmlosungen seien.
Der Tod soll geradezu «der Grundsinn des Daseins» sein, indem er als.«aus-
stehender» einzig und allein das gerichtete Geschehen des Lebens «kon-
stitutert» (92). Mir scheint, der Tod «konstituiert», wenn iiberhaupt etwas,
so doch wohl nur den Ablauf als Ende des Daseins, nicht aber den in sich
geschehenden Ablauf als Verlauf, nicht den Geschehenscharakter als solchen.
Und wenn das Dasein «gerichtet» ist, so doch wohl auf so etwas wie Ent-
faltung im ganzen, aber nicht von vornherein und primir auf sein mog-
liches Ende, wiewohl seine Entfaltung als ein begrenztes Geschehen einmal
zum Abschlufl kommt. Wenn ferner gesagt wird, dafl das Leben dem Ende
«zutreibe» (93), so wire zu fragen — und zwar vielleicht wegen der «leisen
Ankunft des Todes» —, ob dieses Treiben nicht gerade in entgegengesetzter
Richtung gehe, und ob der Tod nicht insofern (!) duBerlich sei. Wenn wir
mit Kunz metaphorisch sagen diirften, das « Menschsein» erweise sich als
«ein voriibergehendes Heraustreten aus der Natur» (156), dann konnte der
Grund fiir dieses Heraustreten und die damit verbundene «Offenheit», die
das Erkennen begriindet, im Walten der Natur erblickt werden, und es
scheint mir keineswegs einleuchtender, den Grund fiir all dies in die «stdn-
dige Anwesenheit des moglichen Todes» zu setzen, wie der Verfasser es will.
Mit dem Heraustreten als einem bloB voriibergehenden wire freilich der
Tod verbunden, doch kénnte man im Tod nur den Grund fiir das Voriiber-
gehende dieses Heraustretens, nicht aber fiir das Heraustreten iiberhaupt
und als solches erblicken. Man verzeihe mir diese Spekulationen (die tibri-
gens lange nicht so sorgfaltig und differenziert wie diejenigen des Verfassers
sind) ; ich méchte damit nur sagen, daf3 es sich hier, so oder anders, um ver-
tretbare und mogliche, intersubjektiv aber unverbindliche letzte Deutungen
metaphysischer Art handelt, die das Leben des Einzelnen und dessen Tiefe
und moglichen Ernst bestimmen mogen, die wir aber in kritischer Haltung
als mogliche Deutungen stehen lassen sollten. Die zuweilen fragwiirdigen
Akzentuierungen, die wir bei den sonst so aufhellenden und lehrreichen
Erérterungen der vorliegenden bedeutsamen Schrift glaubten feststellen zu
miissen, diirften letztlich der zugrunde liegenden metaphysisch-spekulativen
und deshalb unverbindlichen Auffassung vom Wesen des Todes und von
seiner Bedeutung fiir die Konstitution des Menschseins zuzuschreiben sein.

Hans Ryffel

260



	Besprechungen = Comptes rendus

