
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Buchbesprechung: Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie

Autor: Haenssler, Ernst

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung - Etude critique

Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie*

I.

Wer sich heute an Hamann heranwagt, muß zuvor mit sich selbst ins
Gericht gehen, muß sich selbst prüfen und folgenden Fragen Rede und
Antwort stehen:

1. Tradition und Interessen aller Art haben um den «Magus in Norden»
einen zäh verkrusteten Ring von Legenden aufgebaut. Reichen meine
Kräfte aus, diesen Ring aufzubrechen, zu durchstoßen und zu Hamann
selbst vorzudringen?

2. Reichen meine Kräfte aus, um nachher, nach dem Durchbruch durch
den Legendenring, Hamann selbst in seinen Grundeinsichten und
Grundintentionen zu verstehen, mit Hamann ins Reine zu kommen?

3. Werden sich alle diese Bemühungen überhaupt lohnen? Vermag der
Ertrag an rein philosophischer Einsicht, den ich schließlich nach allen
diesen Bemühungen aus Hamann heraushole, den starken Aufwand an
philosophiegeschichtlicher und textkritischer Anstrengung zu
rechtfertigen?

Ob der Verfasser der vorliegenden Basler Habilitationsschrift sich selbst

zuvor diese Fragen gestellt hat, entzieht sich unserer Kenntnis. Heute aber,
da die Arbeit in buchtechnisch sauberer Ausführung vorliegt, darf sich der
Autor nicht nur vom Rezensenten, er darf sich vom zuständigen Leser
überhaupt auf alle drei Fragen ein herzhaftes Ja sagen und bezeugen lassen.

Und gerne wird der Leser dem Verfasser auch das noch attestieren, daß
die persönlichen Voraussetzungen sine quibus non, ohne die eine solche

Bemühung um Hamann unmöglich gelingen kann, in erfreulichem
Ausmaße zur Verfügung stehen; wir meinen den Mut, eventuell auch hochangesehene

Autoritäten beiseite zu stellen, um den Weg zu Hamann selbst freizulegen;

wir meinen die Ausdauer im Durchdenken, im Ordnen, im Klären
all der Schwierigkeiten und Unklarheiten, wie sie Legende, Tradition und
schließlich auch Hamann selbst immer wieder in den Weg legen; wir meinen

* FI. A. Salmony: Johann Georg Flamanns metakritische Philosophie. Erster
Band: Einführung in die metakritische Philosophie J. G. Hamanns. Evangelischer
Verlag AG. Zollikon. 1958.

214



den sachlich geschulten Blick, der Dunkelheiten zu durchdringen und aufzuhellen

vermag; wir meinen eine Hand, die nicht nur über ein gutes
Fingerspitzengefühl verfügt, sondern auch fest und entschieden zupacken kann,
wo es die Lage erfordert; wir meinen vor allem den Willen zur Klarheit,
den unabdingbaren Willen zur Wahrheit nicht nur im Bereich der
Philosophie selbst, sondern auch schon in all den fachwissenschaftlichen, hier
historischen und philologischen Zugangswegen zum philosophischen
Eigenbereich; wir meinen den kraftvoll sich durchsetzenden Willen zur Wahrheit
um der Wahrheit selbst willen.

II.

Salmony unterteilt sein Buch wie folgt:
Nach einem Kapitel «Vorbemerkungen», das aber an wesentlichen

Hinweisen auf alle Hamann-Forschung bedeutend mehr enthält, als der schlichte
Titel vermuten läßt, und nach einer gründlich gehaltenen Sichtung der in
Frage kommenden Quellen kommen die beiden tragenden Partien, die
«Einleitung» und «Hamanns Auffassung der Philosophie». Die «Anmerkungen»

schließlich beanspruchen rein extensiv einen guten Drittel des

Werkes; sie sind mit peinlichster Akribie zusammengetragen und enthalten
eine Fülle von unerläßlichen Belegen, literarischen Hinweisen, kritischen
Auseinandersetzungen und wertvollen Ergänzungen.

Aus den Vorbemerkungen heben wir als wesentlich heraus:

Die Absicht der vorliegenden Arbeit ist eine philosophische und nicht
eine historische. Doch kann gerade beim Sonderfall Hamann auf das Historische

nicht ganz verzichtet werden; ohne das Historische würde es nicht
gelingen, die viel besprochene Dunkelheit Hamanns zu lichten. Dankbar
weist der Verfasser hin auf die großen Verdienste der protestantischen
Theologie um die Kommentierung und Aufhellung Hamanns; diese
protestantischen Bemühungen um Hamann erbringen den Nachweis, daß als

wesentliche Textvorlage für Hamann die Bibel, mit einigem Abstand dann
die Schriften Luthers in Frage kommen. Die theologische Forschung hat
ergeben, daß Hamann ohne Zweifel die umfassendste Lutherkenntnis seines

Zeitalters gehabt hat. In dieser Sicht, die das Historische überall nur als

Mittel nutzen will, läßt sich Hamanns Denken als eine der typischen
Möglichkeiten christlichen Philosophierens erfassen. Hier wird Hamann zu einem
bedeutenden Repräsentanten christlicher Philosophie.

Ohne Heranziehung des Historischen läßt sich Hamann auch auf der
Höhe seiner Autorschaft, in seiner Auseinandersetzung mit Kant, kaum
erfassen. Wer Hamann gerade in diesem Punkte mißversteht, verfehlt ihn
überhaupt. Die metakritische Philosophie Hamanns ist, auch nach der
eigenen Überzeugung Hamanns, die Krönung seiner philosophischen Arbeit;
denn in dieser Auseinandersetzung mit Kant wird klar, daß Flamann nicht
nur Gegner und Überwinder der Aufklärung, sondern auch deren Erbe ist.

Das rein Historisch-Biographische, ohne dessen Kenntnis Hamann nicht
verstanden werden kann, wird in der «Einleitung» vorweggenommen.

215



Dieses Verfahren ermöglicht, den sachlichen Gehalt der metakritischen
Philosophie unbeeinträchtigt durch die besondere Situation, ohne alle
Störung durch den biographisch-wissenschaftlichen Apparat darzulegen.

Die Einleitung:

« Das Wissen um Hamanns Bedeutung für die Wende von der Aufklärung
zum Sturm und Drang gehört zur Allgemeinbildung. Was über dieses
Schulwissen hinaus als Bild vom ,Magus des Nordens' im Bewußtsein weiter
Kreise lebt, ist ein Produkt frommer Legende und absichtsvoller Fälschung.
Die von Hamann-Enthusiasten seit mehr als 100 Jahren immer aufs neue
gezeichnete Gestalt widerspricht in jeder Hinsicht den historischen Fakten.
Diesem Geschöpfpseudoreligiöser, pseudopatriotischer und vor allem
pseudowissenschaftlicher Schriftstellerei fehlt jede Lebenswirklichkeit und
Lebensechtheit - es hat nie gelebt und ist überhaupt nicht lebensfähig. Es ist ein
Phantom der Erbaulichkeit, bei dessen Anblick sich freilich eine Frage
aufdrängt: wieso dieser erbauliche, fromm-andächtig stimmende, dann aber
auch wieder erzdeutsche, allen Patrioten zur Nachahmung empfohlene, im
übrigen aber auf Grund jener Literatur als recht unbedeutend erscheinende
Hamann die gewaltige geistesgeschichtliche Wirkung haben konnte, die er
doch offenbar gehabt hat und hat» (S. 43).

Mit diesen Worten, die auch von Salmonys klarem und resolut zugreifendem

Ductus Zeugnis ablegen mögen, sind Gehalt und Grundintention dieses

Kapitels mit voller Präzision schon vorgezeichnet. Die fromme Hamann-
Legende: Hamann als der «Göttliche» und «christusähnliche Mann», als

«Anfänger der Erweckungsbewegung»; Hamann als der große Überwinder
der Aufklärung und daher «espèce von protestantischem Heiligen» - diese

Legende wird radikal und von Grund aus zerstört. Was an ihre Stelle tritt,
ist dunkle, ist erschreckende Wahrheit; ist ein erschütterndes Ecce homo!
Terenzens bekannte Sentenz «Homo sum, nil humani a me alienum puto»
mag helfen, all das Schwere zu tragen und auszusprechen, was um der
Wahrheit willen ausgesprochen werden muß. Und sie kann auch nur helfen,
wenn vorweg schon die Begriffe homo und humanum weit über die üblichen
Toleranzen hinaus ausgeweitet werden.

Bis auf den Erdboden werden die Konstruktionen der Legende
abgetragen. Salmony, im Dienste der Wahrheit, erfüllt diese Pflicht «schonungslos,

wenn auch nicht herzlos», wie ein Rezensent in der Basler Presse treffend
formuliert.

Abgetragen wird aber auch die «Magus »-Legende im engeren Sinne. Die
meisten, die vom «Magus des Nordens» oder «Magus in Norden» sprachen
und heute noch sprechen, verbinden mit diesem Ausdruck den Sinn, den
die Allgemeinbildung in das Wort legt: Der Zauberer, der Geheimnisvolle,
der Dunkle, wobei von der ursprünglichen Wortbedeutung her noch ein
gewisses Tremendum oder auch Fascinans, der Gedanke an Priesterliches,
mitschwingen mag. Fr. K. von Moser hat Hamann den Magustitel
verliehen. Von Moser dachte dabei aber ausschließlich an die Magi, an die
Weisen aus dem Morgenlande. So wie diese den Stern Christi gesehen, so

216



habe Hamann Christus als den Angelpunkt seines Wesens gesehen und
anerkannt. Die Deutung des Magus-Titels ist also eine rein biblische; sie

ist aber die einzige, die den von Moser gewollten und von Hamann
anerkannten Sinn trifft.

Hamanns Auffassung der Philosophie:

Dieses Kapitel bringt uns einmal wesentliche Einsichten in Hamanns
philosophische Bemühungen, zum andern aber auch in unseres Autors
tragende Thesen. Um dem Leser unserer Anzeige die Tragweite dieser

wertvollen, konzis und präzis gefaßten Untersuchung vor Augen zu führen,
geben wir zu jedem Unterabschnitt einige wenige Sätze als Hinweise und
Belege (H. Hamann; S. Salmony).

Paragraph 4: Das « Amt der Philosophie.»

S. 139 - S.: Was Philosophie, ihr «Amt» sei, das hat Hamann unermüdlich

erörtert. Die Aussagen bleiben von Widersprüchen nicht frei; aber in
einem - dem für Hamann zentralen - Punkt herrscht durch alle Aussagen
hindurch Ubereinstimmung: auch die Philosophie und gerade die
Philosophie lebt und geschieht im Räume der Gläubigkeit. Hamanns Philosophie
ist stets und in allen ihren Bezeugungen eine christliche Philosophie, und
unter diesem Gesichtspunkt sind seine Aussagen über die Philosophie zu
betrachten... Alle Philosophie im Sinne Hamanns muß auf Gott bezogen
sein, und auch die Philosophie der Aufklärung ist ihm, sofern dieser Bezug —

wie verdünnt auch immer - besteht, echte Philosophie. S. 140 - S.: In
Hamanns ausgesprochen christlicher Philosophie wird nicht als Unphilo-
sophie verworfen, was unchristlich ist, sondern was unreligiös ist: wo in
einer Philosophie der Bezug auf das Göttliche, wo Frömmigkeit im weitesten
Sinne waltet, ist sie als Philosophie echt und anerkennenswert, selbst wenn
diese Frömmigkeit den «heidnischen» Göttern gilt. S. 147 - S.: Geschichte
ist damit zugleich menschlich und göttlich: menschlich als zum Wesen des

Menschen gehörig, göttlich durch die geschichtliche Person Jesu, göttlich
auch insofern, als Gott geschichtlich handelt und geschichtlich sich offenbart.

S. 149 - S.: Zwischen Natur, Geschichte und Bibel besteht ein inniger
Zusammenhang; sie bilden eine Einheit insofern, als sie nichts anderes sind
als Weisen der Offenbarung Gottes. S. 152 - S.H.: «Chiffre» im Sinn
eines von einem höheren Wesen (Gott) «geschriebenen» und dem Menschen
zur «Entzifferung» aufgegebenen «Geheimzeichens» kommt im deutschen
Sprachgebrauch zuerst bei Hamann vor. S. 161 - S.PI. : Hamann vereint
in einem «Buch» Natur und Geschichte, er spricht vom «Buch der Natur
und der Geschichte». S. 163 - S.: Jaspers' Chiffre-Begriff läßt sich weder
von dem Piamanns ableiten noch in eine Beziehung zu ihm setzen, welche
über die durch das bloße Wort gegebene hinausginge.

Paragraph 5: Die « wahre» und die «falsche» Philosophie.

S. 172 - S.H.: Die Philosophie und ihre Geschichte gehören gar nicht
in den «Tempel der Gelehrsamkeit»; in diesem «Pantheon» verschwindet
sogleich alles wahrhaft Philosophische. S. 173 - S.H.: Mit bloßer Gelehr-

217



samkeit kann die Philosophie so wenig wie ihre Geschichte erfaßt werden,
ja Gelehrsamkeit als solche ist eine Zerstörerin der Philosophie, ihr
«Mißbrauch» und ihre «Schande». S. 174 - S.H.: Alle Äußerungen Hamanns

gegen die Philosophie richten sich nur gegen die Verwechslung von
Philosophie und Gelehrsamkeit, Philosophie und Wissenschaft, gegen die
Philosophie der Gelehrten, der Wissenschaftler, oder aber gegen die «ungläubige»
Philosophie, und das ist im Grunde das gleiche: eben das Scheinwissen
bloßer Gelehrsamkeit meint ohne den Glauben auskommen zu können;
es nimmt «der Ruhm des Unglaubens mit dem Fortgange der Wissenschaften
überhand». S. 176 — S.: Daß es keinen Begriff der Philosophie, keine
Definition geben kann — die Undefinierbarkeit der Philosophie —, ist Hamann
wesentlich. S. 179 - S.: Der Sinn der philosophischen Frage überhaupt -
nicht nur derjenigen nach der Philosophie - liegt in ihr selbst; seit Sokrates,
seit dem Sokratischen Fragen ist die Frage als solche — ohne Rücksicht auf
die Möglichkeit (oder Unmöglichkeit) einer Antwort - selber schon das,
worin Philosophie sich verwirklicht. S. 181 - S.H. : Daß «Sokrates bekannte,
er wüßte nichts», faszinierte Hamann geradezu und veranlaßte ihn,...
das Wissen dieses Nichtwissens als die höchste Form menschlicher Weisheit
und als die Haltung des echten Philosophen zu preisen. S. 185 - H.: In
diesem göttlichen der Unwissenheit, in diesem menschlichen des Genies
scheinet vermuthlich die Weisheit des Widerspruchs verborgen zu seyn,
woran der Adept scheitert und worüber ein Ontologist die Zähne blockt...
S. 186 - S.: Vielmehr ist Hamanns Auffassung des Widerspruchs zwar im
Biographischen, im Erleben der eigenen Widersprüchlichkeit angelegt, nicht
theoretisch erworben; aber die Bejahung des Widerspruchs erwächst aus
dem Glauben. Gott selbst verbürgt Sinn und Würde des Widerspruchs.
S. 188 — S. : Der Zusammenfall der Gegensätze, die Koinzidenz des

Entgegengesetzten als des einander Widersprechenden und damit die
Auflösung der Gegensätze geschieht aber einzig in Gott. S. 192 - S.H.: Rückkehr

zur «wahren» Philosophie setzt die «Entwöhnung» vom System
voraus... «Natur und Vernunft widerlegen... den Dogmatismus» des

Systems.

Paragraph 6: Prinzipielle Erörterungen zum Problem der Vernunft bei Hamann.

S. 193 - S.: Die stete Wiederholung des Schlagworts vom Kampf gegen
die Vernunft erweckt im unbefangenen Leser den Eindruck einer
überbordenden Vernunftfeindlichkeit Hamanns... Als Ergebnis dieses Kampfes
wird philosophiegeschichtlich die Überwindung der Aufklärung durch
Flamann, theologiegeschichtlich seine «Theologie des Irrationalismus»,
literarhistorisch die Begründung der Sturm-und-Drang-Bewegung hervorgehoben.

Diese drei Momente hätten nicht nur die negative Gemeinsamkeit
der Wendung wider die Vernunft, sondern auch die positive der Bejahung
des Gefühls. S. 196 - S.: daß Hamann nicht die Aufklärung als solche,
sondern nur die «Berliner Aufklärung», die «Aufklärerei» der «Nicolaiten»
bekämpft... Diese «falsche» Aufklärung ist für ihn identisch mit der
«falschen» Philosophie... Unglaube und Verwechslung von Philosophie und
Wissenschaft - das ist in der Tat kennzeichnend zwar nicht für die eigent-

218



liehe Aufklärungsphilosophie, aber für den auf Massenwirkung berechneten
literarischen Aufklärungsbetrieb jener Zeit... Davon wird die echte
Aufklärung aber gar nicht berührt. S. 198 - S.: Die «wahre» Aufklärung
kennt ihre Grenze; die «falsche» mutet der Vernunft zu, was alle Möglichkeiten

der Vernunft übersteigt, sie will «aufklären», was doch durch
Vernunft nicht erfaßbar ist... Es sind nicht zwei getrennte Bereiche, der eine
der Vernunft, der andere dem Glauben zugewiesen; beide Bereiche fließen
ineinander über, bilden eine Einheit, und auch Vernunft und Glaube sind
verbunden, ohne daß in dieser Verbindung die Vernunft den Glauben je
«besiegen» könnte... Den Zusammenhang von Vernunft und Glauben,
Vernunft und Offenbarung betont Hamann immer wieder. «Ohne Vernunft
keine Religion.» Nicht die Vernunft als solche, sondern ihr Mißbrauch
ist das Übel, das bekämpft werden, muß. S. 199 - S.: Das alles zeigt, daß
Hamann weit von jeder Vernunftfeindlichkeit entfernt ist. In theologischen
Zusammenhängen ist viel die Rede von der Vernunft, gegen die Hamann
vom Glauben aus kämpft, und in dieser Sicht erscheinen dann - Hamanns
Gedanken verfälschend - Vernunft und Glaube als zwei einander
widerstrebende, gar sich gegenseitig ausschließende Fähigkeiten des Menschen.
Diese apologetischen Intentionen entsprechende Deutung übersieht nicht
nur den von Hamann immer wieder betonten Zusammenhang von Vernunft
und Glauben, sondern vor allem auch, daß Hamann sich gegen den
Mißbrauch der Vernunft, nie aber gegen die Vernunft als solche wendet...
S. 200 - H. : Die Vernunft ist heilig, recht und gut... Was ist Religion anders
als die lautere gesunde Vernunft... Vernunft und Schrift sind im Grunde
Einerlei: Sprache Gottes.

Paragraph 7: Vernunft und Sprache.

S. 203 - S.H.: «Metakritik» nun ist in Entsprechung zu der so verstandenen

«Metaphysik» gebildet: wie die «Metaphysik» auf die «Physik»
folge, nach und hinter ihr stehe, so soll auf die «Kritik der reinen Vernunft»
die «Metakritik» folgen: hinter, nach der Kantischen Kritik (in jenem
äußerlichen Sinne), aber auch (sachlich) über sie hinausweisend, so wie die
«Metaphysik» über die «Physik» hinausführt. S. 206 - S.H.: Überlieferung,
Erfahrung und Sprache: dies sind die «Unreinigkeiten» der Vernunft, ihre
«Abhängigkeiten». Sie bilden zusammen das, was die Vernunft zur
Erreichung der «Unabhängigkeit» hinter sich lassen muß. Das heißt: nur durch
Abstraktion von den konkreten Bestimmungen des Daseins erwirbt die
Vernunft «Unabhängigkeit». S. 208 - S.: Die Alternative ist: Verzicht auf
die konsequente Purifikation der Vernunft, Einsicht in die Unmöglichkeit
einer wirklich reinen, d.h. unabhängigen Vernunft, oder aber Zerstörung
der Vernunft selber. Nur eine sprachfreie Vernunft wäre «rein»; aber
Vernunft ohne Sprache ist nicht denkbar.

Paragraph 8: Existenz und Glaube.

S. 215 - S.: Hamanns Philosophie der Existenz! Nach dem Schema

Hamann-Kierkegaard-Existenzphilosophie ist manches Buch geschrieben
worden, ohne daß dadurch mehr gesagt worden wäre, als Kierkegaard

219



selbst gesagt hat, und ohne daß es gelungen wäre, in den entscheidenden
Punkten Hamanns Philosophie der Existenz als Vorstufe der
Existenzphilosophie im gegenwärtigen Sinne glaubhaft zu machen... Anders verhält
es sich in bezug auf Kierkegaard : er ist Hamanns eigentlicher Schüler, und
dies in einem umfassenderen Sinne als selbst Herder. S. 217 - S.: Auch
im eigentlichen Zentrum, der Religiosität Hamanns, seinem Christusglauben

besonderer Ausprägung und Intensität, zeigt sich Kierkegaard deutlich

als Hamanns Nachfolger, wenn auch gerade hier Trennendes sichtbar
wird. S. 218- S. : Gewiß ist es der Existenzbegriff Kierkegaardscher Prägung,
der zum Grundbegriff gegenwärtigen Philosophierens geworden ist. Aber
als ebenso sicher erweist sich auch, daß Kierkegaard seinen Begriff erst

gewann auf Grund des bei Hamann Vorgebildeten. S. 218 - H. : So liegt
der Grund der Religion in unserer ganzen Existenz und außer der Sphäre
unserer Erkenntniskräfte, welche, alle zusammengenommen, den zufälligsten
und abstraktesten modum unserer Existenz ausmachen. S. 219 - S.:
Erkennen des Seins ist ein Anerkennen dessen, was schon vorher da ist. S. 219 -
H. : Unser eigen Daseyn und die Existentz aller Dinge außer uns muß
geglaubt und kann auf keine andere Art ausgemacht werden... Dasein ist
Realismus, muß geglaubt werden... S. 220 - H.: Unglaube ist das erste
Element unserer verkehrten Denkungsart. S. 221 — S.: Die «Dunkelheit»
des Magus kann nicht erhellt werden durch Systematisierung; die Klarheit,
die erreicht würde um den Preis der begrifflichen Einebnung, wäre
Zerstörung dessen, was Hamann ist... Das, worum es Plamann aber stets

eigentlich geht, ist nie widersprüchlich, nie «dunkel», nie unklar. Und das

heißt hier: die Bezogenheit der Existenz unmittelbar auf Gott... Hamann
meint mit «Existenz» einzig und allein «Existenz vor Gott», wobei
«Existenz» nur dem Menschen zukommt.

III.
Es ist des Verfassers unabstreitbares und streng wissenschaftliches

Verdienst, der Philosophiegeschichte für die Schaffung ihres Hamannbildes
neue und zuverlässige Unterlagen zur Verfügung gestellt zu haben. Nicht
minder groß aber ist Salmonys Verdienst gegenüber der Philosophie selbst;
hier treten, besonders gegen den Schluß der Abhandlung hin, die neu und
sauber herausgearbeiteten philosophischen Positionen Hamanns so scharf
profiliert, so überzeugend heraus, daß jede noch kommende Piamann-
Arbeit an Salmony anknüpfen, zum mindesten mit ihm sich auseinandersetzen

muß. Salmony hat uns Hamanns metakritische Philosophie in ihren
Grundintentionen wieder durchschaubar und verwertbar gemacht. Für diese

Leistung sind ihm Philosophiegeschichte und Philosophie in gleichem Ausmaß

zu Dank verpflichtet.
Die philosophische Diskussion wird sich nunmehr mit erneutem Interesse,

aber auch mit besserer Zuversicht als bisher, den neu errungenen Hamann-
Positionen zuwenden. Sie wird diese Positionen als verheißungsvolle Ansätze
zu noch weiter ausgreifenden Überlegungen auswerten. Rasch nur und
andeutungsweise, meist nur in Form von Fragen, die hier ohne Antwort bleiben

220



müssen, sei hier, als Abschluß unserer Anzeige, auf einige Ausbaumöglichkeiten

hingewiesen.

Für die Charakterkunde unserer Psychologie:

In den erregten Agora-Kontroversen in Athen, die der großen Areopag-
Rede des Paulus vorausgehen (Apg. 17), wird Paulus von den Epikureern
und Stoikern als «Spermoiogos» beschimpft. Luther übersetzt das mit
«Lotterbube». (Apg. 17,18: «Was will dieser Lotterbube sagen?») Hamann
wählt schon früh, mit Absicht und Bedacht, diesen Terminus Spermoiogos
als seine Selbstbezeichnung und hält an ihr fest. In welche Tiefen und
Dunkelheiten gerade dieser Terminus bei Hamann hineinführt, darüber
gibt Salmony im Text und noch deutlicher in den Anmerkungen hinreichend
Auskunft. Und nun die Frage an und für unsere Charakterkunde:

Wie läßt sich außerhalb aller moralischen oder gar moralistischen Axiologie,

wie läßt sich streng charakterologisch also der strukturelle Zusammenhang

der Hamannschen Spermologos-Existenz mit der Tatsache innerlich
vereinbaren, daß derselbe Hamann im religiösen sowohl wie im philosophischen

Bereich zu so bedeutsamen Einsichten hat vorstoßen, seine Mitwelt
mit so wertvollen Anregungen hat beschenken können? Besteht zwischen
den beiden Anlagen ein ursächlicher Zusammenhang? Oder finden sich die
beiden Konstituenten rein zufällig in Hamanns Personenbereich zusammen?

Die Philosophie der Gegenwart wird nicht verfehlen, ihr Interesse erneut
Hamann zuzuwenden, mit den neuesten Ergebnissen der Hamannforschung
sich zu beschäftigen. Besonderen Anlaß dazu hat die heute kraftvoll sich
entwickelnde Ontologie und innerhalb dieser Ontologie der
erkenntnistheoretische Realismus; ihn werden die letzten Seiten in der Darstellung
Salmonys Satz für Satz stark ansprechen. Wir erinnern an die Inversion
des Descartesschen «Cogito, ergo sum» in «Est, ergo cogito». Wir erinnern
an Sätze wie: «Nur nicht über das cogito das edle Sum vergessen.» - «Sein
ist freilich das Ein und Alles jedes Dings.» — «Unser eigen Daseyn und die
Existentz aller Dinge außer uns muß geglaubt und kann auf keine andere
Art ausgemacht werden.» - «Dasein ist Realismus, muß geglaubt werden.» -
«In Worten und Begriffen ist keine Existenz möglich.» - «Nur im Glauben
wird die Majestät der Existenz — das, was Existenz wirklich ist - erfaßt.» —

«Ist das Sein, das Sein an sich, ein wirklicher Gegenstand?, nein, sondern
das allgemeinste Verhältnis, dessen Dasein und dessen Eigenschaften geglaubt
werden müssen.»

Wenn auch Hamann die Termini Sein, Dasein, Existenz und Realität
promiscue gebraucht, die realistische Grundintention seiner Metakritik tritt
wahrhaftig deutlich genug heraus. Der erkenntnistheoretische Idealismus
bleibt gefangen und eingeschlossen im magischen Kreis seiner noëtischen
Immanenz. Mit seinen eigenen Kräften findet er keine Ausbruchsmöglichkeit

aus diesem Zauberkreis. Und die Erkenntnis, die Forschung, der
Verstand, die den Zauberkreis durchbrechen und den Weg zur Außenwelt
freilegen wollen? Auch diese Erkenntniskräfte bleiben in der Immanenz
des Zauberkreises eingeschlossen, tasten hilflos suchend an der Innenseite
des Kreises umher und suchen eine Ritze, eine Spalte, so wie in Gottfried

221



Kellers Gedicht «Winternacht» die Nixe aus dem dunkeln Seegrund am
Seebaum heraufklettert und «in ersticktem Jammer» unter der kristallenen
Decke des grünen Eises nach einer Fuge, nach einer Öffnung im Eise herumfingert.

Nein, die Erkenntnis hilft hier nicht weiter, nur der Glaube, der
resolute Glaube an die Realität Gottes sowohl wie an die Realität der
Außenwelt. So zeigt Hamann, wie der magische Kreis des Idealismus
durchbrochen und zerschlagen werden kann. Ist doch bei ihm der reale Bezug
auf den realen Gott schon in seinem Existenzbegriff angelegt und wirksam.
Sein tief eingewurzelter Glaube an die Realität Gottes schließt in sich ein
den Glauben an eine mögliche außersubjektive Realität überhaupt. Der
Impetus seines Gottesglaubens ist es, der den Zauberkreis des Idealismus
zerschlägt, und dieser christlich-realistische Impetus reißt nun auch den
philosophischen Realismus mit sich aus dem Zauberkreis hinaus. Christlichgläubiger

und philosophisch-gläubiger' Realismus bleiben bei Hamann, so
weit die Texte bei Salmony ein Urteil gestatten, ununterschieden und
ungeschieden ineinander verfilzt. Daß sich die beiden Realismen später trennen,
ja trennen müssen; daß sie später auf getrennten Wegen zu ihrem je eigenen
Sein, zu ihrem je eigenen ontischen Eschaton, zu ihrer je eigenen Wahrheitskonzeption

vorstoßen werden - das alles konnte Hamann zu seiner Zeit noch
nicht voraussehen. Die Tatsache dieser späteren Trennung schmälert auch
in keiner Weise Hamanns Verdienst, die beiden Realismusmöglichkeiten aus
dem Kristallzauber des Idealismus befreit, sie, ohne besondere Absicht für
den philosophischen Realismus wenigstens, auf ihre je eigenen Weae
hinausgeschickt und ihnen so ihre je eigenen Räume und Entwicklungsmöglichkeiten

verschafft zu haben. Keimhaft liegen in Hamanns Ausbruch aus
dem Idealismus schon die Möglichkeiten, die auf der theologischen Linie
über Kierkegaard zu Karl Barth, auf der philosophischen Linie in Ontologie
und Realismus unserer Tage hineinführen.

Und ebenso keimhaft-verheißungsvoll finden wir in Hamann eine andere
Einsicht angelegt, die aber erst in der heutigen Ontologie zu voller Klarheit
sich auswachsen kann. Wir finden bei Salmony S. 218/9 den Hamannschen
Satz: «Nicht Cogito, ergo sum, sondern umgekehrt oder Hebräischer Est,
ergo cogito, und mit der Inversion eines so einfachen Principii bekommt
vielleicht das ganze System eine andere Sprache und Richtung.» Ein etwas
ungefüger Brocken Hamannschen Denkens, er enthält aber in nuce
Einsichten, die sich heute etwa so ausformen und aussprechen lassen:

Jedes ontisch gemeinte Eschaton normiert in seinem Geltungsbereich
auch seine eigenen Begriffe. Nicht daß die Sprache ändert, die bleibt wohl in
allen Geltungsbereichen ungefähr dieselbe. Aber innerhalb der Sprache
transsubstantiieren die Begriffswörter von einem Eschaton zum andern ihre
material-begrifflichen Elemente, ihre Begriffsinhalte. Die Begriffswörter, die
sich als äußere Schale überall gleich bleiben, werden mit ausgewechseltem
Begriffsinhalt zu Homonymen. Aber Hamanns Einsicht ist auch dahin noch
zu erweitern, daß nicht nur die Begriffe und nicht nur die Begriffswörter
der Sprache, sondern daß auch die Werte wegen ihres strengen Eschaton-
Bezuges von einem Bereich zum andern sich von Grund aus ändern. Und
wiederum - Bedeutung und Verdienst des Hamannschen «Brockens» werden

222



in keiner Weise herabgesetzt durch die Tatsache, daß durch die ontologisch
fundierte Wertrelationierung auch Hamanns etwas apodiktisch gefaßte
Wertunterscheidungen zwischen «wahrer» und «falscher» Aufklärung,
zwischen «echter» und «unechter» Philosophie von den Folgen seiner
Ansätze selbst mitgetroffen werden.

Diese wenigen, hier bloß angedeuteten Hinweise müßten, gerade im
Interesse unserer aktuellen philosophischen Diskussion, noch gründlicher
ausgebaut werden. In anderen Räumen philosophischer Arbeit drängen
sich andere Rekurse auf Hamann auf. Wohlverstanden: Es soll dabei just
nichts widerrechtlich aus unserer Zeit in. Hamann hineinverlegt, Hamann
soll just nicht von unserer Gegenwart her mißdeutet und mißbraucht werden.
Mit vollem Recht nimmt unser Autor Salmony Hamann gegen alle
derartigen Vergewaltigungen und «Verwurstungen» (Fritz Lieb) in Schutz.
Aber es ist nun eben doch Salmonys Verdienst, Hamann in neuer Sicht,
als ziemlich fest umrissene Gestalt, in den Raum der aktuellen Diskussion
hineingestellt zu haben. Es ist also dieser Diskussion gewiß nicht zu
verargen, wenn sie die neu sich darbietenden philosophiegeschichtlichen und
philosophischen Anknüpfungsmöglichkeiten neu überprüft und auswertet.
Das gilt für den hier vorliegenden ersten Band, und das wird für den noch
zu erwartenden zweiten Band in noch viel weiterem Ausmaß seine Geltung
haben.

Ernst Haenßler

223


	Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie

