Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 19 (1959)

Buchbesprechung: Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie
Autor: Haenssler, Ernst

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung — Etude critique

Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie *

I.

Wer sich heute an Hamann heranwagt, mull zuvor mit sich selbst ins
Gericht gehen, muB} sich selbst priifen und folgenden Fragen Rede und
Antwort stehen:

1. Tradition und Interessen aller Art haben um den «Magus in Norden»
einen zih verkrusteten Ring von Legenden aufgebaut. Reichen meine
Krifte aus, diesen Ring aufzubrechen, zu durchstoBen und zu Hamann
selbst vorzudringen?

2. Reichen meine Krifte aus, um nachher, nach dem Durchbruch durch
den Legendenring, Hamann selbst in seinen Grundeinsichten und Grund-
intentionen zu verstehen, mit Hamann ins Reine zu kommen?

3. Werden sich alle diese Bemiithungen iiberhaupt lohnen? Vermag der
Ertrag an rein philosophischer Einsicht, den ich schlieBlich nach allen
diesen Bemiihungen aus Hamann heraushole, den starken Aufwand an
philosophiegeschichtlicher und textkritischer Anstrengung zu recht-
fertigen?

Ob der Verfasser der vorliegenden Basler Habilitationsschrift sich selbst
zuvor diese Iragen gestellt hat, entzicht sich unserer Kenntnis. Heute aber,
da die Arbeit in buchtechnisch sauberer Ausfithrung vorliegt, darf sich der
Autor nicht nur vom Rezensenten, er darf sich vom zustindigen Leser
iiberhaupt auf alle drei Fragen ein herzhaftes Ja sagen und bezeugen lassen.

Und gerne wird der Leser dem Verfasser auch das noch attestieren, daf
die personlichen Voraussetzungen sine quibus non, ohne die eine solche
Bemiihung um Hamann unméglich gelingen kann, in erfreulichem Aus-
mafe zur Verfiigung stehen; wir meinen den Mut, eventuell auch hochange-
sehene Autorititen beiseite zu stellen, um den Weg zu Hamann selbst freizu-
legen; wir meinen die Ausdauer im Durchdenken, im Ordnen, im Kliren
all der Schwierigkeiten und Unklarheiten, wie sie Legende, Tradition und
schliellich auch Hamann selbst immer wieder in den Weg legen ; wir meinen

* H. A. Salmony: Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie. Erster
Band: Einfithrung in die metakritische Philosophie J. G. Hamanns. Evangelischer
Verlag AG. Zollikon. 1958.

214



den sachlich geschulten Blick, der Dunkelheiten zu durchdringen und aufzu-
hellen vermag; wir meinen eine Hand, die nicht nur iiber ein gutes Finger-
spitzengefiihl verfiigt, sondern auch fest und entschieden zupacken kann,
wo es die Lage erfordert; wir meinen vor allem den Willen zur Klarheit,
den unabdingbaren Willen zur Wahrheit nicht nur im Bereich der Philo-
sophie selbst, sondern auch schon in all den fachwissenschaftlichen, hier
historischen und philologischen Zugangswegen zum philosophischen Eigen-
bereich; wir meinen den kraftvoll sich durchsetzenden Willen zur Wahrheit
um der Wahrheit selbst willen.

II.

Salmony unterteilt sein Buch wie folgt:

Nach einem Kapitel «Vorbemerkungen», das aber an wesentlichen Hin-
weisen auf alle Hamann-Forschung bedeutend mehr enthilt, als der schlichte
Titel vermuten 148t, und nach einer griindlich gehaltenen Sichtung der in
Frage kommenden Quellen kommen die beiden tragenden Partien, die
«Einleitung» und «Hamanns Auffassung der Philosophie». Die «Anmer-
kungen» schlieBlich beanspruchen rein extensiv einen guten Drittel des
Werkes; sie sind mit peinlichster Akribie zusammengetragen und enthalten
eine Fiille von unerlaBlichen Belegen, literarischen Hinweisen, kritischen
Auseinandersetzungen und wertvollen Ergéanzungen.

Aus den Vorbemerkungen heben wir als wesentlich heraus:

Die Absicht der vorliegenden Arbeit ist eine philosophische und nicht
eine historische. Doch kann gerade beim Sonderfall Hamann auf das Histo-
rische nicht ganz verzichtet werden; ohne das Historische wiirde es nicht
gelingen, die viel besprochene Dunkelheit Hamanns zu lichten. Dankbar
weist der Verfasser hin auf die groBen Verdienste der protestantischen
Theologie um die Kommentierung und Aufhellung Hamanns; diese prote-
stantischen Bemiihungen um Hamann erbringen den Nachweis, daB als
wesentliche Textvorlage fiir Hamann die Bibel, mit einigem Abstand dann
die Schriften Luthers in Frage kommen. Die theologische Forschung hat
ergeben, daBB Hamann ohne Zweifel die umfassendste Lutherkenntnis seines
Zeitalters gehabt hat. In dieser Sicht, die das Historische iiberall nur als
Mittel nutzen will, 128t sich Hamanns Denken als eine der typischen Mog-
lichkeiten christlichen Philosophierens erfassen. Hier wird Hamann zu einem
bedeutenden Reprisentanten christlicher Philosophie.

Ohne Heranzichung des Historischen IaBt sich Hamann auch auf der
Hohe seiner Autorschaft, in seiner Auseinandersetzung mit Kant, kaum
erfassen. Wer Hamann gerade in diesem Punkte miBversteht, verfehlt ihn
iiberhaupt. Die metakritische Philosophie Hamanns ist, auch nach der
eigenen Uberzeugung Hamanns, die Kronung seiner philosophischen Arbeit;
denn in dieser Auseinandersetzung mit Kant wird klar, da3 Hamann nicht
nur Gegner und Uberwinder der Aufklirung, sondern auch deren Erbe ist.

Das rein Historisch-Biographische, ohne dessen Kenntnis Hamann nicht
verstanden werden kann, wird in der «ZFEinleitung» vorweggenommen.

215



Dieses Verfahren ermoéglicht, den sachlichen Gehalt der metakritischen
Philosophie unbeeintrachtigt durch die besondere Situation, ohne alle Sté-
rung durch den biographisch-wissenschaftlichen Apparat darzulegen.

Die Einleitung:

«Das Wissen um Hamanns Bedeutung fiir die Wende von der Aufklarung
zum Sturm und Drang gehort zur Allgemeinbildung. Was iiber dieses Schul-
wissen hinaus als Bild vom ,Magus des Nordens® im Bewultsein weiter
Kreise lebt, ist ein Produkt frommer Legende und absichtsvoller Filschung.
Die von Hamann-Enthusiasten seit mehr als 100 Jahren immer aufs neue
gezeichnete Gestalt widerspricht in jeder Hinsicht den historischen Fakten.
Diesem Geschopf pseudoreligidser, pseudopatriotischer und vor allem pseudo-
wissenschaftlicher Schriftstellerei fehlt jede Lebenswirklichkeit und Lebens-
echtheit — es hat nie gelebt und ist iiberhaupt nicht lebensfahig. Es ist ein
Phantom der Erbaulichkeit, bei dessen Anblick sich freilich eine Frage auf-
dringt: wieso dieser erbauliche, fromm-andachtig stimmende, dann aber
auch wieder erzdeutsche, allen Patrioten zur Nachahmung empfohlene, im
tibrigen aber auf Grund jener Literatur als recht unbedeutend erscheinende
Hamann die gewaltige geistesgeschichtliche Wirkung haben konnte, die er
doch offenbar gehabt hat und hat» (S. 43).

Mit diesen Worten, die auch von Salmonys klarem und resolut zugreifen-
dem Ductus Zeugnis ablegen mogen, sind Gehalt und Grundintention dieses
Kapitels mit voller Prazision schon vorgezeichnet. Die fromme Hamann-
Legende: Hamann als der «Gottliche» und «christusihnliche Mann», als
«Anfianger der Erweckungsbewegung»; Hamann als der groBe Uberwinder
der Aufklarung und daher «espéce von protestantischem Heiligen» — diese
Legende wird radikal und von Grund aus zerstort. Was an ihre Stelle tritt,
ist dunkle, ist erschreckende Wahrheit; ist ein erschiitterndes Ecce homo!
Terenzens bekannte Sentenz «Homo sum, nil humani a me alienum puto»
mag helfen, all das Schwere zu tragen und auszusprechen, was um der
Wahrheit willen ausgesprochen werden mufl. Und sie kann auch nur helfen,
wenn vorweg schon die Begriffe homo und humanum weit iiber die iiblichen
Toleranzen hinaus ausgeweitet werden.

Bis auf den Erdboden werden die Konstruktionen der Legende abge-
tragen. Salmony, im Dienste der Wahrheit, erfullt diese Pflicht «schonungs-
los, wenn auch nicht herzlos», wie ein Rezensent in der Basler Presse treffend
formuliert.

Abgetragen wird aber auch die « Magus»-Legende im engeren Sinne. Die
meisten, die vom «Magus des Nordens» oder «Magus in Norden» sprachen
und heute noch sprechen, verbinden mit diesem Ausdruck den Sinn, den
die Allgemeinbildung in das Wort legt: Der Zauberer, der Geheimnisvolle,
der Dunkle, wobei von der urspriinglichen Wortbedeutung her noch ein
gewisses Tremendum oder auch Fascinans, der Gedanke an Priesterliches,
mitschwingen mag. Fr. K. von Moser hat Hamann den Magustitel ver-
lichen. Von Moser dachte dabei aber ausschlieflich an die Magi, an die
Weisen aus dem Morgenlande. So wie diese den Stern Christi gesehen, so

216



habe Hamann Christus als den Angelpunkt seines Wesens gesechen und
anerkannt. Die Deutung des Magus-Titels ist also eine rein biblische; sie
ist aber die einzige, die den von Moser gewollten und von Hamann aner-
kannten Sinn trifft.

Hamanns Auffassung der Philosophie:

Dieses Kapitel bringt uns einmal wesentliche Einsichten in Hamanns
philosophische Bemiihungen, zum andern aber auch in unseres Autors
tragende Thesen. Um dem Leser unserer Anzeige die Tragweite dieser
wertvollen, konzis und prizis gefaBten Untersuchung vor Augen zu fiithren,
geben wir zu jedem Unterabschnitt einige wenige Sitze als Hinweise und
Belege (H. = Hamann; S. = Salmony).

Paragraph 4: Das « Amt der Philosophie.»

S. 139 — S.: Was Philosophie, ihr « Amt» sei, das hat Hamann unermiid-
lich erortert. Die Aussagen bleiben von Widerspriichen nicht frei; aber in
einem — dem fiir Hamann zentralen — Punkt herrscht durch alle Aussagen
hindurch Ubereinstimmung: auch die Philosophie und gerade die Philo-
sophie lebt und geschieht im Raume der Glaubigkeit. Hamanns Philosophie
ist stets und in allen ihren Bezeugungen eine christliche Philosophie, und
unter diesem Gesichtspunkt sind seine Aussagen iiber die Philosophie zu
betrachten... Alle Philosophie im Sinne Hamanns muB auf Gott bezogen
sein, und auch die Philosophie der Aufklirung ist ihm, sofern dieser Bezug —
wie verdiinnt auch immer — besteht, echte Philosophie. S. 140 — S.: In
Hamanns ausgesprochen christlicher Philosophie wird nicht als Unphilo-
sophie verworfen, was unchristlich ist, sondern was unreligiés ist: wo in
einer Philosophie der Bezug auf das Géttliche, wo Frommigkeit im weitesten
Sinne waltet, ist sie als Philosophie echt und anerkennenswert, selbst wenn
diese Frommigkeit den «heidnischen» Géttern gilt. S. 147 — S.: Geschichte
ist damit zugleich menschlich und géttlich: menschlich als zum Wesen des
Menschen gehorig, gottlich durch die geschichtliche Person Jesu, gottlich
auch insofern, als Gott geschichtlich handelt und geschichtlich sich offen-
bart. S. 149 — S.: Zwischen Natur, Geschichte und Bibel besteht ein inniger
Zusammenhang; sie bilden eine Einheit insofern, als sie nichts anderes sind
als Weisen der Offenbarung Gottes. S. 152 — S.H.: «Chiffre» im Sinn
eines von einem héheren Wesen (Gott) «geschriebenen» und dem Menschen
zur «Entzifferung» aufgegebenen «Geheimzeichens» kommt im deutschen
Sprachgebrauch zuerst bet Hamann vor. S. 161 — S.H.: Hamann vereint
in einem «Buch» Natur und Geschichte, er spricht vom «Buch der Natur
und der Geschichte». S. 163 — S.: Jaspers’ Chiffre-Begriff 1aBt sich weder
von dem Hamanns ableiten noch in eine Beziehung zu ihm setzen, welche
iiber die durch das blofle Wort gegebene hinausginge.

Paragraph 5: Die «wahre» und die «falsche» Philosophie.

S. 172 — S.H.: Die Philosophie und ihre Geschichte gehoren gar nicht
in den «Tempel der Gelehrsamkeit»; in diesem «Pantheon» verschwindet
sogleich alles wahrhaft Philosophische. S. 173 — S.H.: Mit bloBer Gelehr-

217



samkeit kann die Philosophie so wenig wie ihre Geschichte erfalit werden,
ja Gelehrsamkeit als solche ist eine Zerstérerin der Philosophie, ihr « MiB3-
brauch» und ihre «Schande». S. 174 — S.H.: Alle AuBerungen Hamanns
gegen die Philosophie richten sich nur gegen die Verwechslung von Philo-
sophie und Gelehrsamkeit, Philosophie und Wissenschaft, gegen die Philo-
sophie der Gelehrten, der Wissenschaftler, oder aber gegen die «ungldaubige»
Philosophie, und das ist im Grunde das gleiche: eben das Scheinwissen
bloBer Gelehrsamkeit meint ohne den Glauben auskommen zu konnen;
es nimmt «der Ruhm des Unglaubens mit dem Fortgange der Wissenschaften
iiberhand». S. 176 — S.: DaB es keinen Begriff der Philosophie, keine Defi-
nition geben kann — die Undefinierbarkeit der Philosophie —, ist Hamann
wesentlich. S. 179 — S.: Der Sinn der philosophischen Frage tiberhaupt —
nicht nur derjenigen nach der Philosophie — liegt in ihr selbst; seit Sokrates,
seit dem Sokratischen Fragen ist die Frage als solche — ohne Riicksicht auf
die Moglichkeit (oder Unmoglichkeit) einer Antwort — selber schon das,
worin Philosophie sich verwirklicht. S. 181 — S.H.: Dal} «Sokrates bekannte,
er willte nichts», faszinierte Hamann geradezu und veranlafBte ihn,...
das Wissen dieses Nichtwissens als die hochste Form menschlicher Weisheit
und als die Haltung des echten Philosophen zu preisen. S. 185 — H.: In
diesem gottlichen der Unwissenheit, in diesem menschlichen des Genies
scheinet vermuthlich die Weisheit des Widerspruchs verborgen zu seyn,
woran der Adept scheitert und woriiber ein Ontologist die Zahne blockt...
S. 186 — S.: Vielmehr ist Hamanns Auffassung des Widerspruchs zwar im
Biographischen, im Erleben der eigenen Widerspriichlichkeit angelegt, nicht
theoretisch erworben; aber die Bejahung des Widerspruchs erwichst aus
dem Glauben. Gott selbst verbiirgt Sinn und Wiirde des Widerspruchs.
S. 188 — S.: Der Zusammenfall der Gegensitze, die Koinzidenz des Ent-
gegengesetzten als des einander Widersprechenden und damit die Auf-
I6sung der Gegensitze geschieht aber einzig in Gott. S. 192 — S.H.: Rick-
kehr zur «wahren» Philosophie setzt die «Entwdhnung» vom System
voraus... «Natur und Vernunft widerlegen... den Dogmatismus» des
Systems.

Paragraph 6: Prinzipielle Erdrterungen zum Problem der Vernunft bei Hamann.

S. 193 — S.: Die stete Wiederholung des Schlagworts vom Kampf gegen
die Vernunft erweckt im unbefangenen Leser den Eindruck einer iiber-
bordenden Vernunftfeindlichkeit Hamanns... Als Ergebnis dieses Kampfes
wird philosophiegeschichtlich die Uberwindung der Aufklirung durch
Hamann, theologiegeschichtlich seine «Theologie des Irrationalismus», li-
terarhistorisch die Begriindung der Sturm-und-Drang-Bewegung hervorge-
hoben. Diese drei Momente hitten nicht nur die negative Gemeinsamkeit
der Wendung wider die Vernunft, sondern auch die positive der Bejahung
des Gefiihls. S. 196 — S.: ... daB Hamann nicht die Aufklarung als solche,
sondern nur die «Berliner Aufklirung», die « Aufklarerei» der «Nicolaiten»
bekdampft... Diese «falsche» Aufklarung ist fiir ihn identisch mit der «fal-
schen» Philosophie... Unglaube und Verwechslung von Philosophie und
Wissenschaft — das ist in der Tat kennzeichnend zwar nicht fiir die eigent-

218



liche Aufklarungsphilosophie, aber fiir den auf Massenwirkung berechneten
literarischen Aufklirungsbetrieb jener Zeit... Davon wird die echte Auf-
klarung aber gar nicht beriihrt. S. 198 — S.: Die «wahre» Aufkliarung
kennt ihre Grenze; die «falsche» mutet der Vernunft zu, was alle Moglich-
keiten der Vernunft iibersteigt, sie will «aufklaren», was doch durch Ver-
nunft nicht erfaflbar ist... Es sind nicht zwei getrennte Bereiche, der eine
der Vernunft, der andere dem Glauben zugewiesen; beide Bereiche flieBen
ineinander iiber, bilden eine Einheit, und auch Vernunft und Glaube sind
verbunden, ohne da3 in dieser Verbindung die Vernunft den Glauben je
«besiegen» konnte... Den Zusammenhang von Vernunft und Glauben,
Vernunft und Offenbarung betont Hamann immer wieder. « Ohne Vernunft
keine Religion.» ... Nicht die Vernunft als solche, sondern ihr MiBBbrauch
ist das Ubel, das bekimpft werden muB. S. 199 — S.: Das alles zeigt, daB
Hamann weit von jeder Vernunftfeindlichkeit entfernt ist. In theologischen
Zusammenhingen ist viel die Rede von der Vernunft, gegen die Hamann
vom Glauben aus kidmpft, und in dieser Sicht erscheinen dann — Hamanns
Gedanken verfilschend — Vernunft und Glaube als zwei einander wider-
strebende, gar sich gegenseitig ausschlieBende Fahigkeiten des Menschen.
Diese apologetischen Intentionen entsprechende Deutung tibersieht nicht
nur den von Hamann immer wieder betonten Zusammenhang von Vernunft
und Glauben, sondern vor allem auch, dafl Hamann sich gegen den Mil3-
brauch der Vernunft, nie aber gegen die Vernunft als solche wendet...
S. 200 — H.: Die Vernunft ist heilig, recht und gut... Was ist Religion anders
als die lautere gesunde Vernunft... Vernunft und Schrift sind im Grunde
Einerlei: Sprache Gottes.

Paragraph 7: Vernunft und Sprache.

S. 203 — S.H.: «Metakritik» nun ist in Entsprechung zu der so verstan-
denen «Metaphysik» gebildet: wie die «Metaphysik» auf die «Physik»
folge, nach und hinter ihr stehe, so soll auf die «Kritik der reinen Vernunft»
die «Metakritik» folgen: hinter, nach der Kantischen Kritik (in jenem
duflerlichen Sinne), aber auch (sachlich) iiber sie hinausweisend, so wie die
«Metaphysik» iiber die « Physik» hinausfiihrt. S. 206 — S.H.: Uberlieferung,
Erfahrung und Sprache: dies sind die « Unreinigkeiten» der Vernunft, ihre
«Abhingigkeiten». Sie bilden zusammen das, was die Vernunft zur Errei-
chung der «Unabhéangigkeit» hinter sich lassen mufl. Das heilt: nur durch
Abstraktion von den konkreten Bestimmungen des Daseins erwirbt die
Vernunft « Unabhingigkeit». S. 208 — S.: Die Alternative ist: Verzicht auf
die konsequente Purifikation der Vernunft, Einsicht in die Unméglichkeit
einer wirklich reinen, d.h. unabhingigen Vernunft, oder aber Zerstérung
der Vernunft selber. Nur eine sprachfreie Vernunft wire «rein»; aber
Vernunft ohne Sprache ist nicht denkbar.

Paragraph 8: Existenz und Glaube.

S.215 — S.: Hamanns Philosophie der Existenz! Nach dem Schema
Hamann-Kierkegaard-Existenzphilosophie ist manches Buch geschrieben
worden, ohne daB dadurch mehr gesagt worden wire, als Kierkegaard

219



selbst gesagt hat, und ohne daB es gelungen wire, in den entscheidenden
Punkten Hamanns Philosophie der Existenz als Vorstufe der Existenz-
philosophie im gegenwirtigen Sinne glaubhaft zu machen... Anders verhalt
es sich in bezug auf Kierkegaard: er ist Hamanns eigentlicher Schiiler, und
dies in einem umfassenderen Sinne als selbst Herder. S.217 — S.: Auch
im eigentlichen Zentrum, der Religiositit Hamanns, seinem Christus-
glauben besonderer Ausprigung und Intensitit, zeigt sich Kierkegaard deut-
lich als Hamanns Nachfolger, wenn auch gerade hier Trennendes sichtbar
wird. S.218—8.: GewiB ist es der Existenzbegriff Kierkegaardscher Prigung,
der zum Grundbegriflf gegenwirtigen Philosophierens geworden ist. Aber
als ebenso sicher erweist sich auch, daB3 Kierkegaard seinen Begriff erst
gewann auf Grund des bei Hamann Vorgebildeten. S. 218 — H.: So liegt
der Grund der Religion in unserer ganzen Existenz und auBer der Sphare
unserer Erkenntniskrifte, welche, alle zusammengenommen, den zufilligsten
und abstraktesten modum unserer Existenz ausmachen. S. 219 — S.: Er-
kennen des Seins ist ein Anerkennen dessen, was schon vorher da ist. S. 219 —
H.: Unser eigen Daseyn und die Existentz aller Dinge auller uns mul
geglaubt und kann auf keine andere Art ausgemacht werden... Dasein ist
Realismus, mul3 geglaubt werden... S.220 — H.: Unglaube ist das erste
Element unserer verkehrten Denkungsart. S. 221 — S.: Die «Dunkelheit»
des Magus kann nicht erhellt werden durch Systematisierung; die Klarheit,
die erreicht wiirde um den Preis der begrifflichen Einebnung, wire Zer-
storung dessen, was Hamann ist... Das, worum es Hamann aber stets
eigentlich geht, ist nie widerspriichlich, nie «dunkel», nie unklar. Und das
hei3t hier: die Bezogenheit der Existenz unmittelbar auf Gott... Hamann
meint mit «Existenz» einzig und allein «Existenz vor Gott», wobei «Exi-
stenz» nur dem Menschen zukommt.

III.

Es ist des Verfassers unabstreitbares und streng wissenschaftliches Ver-
dienst, der Philosophiegeschichte fur die Schaffung ihres Hamannbildes
neue und zuverlissige Unterlagen zur Verfiigung gestellt zu haben. Nicht
minder groB aber ist Salmonys Verdienst gegentiber der Philosophie selbst;
hier treten, besonders gegen den SchluB3 der Abhandlung hin, die neu und
sauber herausgearbeiteten philosophischen Positionen Hamanns so scharf
profiliert, so iiberzeugend heraus, daBl jede noch kommende Hamann-
Arbeit an Salmony ankniipfen, zum mindesten mit ihm sich auseinander-
setzen mufl. Salmony hat uns Hamanns metakritische Philosophie in ihren
Grundintentionen wieder durchschaubar und verwertbar gemacht. Fiir diese
Leistung sind ithm Philosophiegeschichte und Philosophie in gleichem Aus-
maf zu Dank verpflichtet.

Die philosophische Diskussion wird sich nunmehr mit erneutem Interesse,
aber auch mit besserer Zuversicht als bisher, den neu errungenen Hamann-
Positionen zuwenden. Sie wird diese Positionen als verheifungsvolle Ansitze
zu noch weiter ausgreifenden Uberlegungen auswerten. Rasch nur und an-
deutungsweise, meist nur in Form von Fragen, die hier ohne Antwort bleiben

220



miissen, sei hier, als Abschlull unserer Anzeige, auf einige Ausbauméglich-
keiten hingewiesen.

Fiir die Charakterkunde unserer Psychologie:

In den erregten Agora-Kontroversen in Athen, die der groBen Areopag-
Rede des Paulus vorausgehen (Apg. 17), wird Paulus von den Epikureern
und Stoikern als «Spermoiogos» beschimpft. Luther iibersetzt das mit
«Lotterbube». (Apg. 17,18: «Was will dieser Lotterbube sagen?») Hamann
wihlt schon frith, mit Absicht und Bedacht, diesen Terminus Spermologos
als seine Selbstbezeichnung und hilt an ihr fest. In welche Tiefen und
Dunkelheiten gerade dieser Terminus bei Hamann hineinfithrt, dariiber
gibt Salmony im Text und noch deutlicher in den Anmerkungen hinreichend
Auskunft. Und nun die Frage an und fiir unsere Charakterkunde:

Wie 148t sich auBerhalb aller moralischen oder gar moralistischen Axiolo-
gie, wie 148t sich streng charakterologisch also der strukturelle Zusammen-
hang der Hamannschen Spermologos-Existenz mit der Tatsache innerlich
vereinbaren, da8 derselbe Hamann im religitsen sowohl wie im philosophi-
schen Bereich zu so bedeutsamen Einsichten hat vorstoBen, seine Mitwelt
mit so wertvollen Anregungen hat beschenken konnen? Besteht zwischen
den beiden Anlagen ein ursédchlicher Zusammenhang? Oder finden sich die
beiden Konstituenten rein zufillig in Hamanns Personenbereich zusammen?

Die Philosophie der Gegenwart wird nicht verfehlen, ihr Interesse erneut
Hamann zuzuwenden, mit den neuesten Ergebnissen der Hamannforschung
sich zu beschiftigen. Besonderen Anla dazu hat die heute kraftvoll sich
entwickelnde Ontologie und innerhalb dieser Ontologie der erkenntnis-
theoretische Realismus; ihn werden die letzten Seiten in der Darstellung
Salmonys Satz fiir Satz stark ansprechen. Wir erinnern an die Inversion
des Descartesschen « Cogito, ergo sum» in «Est, ergo cogito». Wir erinnern
an Sitze wie: « Nur nicht iiber das cogito das edle Sum vergessen.» — «Sein
ist freilich das Ein und Alles jedes Dings.» — «Unser eigen Daseyn und die
Existentz aller Dinge aufler uns muf3 geglaubt und kann auf keine andere
Art ausgemacht werden.» — «Dasein ist Realismus, mul3 geglaubt werden.» —
«In Worten und Begriffen ist keine Existenz moglich.» — « Nur im Glauben
wird die Majestat der Existenz — das, was Existenz wirklich ist — erfal3t.» —
«Ist das Sein, das Sein an sich, ein wirklicher Gegenstand?, nein, sondern
das allgemeinste Verhaltnis, dessen Dasein und dessen Eigenschaften geglaubt
werden miissen.»

Wenn auch Hamann die Termini Sein, Dasein, Existenz und Realitit
promiscue gebraucht, die realistische Grundintention seiner Metakritik tritt
wahrhaftig deutlich genug heraus. Der erkenntnistheoretische Idealismus
bleibt gefangen und eingeschlossen im magischen Kreis seiner noétischen
Immanenz. Mit seinen eigenen Kriften findet er keine Ausbruchsmoglich-
keit aus diesem Zauberkreis. Und die Erkenntnis, die Forschung, der Ver-
stand, die den Zauberkreis durchbrechen und den Weg zur Auflenwelt
freilegen wollen? Auch diese Erkenntniskrifte bleiben in der Immanenz
des Zauberkreises eingeschlossen, tasten hilflos suchend an der Innenseite
des Kreises umher und suchen eine Ritze, eine Spalte, so wie in Gottfried

221



Kellers Gedicht «Winternacht» die Nixe aus dem dunkeln Seegrund am
Seebaum heraufklettert und «in ersticktem Jammer» unter der kristallenen
Decke des griinen Eises nach einer Fuge, nach einer Offnung im Eise herum-
fingert. Nein, die Erkenntnis hilft hier nicht weiter, nur der Glaube, der
resolute Glaube an die Realitit Gottes sowohl wie an die Realitat der
AulBlenwelt. So zeigt Hamann, wie der magische Kreis des Idealismus durch-
brochen und zerschlagen werden kann. Ist doch bei ihm der reale Bezug
auf den realen Gott schon in seinem Existenzbegriff angelegt und wirksam.
Sein tief eingewurzelter Glaube an die Realitat Gottes schlief3t in sich ein
den Glauben an eine mogliche auBersubjektive Realitit iiberhaupt. Der
Impetus seines Gottesglaubens ist es, der den Zauberkreis des Idealismus
zerschliagt, und dieser christlich-realistische Impetus reit nun auch den
philosophischen Realismus mit sich aus dem Zauberkreis hinaus. Christlich-
glaubiger und philosophisch-glaubiger Realismus bleiben bei Hamann, so
weit die Texte bei Salmony ein Urteil gestatten, ununterschieden und un-
geschieden ineinander verfilzt. Daf3 sich die beiden Realismen spiter trennen,
ja trennen miissen; da@ sie spéater auf getrennten Wegen zu ihrem je eigenen
Sein, zu ihrem je eigenen ontischen Eschaton, zu ihrer je eigenen Wahrheits-
konzeption vorstoBen werden — das alles konnte Hamann zu seiner Zeit noch
nicht voraussehen. Die Tatsache dieser spiteren Trennung schmailert auch
in keiner Weise Hamanns Verdienst, die beiden Realismusmoglichkeiten aus
dem XKristallzauber des Idealismus befreit, sie, ohne besondere Absicht fiir
den philosophischen Realismus wenigstens, auf ihre je eigenen Wege hin-
ausgeschickt und ihnen so ihre je eigenen Ridume und Entwicklungsmég-
lichkeiten verschafft zu haben. Keimhaft liegen in Hamanns Ausbruch aus
dem Idealismus schon die Moglichkeiten, die auf der theologischen Linie
tiber Kierkegaard zu Karl Barth, auf der philosophischen Linie in Ontologie
und Realismus unserer Tage hineinfiihren.

Und ebenso keimhaft-verheiBungsvoll finden wir in Hamann eine andere
Einsicht angelegt, die aber erst in der heutigen Ontologie zu voller Klarheit
sich auswachsen kann. Wir finden bei Salmony S. 218/9 den Hamannschen
Satz: «Nicht Cogito, ergo sum, sondern umgekehrt oder Hebriischer Est,
ergo cogito, und mit der Inversion eines so einfachen Principii bekommt
vielleicht das ganze System eine andere Sprache und Richtung.» Ein etwas
ungefiiger Brocken Hamannschen Denkens, er enthilt aber in nuce Ein-
sichten, die sich heute etwa so ausformen und aussprechen lassen:

Jedes ontisch gemeinte Eschaton normiert in seinem Geltungsbereich
auch seine eigenen Begriffe. Nicht daf3 die Sprache andert, die bleibt wohl in
allen Geltungsbereichen ungefihr dieselbe. Aber innerhalb der Sprache
transsubstantiieren die Begriffsworter von einem Eschaton zum andern ihre
material-begrifflichen Elemente, ihre Begriffsinhalte. Die Begriffsworter, die
sich als duBere Schale iiberall gleich bleiben, werden mit ausgewechseltem
Begriflsinhalt zu Homonymen. Aber Hamanns Einsicht ist auch dahin noch
zu erweitern, daB3 nicht nur die Begriffe und nicht nur die Begriffsworter
der Sprache, sondern daBl auch die Werte wegen ihres strengen Eschaton-
Bezuges von einem Bereich zum andern sich von Grund aus dndern. Und
wiederum — Bedeutung und Verdienst des Hamannschen «Brockens» werden

222



in keiner Weise herabgesetzt durch die Tatsache, dal durch die ontologisch
fundierte Wertrelationierung auch Hamanns etwas apodiktisch gefaBte
Wertunterscheidungen zwischen «wahrer» und «falscher» Aufklirung,
zwischen «echter» und «unechter» Philosophie von den Folgen seiner
Ansatze selbst mitgetroffen werden.

Diese wenigen, hier bloB8 angedeuteten Hinweise miilten, gerade im
Interesse unserer aktuellen philosophischen Diskussion, noch griindlicher
ausgebaut werden. In anderen Raumen philosophischer Arbeit dringen
sich andere Rekurse auf Hamann auf. Wohlverstanden: Es soll dabei just
nichts widerrechtlich aus unserer Zeit in Hamann hineinverlegt, Hamann
soll just nicht von unserer Gegenwart her mi3deutet und miBbraucht werden.
Mit vollem Recht nimmt unser Autor Salmony Hamann gegen alle der-
artigen Vergewaltigungen und «Verwurstungen» (Fritz Lieb) in Schutz.
Aber es ist nun eben doch Salmonys Verdienst, Hamann in neuer Sicht,
als ziemlich fest umrissene Gestalt, in den Raum der aktuellen Diskussion
hineingestellt zu haben. Es ist also dieser Diskussion gewill nicht zu ver-
argen, wenn sie die neu sich darbietenden philosophiegeschichtlichen und
philosophischen Ankniipfungsmoglichkeiten neu iiberpriift und auswertet.
Das gilt fiir den hier vorliegenden ersten Band, und das wird fiir den noch
zu erwartenden zweiten Band in noch viel weiterem Ausmal seine Geltung
haben.

Ernst Haenfiler

223



	Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie

