Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Analyse réflexive et langage

Autor: Piguet, J.-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Analyse réflexive et langage

par ¥.-Claude Piguet

A T’heure actuelle, en France principalement, I'analyse réflexive
se heurte 4 des difficultés considérables. Elle se heurte en particulier
a la phénoménologie, importée d’Allemagne et reprise dans ses
méthodes par bien des philosophes contemporains. L’évolution de
ces courants donne du reste ’analyse réflexive comme perdante: la
phénoménologie fait de plus en plus d’adeptes, et nous commengons
seulement a4 avoir assez de recul pour juger capitale la date de
parution de L’Etre et le Néant, qui introduisit en France juste avant
la guerre P’esprit et les démarches phénoménologiques. Aujourd’hui
déja, il semble bien en effet que P’analyse réflexive ne soit plus
revendiquée que par des philosophes qu’on nomme volontiers
«officiels» — les jeunes ’abandonnent, et méme ceux qui sont relative-
ment 4gés s’en désintéressent complétement. '

Notre idée n’est pas ici de défendre I’analyse réflexive, ni de la
revaloriser. Il semble simplement qu’elle reste digne d’étre actuelle,
et valable, malgré ses défauts. Et il nous parait d’autre part que
I’ennemi le plus redoutable pour elle n’est pas, comme on le croit
volontiers, la phénoménologie; car la phénoménologie est aussi une
méthode, aussi une analyse et aussi une réflexion. L’avenir montrera
peut-étre qu’entre elles deux les différences sont moins considérables
qu’on l’'imagine; que I’analyse réflexive chez Maine de Biran ou
chez Lagneau est aussi une phénoménologie, & sa maniére, et que
les Ideen I fournissent bien des passages ol un disciple de ’analyse
réflexive peut se reconnaitre. La différence fondamentale entre la
phénoménologie et Panalyse réflexive est en effet bien plutét de
Pordre des présupposés métaphysiques impliqués par ces deux méthodes
que des méthodes elles-mémes et des démarches qu’elles impliquent.
Car Panalyse réflexive n’a jamais pu ne pas s’inspirer, finalement,
du dualisme cartésien, tandis que la phénoménologie est, directement
ou indirectement, I’héritiere du monisme hégélien. Et c’est au terme
de deux lignes divergentes, et historiquement antagonistes, qu’ana-

13 Studia Philosophica XIX 193



lyse réflexive et phénoménologie se situent: la premiere remonterait
a Platon par Kant et Descartes, tandis que la seconde remonterait
a Aristote par Hegel et Spinoza.

En vérité I'ennemi sous lequel risque de succomber I’analyse
réflexive est celui-la méme qui menace aussi la phénoménologie. Et
cet ennemi commun est ’évolution du langage et la mutation pro-
fonde que subit aujourd’hui la notion de «logos». Il est exclu en
ces lignes de montrer ces deux points!; disons simplement que le
langage est devenu pour la philosophie contemporaine un véritable
probléme, et que les deux lignes divergentes que nous avons esquissées
impliquent des positions différentes sur le langage. Or, ces divergences,
et les convergences possibles, ne sauraient apparaitre qu’a celui qui
pose la question c¢ritzque du langage, et méne a son sujet une enquéte
préliminaire destinée a en établir les modalités possibles. Et cette
question critique, I’analyse réflexive ne la pose jamais, et de plus
nous ne pensons pas qu’elle puisse méme, en son cadre, Ia poser.
Car I’analyse réflexive part du langage; ses premiéres démarches ont
déja lieu en son sein. Dés lors elle ne saurait plus jamais «sortir»
du langage afin de le mettre en question, afin d’instaurer a son égard
une attitude critique vraiment. Elle peut désirer sortir du langage,
aboutir méme en un point ou elle déclare que «la, a cette altitude,
le silence doit succéder aux paroles», mais enfin le langage était
déja 14, dans les prémisses, et il a suivi toutes les démarches analy-
tiques et réflexives, sans étre touché, comme un géneur, comme un
parasite.

Le meilleur moyen d’aborder I’analyse réflexive nous a paru, dans
ces pages destinées a montrer combien elle est handicapée par une
position confuse du langage, étre le probléme de la modalité du
jugement. Ce probléme peut étre posé de la maniére suivante: tout
jugement permet de mettre en relation une certaine fagon de signi-
fier les choses réelles et ces choses mémes telles qu’elles se trouvent
signifiées. Dire que la table est ronde, en effet, c’est porter un juge-
ment, et ce jugement met en cause une table réelle, signifiée, et une
certaine maniére d’«aborder» la table par des signifiants — explicités
en ces termes: «La table est ronde». On a en effet il y a longtemps
renoncé a distinguer dans le jugement attributif le «sujet», qui serait

1 Cf. De Desthétique & la métaphysique, La Haye, M. Nijhoff, 1959, coll.
Phaenomenologica. Cf. aussi La crise contemporaine du langage, Etudes de letires,
1960-I1, et L’euvre de Philosophie, Neuchitel, La Baconniére, 1960.

194



la chose réelle signifiée, et I'«attribut», qui serait la maniére (ou la
qualité) par laquelle on signifie, dans le jugement, la chose réelle
ou sujet. ' _

Or, il doit exister, pour tous les jugements ainsi considérés globale-
ment comme des signifiants de choses réelles signifiées, diverses
manicres de «signifier», et ces maniéres sont précisément les moda-
lités du jugement. L’analyse des modalités du jugement consiste dés
lors & fixer une chose réelle immuable (supposée telle, bien entendu),
C’est-a-dire a fixer mentalement la permanence d’un signifié, et a
faire varier le ou les signifiants. L’étude de ces variations des signi-
fiants relativement & un signifié fixe permet de découvrir les diverses
modalités du jugement. , ,

Pour le dire en passant, on remarquera ici combien nous nour-
rissons ’analyse réflexive classique d’acquis contemporains et d’acquis
phénoménologiques en particulier. Car c’est Husserl qui nous a appris
a lire le jugement comme un signifiant global, et a ne plus lire le
seul attribut comme signifiant, le sujet étant signifié¢; ce qui est nous
instruire encore en cecl, que les rapports entre signifiant et signifié
ne sont plus désormais intérieurs a la seule sphere du langage (c’est-
a-dire intérieurs a la proposition elle-méme, de Pattribut au sujet),
mais qu’ils mettent en cause le langage tout entier comme signifiant
(c’est-a-dire la proposition ou le jugement pris globalement) et
quelque chose d’autre comme signifié (ce que nous nommons ici par
convention la «chose réelle», et que Husserl lui-méme appelle la
«chose», Sache par opposition a Ding). D’autre part, on voit bien
que la méthode des variations que nous introduisons ici est husser-
lienne d’inspiration. Encore une fois, répétons-le, ce n’est pas la
phénoménologie qui menace ’analyse réflexive, mais la crise contem-
poraine du langage, son «éclatement» pourrait-on dire, qui menace
également la phénoménologie et I'analyse réflexive.

Cette parentheése fermée, revenons aux modalités du jugement.
Pour les bien comprendre, et pour montrer & la fois comment l’ana-
lyse réflexive permet de les développer et comment elle se heurte
aux impasses d’une «position de langage» mal élucidée, il convient
de saisir d’abord la structure méme de I’analyse réflexive, dans ce
qu’elle a de plus général. Il faut bien voir en particulier comment
P’analyse réflexive, d’emblée, cherche a réaliser ce programme d’ana-
lyse des modalités du jugement, quand bien méme il paraitrait a
premi¢re vue que ce n’est 1a qu’une toute petite partie de son pro-

195



gramme. Car si la modalité du jugement est la maniére méme par
laquelle I’esprit humain se lie aux choses réelles quand il pense,
Panalyse réflexive est la méthode méme, selon ses tenants, que
Pesprit humain a d’étudier sa liaison avec les choses. L’analyse
réflexive cherche en effet a isoler, du cété de Pesprit, les maniéres
qu’il a de se lier & un objet quelconque — et cela reste vrai quelque
position métaphysique que l'on adopte, réaliste si cet objet est
finalement indépendant de Vesprit, idéaliste en revanche si cette
indépendance ne peut jamais étre démontrée. L’analyse réflexive
répond donc a une enquéte portant sur les actes de Pesprit, et de
ces actes le jugement est premier.

On voit bien, a ce stade déja, combien I’analyse réflexive pré-
suppose justement ce qui devrait étre mis en question selon enquéte
critique du langage a laquelle nous faisions allusion. Car I’analyse
réflexive cherche a isoler des modalités pour le sujet de se lier a un
objet & lintérieur du discours, avec lui, ou contre lui, ou malgré lui;
alors que le probléme premier est de chercher a isoler des modalités
pour le discours de lier un sujet a un objet. Il convient cependant de
pousser cette enquéte plus a fond, et de développer maintenant avec
quelque détail notre argumentation. Celle-ci fera du reste de fréquents
appels a I’esthétique.

STRUCTURE GENERALE DE L’ANALYSE REFLEXIVE. D’une maniére
générale, la connaissance humaine est pour I’analyse réflexive a la
fois «préhensive» et «réflexive». En fait, ces deux moments sont
intimement liés: quelque chose est saisi par la conscience, mais en
méme temps qu’il y a prise, il y a connaissance (réflexive) que
quelque chose est pris. La réflexion se révele ainsi 4 elle-méme
comme réflexive (c’est-a-dire comme connaissance non préhensive,
mais comme révélation du sujet qui prend) et comme préhensive
(révélant une prise antérieure d’un objet par ce sujet). En d’autres
termes, c’est toujours apres coup, par une connaissance qui ne prend
plus rien, qu’on sait que quelque chose a été pris.

Actes préhensifs et actes réflexifs sont donc liés; s’il n’existait que
des actes préhensifs, nous pourrions continuellement départager ce
qui appartient a I’objet pris et & la prise de cet objet (départager le
sujet de I’objet). Mais précisément il n’existe pas d’acte préhensif
«pur», qui ne soit accompagné d’un acte réflexif qui livre a la
conscience simultanément l’objet pris et l’acte prenant. Et c’est
pourquoi I’objet ne se sépare pas du sujet.

196



Passant outre ces généralités, disons plus précisément que, dans le
vocabulaire dont nous nous servons ici, la préhension définit la
liaison d’un objet «pur» a un acte «pur» du sujet. L’objet est alors
spécifié par cet acte, et n’a de sens que relativement a lui; réciproque-
ment, la préhension se qualifie dans la mesure ou elle prend un objet
déterminé. Cette double spécification (ou qualification) du c6té du
sujet prenant comme du c6té de I’objet pris, définit un mode. Dés ce
moment, la réflexion est définie comme la préhension d’un mode;
elle suppose par conséquent le retour de la pensée sur elle-méme pour
se saisir elle-méme en tant qu’elle s’est liée modalement & un objet.
Or le retour sur soi revient au fond a inaugurer, par rapport au
mode, une nouvelle prise, qui est prise du mode, c’est-a-dire prise
de 'objet et du sujet a la fois, dans leur liaison modale. Cette nouvelle
préhension ne peut étre assimilée a la premicre, car alors objet
connu et connaissance de l’objet s’identifieraient et ’on ne saurait
jamais que I'on a connu un objet. La réflexion inaugure donc un
point de vue nouveau, sous lequel il apparait qu’il y a mode; s’1l
est vrai que le mode lui-méme est déja mixte d’une prise et d’un
objet pris, la réflexion apparait, du c6té du sujet, comme une prise
de prise, comme une préhension au carré.

Du c6té du sujet, ’ensemble des actes réflexifs congus comme
prises de prises s’emboitent donc les uns les autres dans une sorte de
régression ad infinitum, par laquelle la pensée réflexive cherche a se
saisir elle-méme dans sa pureté préhensive.

Du cété de Pobjet, I'ensemble des modes institués s’emboitent
aussi les uns les autres, comme autant de corrélats d’actes préhensifs
révélés & une réflexion portant sur Pacte et sur Pobjet liés modale-
ment. Alors que du c6té du sujet la réflexion parait régressive,
’emboitement des modes parait étre progressif, chaque mode ajoutant
quelque chose de nouveau au précédent (nouveauté due a 'inaugu-
ration d’un point de vue réflexif pris lui-méme comme objet et ainsi
de suite). L’ensemble des modes ressemble alors & une pyramide
tournée la pointe vers le bas; et il y a toujours plus dans un mode
supérieur que dans le mode inférieur, ce plus étant ajouté au mode
inférieur par linstauration d’un nouveau point de vue par Pacte
réflexif,

Une connaissance achevée présenterait ainsi deux ordres fonction
Pun de Pautre: Pordre des actes de réflexion (ou ordre des actes
signifiants), fait de la totalité des réflexions de réflexions de ré-

197



flexions... etc., dans la régression ad infinitum d’une pensée ré-
flexive se cherchant elle-méme comme principe signifiant; et
Pordre des modes (ou ordre des significations), fait de la totalité des
modes se conditionnant de bas en haut en progression vers une
exhaustion de I'univers entier dans sa signification.

DIALECTIQUE DE L’ANALYSE REFLEXIVE. Dialectiquement, les actes
réflexifs et les modes réfléchis se conditionnent de la maniére suivante:
une simple préhension, non encore réflexive, détermine son objet et
se lie & lui; en elle-méme une telle préhension initiale est une fiction,
car elle ne peut étre révélée comme préhension qu’aux yeux de
I’acte réflexif qui porte sur elle. C’est donc une réflexion portant sur
une préhension (antérieure logiquement, quoique simultanée chrono-
logiquement) qui révele le caractére modal de la préhension initiale.
Par Pacte réflexif, et par lui seulement, se révele la portée limitée de
la préhension. La réflexion transforme donc la préhension en connais-
sance modale: si la préhension est un réflecteur illuminant une partie
du terrain, il faut des yeux étrangers au réflecteur (les yeux de la
réflexion comme nouvelle préhension du mode) pour déterminer la
situation de I’acte préhensif (la position du réflecteur sur le terrain et
ses angles de direction); par la-méme et par la seulement apparait
alors a la réflexion le caractere modal de I'objet connu, corrélat d’une
prise modale (dans notre métaphore, le terrain lui-méme tel qu’il
est éclairé par le projecteur, de maniére corrélative de sa situation,
de son inclinaison, de sa direction, de son intensité, etc.). La réflexion
révele donc le caractére modal (limité) de la source lumineuse et du
terrain éclairé.

Mais en méme temps que la réflexion modalise la connaissance
antérieure, elle inaugure un nouveau point de vue aux yeux duquel
cette connaissance antérieure est modale; elle ouvre de nouveaux
horizons, lesquels, toutefois, ne seront déterminés dans leur mode
que par une réflexion de réflexion, et ainsi de suite.

La pensée procéde donc dans ses actes réflexifs de maniére discon-
tinue, en ce qu’elle inaugure a chaque coup un point de vue réflexif
irréductible au mode antérieur, puisque c’est ce point de vue qui
détermine le mode comme mode. Mais ’ensemble des modes ainsi
déterminés s’articulent les uns aux autres de maniére continue, la
discontinuité du c6té des modes tendant a étre réduite a de la conti-
nuité, par le saut discontinu d’un point de vue réflexif a un nouveau
point de vue irréductible au premier.

198



Actes réflexifs et modes constitués ne sont donc pas dialectiquement
contemporains. Certes tout acte réflexif inauguré est déja modal en
lui-méme; mais au niveau ol il se produit il n’apparait pas encore
comme tel: la spécification modale du point de vue réflexif ainsi
inauguré ne peut étre en effet que le fait d’une réflexion postérieure
a P’instauration.

Une spécification modale est donc toujours le fait d’une réflexion
instaurée en fait, mais qui doit étre elle aussi spécifiée aprés coup
comme modale, ce qui a son tour ne se peut faire qu’en instituant
un nouvel angle réflexif, et ainsi de suite.

I’ANALYSE REFLEXIVE EN ESTHETIQUE. Appliquée a Iesthétique,
I’analyse réflexive livre les quatre modes fondamentaux du jugement
esthétique, parmi lesquels s’en trouve un qui est proprement esthé-
tique.

Elle livre ces modes sans mettre en question le langage, ce qui
vicie profondément ses résultats, et interdit en particulier de spéculer
audacieusement sur eux. Mais elle livre ces modes plus directement,
parce qu’elle court-circuite cet intermédiaire génant, et met face a
face un sujet signifiant et un objet signifié, le sujet signifiant étant
un acte réflexif et ’objet signifié un mode réfléchi. '

Pour obtenir les modalités du jugement, nous faisons donc varier
le pole subjectif de la connaissance, c’est-a-dire les préhensions telles
qu’elles se révelent a ’acte réflexif; comme cet acte réflexif détermine
la préhension en mode, les variations des préhensions sont aussi les
variations des modalités du jugement. Ce qui est fixé dans cette
expérience, c’est donc, de maniére tout a fait vague, I’objet sur lequel
porte la variation, qui est ’ceuvre d’art. Il est fixé de maniére vague,
parce que les modalités du jugement sont aussi celles de I’objet. Plus
précisément cependant, nous pouvons dire que 1’objet qui reste in-
variable est ’existence sensible de quelque chose appelé « ceuvre d’art».

D’emblée pourtant on peut prévoir que les modes obtenus se
hiérarchiseront de l'inférieur au supérieur, 'inférieur conditionnant
le supérieur. Ce qui sera acquis a un niveau inférieur doit en effet
subsister et rester acquis & un niveau supérieur. Ce n’est pas dire ici
que Pinférieur conditionne mécaniquement le supérieur, qui y serait
réductible; on ne réduit pas le supérieur & Pinférieur. Mais le su-
périeur n’exclut pas non plus Pinférieur; Pinférieur conditionne le
supérieur, mais celui-ci est obtenu par I'instauration d’un point de
vue réflexif nouveau; et c’est cette nouveauté qui exclut la réduction

199



du supérieur a Pinférieur. La discontinuité des préhensions réflexives
est en effet la condition de la continuité des modes réfléchis.

LES QUATRE MODALITES DU JUGEMENT. Nous les énumérons dans
Pordre: en esthétique, le jugement peut relever du mode empirique
"(ce mot est pris ici dans un sens tout a fait particulier), du mode
scientifigue, du mode esthétique et du mode mélaphysique. Le mode
empirique, lorsqu’il est I’objet d’une réflexion portant sur la connais-
sance immeédiate, se transforme en un empirisme méthodique, c’est-
a-dire en mode scientifique; le mode scientifique, lorsqu’il est institué
comme mode limité par un acte réflexif nouveau, devient mode
esthétique, lequel & son tour s’éleve au palier de la métaphysique.

Exprimée en termes d’analyse réflexive, la variation revient donc
a modifier I’'objet sous 'appréhension réflexive fixée du cété du sujet.
Ainsi, quand le sujet est percevant, le mode est empirique; I’ceuvre
d’art existe comme «impression», comme jeu de sensations saisies
globalement par une conscience psychologique affectée; et nous
sommes alors au niveau du simple plaisir. Sous le mode scientifique,
en revanche, I’ceuvre est rapportée a des principes qui sont communs
a tout P’art; elle existe alors comme une structure logique déployée
par analyse. Sous le mode esthétique, I’ceuvre est rapportée non pas
a des principes généraux, mais a la conscience créatrice elle-méme,
telle qu’elle se manifeste dans ’ceuvre. Celle-ci apparait alors comme
un «pour-soi» et ressemble, dit M. Dufrenne, 2 un «quasi-sujet».
Au-deld enfin du mode esthétique, c’est comme I’en-soi de I’ceuvre
qui est visé, dans une saisie métaphysique derniére.

Les modes du jugement esthétique correspondent du cété du sujet
a des Instaurations réflexives propres sous lesquelles leur mode appa-
rait, en méme temps qu’apparait le «niveau d’existence» de I'objet.
La liaison étroite du jugement comme acte et de ce dont il y a
jugement, tous deux variant alors que ’appréhension réflexive reste
fixe, entraine de maniére correspondante quatre sortes d’objectivité.

LA suBjecTIVITE SUBJECTIVE. Quand une conscience est simple-
ment affectée par une ceuvre d’art, et que sa sensibilit¢ répond
immédiatement & son chatoiement sensible, il n’y a a vrai dire ni
objectivité, ni subjectivité, mais fait premier du plaisir éprouvé,
choc affectif de ’ccuvre sur la sensibilité, «impression» (au sens de
la critique impressionniste de Lemaitre par exemple). L’instauration
d’un acte réflexif issu du second mode (ou plus exactement de ce qui
apparaitra plus tard comme tel, c’est-d-dire comme scientifique ici)

200



prononce sur le mode inférieur un jugement, et le taxe de «subjectif»,
par opposition & ce que la science considére comme objectif. Au
premier mode en effet chacun (chaque subjectivité) est affecté de
manieére subjective (non contrélée, ni méme contrdlable) par la
méme ceuvre. La méthode des variations exprimée en termes d’ana-
lyse réflexive livre donc un premier mode: on a fixé I’objet (Pceuvre
d’art), et d’une part le sujet apparait comme subjectif (une subjec-
tivité) et la liaison du sujet & P'objet apparait comme subjective.
On en peut tirer la conclusion que, du cété de ’objet, seul un aspect
est retenu, ’aspect corrélatif d’une prise subjective prenant subjec-
tivement.

L’oBjECTIVITE SUBJECTIVE. L’instauration de la conscience scien-
tifique a pour effet de transformer la subjectivité du premier mode
en objectivité au second mode. Le savant en effet réduit les diverses
réactions subjectives des sujets en des traits communs, en des maniéres
universelles de saisir ’ceuvre d’art. Faisant varier a I'intérieur du
premier mode les diverses prises subjectives, il les réduit & un déno-
minateur commun qui marque la maniére une dont notre subjecti-
vité s’empare d’un donné. L’ceuvre n’est plus alors rapportée au
plaisir de chacun, mais a des principes, a des normes, qui sont
valables pour foutes les subjectivités. Des lors quiconque se place
dans les conditions voulues pour juger ne peut pas ne pas juger de
la méme maniére. Une telle objectivité est celle qui régne dans les
«sciences de ’art», c’est-a-dire en psychologie de I’art, en sociologie
de P’art, en histoire de P’art parfois. Cette objectivité-la se confond
avec Vintersubjectivité; elle est une objectivité au sens kantien.

Il est important de noter alors qu’une telle objectivité scientifique
n’a rien d’absolu et n’autorise aucune spéculation plus ou moins
métaphysique ou transcendantale sur ’objectivité en soi. En effet,
le mode scientifique n’apparait comme tel (comme objectif) qu’aux
yeux d’une instauration supérieure d’un acte réflexif, lequel se révéle
postérieurement étre lui aussi modal. L’objectivité scientifique appa-
rait ainsi apreés coup, c’est-a-dire aux yeux de I’étage supérieur de
Panalyse réflexive, comme une objectivité subjective, parce qu’elle est
objectivité pour des sujets s’instaurant comme sujets scientifiques.

La méthode des variations a donc, du cété du sujet, substitué a
une prise subjective prenant subjectivement, une prise objective
prenant subjectivement, c’est-a-dire une prise qui prend en rappor-
tant ’objet au sujet, non plus & un sujet, mais a tous les sujets. Seule-

201



ment cette modalité intersubjective n’apparait qu’aux yeux d’une
instauration supérieure qui est l'instauration esthétique.

LA SUBJECTIVITE OBJECTIVE. L’instauration de la réflexion propre-
ment esthétique revient en effet a juger d’abord le mode antérieur
(scientifique) comme subjectif, car celui-ci s’attache &4 propos de
Pceuvre d’art a réaliser un accord commun des subjectivités, et non
pas a4 ce qui (objectivement) provoque cet accord commun. Dés ce
moment l’instauration esthétique ne rapporte plus I'ceuvre d’art
a sa structure commandée par des principes valables pour tous,
mais elle la rapporte a 'unité de perception de I’ccuvre d’art telle
qu’une conscience créatrice I’a fait étre. L’intention créatrice apparait
alors comme le fondement d’une véritable objectivité du cété de
I’objet. Or cette intention créatrice est quelque chose de subjectif;
c’est une subjectivité telle qu’elle se manifeste objectivement dans
un objet, objet qui n’est pas réductible ni a une prise subjective du
premier mode, ni & une prise intersubjective du second mode, mais
qui contient en elle le principe du premier mode et du second.
Rapporter I’ceuvre a son créateur, ce n’est pas en effet exclure qu’on
puisse la rapporter simplement au plaisir subjectif de chacun, ou aux
principes universels de tous; c’est en réalité comprendre le plaisir
de chacun comme quelque chose de conditionné par des structures
«objectives» (au sens du second mode), et c’est comprendre cette
objectivité du second mode comme fondée dans son universalité
kantienne non par quelque principe transcendantal de la conscience
en général, mais par 'unicité de la seule conscience créatrice.

La subjectivité a laquelle est alors rapportée I’ccuvre est alors
objective en un sens nouveau; et le jugement esthétique est objectif
a ce troisitme mode dans la mesure ou il trouve son fondement non
pas dans un accord commun des subjectivités contemplatrices comme
telles, mais dans la source de cet accord commun qui est la subjecti-
vité une et unique du créateur découvert a travers son ceuvre. La
subjectivité créatrice apparait alors comme objective, parce qu’elle
est objet commun que visent les subjectivités contemplatrices.

Disons encore que cette «subjectivité objective» (que nous nom-
mons telle) correspond a peu pres a I'idée que se fait Husserl d’une
«objectivité d’un type nouveau» (Ideen I, 323, [193]). C’est tou-
jours, au fond, la méme idée de base qui s’illustre ici: & savoir
qu’on peut étre objectif (placé dans un discours valable) sans que
cette objectivité soit de type scientifique.

202



L’oBJECTIVITE OBJECTIVE. Toute esthétique, et toute analyse ré-
flexive, visent & ce moment une nouvelle instauration, qui a pour but
de «crever» le plafond de la subjectivité objective pour toucher ce
qui, derriére cette subjectivité, apparait comme véritablement objec-
tif. Ce qui est objectif, au troisi¢tme mode, c’est en effet une subjec-
tivité; de cette subjectivité, ou mieux de toutes les subjectivités
créatrices qui apparaissent objectivement au travers de leurs ceuvres,
on aimerait pouvoir lire Pobjectivité réelle. En d’autres termes, si
la subjectivité créatrice apparait au travers de son ceuvre comme
quelque chose d’objectif, comme un Sezendes, 1'instauration réflexive
du quatriéme mode aimerait pouvoir découvrir le Sein des Seienden,
c’est-a-dire le principe objectif de la subjectivité objective.

Ce passage du troisitme au quatriéme mode, des auteurs méme
étrangers a l’analyse réflexive I’accomplissent & leur maniére, ou
en souhaitent ’accomplissement. Ainsi Sartre appelle «ontologie»
le troisitme niveau (qui correspond assez exactement a4 ce que
nous avons décrit ci-dessus), et «métaphysique» le dernier niveau.
L’ontologie, dit-il, «nous parait pouvoir se définir comme l’ex-
plication [et ici nous ajoutons: explication tenue en un langage
spécifique] des structures d’étre de l'existant pris comme totalité
[et nous ajoutons: lues comme des structures lyriques]; et nous
définirons plutét la métaphysique comme la mise en question de
Pexistence de D'existant» (Etre et Néant, p. 358-359). En d’autres
termes, ’ontologie sartrienne vise la compréhension intuitive des
existants tels qu’ils se manifestent, alors que la métaphysique vise
la source de ces manifestations, c’est-a-dire autrui en tant que tel,
et non plus tel ou tel autrui saisi a travers ses ceuvres. L’ontologie
sartrienne est au niveau de I’objectivité subjective.

D’autres auteurs ont cru découvrir, derriere la pluralité des exis-
tants saisis au niveau de leur objectivité subjective, la source
commune dont ils procedent — le Sein des Seienden; sans parler des
métaphysiciens proprement dits, tels que Heidegger, disons que
c’est le cas d’esthéticiens comme M. Dufrenne. Nos propres tra-
vaux cédaient & cette tentation (trés légitime) lorsque nous cher-
chions la catégorie nécessaire de toute pensée musicale et la
«norme des normes».

ConcrLusioN. L’analyse réflexive ordonne ainsi les modes du
jugement selon un schéma qui recouvre beaucoup d’analyses obtenues
autrement, ce qui réalise une convergence du meilleur aloi. Ainsi, on

203



peut établir que chaque esthétique, en fait, permet de diviser I’ceuvre
d’art en trois étages; or, a y bien réfléchir, ces trois étages corres-
pondent toujours peu ou prou aux trois premiers modes obtenus
ici-méme par la méthode des variations exprimée en termes d’analyse
réflexive, et si ces trois modes sont ainsi obtenus, c’est qu’ils mettent
en cause un quatritme mode aux yeux duquel il y a trois étages.

Le premier étage esthétique, en effet, met le poids sur la matiére
ou la sensation. S’arréter la, c’est tourner au sensualisme. Le second
met tout P’accent sur I'idée ou Desprit; s’arréter la, c’est espérer
réduire cette idée a un systtme logique d’idées, réduire cet esprit
aux conditions générales de toute pensée logique; c’est s’arréter
a un type de scienlisme. Au troisiéme étage, Paccent est sur unité
des deux premiers étages, et leur fusion en une «idée concréte»
irréductible aux systémes logiques aussi bien qu’aux événements
psychiques immédiats; s’arréter la, c’est s’arréter au niveau
esthétique et ontologique.

Pourtant la division de ’ccuvre en trois étages a quelque chose
d’artificiel, et repose sur une conception point encore purifiée du
langage et des rapports entre signifiant et signifié. Or, maintenant
aussi, les modes obtenus par I’analyse réflexive vont laisser apparaitre
des failles, et la continuité que suppose ’analyse réflexive dans les
modes qu’elle conditionne va révéler une discontinuité réelle.

La continuité pourtant — méme si elle va se révéler aux yeux de la
critique du langage comme discontinue, ce qui met en cause et ces
modes et l’analyse réflexive qui les obtient — n’en est pas moins
jusqu’ici remarquable. Car il est capital de comprendre que par
Panalyse réflexive aucun mode supérieur ne perd le bénéfice du mode
inférieur; simplement, les résultats que le mode inférieur tenait pour
définitivement acquis sont réinterprétés a la lumiére du mode supé-
rieur. Ainsi la couche scientifique (objectivité subjective) intégre en
elle les bénéfices de la couche inférieure: le savant est capable de
comprendre esthéte qui jouit, et en plus il explique (par la psychologie,
par exemple) pourquoi il y a jouissance. De méme la troisiéme couche
(esthétique) conserve les avantages des deux premiéres; en particulier
elle ne néglige pas du tout les structures logiques de I'ceuvre telles
que les déploie une science, qui a raison de les déployer «objective-
ment», mais qui a tort de négliger le fait que ces structures déployées
doivent étre en réalité rapportées a 'unicité d’une conscience créa-
trice. Rien de ce que la science peut dire de P’art ne semble donc

204



perdu, mais la maniére de le dire, d’interpréter les résultats, semble
seule changer.

L’analyse réflexive permet ainsi de déployer une véritable dialec-
tique de I’ceuvre d’art, par variation des prises du c6té du sujet réflexif,
variations commandées par la nature méme de la réflexion, préhen-
sive et réflexive tout a la fois. Cette dialectique constitue alors un
instrument qui semble universel, et qui, en esthétique particuliére-
ment, est susceptible d’une foule d’applications. On peut dialectiser
en effet de cette manieére non seulement I’ceuvre, mais le créateur
lui-méme: esthete affable au premier mode, qui combine les sons ou
les couleurs de maniere agréable (combien y en a-t-il aujourd’hui de
ces musiciens de «salon» et de ces peintres du «dimanche», qui
veulent précisément toujours passer pour autre chose que de simples
amateurs, de simples entremetteurs du plaisir immédiat) ; au second
niveau ’artiste se fait rigoriste, formel, académique: il suit les régles.
Non pas forcément celles d’un maitre ou d’une école; il peut inventer
des régles, mais cela n’empéche pas que son ceuvre est calquée a
partir de principes théoriques. Les atonalistes sont un bon exemple
de ce mode-la de la création; ils fabriquent dans leur téte un systéme
cohérent, et puis, aprés, essaient de faire de la musique a I’'image
de ces principes...

La perception elle-méme peut étre I'objet d’une dialectique ré-
flexive de la sorte: perception spontanée au premier mode; per-
ception déchiffrée par le savant comme activité de l’esprit, au
second mode; perception qui révele un objet saisi dans sa structure
propre, au troisitme mode; et perception du quatriéme mode qui
perce le mur de I’objet et débouche dans une intuition de I’absolu
(perception bergsonienne). Mikel Dufrenne développe ainsi dans
sa theése une dialectique de la perception, qui a le mérite de tenter ce
tour de force: dépendre a la fois de I’analyse réflexive comme d’un
principe, et de la phénoménologie comme méthode. A dire vrai,
les résultats obtenus par M. Dufrenne demeurent quelque peu
équivoques, dans la mesure ol Pinteraction de ces deux principes
n’est pas enti¢rement élucidée.

Une idée qui se laisse facilement dialectiser selon ’analyse réflexive
est celle d’originalité. Au premier mode, ’originalité se confond avec
la recherche du nouveau pour le nouveau; c’est 'originalité de
Pesthéte, qui se singularise par des conduites «nouvelles» — origi-
nalité que Hegel définissait comme «fausse» originalité et dont il

205



attribuait la prérogative aux Anglais. Au second niveau, Iorigi-
nalité est bannie; si la recherche scientifique vise a réduire les
ceuvres a des principes communs et intersubjectifs, la nouveauté
radicale n’a plus de sens pour elle. Et il est de fait que I’histoire de
P’art, la psychologie artistique, peuvent expliquer tout de I’ccuvre,
sauf justement ce qui fait que celle-ci est wumique. L’originalité
apparait alors au deuxiéme mode comme un manque, comme
quelque chose de négatif, de point encore intégré: c’est une
enfraction, c’est I’exception dont on dit qu’aucune régle ne saurait
se passer... Au troisiétme mode, il y a ce que Hegcl appelait la
vrate originalité, qui est I’expression objective d’une subjectivité; et
a ce niveau-la Poriginalité se confond avec l'universalité: elle est
la manié¢re (des grands artistes) de n’avoir point de maniére.

DiscussioN. Ce long détour par P’analyse réflexive et par la dia-
lectique qu’elle institue a trouvé ici sa place pour deux raisons. Tout
d’abord elle permet de développer la théorie de la modalité du juge-
ment, et cela plus aisément encore que I’analyse du langage et la
question du langage, parce qu’elle connecte directement le sujet a
Pobjet et permet & la méthode des variations de se déployer sans
faire intervenir cet intermédiaire génant qu’est le langage. Deuxi¢me-
ment, la dialectique réflexive subordonne directement I'instauration
esthétique a une instauration métaphysique, et elle marque ainsi
la dépendance étroite de I’esthétique par rapport a la métaphysique.

Cependant I’hypothéque qui pése sur I’analyse réflexive n’a pas
encore été levée; et cette hypothéque est le langage qui est mis en
cause aux différents modes. La dialectique réflexive s’efforce en effet
de rendre les divers modes instaurés aussi continus que possible, de
maniére que rien de ce qui est acquis 2 un mode inférieur ne soit
perdu au mode supérieur; mais cette continuité ne serait qu’un
leurre s§’il s’avérait qu’elle cache une discontinuité radicale des
langages mis en cause.

En d’autres termes, 1’analyse réflexive repose sur I’idée profonde
que le déploiement des actes réflexifs du c6té du sujet correspond
au déploiement continu des couches modales, double déploiement
qui développe la structure d’un seul et méme étre. L’analyse réflexive
part en effet a la recherche du sujet pur, par une démarche régressive
ou le sujet est a la fois préhension et réflexion sur la préhension, et
ainsi de suite; et elle part aussi & la recherche d’un objet pur, par une
démarche progressive qui explicite le contenu de la préhension tel

206



qu’il apparait aux yeux de la réflexion. Et la dialectique réflexive
consiste a déployer simultanément, et 'un par l'autre, les deux
ordres des actes signifiants (c’est-a-dire des instaurations réflexives)
et des significations (c’est-a-dire des modes instaurés), en passant
continuellement et par continuité de I’'un a I’autre, selon un mouve-
ment qui va du sujet a ’objet et vient de I’objet au sujet. |

Or cette dialectique n’est possible qu’a condition que soit mis hors
circuit le langage dans lequel a) les modes trouvent leur expression et
b) Pinstauration réflexive juge le mode précédent. L’idée qui est donc
sous-jacente a cette idée que les structures de I’étre déployées en
modes hiérarchisés sont de méme nature que les structures de la réflexion
qui déploie les modes, se confond en fait avec la croyance naive en
une seule modalité de langage, au nom de laquelle les niveaux se
hiérarchisent et les actes réflexifs hiérarchisent les niveaux.

Au moment ou il apparaitrait que le langage dans lequel les
modes sont constitués et le langage par lequel la réflexion constitue
un mode ne sont pas un seul et unique langage, la continuité des
modes d’une part, et le rapport de continuité entre I’ordre des modes
et Pordre des actes réflexifs, seraient mis en question. La dialectique
éclate quand éclate le langage qui la fonde.

En fait il apparait que I’analyse réflexive, pour obtenir des résultats
tout a fait valables, ne les obtient cependant qu’a Iintérieur d’un
certain mode de langage, qui est ce que nous nommons le langage
philosophique traducteur. Et a y regarder de plus pres, on s’apergoit
que le passage d’un mode a Pautre n’est pas continu, mais met en
cause une mutation du langage.

MUTATION DU LANGAGE DANS LA GONTINUITE DE L’ANALYSE RE-~
FLEXIVE. Le passage du premier mode au second suffit ici pour
montrer cette mutation. Au premier mode, un sujet est li¢ empirique-
ment & un objet dans une relation subjective, selon le mode de la
subjectivité subjective. Aux yeux du second mode (c’est-a-dire par
Pinstauration d’une réflexion scientifique, et non plus empirique),
le premier mode apparait précisément comme «subjectif» par oppo-
sition a I’objectivité scientifique.

Or le passage du premier mode au second mode met en cause
deux sortes de langages. Au premier mode, on a d’un c6té un sujet
qui éprouve une sensation, de l'autre un objet (sensation) qui est
éprouvé par le sujet; sujet et objet sont interpénétrés dans la per-
ception méme: ainsi, ayant faim, je sens et ma faim et moi qui ai

207



faim. Quand le langage intervient ici, c’est pour fraduire le fait vécu
de la faim, fait vécu qui est en lui-méme une liaison spécifique de
sujet et d’objet. Dire «j’ai faim», c’est renvoyer 4 un objet (la sensa-
tion douloureuse de faim) et & un sujet qui éprouve cette sensation
douloureuse et demande par 1a que cette douleur cesse. Le langage
dont le sujet se sert est donc aussi indicateur: il exprime un sentiment,
mais en méme temps il demande que cela cesse. Les mots tenus sont
donc signalisateurs soit d’un état d’ame, soit d’une action souhaitée
(apporter de la nourriture); le discours est signifiant de quelque
chose qui est signifié par le discours. .

L’instauration scientifique consiste & transformer cette situation de
fait en une situation de laboratoire. On place alors le sujet dans des
conditions déterminées, et on lui demande de traduire par le langage
ce qu’il ressent. Ainsi, par exemple, Fechner place un sujet devant
des rectangles de formes diverses, et il demande au sujet d’indiquer
le rectangle qu’il juge le plus harmonieux. Le psychologue interpréte
alors la réponse donnée par le sujet, au sein d’une théorie qu’il
construit. Or cette théorie est le fruit d’un langage qui est tenu par
le savant, non par le sujet étudié; le savant parle, et son discours
vise a donner un sens (scientifique) aux paroles du sujet étudié. Ces
paroles ont en effet un sens au moment o elles sont rapportées a la
situation de laboratoire dans laquelle le sujet se trouve, situation qui
est imposée par les exigences de la théorie. Ce qui donne donc un
sens a ’expérience du laboratoire, c’est le langage de théoricien que
tient le psychologue; et cette expérience comprend deux poles qu’il
s’agit de faire concorder: un ensemble de stimuli, et une réponse
(verbale ou gestuelle).

On voit dés lors la mutation de langage. Au premier mode, le
langage était un signifiant, qui renvoyait a une situation concréte
vécue; mais au moment ol ce premier mode est ’objet d’une instau-
ration scientifique, ce méme langage tenu par le sujet, qui était alors
du signifiant, devient quelque chose qui n’est plus signifiant d’une
action réelle possible, puisqu’on a coupé, dans la situation de labora-
toire, le sujet du monde réel ou il agit; ce langage devient quelque
chose qui n’a de sens que par la théorie du savant, qui est donc
signifié par le discours propre du savant. En d’autres termes, le savant
interpréte, ce qui revient a dire qu’il donne un sens a I’expérience par
la théorie qu’il prononce.

Entre le premier et le second mode, il y a donc eu mutation de

208



langage; le langage, de signifiant qu’il était, apparait comme signifié
par un nouveau langage, qui est celui de I'instauration scientifique.
En d’autres termes, la question du langage fait apparaitre la muta-
tion: au premier mode, celui qui parle est un sujet percevant, et ce
dont il parle est une sensation; au second mode, ce dont on parle,
c’est du rapport qui s’institue entre le sujet percevant et loquace et
I’objet dont il parle, et celui qui parle est le savant. Le langage tenu
par le sujet mis dans une situation de laboratoire était dans le premier
mode du c6té de qui parle, et dans le seconde mode il passe du
cbté de ce dont la science parle: il était au premier mode signifiant,
il est au second signifié. Or, quand il est signifiant, la question est
de savoir ce qu’il signifie (quel est son signifié), et quand il est
signifié, la question est de savoir ce qui le signifie. La signification
de ce méme langage aux modes premier et second n’est donc pas la
méme, car les rapports de signifiant a signifié ont été inversés par
Pinstauration scientifique. Ce n’est donc pas du tout la méme chose
de dire simplement «j’ai faim», et qu'un psychologue dise que j’ai
dit «j’ai faim»; car le mot «dire» dans le fragment souligné ici n’a
pas le méme sens: le premier «dire» renvoie a un discours qui signifie,
et le second «dire» renvoie & un discours qui primitivement (au
premier mode) était signifiant d’une action réelle, et qui, au second
mode, quand le savant le prend pour objet, devient signifié par un
discours scientifique.

Les mutations de langage que Panalyse réflexive laisse pour compte
apparaissent aussi aux autres niveaux de la dialectique réflexive.
Ainsi au troisi¢tme niveau, il se passe au point de vue langage
quelque chose de tout a fait différent de ce qui existait au deuxié¢me
niveau (scientifique). On a vu en effet que 'instauration esthétique
(dans l’analyse réflexive) revenait a rapporter les structures de
I’ceuvre non plus a des principes intersubjectifs, mais & la subjecti-
vité créatrice telle qu’elle se manifeste objectivement dans I’objet
d’art. Or, sous ce passage que I’analyse réflexive conditionne par
un simple recul réflexif, se cachent deux mutations du langage.
Pour le savant en effet, ’ccuvre d’art était un signifiant qui renvoie
a du signifié de lordre d’un principe intersubjectif; et pour
affirmer cela, le savant se sert d’un langage qui est un signifiant
dont le signifié est I'ocuvre d’art. Le langage propre a lart est
donc congu & la fois comme signifiant (signifiant des structures
logiques propres aux diverses subjectivités contemplatrices), et

14 Studia Philosophica XIX 209



comme signifié (signifié par le langage du savant qui se met a la
place de cette sorte de conscience transcendantale contemplatrice).
Au moment ol Pceuvre d’art est rapportée non plus a des principes
intersubjectifs, mais a la subjectivité méme de Partiste telle qu’elle
transparait dans son oceuvre, le langage de ’ccuvre d’art est congu
comme un signifiant dont le signifié est intérieur au signifiant; dés
lors le langage du savant, qui signifie extrinséquement, apparait
comme intenable, car il reviendrait a signifier de I'extérieur ce qui
se signifie a4 soi tout seul. C’est pourquoi 'esthéticien est amené a
user d’un langage qui ne signifie pas, mais se laisse signifier par la
signification de I’ceuvre d’art congue comme I'unité percue d’un
signifiant et d’un signifié.

Cette double mutation qui marque le passage du niveau scienti-
fique au niveau esthétique apparait bien avec un exemple: quand
le savant réduit le concept ordinaire de quinte & é&tre une constante
logique de la conscience transcendantale, il entend la compréhension
de ce concept de quinte; c’est Pessence de la quinte (et non la
quinte entendue, sinon par rapport de subalternation) qui est
essence constitutive de la conscience. Quand en revanche ’esthé-
ticien tend a rapporter le méme concept ordinaire de quinte a
Pceuvre telle qu’elle est instaurée par un artiste (qu’il la rapporte
a une subjectivité objective), c’est ’extension du concept de quinte
qu’il vise. Le savant parlait donc de la quinte comme d’un objet
signifié par son langage, alors que l’esthéticien parle de la quinte
comme d’un objet signifiant sa propre signification dans unité
unique de ’ceuvre; et pour parler de cette quinte, il doit inaugurer
un nouveau langage, ou extension et compréhension jouent de
maniére spécifique.

Ainsi la continuité des modes révélés par I’analyse réflexive cede
le pas & une discontinuité des langages mis en cause, c’est-a-dire a
des modes spécifiques de signifier par le langage. C’est dans la seule
mesure ou P’analyse réflexive se tient a lintérieur d’un seul mode
de parler qui est du type traducteur qu’elle peut dévoiler, par
méthode de variation, ses modalités de jugement.

ANALYSE REFLEXIVE ET LANGAGE. Pour le dire encore bri¢vement,
la structure méme de I’analyse réflexive semble procéder ainsi de
structures acquises et réalisées au niveau du langage le plus ordinaire;
une fois de plus, c’est le langage tel qu’on le parle le plus communé-
ment du monde qui dicte ses lois & une entreprise purement philo-

210



sophique. C’est le langage, en effet, qui est.apte a la fois a discourir —
c’est-a-dire & continuer d’avancer, et en méme temps a «réfléchiry,
c’est-a-dire a revenir en arriére pour se ressaisir en quelque sorte.
Que l’on songe a cet égard au réle du pronom: par lui, la pensée
avance, et se redouble tout a la fois. Je dis la méme chose par le
pronom que par le nom antérieur — et je réassume ce nom, mais en
méme temps ma phrase continue et se déroule. Dans une phrase trés
simple, comme «Socrate est venu et il m’a dit...», il se produit déja
comme une dissociation entre la pensée spontanée et la pensée ré-
fléchie: Socrate, dans la premiere proposition, est un é&tre réel
intuitionné directement et «traduit» par le vocable de «Socrate»;
dans la seconde proposition, le «il» ne renvoie plus directement a
Pintuition, mais & un fragment du langage déja entendu auparavant.
Tout se passe donc comme si «Socrate» était représentatif d’une
pensée spontanée qui va chercher ailleurs, dans le réel, son contenu,
et qui s’aliéne pour ainsi dire en lui, alors que «il» est représentatif
(ou méme, disons-nous, modele) d’une pensée réfléchie qui se replie
sur elle-méme et s’intuitionne elle-méme en méme temps que, de
cette maniére détournée, elle renvoie au vrai Socrate. «Il», c’est
donc a la fois le vrai Socrate et le mot Socrate dans le discours pré-
cédent?, tout comme, selon I'analyse réflexive et la réflexion en
général, la douleur que je sens est a la fois celle que je sens et celle
que je sens sentir.

Cette propriété qu’a le langage d’étre a la fois «spontané» et
«réfléchi» n’entraine aucune difficulté en usage courant; elle en
entraine indiscutablement dans une méthode philosophique comme
PPanalyse réflexive, olt la question de réflexion est fondamentale,
et point expurgée de ses origines linguistiques; elle en entraine
encore davantage dans une langue formalisée, et, sans pouvoir
Paffirmer ici, je serais assez preés de croire que certains « paradoxes»
en logique (ou méme en mathématiques) proviennent de cette
interférence constante du spontané et du réfléchi dans le langage.
En réalité, il ne s’agit pas de dire que nos prémisses permettraient
de résoudre ces paradoxes; car ils sont tels au sein du seul langage
mathématique ou formalisé. Mais ces paradoxes ont aussi un reten-

2 Et c’est 12 au fond, déja, le principe linguistique de la distinction logique
capitale qu’introduit Carnap dans le langage entre «mode matériel» et
«mode formel».

211



tissement dans la conscience de I’homme cultivé, et leur origine,
dans le langage traducteur non formalisé, doit étre cherchée,
semble-t-il, dans cette bivalence des mots qui sont signes a la fois
extrinséques et intrinséques. Ainsi le fameux paradoxe du prédi-
cable et de l'imprédicable (Russel) met en cause cette propriété
du langage de se réfléchir lui-méme, en prenant précisément pour
objet thématique cette propriété. Est prédicable en effet un vocable
qui peut a la fois signifier extrinséquement quelque chose et se
signifier lui-méme; ainsi mot signifie mot, parce que, quand je dis
«mot», il y a un mot dont je parle, et en méme temps mot se
signifie lui-méme, puisque «mot» est un mot. En revanche est
imprédicable un vocable qui ne peut signifier qu’extrinséquement
et jamais se réfléchir lui-méme; ainsi «chauve» renvoie a un
homme dépourvu de cheveux, mais chauve n’est pas chauve, et
cette qualité (d’un homme) ne peut pas «s’avoir» elle-méme
comme qualité. On connait alors le paradoxe: imprédicable est-il
prédicable ou imprédicable? La situation est sans issue, parce que
deux niveaux du langage ont été confondus dés le départ — niveau
ou le signe signifie autre chose que lui, et niveau ou le signe est
apte a se signifier lui-méme.

Des auteurs aussi éloignés de l'analyse réflexive que les phéno-
ménologues sont victimes des mémes difficultés quand ils parlent
de «réflexion»; et on pourrait le montrer avec Husserl et avec Sartre.
Mais pour le dire déja maintenant, I’idée méme et la possibilité de
la réflexion a selon nous son origine dans le langage. Quaund je vois
un arbre, en effet, je le vois, comme dit Heidegger, avec le langage;
le mot accompagne ma perception. Aussi se produit-il d’emblée une
fissure qui permet a I’analyse de se greffer sur ce mixte de perception
et de langage: je vois Parbre, mais en méme temps je pense a la
signification du mot arbre pris comme signifiant. Il y a donc aussit6t
deux arbres, 'un vu, simplement et spontanément, et 'autre «vu»
par la médiation du langage qui le signifie. Le mot apparait alors
comme le «réfléchi» de l’arbre vraiment vu. Des lors I’analyse va
tirer le réfléchi du coté de la réflexion pure — donc du maniement
du langage, et ticher de récupérer du donné, qui sera toujours un
«donné par le langage»; tout le long des démarches de I’analyse
réflexive, c’est au fond le langage qui est support: c’est lui qui tient
tout en main. Mais aussi, c’est peut-étre que le langage n’avait pas
a étre la ol il s’est glissé la premicre fois, subrepticement; peut-étre

212



convient-il de dépouiller jusqu’a la simple perception de ce que le
langage y met encore. Nous avons tenté ailleurs cette épuration de la
perception; on verrait de méme Panalyse réflexive sauter hors de
son cadre et faire éclater, par la question critique du langage, la
hiérarchie de ses modes et de ses actes. Car au-deld de I’analyse
réflexive et des positions de pensée et de réalité qu’elle place, dans
un mouvement dialectique, cote a cote, il y a des positions de langage
qu’une juste méthode des variations peut obtenir. Mais pour cela il
faudrait poser d’abord la question critique du langage.

213



	Analyse réflexive et langage

