
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Analyse réflexive et langage

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Analyse réflexive et langage

par J. -Claude Piguet

A l'heure actuelle, en France principalement, l'analyse réflexive
se heurte à des difficultés considérables. Elle se heurte en particulier
à la phénoménologie, importée d'Allemagne et reprise dans ses

méthodes par bien des philosophes contemporains. L'évolution de

ces courants donne du reste l'analyse réflexive comme perdante: la
phénoménologie fait de plus en plus d'adeptes, et nous commençons
seulement à avoir assez de recul pour juger capitale la date de

parution de L'Etre et le Néant, qui introduisit en France juste avant
la guerre l'esprit et les démarches phénoménologiques. Aujourd'hui
déjà, il semble bien en effet que l'analyse réflexive ne soit plus
revendiquée que par des philosophes qu'on nomme volontiers
«officiels» - les jeunes l'abandonnent, et même ceux qui sont relativement

âgés s'en désintéressent complètement.
Notre idée n'est pas ici de défendre l'analyse réflexive, ni de la

revaloriser. Il semble simplement qu'elle reste digne d'être actuelle,
et valable, malgré ses défauts. Et il nous paraît d'autre part que
l'ennemi le plus redoutable pour elle n'est pas, comme on le croit
volontiers, la phénoménologie; car la phénoménologie est aussi une
méthode, aussi une analyse et aussi une réflexion. L'avenir montrera
peut-être qu'entre elles deux les différences sont moins considérables

qu'on l'imagine; que l'analyse réflexive chez Maine de Biran ou
chez Lagneau est aussi une phénoménologie, à sa manière, et que
les Ideen I fournissent bien des passages où un disciple de l'analyse
réflexive peut se reconnaître. La différence fondamentale entre la
phénoménologie et l'analyse réflexive est en effet bien plutôt de

l'ordre des présupposés métaphysiques impliqués par ces deux méthodes

que des méthodes elles-mêmes et des démarches qu'elles impliquent.
Car l'analyse réflexive n'a jamais pu ne pas s'inspirer, finalement,
du dualisme cartésien, tandis que la phénoménologie est, directement
ou indirectement, l'héritière du monisme hégélien. Et c'est au terme
de deux lignes divergentes, et historiquement antagonistes, qu'ana-

13 Studia Philosophica XIX 193



lyse réflexive et phénoménologie se situent: la première remonterait
à Platon par Kant et Descartes, tandis que la seconde remonterait
à Aristote par Hegel et Spinoza.

En vérité l'ennemi sous lequel risque de succomber l'analyse
réflexive est celui-là même qui menace aussi la phénoménologie. Et
cet ennemi commun est l'évolution du langage et la mutation
profonde que subit aujourd'hui la notion de «logos». Il est exclu en

ces lignes de montrer ces deux points1; disons simplement que le

langage est devenu pour la philosophie contemporaine un véritable
problème, et que les deux lignes divergentes que nous avons esquissées

impliquent des positions différentes sur le langage. Or, ces divergences,
et les convergences possibles, ne sauraient apparaître qu'à celui qui
pose la question critique du langage, et mène à son sujet une enquête
préliminaire destinée à en établir les modalités possibles. Et cette

question critique, l'analyse réflexive ne la pose jamais, et de plus
nous ne pensons pas qu'elle puisse même, en son cadre, la poser.
Car l'analyse réflexive part du langage; ses premières démarches ont
déjà lieu en son sein. Dès lors elle ne saurait plus jamais «sortir»
du langage afin de le mettre en question, afin d'instaurer à son égard

une attitude critique vraiment. Elle peut désirer sortir du langage,
aboutir même en un point où elle déclare que «là, à cette altitude,
le silence doit succéder aux paroles», mais enfin le langage était
déjà là, dans les prémisses, et il a suivi toutes les démarches analytiques

et réflexives, sans être touché, comme un gêneur, comme un
parasite.

Le meilleur moyen d'aborder l'analyse réflexive nous a paru, dans

ces pages destinées à montrer combien elle est handicapée par une

position confuse du langage, être le problème de la modalité du

jugement. Ce problème peut être posé de la manière suivante: tout
jugement permet de mettre en relation une certaine façon de signifier

les choses réelles et ces choses mêmes telles qu'elles se trouvent
signifiées. Dire que la table est ronde, en effet, c'est porter un
jugement, et ce jugement met en cause une table réelle, signifiée, et une
certaine manière d'«aborder» la table par des signifiants - explicités
en ces termes: «La table est ronde». On a en effet il y a longtemps
renoncé à distinguer dans le jugement attributif le «sujet», qui serait

1 Cf. De l'esthétique à la métaphysique, La Haye, M. Nijhoff, 1959, coll.
Phaenomenologica. Cf. aussi La crise contemporaine du langage, Etudes de lettres,

1960-11, et L'œuvre de Philosophie, Neuchâtel, La Baconnière, 1960.

194



la chose réelle signifiée, et 1'«attribut», qui serait la manière (ou la
qualité) par laquelle on signifie, dans le jugement, la chose réelle

ou sujet.
Or, il doit exister, pour tous les jugements ainsi considérés globalement

comme des signifiants de choses réelles signifiées, diverses

manières de «signifier», et ces manières sont précisément les modalités

du jugement. L'analyse des modalités du jugement consiste dès

lors à fixer une chose réelle immuable (supposée telle, bien entendu),
c'est-à-dire à fixer mentalement la permanence d'un signifié, et à

faire varier le ou les signifiants. L'étude de ces variations des signifiants

relativement à un signifié fixe permet de découvrir les diverses

modalités du jugement.
Pour le dire en passant, on remarquera ici combien nous

nourrissons l'analyse réflexive classique d'acquis contemporains et d'acquis
phénoménologiques en particulier. Car c'est Husserl qui nous a appris
à lire le jugement comme un signifiant global, et à ne plus lire le
seul attribut comme signifiant, le sujet étant signifié; ce qui est nous
instruire encore en ceci, que les rapports entre signifiant et signifié
ne sont plus désormais intérieurs à la seule sphère du langage (c'est-
à-dire intérieurs à la proposition elle-même, de l'attribut au sujet),
mais qu'ils mettent en cause le langage tout entier comme signifiant
(c'est-à-dire la proposition ou le jugement pris globalement) et

quelque chose d'autre comme signifié (ce que nous nommons ici par
convention la «chose réelle», et que Husserl lui-même appelle la

«chose», Sache par opposition à Ding). D'autre part, on voit bien

que la méthode des variations que nous introduisons ici est husser-

lienne d'inspiration. Encore une fois, répétons-le, ce n'est pas la
phénoménologie qui menace l'analyse réflexive, mais la crise contemporaine

du langage, son «éclatement» pourrait-on dire, qui menace

également la phénoménologie et l'analyse réflexive.
Cette parenthèse fermée, revenons aux modalités du jugement.

Pour les bien comprendre, et pour montrer à la fois comment l'analyse

réflexive permet de les développer et comment elle se heurte

aux impasses d'une «position de langage» mal élucidée, il convient
de saisir d'abord la structure même de l'analyse réflexive, dans ce

qu'elle a de plus général. Il faut bien voir en particulier comment
l'analyse réflexive, d'emblée, cherche à réaliser ce programme d'analyse

des modalités du jugement, quand bien même il paraîtrait à

première vue que ce n'est là qu'une toute petite partie de son pro-

195



gramme. Car si la modalité du jugement est la manière même par
laquelle l'esprit humain se lie aux choses réelles quand il pense,
l'analyse réflexive est la méthode même, selon ses tenants, que
l'esprit humain a d'étudier sa liaison avec les choses. L'analyse
réflexive cherche en effet à isoler, du côté de l'esprit, les manières

qu'il a de se lier à un objet quelconque - et cela reste vrai quelque
position métaphysique que l'on adopte, réaliste si cet objet est

finalement indépendant de l'esprit, idéaliste en revanche si cette
indépendance ne peut jamais être démontrée. L'analyse réflexive
répond donc à une enquête portant sur les actes de l'esprit, et de

ces actes le jugement est premier.
On voit bien, à ce stade déjà, combien l'analyse réflexive

présuppose justement ce qui devrait être mis en question selon l'enquête
critique du langage à laquelle nous faisions allusion. Car l'analyse
réflexive cherche à isoler des modalités pour le sujet de se lier à un
objet à Vintérieur du discours, avec lui, ou contre lui, ou malgré lui;
alors que le problème premier est de chercher à isoler des modalités

pour le discours de lier un sujet à un objet. Il convient cependant de

pousser cette enquête plus à fond, et de développer maintenant avec

quelque détail notre argumentation. Celle-ci fera du reste de fréquents
appels à l'esthétique.

Structure générale de l'analyse réflexive. D'une manière
générale, la connaissance humaine est pour l'analyse réflexive à la
fois «préhensive» et «réflexive». En fait, ces deux moments sont
intimement liés: quelque chose est saisi par la conscience, mais en
même temps qu'il y a prise, il y a connaissance (réflexive) que
quelque chose est pris. La réflexion se révèle ainsi à elle-même

comme réflexive (c'est-à-dire comme connaissance non préhensive,
mais comme révélation du sujet qui prend) et comme préhensive
(révélant une prise antérieure d'un objet par ce sujet). En d'autres

termes, c'est toujours après coup, par une connaissance qui ne prend
plus rien, qu'on sait que quelque chose a été pris.

Actes préhensifs et actes réflexifs sont donc liés; s'il n'existait que
des actes préhensifs, nous pourrions continuellement départager ce

qui appartient à l'objet pris et à la prise de cet objet (départager le

sujet de l'objet). Mais précisément il n'existe pas d'acte préhensif

«pur», qui ne soit accompagné d'un acte réflexif qui livre à la
conscience simultanément l'objet pris et l'acte prenant. Et c'est

pourquoi l'objet ne se sépare pas du sujet.

196



Passant outre ces généralités, disons plus précisément que, dans le

vocabulaire dont nous nous servons ici, la préhension définit la
liaison d'un objet «pur» à un acte «pur» du sujet. L'objet est alors

spécifié par cet acte, et n'a de sens que relativement à lui; réciproquement,

la préhension se qualifie dans la mesure où elle prend un objet
déterminé. Cette double spécification (ou qualification) du côté du

sujet prenant comme du côté de l'objet pris, définit un mode. Dès ce

moment, la réflexion est définie comme la préhension d'un mode;
elle suppose par conséquent le retour de la pensée sur elle-même pour
se saisir elle-même en tant qu'elle s'est liée modalement à un objet.
Or le retour sur soi revient au fond à inaugurer, par rapport au
mode, une nouvelle prise, qui est prise du mode, c'est-à-dire prise
de l'objet et du sujet à la fois, dans leur liaison modale. Cette nouvelle

préhension ne peut être assimilée à la première, car alors objet
connu et connaissance de l'objet s'identifieraient et l'on ne saurait

jamais que l'on a connu un objet. La réflexion inaugure donc un
point de vue nouveau, sous lequel il apparaît qu'il y a mode; s'il
est vrai que le mode lui-même est déjà mixte d'une prise et d'un
objet pris, la réflexion apparaît, du côté du sujet, comme une prise
de prise, comme une préhension au carré.

Du côté du sujet, l'ensemble des actes réflexifs conçus comme
prises de prises s'emboîtent donc les uns les autres dans une sorte de

régression ad infinitum, par laquelle la pensée réflexive cherche à se

saisir elle-même dans sa pureté préhensive.
Du côté de l'objet, l'ensemble des modes institués s'emboîtent

aussi les uns les autres, comme autant de corrélats d'actes préhensifs
révélés à une réflexion portant sur l'acte et sur l'objet liés modalement.

Alors que du côté du sujet la réflexion paraît régressive,
l'emboîtement des modes paraît être progressif, chaque mode ajoutant
quelque chose de nouveau au précédent (nouveauté due à l'inauguration

d'un point de vue réflexif pris lui-même comme objet et ainsi
de suite). L'ensemble des modes ressemble alors à une pyramide
tournée la pointe vers le bas; et il y a toujours plus dans un mode

supérieur que dans le mode inférieur, ce plus étant ajouté au mode
inférieur par l'instauration d'un nouveau point de vue par l'acte
réflexif.

Une connaissance achevée présenterait ainsi deux ordres fonction
l'un de l'autre: l'ordre des actes de réflexion (ou ordre des actes

signifiants), fait de la totalité des réflexions de réflexions de ré-

197



flexions... etc., dans la régression ad. infinitum d'une pensée
reflexive se cherchant elle-même comme principe signifiant; et
l'ordre des modes (ou ordre des significations), fait de la totalité des

modes se conditionnant de bas en haut en progression vers une
exhaustion de l'univers entier dans sa signification.

Dialectique de l'analyse reflexive. Dialectiquement, les actes
réflexifs et les modes réfléchis se conditionnent de la manière suivante :

une simple préhension, non encore reflexive, détermine son objet et

se lie à lui; en elle-même une telle préhension initiale est une fiction,
car elle ne peut être révélée comme préhension qu'aux yeux de

l'acte réflexif qui porte sur elle. C'est donc une réflexion portant sur
une préhension (antérieure logiquement, quoique simultanée
chronologiquement) qui révèle le caractère modal de la préhension initiale.
Par l'acte réflexif, et par lui seulement, se révèle la portée limitée de

la préhension. La réflexion transforme donc la préhension en connaissance

modale: si la préhension est un réflecteur illuminant une partie
du terrain, il faut des yeux étrangers au réflecteur (les yeux de la
réflexion comme nouvelle préhension du mode) pour déterminer la
situation de l'acte préhensif (la position du réflecteur sur le terrain et

ses angles de direction); par là-même et par là seulement apparaît
alors à la réflexion le caractère modal de l'objet connu, corrélat d'une
prise modale (dans notre métaphore, le terrain lui-même tel qu'il
est éclairé par le projecteur, de manière corrélative de sa situation,
de son inclinaison, de sa direction, de son intensité, etc.). La réflexion
révèle donc le caractère modal (limité) de la source lumineuse et du
terrain éclairé.

Mais en même temps que la réflexion modalise la connaissance

antérieure, elle inaugure un nouveau point de vue aux yeux duquel
cette connaissance antérieure est modale; elle ouvre de nouveaux
horizons, lesquels, toutefois, ne seront déterminés dans leur mode

que par une réflexion de réflexion, et ainsi de suite.

La pensée procède donc dans ses actes réflexifs de manière discontinue,

en ce qu'elle inaugure à chaque coup un point de vue réflexif
irréductible au mode antérieur, puisque c'est ce point de vue qui
détermine le mode comme mode. Mais l'ensemble des modes ainsi
déterminés s'articulent les uns aux autres de manière continue, la
discontinuité du côté des modes tendant à être réduite à de la continuité,

par le saut discontinu d'un point de vue réflexif à un nouveau
point de vue irréductible au premier.

198



Actes réflexifs et modes constitués ne sont donc pas dialectiquement
contemporains. Certes tout acte réflexif inauguré est déjà modal en

lui-même; mais au niveau où il se produit il n'apparaît pas encore
comme tel: la spécification modale du point de vue réflexif ainsi

inauguré ne peut être en effet que le fait d'une réflexion postérieure
à l'instauration.

Une spécification modale est donc toujours le fait d'une réflexion
instaurée en fait, mais qui doit être elle aussi spécifiée après coup
comme modale, ce qui à son tour ne se peut faire qu'en instituant
un nouvel angle réflexif, et ainsi de suite.

L'analyse reflexive en esthétique. Appliquée à l'esthétique,
l'analyse réflexive livre les quatre modes fondamentaux du jugement
esthétique, parmi lesquels s'en trouve un qui est proprement
esthétique.

Elle livre ces modes sans mettre en question le langage, ce qui
vicie profondément ses résultats, et interdit en particulier de spéculer
audacieusement sur eux. Mais elle livre ces modes plus directement,

parce qu'elle court-circuite cet intermédiaire gênant, et met face à

face un sujet signifiant et un objet signifié, le sujet signifiant étant

un acte réflexif et l'objet signifié un mode réfléchi.
Pour obtenir les modalités du jugement, nous faisons donc varier

le pôle subjectif de la connaissance, c'est-à-dire les préhensions telles

qu'elles se révèlent à l'acte réflexif; comme cet acte réflexif détermine
la préhension en mode, les variations des préhensions sont aussi les

variations des modalités du jugement. Ce qui est fixé dans cette

expérience, c'est donc, de manière tout à fait vague, l'objet sur lequel
porte la variation, qui est l'œuvre d'art. Il est fixé de manière vague,
parce que les modalités du jugement sont aussi celles de l'objet. Plus

précisément cependant, nous pouvons dire que l'objet qui reste
invariable est l'existence sensible de quelque chose appelé « œuvre d'art ».

D'emblée pourtant on peut prévoir que les modes obtenus se

hiérarchiseront de l'inférieur au supérieur, l'inférieur conditionnant
le supérieur. Ce qui sera acquis à un niveau inférieur doit en effet
subsister et rester acquis à un niveau supérieur. Ce n'est pas dire ici
que l'inférieur conditionne mécaniquement le supérieur, qui y serait

réductible; on ne réduit pas le supérieur à l'inférieur. Mais le
supérieur n'exclut pas non plus l'inférieur; l'inférieur conditionne le

supérieur, mais celui-ci est obtenu par l'instauration d'un point de

vue réflexif nouveau; et c'est cette nouveauté qui exclut la réduction

199



du supérieur à l'inférieur. La discontinuité des préhensions réflexives
est en effet la condition de la continuité des modes réfléchis.

Les quatre modalités du jugement. Nous les énumérons dans
l'ordre: en esthétique, le jugement peut relever du mode empirique

(ce mot est pris ici dans un sens tout à fait particulier), du mode
scientifique, du mode esthétique et du mode métaphysique. Le mode

empirique, lorsqu'il est l'objet d'une réflexion portant sur la connaissance

immédiate, se transforme en un empirisme méthodique, c'est-
à-dire en mode scientifique; le mode scientifique, lorsqu'il est institué
comme mode limité par un acte réflexif nouveau, devient mode

esthétique, lequel à son tour s'élève au palier de la métaphysique.
Exprimée en termes d'analyse reflexive, la variation revient donc

à modifier l'objet sous l'appréhension réflexive fixée du côté du sujet.
Ainsi, quand le sujet est percevant, le mode est empirique; l'œuvre
d'art existe comme «impression», comme jeu de sensations saisies

globalement par une conscience psychologique affectée; et nous
sommes alors au niveau du simple plaisir. Sous le mode scientifique,
en revanche, l'œuvre est rapportée à des principes qui sont communs
à tout l'art; elle existe alors comme une structure logique déployée

par analyse. Sous le mode esthétique, l'œuvre est rapportée non pas
à des principes généraux, mais à la conscience créatrice elle-même,
telle qu'elle se manifeste dans l'œuvre. Celle-ci apparaît alors comme
un «pour-soi» et ressemble, dit M. Dufrenne, à un «quasi-sujet».
Au-delà enfin du mode esthétique, c'est comme l'en-soi de l'œuvre

qui est visé, dans une saisie métaphysique dernière.
Les modes du jugement esthétique correspondent du côté du sujet

à des instaurations reflexives propres sous lesquelles leur mode apparaît,

en même temps qu'apparaît le «niveau d'existence» de l'objet.
La liaison étroite du jugement comme acte et de ce dont il y a

jugement, tous deux variant alors que l'appréhension réflexive reste

fixe, entraîne de manière correspondante quatre sortes d'objectivité.

La subjectivité subjective. Quand une conscience est simplement

affectée par une œuvre d'art, et que sa sensibilité répond
immédiatement à son chatoiement sensible, il n'y a à vrai dire ni
objectivité, ni subjectivité, mais fait premier du plaisir éprouvé,
choc affectif de l'œuvre sur la sensibilité, «impression» (au sens de

la critique impressionniste de Lemaître par exemple). L'instauration
d'un acte réflexif issu du second mode (ou plus exactement de ce qui
apparaîtra plus tard comme tel, c'est-à-dire comme scientifique ici)

200



prononce sur le mode inférieur un jugement, et le taxe de «subjectif»,
par opposition à ce que la science considère comme objectif. Au
premier mode en effet chacun (chaque subjectivité) est affecté de

manière subjective (non contrôlée, ni même contrôlable) par la
même œuvre. La méthode des variations exprimée en termes d'analyse

réflexive livre donc un premier mode: on a fixé l'objet (l'œuvre
d'art), et d'une part le sujet apparaît comme subjectif (une subjectivité)

et la liaison du sujet à l'objet apparaît comme subjective.
On en peut tirer la conclusion que, du côté de l'objet, seul un aspect

est retenu, l'aspect corrélatif d'une prise subjective prenant
subjectivement.

L'objectivité subjective. L'instauration de la conscience
scientifique a pour effet de transformer la subjectivité du premier mode

en objectivité au second mode. Le savant en effet réduit les diverses

réactions subjectives des sujets en des traits communs, en des manières
universelles de saisir l'œuvre d'art. Faisant varier à l'intérieur du
premier mode les diverses prises subjectives, il les réduit à un
dénominateur commun qui marque la manière une dont notre subjectivité

s'empare d'un donné. L'œuvre n'est plus alors rapportée au

plaisir de chacun, mais à des principes, à des normes, qui sont
valables pour toutes les subjectivités. Dès lors quiconque se place
dans les conditions voulues pour juger ne peut pas ne pas juger de

la même manière. Une telle objectivité est celle qui règne dans les

«sciences de l'art», c'est-à-dire en psychologie de l'art, en sociologie
de l'art, en histoire de l'art parfois. Cette objectivité-là se confond

avec Vintersubjectivité; elle est une objectivité au sens kantien.
Il est important de noter alors qu'une telle objectivité scientifique

n'a rien d'absolu et n'autorise aucune spéculation plus ou moins

métaphysique ou transcendantale sur l'objectivité en soi. En effet,
le mode scientifique n'apparaît comme tel (comme objectif) qu'aux
yeux d'une instauration supérieure d'un acte réflexif, lequel se révèle

postérieurement être lui aussi modal. L'objectivité scientifique apparaît

ainsi après coup, c'est-à-dire aux yeux de l'étage supérieur de

l'analyse réflexive, comme une objectivité subjective, parce qu'elle est

objectivité pôur des sujets s'instaurant comme sujets scientifiques.
La méthode des variations a donc, du côté du sujet, substitué à

une prise subjective prenant subjectivement, une prise objective
prenant subjectivement, c'est-à-dire une prise qui prend en rapportant

l'objet au sujet, non plus à un sujet, mais à tous les sujets. Seule-

201



ment cette modalité intersubjective n'apparaît qu'aux yeux d'une
instauration supérieure qui est l'instauration esthétique.

La subjectivité objective. L'instauration de la réflexion proprement

esthétique revient en effet à juger d'abord le mode antérieur
(scientifique) comme subjectif, car celui-ci s'attache à propos de

l'œuvre d'art à réaliser un accord commun des subjectivités, et non
pas à ce qui (objectivement) provoque cet accord commun. Dès ce

moment l'instauration esthétique ne rapporte plus l'œuvre d'art
à sa structure commandée par des principes valables pour tous,
mais elle la rapporte à l'unité de perception de l'œuvre d'art telle

qu'une conscience créatrice l'a fait être. L'intention créatrice apparaît
alors comme le fondement d'une véritable objectivité du côté de

l'objet. Or cette intention créatrice est quelque chose de subjectif;
c'est une subjectivité telle qu'elle se manifeste objectivement dans

un objet, objet qui n'est pas réductible ni à une prise subjective du

premier mode, ni à une prise intersubjective du second mode, mais

qui contient en elle le principe du premier mode et du second.

Rapporter l'œuvre à son créateur, ce n'est pas en effet exclure qu'on
puisse la rapporter simplement au plaisir subjectif de chacun, ou aux
principes universels de tous; c'est en réalité comprendre le plaisir
de chacun comme quelque chose de conditionné par des structures
«objectives» (au sens du second mode), et c'est comprendre cette

objectivité du second mode comme fondée dans son universalité
kantienne non par quelque principe transcendantal de la conscience

en général, mais par l'unicité de la seule conscience créatrice.
La subjectivité à laquelle est alors rapportée l'œuvre est alors

objective en un sens nouveau; et le jugement esthétique est objectif
à ce troisième mode dans la mesure où il trouve son fondement non
pas dans un accord commun des subjectivités contemplatrices comme
telles, mais dans la source de cet accord commun qui est la subjectivité

une et unique du créateur découvert à travers son œuvre. La
subjectivité créatrice apparaît alors comme objective, parce qu'elle
est l'objet commun que visent les subjectivités contemplatrices.

Disons encore que cette «subjectivité objective» (que nous nommons

telle) correspond à peu près à l'idée que se fait Husserl d'une
«objectivité d'un type nouveau» [Ideen I, 323, [193]). C'est
toujours, au fond, la même idée de base qui s'illustre ici: à savoir
qu'on peut être objectif (placé dans un discours valable) sans que
cette objectivité soit de type scientifique.

202



L'objectivité objective. Toute esthétique, et toute analyse ré-
flexive, visent à ce moment une nouvelle instauration, qui a pour but
de «crever» le plafond de la subjectivité objective pour toucher ce

qui, derrière cette subjectivité, apparaît comme véritablement objectif.

Ce qui est objectif, au troisième mode, c'est en effet une subjectivité;

de cette subjectivité, ou mieux de toutes les subjectivités
créatrices qui apparaissent objectivement au travers de leurs œuvres,
on aimerait pouvoir lire l'objectivité réelle. En d'autres termes, si

la subjectivité créatrice apparaît au travers de son œuvre comme
quelque chose d'objectif, comme un Seiendes, l'instauration réflexive
du quatrième mode aimerait pouvoir découvrir le Sein des Seienden,

c'est-à-dire le principe objectif de la subjectivité objective.
Ce passage du troisième au quatrième mode, des auteurs même

étrangers à l'analyse réflexive l'accomplissent à leur manière, ou
en souhaitent l'accomplissement. Ainsi Sartre appelle «ontologie»
le troisième niveau (qui correspond assez exactement à ce que
nous avons décrit ci-dessus), et «métaphysique» le dernier niveau.

L'ontologie, dit-il, «nous paraît pouvoir se définir comme
l'explication [et ici nous ajoutons: explication tenue en un langage
spécifique] des structures d'être de l'existant pris comme totalité
[et nous ajoutons: lues comme des structures lyriques]; et nous
définirons plutôt la métaphysique comme la mise en question de

l'existence de l'existant» (Etre et Néant, p. 358-359). En d'autres

termes, l'ontologie sartrienne vise la compréhension intuitive des

existants tels qu'ils se manifestent, alors que la métaphysique vise

la source de ces manifestations, c'est-à-dire autrui en tant que tel,
et non plus tel ou tel autrui saisi à travers ses œuvres. L'ontologie
sartrienne est au niveau de l'objectivité subjective.

D'autres auteurs ont cru découvrir, derrière la pluralité des

existants saisis au niveau de leur objectivité subjective, la source
commune dont ils procèdent — le Sein des Seienden; sans parler des

métaphysiciens proprement dits, tels que Heidegger, disons que
c'est le cas d'esthéticiens comme M. Dufrenne. Nos propres
travaux cédaient à cette tentation (très légitime) lorsque nous
cherchions la catégorie nécessaire de toute pensée musicale et la
«norme des normes».

Conclusion. L'analyse réflexive ordonne ainsi les modes du

jugement selon un schéma qui recouvre beaucoup d'analyses obtenues

autrement, ce qui réalise une convergence du meilleur aloi. Ainsi, on

203



peut établir que chaque esthétique, en fait, permet de diviser l'œuvre
d'art en trois étages; or, à y bien réfléchir, ces trois étages
correspondent toujours peu ou prou aux trois premiers modes obtenus
ici-même par la méthode des variations exprimée en termes d'analyse
réflexive, et si ces trois modes sont ainsi obtenus, c'est qu'ils mettent
en cause un quatrième mode aux yeux duquel il y a trois étages.

Le premier étage esthétique, en effet, met le poids sur la matière
ou la sensation. S'arrêter là, c'est tourner au sensualisme. Le second

met tout l'accent sur l'idée ou l'esprit; s'arrêter là, c'est espérer
réduire cette idée à un système logique d'idées, réduire cet esprit
aux conditions générales de toute pensée logique; c'est s'arrêter
à un type de scientisme. Au troisième étage, l'accent est sur l'unité
des deux premiers étages, et leur fusion en une «idée concrète»
irréductible aux systèmes logiques aussi bien qu'aux événements

psychiques immédiats; s'arrêter là, c'est s'arrêter au niveau
esthétique et ontologique.

Pourtant la division de l'œuvre en trois étages a quelque chose

d'artificiel, et repose sur une conception point encore purifiée du
langage et des rapports entre signifiant et signifié. Or, maintenant
aussi, les modes obtenus par l'analyse réflexive vont laisser apparaître
des failles, et la continuité que suppose l'analyse réflexive dans les

modes qu'elle conditionne va révéler une discontinuité réelle.
La continuité pourtant — même si elle va se révéler aux yeux de la

critique du langage comme discontinue, ce qui met en cause et ces

modes et l'analyse réflexive qui les obtient - n'en est pas moins

jusqu'ici remarquable. Car il est capital de comprendre que par
l'analyse réflexive aucun mode supérieur ne perd le bénéfice du mode

inférieur; simplement, les résultats que le mode inférieur tenait pour
définitivement acquis sont réinterprétés à la lumière du mode
supérieur. Ainsi la couche scientifique (objectivité subjective) intègre en
elle les bénéfices de la couche inférieure: le savant est capable de

comprendre l'esthète qui jouit, et en plus il explique (par la psychologie,

par exemple) pourquoi il y a jouissance. De même la troisième couche

(esthétique) conserve les avantages des deux premières ; en particulier
elle ne néglige pas du tout les structures logiques de l'œuvre telles

que les déploie une science, qui a raison de les déployer «objectivement»,

mais qui a tort de négliger le fait que ces structures déployées
doivent être en réalité rapportées à l'unicité d'une conscience
créatrice. Rien de ce que la science peut dire de l'art ne semble donc

204



perdu, mais la manière de le dire, d'interpréter les résultats, semble
seule changer.

L'analyse réflexive permet ainsi de déployer une véritable dialectique

de l'œuvre d'art, par variation des prises du côté du sujet réflexif,
variations commandées par la nature même de la réflexion, préhen-
sive et réflexive tout à la fois. Cette dialectique constitue alors un
instrument qui semble universel, et qui, en esthétique particulièrement,

est susceptible d'une foule d'applications. On peut dialectiser
en effet de cette manière non seulement l'œuvre, mais le créateur
lui-même : esthète affable au premier mode, qui combine les sons ou
les couleurs de manière agréable (combien y en a-t-il aujourd'hui de

ces musiciens de «salon» et de ces peintres du «dimanche», qui
veulent précisément toujours passer pour autre chose que de simples

amateurs, de simples entremetteurs du plaisir immédiat) ; au second

niveau l'artiste se fait rigoriste, formel, académique : il suit les règles.
Non pas forcément celles d'un maître ou d'une école ; il peut inventer
des règles, mais cela n'empêche pas que son œuvre est calquée à

partir de principes théoriques. Les atonalistes sont un bon exemple
de ce mode-là de la création; ils fabriquent dans leur tête un système

cohérent, et puis, après, essaient de faire de la musique à l'image
de ces principes...

La perception elle-même peut être l'objet d'une dialectique
réflexive de la sorte: perception spontanée au premier mode;
perception déchiffrée par le savant comme activité de l'esprit, au
second mode; perception qui révèle un objet saisi dans sa structure

propre, au troisième mode; et perception du quatrième mode qui
perce le mur de l'objet et débouche dans une intuition de l'absolu
(perception bergsonienne). Mikel Dufrenne développe ainsi dans

sa thèse une dialectique de la perception, qui a le mérite de tenter ce

tour de force : dépendre à la fois de l'analyse réflexive comme d'un
principe, et de la phénoménologie comme méthode. A dire vrai,
les résultats obtenus par M. Dufrenne demeurent quelque peu
équivoques, dans la mesure où l'interaction de ces deux principes
n'est pas entièrement élucidée.

Une idée qui se laisse facilement dialectiser selon l'analyse réflexive
est celle à'originalité. Au premier mode, l'originalité se confond avec
la recherche du nouveau pour le nouveau; c'est l'originalité de

l'esthète, qui se singularise par des conduites «nouvelles» —

originalité que Hegel définissait comme «fausse» originalité et dont il

205



attribuait la prérogative aux Anglais. Au second niveau, l'originalité

est bannie; si la recherche scientifique vise à réduire les

œuvres à des principes communs et intersubjectifs, la nouveauté
radicale n'a plus de sens pour elle. Et il est de fait que l'histoire de

l'art, la psychologie artistique, peuvent expliquer tout de l'œuvre,
sauf justement ce qui fait que celle-ci est unique. L'originalité
apparaît alors au deuxième mode comme un manque, comme
quelque chose de négatif, de point encore intégré: c'est une
infraction, c'est l'exception dont on dit qu'aucune règle ne saurait
se passer... Au troisième mode, il y a ce que Hegel appelait la
vraie originalité, qui est l'expression objective d'une subjectivité; et
à ce niveau-là l'originalité se confond avec l'universalité: elle est

la manière (des grands artistes) de n'avoir point de manière.
Discussion. Ce long détour par l'analyse réflexive et par la

dialectique qu'elle institue a trouvé ici sa place pour deux raisons. Tout
d'abord elle permet de développer la théorie de la modalité du
jugement, et cela plus aisément encore que l'analyse du langage et la

question du langage, parce qu'elle connecte directement le sujet à

l'objet et permet à la méthode des variations de se déployer sans

faire intervenir cet intermédiaire gênant qu'est le langage. Deuxièmement,

la dialectique réflexive subordonne directement l'instauration
esthétique à une instauration métaphysique, et elle marque ainsi
la dépendance étroite de l'esthétique par rapport à la métaphysique.

Cependant l'hypothèque qui pèse sur l'analyse réflexive n'a pas
encore été levée; et cette hypothèque est le langage qui est mis en

cause aux différents modes. La dialectique réflexive s'efforce en effet
de rendre les divers modes instaurés aussi continus que possible, de

manière que rien de ce qui est acquis à un mode inférieur ne soit

perdu au mode supérieur; mais cette continuité ne serait qu'un
leurre s'il s'avérait qu'elle cache une discontinuité radicale des

langages mis en cause.
En d'autres termes, l'analyse réflexive repose sur l'idée profonde

que le déploiement des actes réflexifs du côté du sujet correspond
au déploiement continu des couches modales, double déploiement
qui développe la structure d'un seul et même être. L'analyse réflexive

part en effet à la recherche du sujet pur, par une démarche régressive
où le sujet est à la fois préhension et réflexion sur la préhension, et
ainsi de suite; et elle part aussi à la recherche d'un objet pur, par une
démarche progressive qui explicite le contenu de la préhension tel

206



qu'il apparaît aux yeux de la réflexion. Et la dialectique réflexive
consiste à déployer simultanément, et l'un par l'autre, les deux
ordres des actes signifiants (c'est-à-dire des instaurations réflexives)
et des significations (c'est-à-dire des modes instaurés), en passant
continuellement et par continuité de l'un à l'autre, selon un mouvement

qui va du sujet à l'objet et vient de l'objet au sujet.
Or cette dialectique n'est possible qu'à condition que soit mis hors

circuit le langage dans lequel a) les modes trouvent leur expression et

b) l'instauration réflexive juge le mode précédent. L'idée qui est donc

sous-jacente à cette idée que les structures de l'être déployées en
modes hiérarchisés sont de même nature que les structures de la réflexion

qui déploie les modes, se confond en fait avec la croyance naïve en

une seule modalité de langage, au nom de laquelle les niveaux se

hiérarchisent et les actes réflexifs hiérarchisent les niveaux.
Au moment où il apparaîtrait que le langage dans lequel les

modes sont constitués et le langage par lequel la réflexion constitue

un mode ne sont pas un seul et unique langage, la continuité des

modes d'une part, et le rapport de continuité entre l'ordre des modes

et l'ordre des actes réflexifs, seraient mis en question. La dialectique
éclate quand éclate le langage qui la fonde.

En fait il apparaît que l'analyse réflexive, pour obtenir des résultats

tout à fait valables, ne les obtient cependant qu'à l'intérieur d'un
certain mode de langage, qui est ce que nous nommons le langage
philosophique traducteur. Et à y regarder de plus près, on s'aperçoit

que le passage d'un mode à l'autre n'est pas continu, mais met en

cause une mutation du langage.
Mutation du langage dans la continuité de l'analyse

réflexive. Le passage du premier mode au second suffit ici pour
montrer cette mutation. Au premier mode, un sujet est lié empiriquement

à un objet dans une relation subjective, selon le mode de la
subjectivité subjective. Aux yeux du second mode (c'est-à-dire par
l'instauration d'une réflexion scientifique, et non plus empirique),
le premier mode apparaît précisément comme «subjectif» par opposition

à l'objectivité scientifique.
Or le passage du premier mode au second mode met en cause

deux sortes de langages. Au premier mode, on a d'un côté un sujet
qui éprouve une sensation, de l'autre un objet (sensation) qui est

éprouvé par le sujet; sujet et objet sont interpénétrés dans la
perception même: ainsi, ayant faim, je sens et ma faim et moi qui ai

207



faim. Quand le langage intervient ici, c'est pour traduire le fait vécu
de la faim, fait vécu qui est en lui-même une liaison spécifique de

sujet et d'objet. Dire «j'ai faim», c'est renvoyer à un objet (la sensation

douloureuse de faim) et à un sujet qui éprouve cette sensation
douloureuse et demande par là que cette douleur cesse. Le langage
dont le sujet se sert est donc aussi indicateur: il exprime un sentiment,
mais en même temps il demande que cela cesse. Les mots tenus sont
donc signalisateurs soit d'un état d'âme, soit d'une action souhaitée

(apporter de la nourriture) ; le discours est signifiant de quelque
chose qui est signifié par le discours.

L'instauration scientifique consiste à transformer cette situation de

fait en une situation de laboratoire. On place alors le sujet dans des

conditions déterminées, et on lui demande de traduire par le langage
ce qu'il ressent. Ainsi, par exemple, Fechner place un sujet devant
des rectangles de formes diverses, et il demande au sujet d'indiquer
le rectangle qu'il juge le plus harmonieux. Le psychologue interprète

alors la réponse donnée par le sujet, au sein d'une théorie qu'il
construit. Or cette théorie est le fruit d'un langage qui est tenu par
le savant, non par le sujet étudié; le savant parle, et son discours
vise à donner un sens (scientifique) aux paroles du sujet étudié. Ces

paroles ont en effet un sens au moment où elles sont rapportées à la
situation de laboratoire dans laquelle le sujet se trouve, situation qui
est imposée par les exigences de la théorie. Ce qui donne donc un
sens à l'expérience du laboratoire, c'est le langage de théoricien que
tient le psychologue; et cette expérience comprend deux pôles qu'il
s'agit de faire concorder: un ensemble de stimuli, et une réponse
(verbale ou gestuelle).

On voit dès lors la mutation de langage. Au premier mode, le

langage était un signifiant, qui renvoyait à une situation concrète
vécue; mais au moment où ce premier mode est l'objet d'une instauration

scientifique, ce même langage tenu par le sujet, qui était alors
du signifiant, devient quelque chose qui n'est plus signifiant d'une
action réelle possible, puisqu'on a coupé, dans la situation de laboratoire,

le sujet du monde réel où il agit; ce langage devient quelque
chose qui n'a de sens que par la théorie du savant, qui est donc
signifié par le discours propre du savant. En d'autres termes, le savant
interprète, ce qui revient à dire qu'il donne un sens à l'expérience par
la théorie qu'il prononce.

Entre le premier et le second mode, il y a donc eu mutation de

208



langage; le langage, de signifiant qu'il était, apparaît comme signifié

par un nouveau langage, qui est celui de l'instauration scientifique.
En d'autres termes, la question du langage fait apparaître la mutation:

au premier mode, celui qui parle est un sujet percevant, et ce

dont il parle est une sensation; au second mode, ce dont on parle,
c'est du rapport qui s'institue entre le sujet percevant et loquace et

l'objet dont il parle, et celui qui parle est le savant. Le langage tenu

par le sujet mis dans une situation de laboratoire était dans le premier
mode du côté de qui parle, et dans le seconde mode il passe du
côté de ce dont la science parle: il était au premier mode signifiant,
il est au second signifié. Or, quand il est signifiant, la question est

de savoir ce qu'il signifie (quel est son signifié), et quand il est

signifié, la question est de savoir ce qui le signifie. La signification
de ce même langage aux modes premier et second n'est donc pas la
même, car les rapports de signifiant à signifié ont été inversés par
l'instauration scientifique. Ce n'est donc pas du tout la même chose

de dire simplement «j'ai faim», et qu'un psychologue dise que j'ai
dit «j'ai faim»; car le mot «dire» dans le fragment souligné ici n'a

pas le même sens : le premier «dire» renvoie à un discours qui signifie,
et le second «dire» renvoie à un discours qui primitivement (au
premier mode) était signifiant d'une action réelle, et qui, au second

mode, quand le savant le prend pour objet, devient signifié par un
discours scientifique.

Les mutations de langage que l'analyse réflexive laisse pour compte
apparaissent aussi aux autres niveaux de la dialectique réflexive.
Ainsi au troisième niveau, il se passe au point de vue langage
quelque chose de tout à fait différent de ce qui existait au deuxième
niveau (scientifique). On a vu en effet que l'instauration esthétique
(dans l'analyse réflexive) revenait à rapporter les structures de

l'œuvre non plus à des principes intersubjectifs, mais à la subjectivité

créatrice telle qu'elle se manifeste objectivement dans l'objet
d'art. Or, sous ce passage que l'analyse réflexive conditionne par
un simple recul réflexif, se cachent deux mutations du langage.
Pour le savant en effet, l'œuvre d'art était un signifiant qui renvoie
à du signifié de l'ordre d'un principe intersubjectif; et pour
affirmer cela, le savant se sert d'un langage qui est un signifiant
dont le signifié est l'œuvre d'art. Le langage propre à l'art est

donc conçu à la fois comme signifiant (signifiant des structures
logiques propres aux diverses subjectivités contemplatrices), et

14 Studia Philosophica XIX 209



comme signifié (signifié par le langage du savant qui se met à la
place de cette sorte de conscience transcendantale contemplatrice).
Au moment où l'œuvre d'art est rapportée non plus à des principes
intersubjectifs, mais à la subjectivité même de l'artiste telle qu'elle
transparaît dans son œuvre, le langage de l'œuvre d'art est conçu
comme un signifiant dont le signifié est intérieur au signifiant; dès

lors le langage du savant, qui signifie extrinsèquement, apparaît
comme intenable, car il reviendrait à signifier de l'extérieur ce qui
se signifie à soi tout seul. C'est pourquoi l'esthéticien est amené à

user d'un langage qui ne signifie pas, mais se laisse signifier par la
signification de l'œuvre d'art conçue comme l'unité perçue d'un
signifiant et d'un signifié.

Cette double mutation qui marque le passage du niveau scientifique

au niveau esthétique apparaît bien avec un exemple: quand
le savant réduit le concept ordinaire de quinte à être une constante

logique de la conscience transcendantale, il entend la compréhension

de ce concept de quinte; c'est l'essence de la quinte (et non la
quinte entendue, sinon par rapport de subalternation) qui est

essence constitutive de la conscience. Quand en revanche l'esthéticien

tend à rapporter le même concept ordinaire de quinte à

l'œuvre telle qu'elle est instaurée par un artiste (qu'il la rapporte
à une subjectivité objective), c'est Vextension du concept de quinte
qu'il vise. Le savant parlait donc de la quinte comme d'un objet
signifié par son langage, alors que l'esthéticien parle de la quinte
comme d'un objet signifiant sa propre signification dans l'unité
unique de l'œuvre; et pour parler de cette quinte, il doit inaugurer
un nouveau langage, où extension et compréhension jouent de

manière spécifique.
Ainsi la continuité des modes révélés par l'analyse réflexive cède

le pas à une discontinuité des langages mis en cause, c'est-à-dire à
des modes spécifiques de signifier par le langage. C'est dans la seule

mesure où l'analyse réflexive se tient à l'intérieur d'un seul mode
de parler qui est du type traducteur qu'elle peut dévoiler, par
méthode de variation, ses modalités de jugement.

Analyse réflexive et langage. Pour le dire encore brièvement,
la structure même de l'analyse réflexive semble procéder ainsi de

structures acquises et réalisées au niveau du langage le plus ordinaire ;

une fois de plus, c'est le langage tel qu'on le parle le plus communément

du monde qui dicte ses lois à une entreprise purement philo-

210



sophique. C'est le langage, en effet, qui est apte à la fois à discourir -
c'est-à-dire à continuer d'avancer, et en même temps à «réfléchir»,
c'est-à-dire à revenir en arrière pour se ressaisir en quelque sorte.

Que l'on songe à cet égard au rôle du pronom: par lui, la pensée

avance, et se redouble tout à la fois. Je dis la même chose par le

pronom que par le nom antérieur - et je réassume ce nom, mais en
même temps ma phrase continue et se déroule. Dans une phrase très

simple, comme « Socrate est venu et il m'a dit...», il se produit déjà
comme une dissociation entre la pensée spontanée et la pensée
réfléchie: Socrate, dans la première proposition, est un être réel

intuitionné directement et «traduit» par le vocable de «Socrate»;
dans la seconde proposition, le «il» ne renvoie plus directement à

l'intuition, mais à un fragment du langage déjà entendu auparavant.
Tout se passe donc comme si «Socrate» était représentatif d'une
pensée spontanée qui va chercher ailleurs, dans le réel, son contenu,
et qui s'aliène pour ainsi dire en lui, alors que «il» est représentatif
(ou même, disons-nous, modèle) d'une pensée réfléchie qui se replie
sur elle-même et s'intuitionne elle-même en même temps que, de

cette manière détournée, elle renvoie au vrai Socrate. «Il», c'est
donc à la fois le vrai Socrate et le mot Socrate dans le discours
précédent2, tout comme, selon l'analyse réflexive et la réflexion en

général, la douleur que je sens est à la fois celle que je sens et celle

que je sens sentir.
Cette propriété qu'a le langage d'être à la fois «spontané» et

«réfléchi» n'entraîne aucune difficulté en usage courant; elle en

entraîne indiscutablement dans une méthode philosophique comme
l'analyse réflexive, où la question de réflexion est fondamentale,
et point expurgée de ses origines linguistiques; elle en entraîne

encore davantage dans une langue formalisée, et, sans pouvoir
l'affirmer ici, je serais assez près de croire que certains «paradoxes»
en logique (ou même en mathématiques) proviennent de cette
interférence constante du spontané et du réfléchi dans le langage.
En réalité, il ne s'agit pas de dire que nos prémisses permettraient
de résoudre ces paradoxes; car ils sont tels au sein du seul langage
mathématique ou formalisé. Mais ces paradoxes ont aussi un reten-

2 Et c'est là au fond, déjà, le principe linguistique de la distinction logique
capitale qu'introduit Carnap dans le langage entre «mode matériel» et
«mode formel».

211



tissement dans la conscience de l'homme cultivé, et leur origine,
dans le langage traducteur non formalisé, doit être cherchée,

semble-t-il, dans cette bivalence des mots qui sont signes à la fois

extrinsèques et intrinsèques. Ainsi le fameux paradoxe du prédi-
cable et de l'imprédicable (Russel) met en cause cette propriété
du langage de se réfléchir lui-même, en prenant précisément pour
objet thématique cette propriété. Est prédicable en effet un vocable

qui peut à la fois signifier extrinsèquement quelque chose et se

signifier lui-même; ainsi mot signifie mot, parce que, quand je dis

«mot», il y a un mot dont je parle, et en même temps mot se

signifie lui-même, puisque «mot» est un mot. En revanche est

imprédicable un vocable qui ne peut signifier qu'extrinsèquement
et jamais se réfléchir lui-même; ainsi «chauve» renvoie à un
homme dépourvu de cheveux, mais chauve n'est pas chauve, et
cette qualité (d'un homme) ne peut pas «s'avoir» elle-même

comme qualité. On connaît alors le paradoxe: imprédicable est-il

prédicable ou imprédicable? La situation est sans issue, parce que
deux niveaux du langage ont été confondus dès le départ - niveau
où le signe signifie autre chose que lui, et niveau où le signe est

apte à se signifier lui-même.
Des auteurs aussi éloignés de l'analyse réflexive que les phéno-

ménologues sont victimes des mêmes difficultés quand ils parlent
de «réflexion»; et on pourrait le montrer avec Husserl et avec Sartre.
Mais pour le dire déjà maintenant, l'idée même et la possibilité de

la réflexion a selon nous son origine dans le langage. Quand je vois

un arbre, en effet, je le vois, comme dit Heidegger, avec le langage;
le mot accompagne ma perception. Aussi se produit-il d'emblée une
fissure qui permet à l'analyse de se greffer sur ce mixte de perception
et de langage: je vois l'arbre, mais en même temps je pense à la

signification du mot arbre pris comme signifiant. Il y a donc aussitôt
deux arbres, l'un vu, simplement et spontanément, et l'autre «vu»
par la médiation du langage qui le signifie. Le mot apparaît alors

comme le «réfléchi» de l'arbre vraiment vu. Dès lors l'analyse va
tirer le réfléchi du côté de la réflexion pure - donc du maniement
du langage, et tâcher de récupérer du donné, qui sera toujours un
«donné par le langage»; tout le long des démarches de l'analyse
réflexive, c'est au fond le langage qui est support: c'est lui qui tient
tout en main. Mais aussi, c'est peut-être que le langage n'avait pas
à être là où il s'est glissé la première fois, subrepticement; peut-être

212



convient-il de dépouiller jusqu'à la simple perception de ce que le

langage y met encore. Nous avons tenté ailleurs cette épuration de la
perception; on verrait de même l'analyse réflexive sauter hors de

son cadre et faire éclater, par la question critique du langage, la
hiérarchie de ses modes et de ses actes. Car au-delà de l'analyse
réflexive et des positions de pensée et de réalité qu'elle place, dans

un mouvement dialectique, côte à côte, il y a des positions de langage

qu'une juste méthode des variations peut obtenir. Mais pour cela il
faudrait poser d'abord la question critique du langage.

213


	Analyse réflexive et langage

