
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: La philosophie religieuse de Bergson : questions de méthode

Autor: Miéville, H.-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La philosophie religieuse de Bergson

Questions de méthode

par H.-L. Miéville

Tout problème qui se pose à la réflexion humaine demande pour
sa solution une méthode appropriée, c'est-à-dire conditionnée par la
nature du problème dont il est question. Il en est ainsi du problème
religieux. Mais on peut être religieux, avoir une religion, sans avoir
la moindre idée d'une méthode applicable à l'examen du problème
religieux, car ce problème n'existe pas pour le croyant qui ne se pose
plus de questions. Faudra-til dire qu'il n'existe que pour l'incroyant?
En quoi ce problème inté-esserait-il l'incroyant? — Mais ce sont là
des simplifications brutalerd'une réalité psychologique qui est autrement

nuancée. La condit on de la majorité des hommes n'est ni
celle de la foi qui ne se posie plus de questions, ni celle d'un athéisme

systématiquement négateur ou indifférent: c'est, à des degrés divers
et sous des formes infiniment variables, la quête de Dieu.

La philosophie de Bergson est une quête de Dieu qui cherche à

approcher le Mystère par un certain nombre d'avenues qui s'offrent
à un esprit formé par les disciplines humanistes de l'Occident christianisé.

Sur le plan de la quête de Dieu, la philosophie de la religion
peut justifier son existence autonome. Elle ne se confondra ni avec
la théologie, telle que les églises la conçoivent, dont la tâche est

d'exposer systématiquement une certaine position de foi religieuse,
ni avec l'histoire des religions et la phénoménologie religieuse, qui
ont une fonction surtout descriptive et classificatrice, ce qui fait
qu'elles sont comme l'antichambre de la philosophie de la religion.
A cette dernière incombera la tâche singulièrement délicate de situer
le phénomène religieux considéré dans ses manifestations
individuelles et sociales dans l'ensemble des conduites humaines, afin d'en
dégager la signification et la valeur. Telle est la tâche que Bergson
s'est assignée dans Les Deux Sources. C'est dire que le problème de la

173



méthode est appelé à jouer un rôle capital dans sa quête et son
enquête. Tel est l'angle sous lequel nous envisagerons dans cet exposé
la philosophie religieuse de Bergson.

De la doctrine bergsonienne rappelons en bref les lignes
fondamentales.

Si nous jetons un coup d'œil sur l'histoire morale et religieuse de

l'humanité, nous constatons que les races et groupements ethniques
se sont constitués dès le début en des unités sociales plus ou moins
solidement charpentées, liées ensemble par des activités et des

institutions communes, par des rites et des croyances et surtout par des

règles qui dictent à chacun un comportement adapté aux fins de la
communauté. Ce serait, selon une vue trop étroite de Bergson,
la crainte des sociétés voisines et rivales et l'hostilité à leur égard
qui aurait fourni aux sociétés «closes» — ainsi qu'il les appelle — le
ciment de leur unité intérieure. Mais au cours de l'histoire on voit
surgir des hommes animés d'un esprit qui n'est plus celui de la
société close, car ils veulent une même justice pour tous les hommes

sans acception de personnes ni de nationalités. Ils s'inspirent d'un
amour qui déborde les limites étroites de la communauté éthnique.
Ces esprits novateurs, souvent méconnus et persécutés - prophètes,
fondateurs de religions universalistes, mystiques -, où ont-ils puisé
leurs idées, et où trouvent-ils l'énergie qu'il faut pour les vivre et les

faire rayonner? Si on les interroge à ce sujet, on constate qu'ils
pensent avoir été favorisés d'une révélation, d'une grâce transformante

et exaltante où ils voient l'action d'un principe transcendant:
Dieu, l'Etre absolu, la Vérité.

Ne serait-ce pas — telle est l'hypothèse de Bergson - qu'en eux
«l'élan de vie» qui a produit l'immense évolution des êtres s'est pour
ainsi dire retrempé à sa source qui est, qui doit être, Dieu?

Ainsi se trouve dépassé le point de vue des Données immédiates - le

premier en date des ouvrages de Bergson, consacré à la découverte
de la «durée pure», c'est-à-dire du changement perpétuel producteur
d'imprévisible nouveauté -, le point de vue aussi de l'Evolution
créatrice où le philosophe s'applique à dégager, au travers des formes
innombrables que fait naître l'évolution du monde biologique, le

principe même de ce prodigieux phénomène, «l'élan vital» qui
pénètre dans la matière et s'y diversifie.

Nous ne pouvons suivre dans le détail le cheminement de la
pensée bergsonienne. Disons seulement que les Deux Sources de la

174



Morale et de la Religion qui parurent en 1932 conservent la trace de

certaines hésitations: l'élan vital, qui est créateur, est-il «de Dieu»
ou bien est-il «Dieu lui-même» (p. 235)? Le problème auquel s'est

achoppé pendant quelque temps la réflexion bergsonienne est nettement

formulé dans une lettre adressée à W. Monod, datant de 1927.

Nous y lisons ce qui suit: «Le problème de Dieu est essentiellement

un problème moral, le Dieu de la religion, celui auquel s'adresse la
prière, n'appelle directement que des attributs moraux. N'empêche
qu'une fois ce Dieu posé, nous ne pouvons pas échapper à la question
de savoir quel rapport il entretient avec le Principe d'où émanent
les mondes et, dans chaque monde, la vie, et, parmi les vivants, un
être tel que l'homme. Faire de ce rapport un rapport d'identité n'est
sans doute qu'une hypothèse, mais cette hypothèse est en un sens

celle qu'il faut examiner d'abord.»
C'est cette hypothèse dont Bergson croira pouvoir affirmer, dans

les Deux Sources, qu'elle est vérifiée par l'expérience et le témoignage
des mystiques. A la question: d'où venait l'élan? il répondra: de

Dieu conçu à la manière des mystiques comme un Dieu qui a créé
des êtres pour pouvoir les aimer. L'élan vital n'est pas Dieu, il en
est une «délégation». Orientée tout d'abord vers un monisme, la

pensée bergsonienne opte finalement pour un théisme conforme à la

tradition judéo-chrétienne.
On n'a peut-être pas assez marqué ce tournant, cette rupture de

continuité - car c'en est une - dans la marche de la pensée
bergsonienne. Elle entraîne des conséquences très importantes au point
de vue méthodologique. En effet, il pourrait sembler que pour un
esprit qui possède l'intuition de la durée pure ou qui en a tout au
moins l'idée, même s'il ne peut pas y atteindre pleinement, le
problème de l'existence de Dieu ne se pose pas, car l'intuition de

la durée réelle est «vision directe de l'esprit par l'esprit», elle porte
sur «le fond de la réalité», sur «la mobilité même» sans substrat,
sans mobile, le changement ininterrompu étant «la substance

même des choses», comme il est aussi la substance du moi1. Cette
«continuité de jaillissement», on pourra l'appeler Dieu: «Dieu,
ainsi défini, lisons-nous dans l'Evolution créatrice, n'a rien de tout fait»;
il est «vie incessante, action, liberté»2, réalité qui se crée au fur et

1 Voir La Pensée et le Mouvant (Paris 1934), p. 42, 51, 88, 183 et 185.
2 L'Evolution créatrice, p. 270.

175



à mesure, c'est-à-dire «durée absolue»3. Et cette durée, le temps,
«étoffe résistante et substantielle» de la vie psychologique et de toute
vie, nous est immédiatement donné: «cela nous suffit: il y a jaillissement

de nouveauté imprévisible»4. Mais si tel est le cas, si «la vie
et la conscience remplissent le devenir» - le devenir cosmique tout
entier -, si, les ayant «saisies en leur essence en adoptant leur mouvement,

on comprend comme le reste de la réalité dérive d'elles»5,

il n'y a plus lieu de se demander d'où elles proviennent; on n'a pas
à leur chercher une origine, une cause génératrice en un Dieu
distinct d'elles et qui, n'ayant rien de tout fait, devrait se définir
comme un autre devenir.

C'est pourtant ce que Bergson a cru devoir faire. Dans l'Evolution
créatrice déjà il esquisse cette théologie qui se substituera dans les

Deux Sources à son monisme de départ, mais il veut encore laisser la
question ouverte. Comment comprendre l'évolution qui se prépare
dans l'esprit du philosophe?

Les vues que suggèrent à Bergson l'histoire des êtres vivants et
celle des sociétés humaines, le problème de la guerre et du progrès
humain l'amenèrent à distinguer l'action de deux tendances
contraires en lutte dans le monde des vivants, l'une qui est l'élan vital
et qui «pousse en avant» et l'autre qui entrave ce mouvement et

qui est la «matérialité», celle-ci ayant pouvoir de «défaire», car
elle est inertie, ce que l'autie a fait. L'élan de vie a constitué notre
monde et tous les mondes qui peuvent exister, analogues au nôtre.

Il est «exigence de création», mais «il ne peut créer absolument,

parce qu'il rencontre devant lui la matière, c'est-à-dire le mouvement
inverse du sien». On devra donc se demander d'où il vient et pourquoi

il est associé à la matière. Ainsi se trouvera posé en des termes

nouveaux le problème de Dieu. Disons plutôt: ainsi le problème de

Dieu se trouvera posé dans les termes de la théologie chrétienne
traditionnelle et du rationalisme classique : l'idée de Dieu sera
utilisée comme principe d'explication du donné cosmique et il faudra

justifier cet emploi qui en sera fait.
Comment Bergson s'y prendra-t-il? Quelle méthode pourra nous

assurer que c'est de «Dieu», d'un Dieu créateur que proviennent

3 Ouvr. cit. p. 382.
4 La Pensée et le Mouvant p. 133.
5 L'Evolution créatrice p. 399.

176



l'élan vital et le monde matériel où il aurait été lancé? La seule

méthode opérante, nous dira Bergson, sera celle qui exclura toute
«construction dans l'abstrait» d'une idée de Dieu dont il faudrait

prouver qu'une réalité lui correspond. Ce sera la méthode
expérimentale: «Il n'y a pas d'autre source de connaissance que
l'expérience6.» Il faudra trouver «le moyen d'aborder expérimentalement

le problème de l'existence et de la nature de Dieu»7. «La
recherche s'arrêtera au point précis où s'interrompt l'expérience8.»
Mais que faut-il entendre par le mot expérience quand il s'agit de

religion? On consultera les faits que révèlent l'histoire des religions
et plus spécialement l'étude des personnalités exceptionnelles qui s'y
sont montrées créatrices. Le terme de «méthode expérimentale»
aura pour Bergson un double sens: un sens empirique, lorsqu'il sera

question de ce qui est déterminable par l'observation externe portant
sur des données, et un sens proprement métaphysique, quand il s'agira
de l'intuition qui nous découvre «la durée concrète où s'opère sans

cesse une refonte radicale du tout». C'est cette méthode de

l'expérience interne, «dégagée, là où il le faut, des cadres que notre
intelligence a constitués»9, c'est elle que les mystiques ont pratiquée
pour «approfondir intuitivement l'esprit» et remonter à la Source.

Telle sera la thèse de Bergson.

Notre examen de la philosophie religieuse de Bergson portera
essentiellement sur deux points. Nous ne nous demanderons pas si la
classification établie par Bergson, lorsqu'il distingue deux formes
essentielles de religion, la religion «statique» et la religion
«dynamique», est rigoureusement exacte au point de vue de l'histoire des

religions. Un Loisy la tiendra pour trop absolue10. Le problème
qui nous retiendra plus spécialement ici, c'est un problème de

valeur et de vérité. Aussi pourrons-nous nous en tenir à l'examen de

6 Les Deux Sources, p. 265.
' Ouvr. cit. p. 257.
8 Lettre à V Union pour la vérité citée par Hjalmar Sundèn dans sa thèse

remarquablement documentée intitulée: La théorie bergsonienne de la Religion,

parue à Upsala en 1940, p. 19.
9 L'Evolution créatrice, p. 392.
10 Dans Ta-t-il deux Sources de la Religion et de la Morale, Paris 1893, p. 180 /81,

l'auteur déclare que «de la distinction posée dans l'absolu par Bergson l'on
peut rètenir que dynamisme et statisme ne sont pas deux sortes de religion,

12 Studia Philosophica XIX 177



ce que pense Bergson des deux aspects fondamentaux sous lesquels
se présente, selon lui, le phénomène religieux et qui sont, pour la

religion statique, le jeu de ce que Bergson appelle la fonction fabulatrice

et, pour la religion dynamique, Yexpérience mystique.

On sait ce qu'est, pour l'auteur des Deux Sources, la fonction fabulatrice.

Il s'agit d'une sorte d'instinct ou de «quasi-instinct» ne
comportant ni perception, ni mémoire, ni travail logique de l'esprit11
et que «la nature» charge d'une fonction de première importance
pour la conservation des sociétés humaines plus menacées de désagrégation

que les sociétés animales dont on peut dire qu'elles sont
réglées par le jeu automatique de l'instinct. Dans les sociétés

humaines l'élan vital a déposé des germes d'intelligence. Ce fait les

rend aptes à des progrès imprévisibles et illimités, mais les expose
d'autre part à des initiatives de l'individu pleines de péril pour la
sécurité et l'équilibre de l'ensemble.

En effet, l'intelligence créatrice d'instruments utiles favorise la
volonté de puissance: «elle conseillera tout d'abord l'égoïsme».
Devenue clairvoyante et prévoyante, elle peut aussi créer un désarroi

profond dans la sensibilité de l'individu, car elle lui révèle son

impuissance en présence de la mort et de la souffrance. Une sorte
de défaitisme ou de désespoir en naîtra infailliblement, si quelque
autre force ne vient pas en aide au vouloir-vivre. Cette force salvatrice

existe: c'est «la nature» ou la «poussée vitale» dont Bergson
dira qu'elle est optimiste et qu'elle utilise pour arriver à ses fins,
«le don singulier que possède l'homme de raconter des fables et de

s'intéresser à des personnages feints»; elle mobilisera à son service

la fonction fabulatrice. Celle-ci suscitera dans l'esprit des impressions
efficaces de «présence» qui donneront lieu, en s'intellectualisant, à

des croyances multiformes. Toute la floraison des croyances religieuses
relatives à des êtres surnaturels, divins ou démoniaques, qu'on peut
se rendre favorables, surgira, non pas seulement par l'effet d'une
sorte de mécanisme des associations, ni seulement parce que l'intelligence

tenterait de s'expliquer de cette manière le jeu de la causalité

mais le double aspect de toute religion». D'ailleurs, Bergson admet que la
religion dynamique n'existe qu'exceptionnellement à l'état plus ou moins

pur; l'histoire du christianisme comme celle du bouddhisme est là pour le

montrer.
11 Les Deux Sources, p. 111. Bergson parle d'une «virtualité d'instinct»

(p. 124).

178



naturelle en usant de représentations animistes. L'activité proprement
religieuse de la fonction fabulatrice répond à l'appel d'un besoin,
elle obéit à une finalité obscure qu'on pourrait dénommer «méta-
biologique». La fonction fabulatrice est là pour soumettre l'individu
aux disciplines du groupe dont il fait partie et pour le prémunir
contre la crainte de la mort.

Cette théorie célèbre soulève des questions complexes d'histoire et
de psychologie dont on peut se faire une idée en consultant l'étude
très bien documentée que lui a consacrée Hjalmar Sundèn dans

l'ouvrage déjà cité et la thèse de D. Essertier sur Les forfnes inférieures
de l'explication (Paris 1927) qui conçoit autrement que Bergson le

rôle de l'intelligence dans la création des représentations religieuses.

Quoi qu'il en soit d'ailleurs, nous constatons que l'auteur des Deux
Sources porte sur la valeur des croyances que produit la fonction
fabulatrice deux jugements, l'un négatif, l'autre positif, qui relèvent
de deux critères d'évaluation fort différents. La fonction fabulatrice,
dira-t-il, crée des fictions que le croyant ne reconnaît pas pour telles,
des «représentations fantasmagoriques» dont la valeur de connaissance

n'est pas plus grande que celle des fables qu'on raconte aux
enfants, mais ces fictions sont utiles, puisqu'elles sauvegardent le

vouloir-vivre et cimentent la cohérence sociale.

Dira-t-on que Bergson raisonne ici en pragmatiste? Ce ne serait

pas exact, car le pragmatisme fait de l'utile le critère du vrai. S'il
déclarait utile le faux, il se contredirait : or c'est là en l'occurrence la
thèse de Bergson. Le croyant des religions statiques est un pragmatiste

sans le savoir. Mais le philosophe qui juge que le faux peut être
utile ne l'est pas. Il ne le serait que s'il déclarait que l'effet des

«répresentations fantasmagoriques»12 que suscite la fonction fabulatrice

garantit l'existence des êtres dont elles peuplent le monde.
La religion statique n'est d'ailleurs qu'une étape, une très importante

étape dans l'histoire religieuse de l'humanité. L'appel du héros

a retenti : le prophète et le saint font leur œuvre et brisent ou tentent
de briser en un séculaire effort les cadres trop étroits, l'égoïsme
invétéré des sociétés closes. Gomment expliquer le fait nouveau que
constitue l'universalisme des grandes religions, le «passage du clos à

l'ouvert»? Il n'est pas possible de l'attribuer à une simple extension
de la fonction fabulatrice dont le rôle se borne à «élaborer la religion

12 L'Evolution créatrice, p. 111.

179



statique». L'universalisme de la religion «dynamique» nous révèle

une attitude toute nouvelle, celle d'une âme qui a «dilaté en elle
l'âme sociale»13 jusqu'aux limites de l'humanité et qui veut rendre
possible ce qui est impossible dans une société où le salut du peuple
justifie l'injustice. Il y a un saltus: le statique ne saurait engendrer le

dynamique. Celui-ci doit jaillir d'une source profonde qui ne peut
être, dira Bergson, que «l'effort créateur» qui se manifeste dans le

prodigieux phénomène de la vie. Mais les grandes âmes religieuses

pensent que cette source est Dieu, et les mystiques plus particulièrement

croient avoir éprouvé la présence divine. Serait-ce que
«l'intensification de l'intuition» leur permettrait de voir pour ainsi dire
«s'éclairer l'intérieur de l'élan vital, sa signification, sa destination»?14
L'intuition mystique serait-elle une «coïncidence partielle avec
l'effort créateur que manifeste la vie»?15

Comment nous en assurer? L'expérience seule — tel est, nous
l'avons dit, la thèse de Bergson - peut nous révéler que Dieu existe
effectivement. Pourquoi ne serait-ce pas celle dont témoignent les

mystiques? Il se pourrait que le mystique fût le porteur d'une vérité
universelle dont l'accès est impossible à la plupart des hommes. Il
serait comme quelqu'un qui a fait «un voyage que d'autres peuvent
refaire en droit, sinon en fait»16. Il y a un remarquable accord
entre les mystiques: dans les descriptions qu'ils font de leurs
expériences, on retrouve la même progression, le même enchaînement
des phases qu'ils ont à traverser, les mêmes expressions, les mêmes

images. Les grands mystiques chrétiens, ceux que Bergson appelle
«complets», parce qu'ils parviennent à l'état dit théophorique où
ils reprennent contact avec la vie des hommes dans le monde et y
déploient une activité aimante, ne sont-ils pas unanimes à déclarer

que Dieu est amour et objet d'amour et qu'il a besoin de nous comme
nous avons besoin de lui?17 L'accord des mystiques - non seulement
chrétiens mais non chrétiens — consiste en ceci, selon Bergson, que,
sans pousser tous aussi loin, ils «marquent tous la même direction»18.

Il y a chez eux «identité d'intuition». La plus naturelle explication

13 Ouvr. cit. p. 74.
14 Les Deux Sources, p. 267.
15 Ouvr. cit. p. 235.
16 Ouvr. cit. p. 262.
17 Ouvr. cit. p. 270 et 273.
18 Ouvr. cit. p. 265.

180



de ce phénomène ne consiste-t-elle pas à admettre l'existence
réelle de l'Etre avec lequel les mystiques se croient en communication?

Mais le philosophe ne peut s'en tenir purement et simplement au
témoignage des mystiques. Il faudra que leur témoignage soit corroboré

par une méthode de «recoupement», s'il est possible de montrer
qu'il est vraisemblable qu'existe «une expérience privilégiée par
laquelle l'homme entrerait en communication avec un principe
transcendant»19. Or tel est bien le cas, si l'on songe que l'intuition
qui nous fait découvrir la continuité de notre vie intérieure s'apparente

à l'instinct, «cette conscience sommeillante» et qu'elle pourrait
comporter une «intensification supérieure» qui la ferait pénétrer
jusqu'aux «racines de notre être et par là jusqu'au principe même
de la vie en général». L'âme mystique n'aurait-elle pas justement
ce privilège? Car le mystique n'est pas simplement un croyant plus
fervent qui se contenterait «de la forme imaginative que peut
prendre, dans les âmes passionnées, la foi traditionnelle». Il paraît
puiser directement à la source même de la religion «indépendamment
de ce que la religion doit à la tradition»20.

Dès lors la philosophie bergsonienne pourra s'achever quant à

ses grandes lignes. Toutes les pièces maîtresses paraîtront se relier
harmonieusement en un système à la fois souple et un. Il ne restera
à élucider que des questions secondaires, car «nul philosophe n'est

obligé de construire toute la philosophie».21 L'objet de la vie humaine
sera «la création de soi par soi, l'agrandissement de la personnalité

par un effort qui peut tirer beaucoup de peu... et ajouter sans cesse

à ce qu'il y avait déjà de richesse dans le monde»22. Bergson croit
avoir démontré dans Matière et Mémoire qu'une bonne partie de

l'activité des âmes étant «dès ici-bas indépendante du corps», une
survie est possible, probable même, qui consacrerait le «triomphe
sur la matérialité» soit «pour un temps», soit «pour toujours».
L'univers, pourra-t-on dire, a pour fonction essentielle d'être «une
machine à faire des dieux»23.

10 Ouvr. cit. p. 265.
20 Ouvr. cit. p. 268.
21 La Pensée et le Mouvant, p. 85.
22 Ecrit par Bergson dans l'album de J. Benrubi. Voir J. Bcnrubi:

Souvenirs sur Henri Bergson, Neuchâtel 1942, p. 86.
28 Les Deux Sources, p. 276 et 283.

181



Parvenus en ce point et jetant un coup d'œil sur les étapes de

l'évolution religieuse, telle que Bergson nous l'a présentée, nous

comprenons comment l'auteur des Deux Sources a pu surmonter
l'illusionnisme de Feuerbach. Bergson dira que les «erreurs»
auxquelles la fonction fabulatrice a abouti ne sont autre chose que «des
déformations» à chaque fois avantageuses à l'espèce d'une vérité
qui devait apparaître plus tard à certains individus exceptionnels.
La religion statique n'est qu'une anticipation de la religion vraie
dont le propre est d'être dynamique en son principe, c'est-à-dire

spirituelle et universalist e23a. C'est pourquoi une critique des religions
qui s'attacherait à ce qu'elles ont de bizarre et parfois d'extravagant
ferait fausse route. Examiner à part les représentations intellectuelles
qu'elles contiennent, les critiquer en tant que représentations, serait
oublier qu'elles forment «un amalgame avec l'action concomitante».
On ne juge pas des gestes d'un nageur sans tenir compte de la
fluidité et de la résistance de l'eau qui le soutient. «C'est une erreur
de ce genre que nous commettons quand nous nous demandons

comment de grands esprits ont pu accepter le tissu de puérilités et
même d'absurdités qu'était leur religion24.»

Mais une remarque s'impose ici: c'est que, pour pouvoir parler
d'un tissu de puérilités et même d'absurdités, il faut soumettre les

représentations religieuses à un critère d'évaluation qui n'est pas
celui de l'efficacité vitale. Le point de vue «métabiologique» ne

permet pas de décider s'il existe un dieu de la médecine qui se

montre secourable à ceux qui l'implorent en accomplissant certains
rites (que l'on songe aux ex-voto du temple d'Epidaure, le sanctuaire

d'Asklépios, tout semblables à ceux que l'on trouve suspendus dans

les chapelles des saints catholiques ou de la Vierge). Le même point
de vue métabiologique nous fournira-t-il des clartés sur l'existence
réelle de «mauvais esprits», de «démons», capables de provoquer
certaines maladies et de passer d'un homme, d'un «possédé» dans

un troupeau de pourceaux (Marc V 1-12)? Non sans doute, et si

nous jugeons que ce sont là des inventions de la fonction fabulatrice,

23a «Chaque dieu déterminé est contigent, alors que la totalité des

dieux ou plutôt le dieu en général est nécessaire Le polythéisme
proprement dit, avec sa mythologie, implique un monothéisme latent, où
les divinités multiples n'existent que secondairement, comme représentatives

du divin.» Ouvr. cit. p. 213.
24 Ouvr. cit. p. 214.

182



c'est que nous disposons, pour en décider, d'un critère de vérité qui
est le critère rationnel jouant sur la base de l'expérience comparée.
Il faut alors se demander où est la limite de l'acceptable, quel est le
critère de ce qu'on pourra ou ne pourra pas déclarer fondé dans la
réalité des choses. Bergson n'aborde pas ce problème pourtant
fondamental, il semble même vouloir nous interdire de le poser, puisqu'il
n'entend pas que les représentations intellectuelles soient «considérées
à part et critiquées en tant que représentations». Et pourtant, nous
venons de voir qu'en se prononçant sur la valeur de connaissance
de certaines de ces représentations, lui-même ne s'en tient pas à

cette règle. On perçoit ici dans la pensée de Bergson un curieux et

significatif balancement. On la sent osciller entre une franche acceptation

des normes de la méthode rationnelle et un pragmatisme dont
il ne voudra pas adopter le principe, mais auquel il se réserve de

pouvoir en appeler contre une critique qu'il jugera trop «intellectualiste»

des dogmes religieux.
Précisons le problème: une vérité, dira Bergson, n'est pleinement

comprise que si elle est vécue. Vivre une vérité consiste à en faire
un objet de vie intérieure auquel on croit, dont on se nourrit, que
l'on pratique et que l'on aime au point d'unifier en lui toute son
âme: «est vrai en définitive ce qui résiste à l'épreuve d'une telle
vie»25. Appliquons ce principe: la dévotion à la Vierge «immaculée»

peut être «vécue» comme une «vérité» que l'on pratique et que
l'on aime et qui «résiste à l'épreuve». En résulte-t-il que la naissance

miraculeuse du Christ puisse être affirmée comme un fait et que ses

frères dont parlent certains textes néotestamentaires n'ont été que
des cousins? N'est-il pas évident que le critère du vécu échappe à

toute définition quelque peu précise; il est affecté d'un caractère
de subjectivité qui tend à effacer toute distinction entre une croyance

que l'individu agrée et «nourrit» pour des raisons de convenance
personnelle et une vérité valable en principe pour tout esprit
suffisamment informé. Bergson s'est borné sur ce point à des considérations

générales, déclarant que si l'histoire est «connaissance», la
religion, elle, est «principalement action»26. S'il avait poussé l'étude
de ce problème avec plus de rigueur, il aurait été amené à cette

25 Cité par Léon Husson dans L'intellectualisme de Bergson, Paris 1947

p. 57, note 1.
26 Les Deux Sources, p. 213.

183



conclusion que la fonction fabulatrice entre enjeu en toutes occasions

où la foi religieuse se mêle de statuer sur une question d'histoire qu'il
n'est pas de sa compétence de trancher.

Mais ce n'est pas sur ce terrain que Bergson, abordant le problème
religieux, entend se placer27: sa méthode lui permettra de situer
la religion sur un plan d'expérience où la dualité des deux vérités,
de la vérité-connaissance de ce qui est et de la vérité-efficacité
«vécue», se résorbe — est censée se résorber — dans l'intériorité radicale
de l'inexprimable intuition mystique. Cette intuition, dira-t-il, est de

la nature de l'émotion qui s'épanche en activité, 1'« explication
intellectuelle» ne venant s'y ajouter que par surcroît, tel «le
développement d'un thème musical donné tout d'abord dans une
indivisible émotion»28.

La question que nous avons finalement à nous poser peut donc se

formuler comme suit: en «pressant, comme dit Bergson, l'intuition
mystique», l'a-t-il interprétée d'une façon qui puisse se justifier
philosophiquement, tel étant son propos? Le problème de Dieu peut-il
être résolu par le recours à une méthode qui prétendrait être purement

expérimentale et qui consisterait en l'occurrence à se référer
à l'expérience mystique, à «l'accord profond» des mystiques chrétiens

et non chrétiens orientés tous dans «une même direction», accord
dont l'explication la plus simple, la plus rationnelle serait celle qui
admet «l'existence réelle de l'Etre avec lequel ils se sentent en
communication »

On a fait à Bergson une critique justifiée, lorsqu'on a dit qu'il ne

distingue pas suffisamment entre le «fait mystique» et ce qu'il appelle
«l'expérience mystique» par où il entend en réalité une
«interprétation donnée par les mystiques de leurs expériences»29. On doit
y insister, car ce point est de capitale importance. Le langage des

mystiques subit forcément l'influence de la tradition théologique ou
philosophique dans laquelle leur esprit s'est formé. Le mystique
chrétien dira qu'il a eu la révélation d'un Dieu personnel et même
d'un Dieu en trois personnes (à partir du moment de l'histoire où
ce dogme aura été formulé). Jakob Boehme déclare que dans ses

visions extatiques il connut «toute l'essence créatrice dans le mal

27 Les Deux Sources, p. 256.
28 Ouvr. cit. p. 271 sq.
28 Sundèn, ouvr. cit. p. 232.

184



comme dans le bien... et comprit comment enfantait la féconde

matrice de la Vierge éternelle». Mais un Vivecananda verra
resplendir la Vérité et la sentira identique avec l'Atman-Brahman,
et le soufi Al-Gazali apercevra les anges et les âmes des prophètes30.
Ces rapprochements sont hautement significatifs: un jeu de

représentations, d'idées et d'images fourni par la tradition religieuse qui
les a formés et des exercices spirituels préparent les mystiques aux
ravissements et aux extases où se perdra dans une sorte de néant le

sentiment de leur moi et toute vision distincte des choses. Il est des

images suggestives d'émotions profondes. Quelque chose de ces

émotions subsistera dans la conscience du mystique, alors même que
toute forme et toute image se seront effacées dans l'extase. Mais
quand le mystique aura traversé l'état de «contemplation obscure» —

c'est ainsi que saint Jean de la Croix décrit l'état extatique —, il se

servira des concepts qu'il tient de sa formation religieuse pour
l'interpréter rétrospectivement. De cette «exaltation confuse,
profonde rêverie sans paroles», il garde le souvenir illuminant et, s'il
est chrétien, «parti du Dieu chrétien qu'il a dépouillé progressivement
de toutes les formes qui le caractérisent, pour ne lui laisser qu'une
obscure puissance ineffable», il pense que, dans son ravissement,
il est «devenu un avec Dieu»31. Ayant dans l'esprit l'idée du Dieu
chrétien, il éprouve des sentiments de libération et de joie qui lui
paraissent divins, et, comme le dit excellemment Delacroix, il identifie
«ce concept et cette expérience, le divin au sens strict (de la tradition)
avec le divin au sens large»32.

Cette identification, Bergson la fait sienne, et il ne paraît pas se

demander si, en se référant au témoignage des mystiques «instruits
d'orthodoxie» (comme on a dit), il n'adopte pas une interprétation
contestable et pour ainsi dire préfabriquée de l'expérience mystique.
Est-il légitime de définir le Dieu des mystiques comme un Dieu-

personne préexistant à la création et qui, pour ne point demeurer

seul, se serait décidé à faire surgir un monde? On en doute, lorsqu'on
lit sous la plume de J. Baruzi que «le Dieu de Jean de la Croix et

30 Voir W.James, L'expérience religieuse, Paris et Genève 1906, p. 348,
note 2, et p. 341.

31 H. Delacroix, Les grands mystiques chrétiens, p. 316 et La religion et la

foi, Paris 1922, p. 255.
32 Les grands mystiques chrétiens, p. 374, note I.

185



l'âme dont il dit l'absorption ne sont en rien le Dieu et l'âme
auxquels la conscience commune s'arrête, âme qui se libère de toute
manière d'être et Dieu qui est lui-même sans mode»33. Dans l'état
d'extase, note Delacroix, «disparaissent les notions et les actes

propres au christianisme»34. Et si les mystiques, certains mystiques,
usent du langage de la théologie traditionnelle en Occident, lorsqu'ils
parlent de leur Dieu, encore ne le font-ils pas tous et s'en trouve-t-il
qui se sont attiré les foudres de l'Eglise.

Ajoutons que l'amour dont parle le mystique chrétien ressemble

peu à ce que le langage commun entend par ce mot: il s'agit d'un
amour qui est «comme absorbé et englouti dans soi-même au point
de perdre conscience de soi», amour «incapable de se représenter
un objet: d'où les mots de fusion, liquéfaction, extase exaltation
du sentiment que l'on peut à peine encore appeler amour». Telle
est la phase suprême de la possession amoureuse du mystique. Ce

n'est que dans la phase post-extatique que cet amour «indifférencié»
prendra la forme consciente d'un rapport de sujet à objet émergeant
de la confusion et du vertige35 - et ce sera l'état «théophorique»
d'activité aimante.

Convient-il au philosophe - telle est la question qui se pose -
d'hypostasier en Dieu cet amour qui est affectivité confuse et qui ne
devient une relation avec une personne qu'avec «le retour à l'état
discursif»?36 N'est-il pas indispensable de distinguer deux choses:

l'utilisation religieuse du symbolisme personnaliste et l'utilisation théorique du

concept de personne pour une définition de l'Etre absolu « Qu'est-ce que la
personnalité, demandait Lachelier, qui sait, s'il ne s'agit pas d'en
sortir?» Et Berdiaeff: «La personne n'existe qu'à la condition que
les valeurs supra-personnelles existent elles-mêmes.» On chercherait
vainement sous la plume de Bergson une élucidation de ce problème
fondamental que son semi-pragmatisme lui permet d'éluder. Dieu,
répètent les mystiques, est l'être «sans mode» qui contient en
substance tous les modes, mais ne peut être désigné par aucun. Le paradoxe

de la position bergsonienne, c'est qu'en dépit de sa critique
pénétrante du langage et du concept, l'auteur des Deux Sources croit à la

33 Saint Jean de la Croix, Paris 1923, p. 460.
34 J. Baruzi, H. Delacroix, ouvr. cit. p. 370.
36 H. Delacroix, La religion et la foi, Paris 1922, p. 261.
36 H. Delacroix, Les grands mystiques chrétiens, p. 384.

186



possibilité, pour le philosophe, de construire une métaphysique
pouvant prétendre à une «objectivité» aussi grande que celle des sciences

positives, quoique «d'une autre nature»37, c'est-à-dire, déclare
l'Evolution créatrice (p. 392), «qui ne laisserait pas de jeu entre les

explications qu'elle nous suggère et les objets qu'il s'agit d'expliquer».
Mais, du moment qu'il est question d'explication et d'expression
verbale, il est évident que nous restons dans l'ordre du discursif;
l'objectivité intentionnée ne saurait être d'une autre nature que celle,

toujours relative, que nous obtenons dans les sciences par la construction

conceptuelle; Bergson ne déclare-t-il pas dans La Pensée et le

Mouvant (p. 52) que «des comparaisons et des métaphores doivent
ici (en métaphysique) suggérer ce qu'on n'arrive pas à exprimer.»

Le recours au témoignage des mystiques confirme cette remarque :

ils sont unanimes à déclarer que le langage humain, qu'il se serve
de concepts ou d'images, est inapte à parler de la divinité; la réalité
dernière est au-delà de l'exprimable. Mystiques chrétiens et non
chrétiens sont ici d'accord: nescio, nescio, écrit saint Bernard, et
l'hindou Yajnavalkya: neti, neti: je ne sais point, non pas ainsi, pas
ainsi! «Nous voilà bien loin des divinités particularisées hindoues ou
chrétiennes», note Aldous Huxley dans une pénétrante étude
consacrée au mysticisme38 - loin en effet d'une divinité dont les rapports
avec les esprits «finis» pourraient être décrits en des termes empruntés
aux relations interhumaines. L'expérience mystique, en ce qu'elle a
de spécifique, c'est-à-dire dans les moments d'extase ou de ravissement,
ne comporte plus le sentiment de dépendance (si marqué chez le

prophète). Elle est, au suprême degré, unitive, absorption de l'âme
en Dieu, déification. «Dépouillé de la conscience de soi, écrit Delacroix,
le mystique s'est élevé au-dessus de l'opposition et de l'alternative
du divin et du moi; il éprouve un état où il n'y a plus que le divin,
où ce que l'ascétisme a laissé subsister de sa nature est transformé

en Dieu.» Et encore: «Le mystique s'apparaît identifié avec un
Absolu qui s'épanche; il a détruit toutes les formes de la conscience -
pensée et vouloir propres — qui, en le distinguant, le séparaient de

l'universelle essence39.» En même temps que le moi «doit disparaître
toute forme que le moi imposait au divin».

3' Lettre au P. de Tonquédec dans J. de Tonquédec: Sur la philosophie
bergsonienne, Paris 1937, p. 59, 60.

38 La Fin et les Moyens, Paris 1939, trad, franç. de Ends and Means, p. 342.
39 Ouvr. cit. p. 368.

187



Mais Bergson classe parmi les mystiques les personnalités du type
prophétique. On peut même dire que c'est d'elles qu'il s'inspire plus
encore que des mystiques, lorsque, pour parfaire sa philosophie de

l'élan vital, il y ajoute une superstructure théologique. Car il ne

paraît pas avoir pris garde à ce qui distingue profondément, à ce

qui oppose le sentiment religieux du prophète et celui du mystique.
«Il est impossible, écrit F. Heiler dans son important ouvrage sur
La Prière, de supprimer complètement cette contradiction; elle est

trop forte, elle forme un véritable abîme entre la religion qui affirme
la personnalité comme forme suprême de l'être et celle qui la nie,
entre l'expérience de Dieu dans la révélation et dans l'extase
Nous ne saurions nous arroger le droit d'affirmer l'identité essentielle
de ces deux pôles opposés de la piété supérieure. Ils ne cessent, dans

l'histoire de la religion, de s'écarter l'un de l'autre pour aussitôt

recommencer à se rapprocher40.»
Précisons encore quelque peu: pour le mystique l'éternité n'est

pas, comme pour le prophète, un état ou une vie futurs, une
consommation de l'être qui se produira dans tant d'années, quand le

point final sera mis à l'histoire. Il vit ou s'efforce de vivre l'éternité
dans le moment présent par Vabolition du temps. Ce qui ne l'empêche

pas - s'il est ce que Bergson appelle un mystique «complet», s'il
atteint l'état «théophorique» — de puiser dans son expérience une
énergie nouvelle qui lui restitue, à travers l'extase où s'était perdu
le sentiment du moi séparé, le monde dont il s'était détourné, le
monde à transfigurer, de sorte qu'il devient capable de se dépenser
en activités fécondes non moins que le prophète et malgré que leur
vision métaphysique puisse différer fondamentalement.

Rallié à un théisme où il pense trouver l'expression (non point
seulement approximative, mais adéquate) de l'expérience privilégiée
des mystiques «complets», Bergson croira pouvoir définir «l'essence

divine» comme une «émotion supra-intellectuelle qui se suffit à
elle-même», mais qui, cependant, suscite l'univers, parce qu'elle
est «besoin d'aimer». Cette théologie, l'auteur des Deux Sources ne

prétend pas qu'elle s'impose à la réflexion du philosophe; il ne voudra

que la mettre au bénéfice de la «vraisemblance»41. Mais en fait
elle situe le problème religieux sur le plan de Vexplication causale et de

40 F. Heiler, La Prière, Paris 1931, p. 329.
41 Les Deux Sources, p. 274.

188



l'histoire — ce qui n'est plus le plan du «vécu» où se déroule l'expérience

mystique. Et sur le plan de l'explication et de l'histoire surgit
inévitablement l'insoluble problème de la théodicée: comment un
Dieu qui est tout amour serait-il l'auteur d'un univers où l'élan de

vie qui procède de lui et qui est pure «mobilité» se trouve associé et

comme rivé à une matière qu'il «traverse», mais qui l'oblige à se

fragmenter et à «tourner en rond» au lieu de progresser? Pourquoi ces

espèces animales et ces races humaines qui s'entre-tuent et cette
«aversion» pour la mobilité dans les sociétés closes et chez la plupart
des hommes, alors que «l'être vivant est surtout un lieu de passage
et que l'essence de la vie tient dans le mouvement qui la transmet»?42
Suffira-t-il de dire que l'élan vital et la matière brute sont «deux

aspects complémentaires de la création» et que la vie n'est possible
qu'avec la matérialité qui la «subdivise en êtres distincts»?43 -
distincts de «l'énergie créatrice» dont on doit admettre que sa

définition, c'est l'amour?44 Et toutes objections seront-elles

surmontées, si l'on ajoute que c'est sur notre planète et peut-être pas
ailleurs que «la matière s'est trouvée complémentaire de la vie»
dont elle était «peu faite pour accélérer l'élan»?45 Enfin, admettra-
t-on avec Bergson que «rien ne prouve que la souffrance ait été

voulue», bien que l'univers soit l'œuvre de Dieu, une «irrémédiable
différence de rythme» expliquant toutes les «dissonances»?46 Un
Dieu qu'il faut supposer tout-puissant n'aurait-il pas eu le pouvoir
de créer un autre monde, un monde moins grevé d'imperfection? —

Mais, dira Bergson, c'est là spéculer dans l'abstrait sur les possibles;
la toute-puissance de Dieu n'est qu'une «pseudo-idée», une pure
construction de l'esprit qui ne peut se fonder sur aucune expérience. En fait,
la création «se présente comme un acte indivisible, de sorte qu'éliminer
une partie (les résistances à l'élan vital et ce qu'elles entraînent de
souffrances et d'échecs) serait supprimer le tout»47. Telle qu'elle est, la
Création n'était pas nécessaire, mais de quel droit supposerions-nous

qu'elle eût pu être autre? Le possible dérive du réel et n'est connu que

par une référence au réel48. Il en suit que la puissance de Dieu ne nous
est connue que par ce qui est, non par ce qui pourrait être. - Mais
nous voici très loin, semble-t-il, du Dieu chrétien qui pourrait, s'il

42 Ouvr. cit. p. 139. 46 Ouvr. cit. p. 280.
43 Ouvr. cit. p. 274-275. 47 Ouvr. cit. p. 280.
44 Ibidem. 48 Ibidem. Voir aussi La Pensée
45 Ibidem. et le Mouvant p. 132.

189



le voulait, susciter des enfants à Abraham tirés des pierres du chemin.
Et la question surgit à nouveau de la portée du langage que les

mystiques chrétiens empruntent à la tradition qui les a nourris.
Ce langage n'est pas universalisable sur la base que serait l'accord

de tous les mystiques entre eux. Il y a des mystiques «complets»
même en dehors de la sphère chrétienne où la religiosité prend
généralement la forme de la dévotion à un Dieu personnel49. Un
amour authentique des âmes inspira l'activité du Bouddha refusant

après l'illumination (comme le dit la tradition) d'entrer dans la paix
du nirvanal pour prêcher la voie du salut aux hommes, et ne sait-on

pas que tel de ses disciples, le roi Açoka, créa un empire bâti sur le

principe du respect des convictions religieuses divergentes, alors que
l'on verra un saint chrétien, Louis IX, instituer le supplice du bûcher

pour les hérétiques. «A part la joie commune à toutes les formes du
mysticisme, écrira W. James dans son ouvrage classique sur
Uexpérience religieuse, celui d'un Walt Withman, d'un Richard Jeffries
et d'autres fervents du panthéisme naturaliste est aux antipodes du
mysticisme chrétien. Le fait est que le sentiment mystique d'expansion

et de libre épanouissement n'a pas de contenu intellectuel qui
lui soit propre50.»

La philosophie religieuse de Bergson a-t-elle résolu d'une façon
satisfaisante le problème de méthode qui se pose à l'esprit, lorsque,

partant du fait religieux, on cherche à déterminer sa signification?
On pourra dire qu'en proposant sa fameuse distinction entre la

religion statique et la religion dynamique, Bergson a préludé d'une
façon heureuse aux recherches de la phénoménologie de la religion.
Mais la phénoménologie ne se prononce pas sur les questions de

valeur et de vérité, et c'est à ces questions-là que Les Deux Sources

ont cherché une réponse que le philosophe puisse tenir pour valable.

10 II faut ajouter «généralement», car il y a des mystiques chrétiens
qui échappent à cette règle: le médecin canadien Bucke éprouve dans ses

états mystiques la «présence vivante» d'une réalité suprême qu'il nomme
«conscience cosmique» (cité dans W. James, L'expérience religieuse, trad-
française, Paris 1906, p. 338). Aldous Huxley cite le cas particulièrement
intéressant de Marie Lataste et de l'auteur du Voile d'ignominie au moyen âge

(ouvr. cit. p. 343-344).
60 L'expérience religieuse, p. 360. Dans les Essais in zen buddhism, London 1927,

le bouddhiste Suzuki fait remarquer que pour le Bouddha la voie du salut
n'est pas l'anéantissement de la volonté de vivre, mais l'illumination d'un
vouloir appelé à se détacher des choses périssables et à vaincre les impulsions
égoïstes (p. 144, cité par Sundèn).

190



Cette réponse, Bergson a cru pouvoir la demander à une méthode

qu'il voulait purement expérimentale basée sur l'intuition du vécu

présent à la conscience tournée vers l'intérieur de nous-mêmes, vers
la profondeur de l'être en perpétuelle gestation de nouveauté. Mais
nous avons vu les difficultés qu'elle soulève, lorsqu'elle en appelle
au témoignage des mystiques chrétiens pour construire une théologie
qui puisse s'accorder avec les données de la biologie et de l'histoire.
S'il existe une conscience religieuse, dirons-nous - et c'est là un fait
incontestable -, on pourra parler d'une «expérience religieuse»,
mais pour en déterminer la signification, le philosophe devra procéder
à une sévère critique des langages. La conscience religieuse se réfère
à un Absolu qui se présente à elle sous des aspects divers et qu'elle
pense ou qu'elle cherche à penser tantôt sous la catégorie de l'être —

il est ce par quoi toutes choses sont — tantôt sous la catégorie de la
valeur - il est ce qui nous sollicite à réaliser un «bien», une
«perfection» afin que l'existence prenne un sens et soit valorisée.
«Intuition» et «intellection» ne peuvent se dissocier en l'appréhension
de cet Absolu que le langage religieux traduira en termes concrets,
langage qui ne peut être que symbolique, ce que Bergson semble

reconnaître, lorsqu'il déclare dans La Pensée et le Mouvant (p. 152):
«Au-dessus du mot et au-dessus de la phrase il y a quelque chose de

beaucoup plus simple qu'une phrase et même qu'un mot: le sens

(c'est nous qui soulignons) qui est moins une chose pensée qu'un
mouvement de pensée, moins un mouvement qu'une direction.»
C'est ce dont témoigne, cela est certain, l'expérience mystique. Mais
lorsque le caractère inadéquat et symbolique du langage religieux
n'est pas reconnu pour tel, l'Absolu divin, indûment particularisé,
projeté sur le plan et dans les catégories du fini, produira dans les

doctrines qui naissent de cette dégradation de son essence l'arbitraire
des théologies contradictoires et les dévotions intolérantes. L'erreur
commise par Bergson nous paraît être d'avoir voulu baser sur
l'expérience spirituelle des mystiques de formation chrétienne une
théologie qui croit pouvoir parler des faits et gestes du Créateur en
termes non symboliques - d'avoir admis, en dépit de sa critique du
langage, que cette théologie pouvait être reçue par le philosophe
comme satisfaisant aux exigences d'une métaphysique dont «la
principale raison d'être» serait «la rupture avec les symboles»!61

61 La Pensée et le Mouvant, p. 255.

191



On sait que sur la fin de sa vie, Bergson s'est rallié au christianisme

catholique dans lequel il déclara en son testament qu'il voyait
«l'achèvement du judaïsme», qui fut la religion de ses pères. Sa

sympathie pour les grands mystiques catholiques et pour le
modernisme (entretiens avec Benrubi), l'idée qu'on sut lui donner que
la libre recherche était conforme à l'esprit de l'Eglise (entretiens
avec l'abbé Sertillanges) font comprendre qu'il ait pu adhérer à la
forme la plus autoritaire et, à certains égards, la plus statique du
christianisme. Car le philosophe de la «mobilité» sentait le besoin

compensatoire d'une stabilité ayant un fondement ontologique,
c'est-à-dire finalement religieux52. On éprouve cependant quelque
étonnement du fait de ce ralliement à l'Eglise de Rome, alors que
l'on peut lire dans La Pensée et le Mouvant que «l'esprit philosophique
sympathise avec la rénovation et la réinvention sans fin qui sont au
fond des choses» (p. 102) et que Les Deux Sources déclarent qu'«il
importe peu que le Christ s'appelle ou ne s'appelle pas un homme»
(p. 256). Dans le même ouvrage il est dit au sujet de la religion
dynamique et de la prière que celle-ci est «indifférente à son

expression verbale»; «c'est une élévation de l'âme qui pourrait se

passer de la parole» (p. 214). Aussi l'abbé Jolivet jugeait-il dans un
article de la Revue thomiste (1933) le christianisme des Deux Sources

plus proche «du protestantisme libéral que du catholicisme».

Quoi qu'il en soit d'ailleurs et quelques réserves que l'on puisse
faire concernant certains aspects de la philosophie religieuse de

Bergson, celle-ci a marqué une date dans l'histoire de la pensée.

Accueillie par les uns comme une libératrice et combattue par les

autres au nom du rationalisme philosophique ou de l'orthodoxie
théologique, elle a couronné une œuvre qui a fortement contribué
à modifier le climat intellectuel que faisait régner en France un
positivisme aux horizons bornés doublé d'un intellectualisme
desséchant. C'est à un «pèlerinage aux Sources» que Bergson invita ses

contemporains et qu'il nous invite.

52 Bergson ne veut pas qu'on compare sa doctrine avec celle d'Heraclite.
S'il pense que la réalité est mobilité, il n'entend nullement «écarter la
substance», puisqu'il affirme «la permanence des existences». Mais l'être
de ce qui est «existence» consiste en une tendance à changer : «la permanence
de la substance» n'est à ses yeux qu'une «continuité de changement».
{La Pensée et le Mouvant, p. 238, note I.) Sommes-nous si loin d'Héraclite?

192


	La philosophie religieuse de Bergson : questions de méthode

