Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: La philosophie religieuse de Bergson : questions de méthode
Autor: Miéville, H.-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La philosophie religieuse de Bergson

Questions de méthode

par H.-L. Miéville

Tout probléme qui se pose a la réflexion humaine demande pour
sa solution une méthode appropriée, c’est-a-dire conditionnée par la
nature du probléeme dont il est question. Il en est ainsi du probléme
religieux. Mais on peut étre religieux, avoir une religion, sans avoir
la moindre idée d’une méthode applicable & ’examen du probléme
religieux, car ce probléme n’existe pas pour le croyant qui ne se pose
plus de questions. Faudra-til dire qu’il n’existe que pour I’incroyant?
En quoi ce probléme inté-esserait-il ’incroyant? — Mais ce sont la
des simplifications brutalerd’une réalité psychologique qui est autre-
ment nuancée. La condit on de la majorité des hommes n’est ni
celle de la foi qui ne se posie plus de questions, ni celle d’un athéisme
systématiquement négateur ou indifférent: c’est, & des degrés divers
et sous des formes infiniment variables, la quéte de Dieu.

La philosophie de Bergson est une quéte de Dieu qui cherche a
approcher le Mystére par un certain nombre d’avenues qui s’offrent
a un esprit formé par les disciplines humanistes de I’Occident christia-
nisé. Sur le plan de la quéte de Dieu, la philosophie de la religion
peut justifier son existence autonome. Elle ne se confondra ni avec
la théologie, telle que les églises la congoivent, dont la tache est
d’exposer systématiquement une certaine position de foi religieuse,
ni avec lhistoire des religions et la phénoménologie religieuse, qui
ont une fonction surtout descriptive et classificatrice, ce qui fait
qu’elles sont comme P’antichambre de la philosophie de la religion.
A cette derniére incombera la tiche singuli¢rement délicate de situer
le phénomene religieux considéré dans ses manifestations indivi-
duelles et sociales dans I’ensemble des conduites humaines, afin d’en
dégager la signification et la valeur. Telle est la tiche que Bergson
s’est assignée dans Les Deux Sources. Cest dire que le probleme de la

173



méthode est appelé A jouer un role capital dans sa quéte et son en-
quéte. Tel est I’angle sous lequel nous envisagerons dans cet exposé
la philosophie religieuse de Bergson.

De la doctrine bergsonienne rappelons en bref les lignes fonda-
mentales.

Si nous jetons un coup d’ceil sur I’histoire morale et religieuse de
Phumanité, nous constatons que les races et groupements ethniques
se sont constitués des le début en des unités sociales plus ou moins
solidement charpentées, liées ensemble par des activités et des insti-
tutions communes, par des rites et des croyances et surtout par des
régles qui dictent & chacun un comportement adapté aux fins de la
communauté. Ce serait, selon une vue trop étroite de Bergson,
la crainte des sociétés voisines et rivales et I’hostilité a leur égard
qui aurait fourni aux sociétés «closes» — ainsi qu’il les appelle — le
ciment de leur unité intérieure. Mais au cours de I'histoire on voit
surgir des hommes animés d’un esprit qui n’est plus celui de la
société close, car ils veulent une méme justice pour tous les hommes
sans acception de personnes ni de nationalités. Ils s’inspirent d’un
amour qui déborde les limites étroites de la communauté éthnique.
Ces esprits novateurs, souvent méconnus et persécutés — prophetes,
fondateurs de religions universalistes, mystiques —, ol ont-ils puisé
leurs idées, et ol trouvent-ils I’énergie qu’il faut pour les vivre et les
faire rayonner? Si on les interroge a ce sujet, on constate qu’ils
pensent avoir été favorisés d’une révélation, d’une grace transfor-
mante et exaltante ou ils voient I’action d’un principe transcendant:
Dieu, I’Etre absolu, la Vérité.

Ne serait-ce pas — telle est ’hypothese de Bergson — qu’en eux
«I’élan de vie» qui a produit Pimmense évolution des &tres s’est pour
ainsi dire retrempé a sa source qui est, qui doit étre, Dieu?

Ainsi se trouve dépassé le point de vue des Données immédiates — le
premier en date des ouvrages de Bergson, consacré a la découverte
de la «durée pure», c’est-a-dire du changement perpétuel producteur
d’imprévisible nouveauté —, le point de vue aussi de [’Ewvolution
créatrice ou le philosophe s’applique a dégager, au travers des formes
innombrables que fait naitre I’évolution du monde biologique, le
principe méme de ce prodigieux phénomene, «l’élan vital» qui
pénetre dans la matiere et s’y diversifie.

Nous ne pouvons suivre dans le détail le cheminement de la
pensée bergsonienne. Disons seulement que les Deux Sources de la

174



Morale et de la Religion qui parurent en 1932 conservent la trace de
certaines hésitations: I’élan vital, qui est créateur, est-il «de Dieu»
ou bien est-il «Dieu lui-méme» (p. 235)? Le probléme auquel s’est
achoppé pendant quelque temps la réflexion bergsonienne est nette-
ment formulé dans une lettre adressée 2 W. Monod, ‘datant de 1927.
Nous y lisons ce qui suit: «Le probléme de Dieu est essentiellement
un probléme moral, le Dieu de la religion, celui auquel s’adresse la
pri¢re, n’appelle directement que des attributs moraux. N’empéche
qu’une fois ce Dieu posé, nous ne pouvons pas échapper a la question
de savoir quel rapport il entretient avec le Principe d’ott émanent
les mondes et, dans chaque monde, la vie, et, parmi les vivants, un
étre tel que ’homme. Faire de ce rapport un rapport d’identité n’est
sans doute qu’une hypothése, mais cette hypothése est en un sens
celle qu’il faut examiner d’abord.»

C’est cette hypothese dont Bergson croira pouvoir affirmer, dans
les Deux Sources, qu’elle est vérifiée par Pexpérience et le témoignage
des mystiques. A la question: d’ol venait I’élan? il répondra: de
Dieu congu a la manitre des mystiques comme un Dieu qui a créé
des étres pour pouvoir les aimer. L’élan vital n’est pas Dieu, il en
est une «délégation». Orientée tout d’abord vers un monisme, la
pensée bergsonienne opte finalement pour un théisme conforme a la
tradition judéo-chrétienne.

On n’a peut-étre pas assez marqué ce tournant, cette rupture de
continuité — car c’en est une — dans la marche de la pensée berg-
sonienne. Elle entraine des conséquences trés importantes au point
de vue méthodologique. En effet, il pourrait sembler que pour un
esprit qui posséde l'intuition de la durée pure ou qui en a tout au
moins I'idée, méme s’il ne peut pas y atteindre pleinement, le pro-
bléme de P’existence de Dieu ne se pose pas, car 'intuition de
la durée réelle est «vision directe de Pesprit par Pesprit», elle porte
sur «le fond de la réalité», sur «la mobilité méme» sans substrat,
sans mobile, le changement ininterrompu étant «la substance
méme des choses», comme il est aussi la substance du moil. Cette
«continuité de jaillissement», on pourra I’appeler Dieu: «Dieu,
ainsi défini, lisons-nous dans I’ Evolution créatrice, n’a rien de tout fait»;
il est «vie incessante, action, liberté»?2, réalité qui se crée au fur et

! Voir La Pensée et le Mouvant (Paris 1934), p. 42, 51, 88, 183 et 185.
2 L’Evolution créatrice, p. 270.

175



a mesure, c’est-a-dire «durée absolue»®. Et cette durée, le temps,
«étoffe résistante et substantielle» de la vie psychologique et de toute
vie, nous est immédiatement donné: «cela nous suffit: il y a jaillisse-
ment de nouveauté imprévisiblen 4. Mais si tel est le cas, si «la vie
et la conscience remplissent le devenir» — le devenir cosmique tout
entier —, si, les ayant «saisies en leur essence en adoptant leur mouve-
ment, on comprend comme le reste de la réalité dérive d’elles»®,
il n’y a plus lieu de se demander d’ou elles proviennent; on n’a pas
a leur chercher une origine, une cause génératrice en un Dieu
distinct d’elles et qui, n’ayant rien de tout fait, devrait se définir
comme un autre devenir. ‘

C’est pourtant ce que Bergson a cru devoir faire. Dans I’ Evolution
créatrice déja il esquisse cette théologie qui se substituera dans les
Deux Sources a son monisme de départ, mais il veut encore laisser la
question ouverte. Comment comprendre 1’évolution qui se prépare
dans I’esprit du philosophe?

Les vues que suggérent a Bergson I’histoire des étres vivants et
celle des sociétés humaines, le probléme de la guerre et du progres
humain ’amenérent & distinguer ’action de deux tendances con-
traires en lutte dans le monde des vivants, I'une qui est I’élan vital
et qui «pousse en avant» et Pautre qui entrave ce mouvement et
qui est la «matérialité», celle-ci ayant pouvoir de «défaire», car
elle est inertie, ce que ’autre a fait. L’élan de vie a constitué notre
monde et tous les mondes qui peuvent exister, analogues au nbtre.
Il est «exigence de création», mais «il ne peut créer absolument,
parce qu’il rencontre devant lui la matiére, c’est-a-dire le mouvement
inverse du sien». On devra donc se demander d’ou il vient et pour-
quoi il est associé a la matiere. Ainsi se trouvera posé en des termes
nouveaux le probléme de Dieu. Disons plutét: ainsi le probléeme de
Dieu se trouvera posé dans les termes de la théologie chrétienne
traditionnelle et du rationalisme classique: I'idée de Dieu sera
utilisée comme principe d’explication du donné cosmique et il faudra
justifier cet emploi qui en sera fait.

Comment Bergson s’y prendra-t-il? Quelle méthode pourra nous
assurer que c’est de «Dieu», d’un Dieu créateur que proviennent

& Ouvr, cit. ps 382.
* La Pensée et le Mouvant p. 133.
L’ Evolution créatrice p. 399.

o

176



Uélan vital et le monde matériel ol il aurait été lancé? La seule
méthode opérante, nous dira Bergson, sera celle qui exclura toute
«construction dans 'abstrait» d’une idée de Dieu dont il faudrait
prouver qu’une réalité lui correspond. Ce sera la méthode expéri-
mentale: «Il n’y a pas d’autre source de connaissance que l'ex-
périenceb.» Il faudra trouver «le moyen d’aborder expérimentale-
ment le probléme de Pexistence et de la nature de Dieu»’. «La
recherche s’arrétera au point précis ou s’interrompt ’expérienced.»
Mais que faut-il entendre par le mot expérience quand il s’agit de
religion? On consultera les faits que révelent Ihistoire des religions
et plus spécialement I’étude des personnalités exceptionnelles qui s’y
sont montrées créatrices. Le terme de «méthode expérimentale»
aura pour Bergson un double sens: un sens empirique, lorsqu’il sera
question de ce qui est déterminable par I'observation externe portant
sur des données, et un sens proprement métaphysique, quand il s’agira
de Vintuition qui nous découvre «la durée concréte ou s’opére sans
cesse une refonte radicale du tout». C’est cette méthode de I’ex-
périence interne, «dégagée, la ou il le faut, des cadres que notre
intelligence a constitués»®, c’est elle que les mystiques ont pratiquée
pour «approfondir intuitivement ’esprit» et remonter a la Source.
Telle sera la thése de Bergson.

Notre examen de la philosophie religieuse de Bergson portera
essentiellement sur deux points. Nous ne nous demanderons pas si la
classification établie par Bergson, lorsqu’il distingue deux formes
essentielles de religion, la religion «statique» et la religion «dyna-
miquey, est rigoureusement exacte au point de vue de ’histoire des
religions. Un Loisy la tiendra pour trop absolue!. Le problé¢me
qui nous retiendra plus spécialement ici, c’est un probléme de
valeur et de vérité. Aussi pourrons-nous nous en tenir 4 'examen de

8 Les Deux Sources, p. 265.

* Ouvr.cifs p. 257,

8 Lettre & I’Union pour la vérité citée par Hjalmar Sundén dans sa thése
remarquablement documentée intitulée: La théorie bergsonienne de la Religion,
parue a Upsala en 1940, p. 19.

9 L’ Evolution créatrice, p. 392.

10 Dans ¥ a-t-il deux Sources de la Religion et de la Morale, Paris 1893, p.180/81,
Pauteur déclare que «de la distinction posée dans 1’absolu par Bergson ’on
peut rétenir que dynamisme et statisme ne sont pas deux sortes de religion,

12 Studia Philosophica XIX 177



ce que pense Bergson des deux aspects fondamentaux sous lesquels
se présente, selon lui, le phénoméne religieux et qui sont, pour la
religion statique, le jeu de ce que Bergson appelle la fonction fabula-
trice et, pour la religion dynamique, Pexpérience mystique.

On sait ce qu’est, pour Pauteur des Deux Sources, la fonction fabula-
trice. Il s’agit d’une sorte d’instinct ou de «quasi-instinct» ne com-
portant ni perception, ni mémoire, ni travail logique de I’esprit®?
et que «la nature» charge d’une fonction de premiére importance
pour la conservation des sociétés humaines plus menacées de désagré-
gation que les sociétés animales dont on peut dire qu’elles sont
réglées par le jeu automatique de l’instinct. Dans les sociétés hu-
maines I’élan vital a déposé des germes d’intelligence. Ce fait les
rend aptes a des progrés imprévisibles et illimités, mais les expose
d’autre part a des initiatives de I'individu pleines de péril pour la
sécurité et ’équilibre de I’ensemble.

En effet, I'intelligence créatrice d’instruments utiles favorise la
volonté de puissance: «elle conseillera tout d’abord I’égoismey». De-
venue clairvoyante et prévoyante, elle peut aussi créer un désarroi
profond dans la sensibilit¢ de I'individu, car elle lui révéle son
impuissance en présence de la mort et de la souffrance. Une sorte
de défaitisme ou de désespoir en nailtra infailliblement, si quelque
autre force ne vient pas en aide au vouloir-vivre. Cette force salva-
trice existe: c’est «la nature» ou la «poussée vitale» dont Bergson
dira qu’elle est optimiste et qu’elle utilise pour arriver a ses fins,
«le don singulier que poss¢de I’homme de raconter des fables et de
s’intéresser a des personnages feints»; elle mobilisera a son service
la fonction fabulatrice. Celle-ci suscitera dans I’esprit des impressions
efficaces de «présence» qui donneront lieu, en s’intellectualisant, a
des croyances multiformes. Toute la floraison des croyances religieuses
relatives & des étres surnaturels, divins ou démoniaques, qu’on peut
se rendre favorables, surgira, non pas seulement par 'effet d’une
sorte de mécanisme des associations, ni seulement parce que I'intelli-
gence tenterait de s’expliquer de cette maniére le jeu de la causalité

mais le double aspect de toute religion». D’ailleurs, Bergson admet que la
religion dynamique n’existe qu’exceptionnellement 4 I’état plus ou moins
pur; histoire du christianisme comme celle du bouddhisme est 1a pour le
montrer.

11 Les Deux Sources, p.111. Bergson parle d’une «virtualité d’instinct»
(p. 124).

178



naturelle en usant de représentations animistes. L’activité proprement
religieuse de la fonction fabulatrice répond & I’appel d’un besoin,
elle obéit a une finalité obscure qu’on pourrait dénommer «méta-
biologique». La fonction fabulatrice est 14 pour soumettre ’individu
aux disciplines du groupe dont il fait partie et pour le prémunir
contre la crainte de la mort.

Cette théorie célebre souléve des questions complexes d’histoire et
de psychologie dont on peut se faire une idée en consultant ’étude
trés bien documentée que lui a consacrée Hjalmar Sundén dans
Pouvrage déja cité et la theése de D. Essertier sur Les formes inférieures
de Pexplication (Paris 1927) qui congoit autrement que Bergson le
role de Iintelligence dans la création des représentations religieuses.
Quoi qu’il en soit d’ailleurs, nous constatons que Pauteur des Deux
Sources porte sur la valeur des croyances que produit la fonction
fabulatrice deux jugements, I’'un négatif, autre positif, qui relévent
de deux critéres d’évaluation fort différents. La fonction fabulatrice,
dira-t-il, crée des fictions que le croyant ne reconnait pas pour telles,
des «représentations fantasmagoriques» dont la valeur de connais-
sance n’est pas plus grande que celle des fables qu’on raconte aux
enfants, mais ces fictions sont utiles, puisqu’elles sauvegardent le
vouloir-vivre et cimentent la cohérence sociale.

Dira-t-on que Bergson raisonne ici en pragmatiste? Ce ne serait
pas exact, car le pragmatisme fait de lutile le critére du vrai. S’il
déclarait utile le faux, il se contredirait: or c’est 14 en I’occurrence la
these de Bergson. Le croyant des religions statiques est un pragma-
tiste sans le savoir. Mais le philosophe qui juge que le faux peut étre
utile ne P’est pas. Il ne le serait que s’il déclarait que Peffet des
«répresentations fantasmagoriques»'? que suscite la fonction fabula-
trice garantit I’existence des étres dont elles peuplent le monde.

La religion statique n’est d’ailleurs qu’une étape, une trés impor-
tante étape dans I’histoire religieuse de I’humanité. L’appel du héros
a retenti: le propheéte et le saint font leur ceuvre et brisent ou tentent
de briser en un séculaire effort les cadres trop étroits, I’égoisme
invétéré des sociétés closes. Comment expliquer le fait nouveau que
constitue ’universalisme des grandes religions, le «passage du clos a
Pouvert»? Il n’est pas possible de I’attribuer a une simple extension
de la fonction fabulatrice dont le réle se borne a «élaborer la religion

12 I’ Evolution créatrice, p. 111.

179



statique». L’universalisme de la religion «dynamique» nous révele
une attitude toute nouvelle, celle d’une dme qui a «dilaté en elle
I’ame sociale»!® jusqu’aux limites de I’humanité et qui veut rendre
possible ce qui est impossible dans une société ou le salut du peuple
Jjustifie I'injustice. Il y a un saltus: le statique ne saurait engendrer le
dynamique. Celui-ci doit jaillir d’une source profonde qui ne peut
étre, dira Bergson, que «l’effort créateur» qui se manifeste dans le
prodigieux phénomeéne de la vie. Mais les grandes ames religieuses
pensent que cette source est Dieu, et les mystiques plus particuli¢re-
ment croient avoir éprouvé la présence divine. Serait-ce que «’inten-
sification de lintuition» leur permettrait de voir pour ainsi dire
«s’éclairer P'intérieur de I’élan vital, sa signification, sa destination»? 14
L’intuition mystique serait-elle une «coincidence partielle avec
Peffort créateur que manifeste la vie»?15

Comment nous en assurer? L’expérience seule — tel est, nous
Pavons dit, la thése de Bergson — peut nous révéler que Dieu existe
effectivement. Pourquoi ne serait-ce pas celle dont témoignent les
mystiques? Il se pourrait que le mystique fit le porteur d’une vérité
universelle dont I’acceés est impossible a la plupart des hommes. Il
serait comme quelqu’un qui a fait «un voyage que d’autres peuvent
refaire en droit, sinon en fait»1. Il y a un remarquable accord
entre les mystiques: dans les descriptions qu’ils font de leurs expé-
riences, on retrouve la méme progression, le méme enchainement
des phases qu’ils ont a traverser, les mémes expressions, les mémes
images. Les grands mystiques chrétiens, ceux que Bergson appelle
«complets», parce qu’ils parviennent a I’état dit théophorique ol
ils reprennent contact avec la vie des hommes dans le monde et y
déploient une activité aimante, ne sont-ils pas unanimes a déclarer
que Dieu est amour et objet d’amour et qu’il a besoin de nous comme
nous avons besoin de lui?? L’accord des mystiques — non seulement
chrétiens mais non chrétiens — consiste en ceci, selon Bergson, que,
sans pousser tous aussi loin, ils «marquent tous la méme direction» 18,
Il y a chez eux «identité d’intuition». La plus naturelle explication

13 Quvr. cit. p. 74.

14 Les Deux Sources, p. 267.
15 Quvr. cit. p. 235.

18 Quvr. cit. p. 262.

17 Quvr. cit. p. 270 et 273.
B Quvr. cit. p. 265.

180



de ce phénoméne ne consiste-t-elle pas a admettre Dexistence
réelle de I’Etre avec lequel les mystiques se croient en communi-
cation?

Mais le philosophe ne peut s’en tenir purement et simplement au
témoignage des mystiques. Il faudra que leur témoignage soit corro-
boré par une méthode de «recoupement», s’il est possible de montrer
qu’il est vraisemblable qu’existe «une expérience privilégiée par
laquelle ’homme entrerait en communication avec un principe
transcendant»1?. Or tel est bien le cas, si ’on songe que I'intuition
qui nous fait découvrir la continuité de notre vie intérieure s’appa-
rente a I'instinct, «cette conscience sommeillante» et qu’elle pourrait
comporter une «intensification supérieure» qui la ferait pénétrer
Jjusqu’aux «racines de notre étre et par la jusqu’au principe méme
de la vie en général». L’Ame mystique n’aurait-elle pas justement
ce privilege? Car le mystique n’est pas simplement un croyant plus
fervent qui se contenterait «de la forme imaginative que peut
prendre, dans les ames passionnées, la foi traditionnelle». Il parait
puiser directement a la source méme de la religion «indépendamment
de ce que la religion doit 4 la tradition»20.

Dées lors la philosophie bergsonienne pourra s’achever quant a
ses grandes lignes. Toutes les piéces maitresses paraitront se relier
harmonieusement en un syst¢éme a la fois souple et un. Il ne restera
4 élucider que des questions secondaires, car «nul philosophe n’est
obligé de construire toute la philosophie».?! L’objet de la vie humaine
sera «la création de soi par soi, I’agrandissement de la personnalité
par un effort qui peut tirer beaucoup de peu... et ajouter sans cesse
a ce qu’il y avait déja de richesse dans le monde»22. Bergson croit
avoir démontré dans Matiére et Mémoire qu’une bonne partie de
Iactivité des Ames étant «des ici-bas indépendante du corps», une
survie est possible, probable méme, qui consacrerait le «triomphe
sur la matérialité» soit «pour un temps», soit «pour toujours».
L’univers, pourra-t-on dire, a pour fonction essentielle d’étre «une
machine 2 faire des dieux»?3.

B Ouvr, ¢it, p. 265,

% Quvr. cit. p. 268.

21 La Pensée et le Mouvant, p. 85.

22 Ecrit par Bergson dans 'album de J. Benrubi. Voir J. Benrubi: Sou-
venirs sur Henri Bergson, Neuchatel 1942, p. 86.

® Les Deux Sources, p. 276 et 283.

181



Parvenus en ce point et jetant un coup d’ceil sur les étapes de
Pévolution religieuse, telle que Bergson nous ’a présentée, nous
comprenons comment Pauteur des Deux Sources a pu surmonter
Pillusionnisme de Feuerbach. Bergson dira que les «erreurs» aux-
quelles la fonction fabulatrice a abouti ne sont autre chose que «des
déformations» a chaque fois avantageuses a I’espéce d’une vérité
qui devait apparaitre plus tard & certains individus exceptionnels.
La religion statique n’est qu’une anticipation de la religion vraie
dont le propre est d’étre dynamique en son principe, c’est-a-dire
spirituelle et universaliste?3*. C’est pourquoi une critique des religions
qui s’attacherait a ce qu’elles ont de bizarre et parfois d’extravagant
ferait fausse route. Examiner a4 part les représentations intellectuelles
qu’elles contiennent, les critiquer en tant que représentations, serait
oublier qu’elles forment «un amalgame avec ’action concomitante».
On ne juge pas des gestes d’un nageur sans tenir compte de la
fluidité et de la résistance de I’eau qui le soutient. « C’est une erreur
de ce genre que nous commettons quand nous nous demandons
comment de grands esprits ont pu accepter le tissu de puérilités et
méme d’absurdités qu’était leur religion 24.» '

Mais une remarque s’impose ici: c’est que, pour pouvoir parler
d’un tissu de puérilités et méme d’absurdités, il faut soumettre les
représentations religieuses a un critere d’évaluation qui n’est pas
celui de Pefficacité vitale. Le point de vue «métabiologique» ne
permet pas de décider s’il existe un dieu de la médecine qui se
montre secourable a ceux qui I'implorent en accomplissant certains
rites (que I'on songe aux ex-voto du temple d’Epidaure, le sanctuaire
d’Asklépios, tout semblables & ceux que I'on trouve suspendus dans
les chapelles des saints cétho].iques ou de la Vierge). Le méme point
de vue métabiologique nous fournira-t-il des clartés sur I’existence
réelle de «mauvais esprits», de «démons», capables de provoquer
certaines maladies et de passer d’un homme, d’un «possédé» dans
un troupeau de pourceaux (Marc V 1-12)? Non sans doute, et si
nous jugeons que ce sont 1 des inventions de la fonction fabulatrice,

238 «Chaque dieu déterminé (...) est contigent, alors que la totalité des
diecux ou plutoét le dieu en général est nécessaire (...). Le polythéisme
proprement dit, avec sa mythologie, implique un monothéisme latent, ou
les divinités multiples n’existent que secondairement, comme représenta-
tives du divin.» Ouvr. cit. p. 213.

24 Quvr. cit. p. 214.

182



c’est que nous disposons, pour en décider, d’un critére de vérité qui
est le critére rationnel jouant sur la base de ’expérience comparée.
Il faut alors se demander ot est la limite de ’acceptable, quel est le
critéere de ce qu’on pourra ou ne pourra pas déclarer fondé dans la
réalité des choses. Bergson n’aborde pas ce probléme pourtant fonda-
mental, il semble méme vouloir nous interdire de le poser, puisqu’il
n’entend pas que les représentations intellectuelles soient « considérées
a part et critiquées en tant que représentations». Et pourtant, nous
venons de voir qu’en se pronongant sur la valeur de connaissance
de certaines de ces représentations, lui-méme ne s’en tient pas a
cette régle. On pergoit ici dans la pensée de Bergson un curieux et
significatif balancement. On la sent osciller entre une franche accep-
tation des normes de la méthode rationnelle et un pragmatisme dont
il ne voudra pas adopter le principe, mais auquel il se réserve de
pouvoir en appeler contre une critique qu’il jugera trop «intellectua-
liste» des dogmes religieux.

Précisons le probléme: une vérité, dira Bergson, n’est pleinement
comprise que si elle est vécue. Vivre une vérité consiste a en faire
un objet de vie intérieure auquel on croit, dont on se nourrit, que
Pon pratique et que 'on aime au point d’unifier en lui toute son
Ame: «est vrai en définitive ce qui résiste a I’épreuve d’une telle
vie» %5, Appliquons ce principe: la dévotion a la Vierge «immaculée»
peut étre «vécue» comme une «vérité» que l'on pratique et que
’on aime et qui «résiste & ’épreuve». En résulte-t-il que la naissance
miraculeuse du Christ puisse étre affirmée comme un fait et que ses
fréres dont parlent certains textes néotestamentaires n’ont été que
des cousins? N’est-il pas évident que le critére du vécu échappe a
toute définition quelque peu précise; il est affecté d’un caractére
de subjectivité qui tend a effacer toute distinction entre une croyance
que l’individu agrée et «nourrit» pour des raisons de convenance
personnelle et une vérit¢ valable en principe pour tout esprit suffi-
samment informé. Bergson s’est borné sur ce point a des considéra-
tions générales, déclarant que si I’histoire est «connaissance», la
religion, elle, est «principalement action» 8, §’il avait poussé I’étude
de ce probléme avec plus de rigueur, il aurait été amené & cette

25 (Cité par Léon Husson dans L’intellectualisme de Bergson, Paris 1947
p. 57, note 1.
2 Les Deux Sources, p. 213.

183



conclusion que la fonction fabulatrice entre en jeu en toutes occasions
ol la foi religieuse se méle de statuer sur une question d’histoire qu’il
n’est pas de sa compétence de trancher.

Mais ce n’est pas sur ce terrain que Bergson, abordant le probleéme
religieux, entend se placer?: sa méthode lui permettra de situer
la religion sur un plan d’expérience ol la dualité des deux vérités,
de la vérité-connaissance de ce qui est et de la vérité-efficacité
«vécuen, se résorbe — est censée se résorber — dans ’intériorité radicale
de 'inexprimable intuition mystique. Cette intuition, dira-t-il, est de
la nature de I’émotion qui s’épanche en activité, ’«explication
intellectuelle» ne venant s’y ajouter que par surcroit, tel «le déve-
loppement d’un théme musical donné tout d’abord dans une indi-
visible émotion» 28,

La question que nous avons finalement & nous poser peut donc se
formuler comme suit: en «pressant, comme dit Bergson, 'intuition
mystique», I’a-t-il interprétée d’une facon qui puisse se justifier philo-
sophiquement, tel étant son propos? Le probléme de Dieu peut-il
étre résolu par le recours 4 une méthode qui prétendrait étre pure-
ment expérimentale et qui consisterait en 'occurrence a se référer
a Pexpérience mystique, & «1’accord profond» des mystiques chrétiens
et non chrétiens orientés tous dans «une méme direction», accord
dont Pexplication la plus simple, la plus rationnelle serait celle qui
admet «l’existence réelle de I’Etre avec lequel ils se sentent en
communication»?

On a fait 4 Bergson une critique justifiée, lorsqu’on a dit qu’il ne
distingue pas suffisamment entre le «fait mystique» et ce qu’il appelle
«l’expérience mystique» par ou il entend en réalité une «inter-
prétation donnée par les mystiques de leurs expériences»?®. On doit
y insister, car ce point est de capitale importance. Le langage des
mystiques subit forcément I’influence de la tradition théologique ou
philosophique dans laquelle leur esprit s’est formé. Le mystique
chrétien dira qu’il a eu la révélation d’un Dieu personnel et méme
d’un Dieu en trois personnes (4 partir du moment de I’histoire ol
ce dogme aura été formulé). Jakob Boehme déclare que dans ses
visions extatiques i1l connut «toute Pessence créatrice dans le mal

2 Les Deux Sources, p. 256.
% Quvr. cit. p. 271 sq.
2 Sundeén, ouvr. cit. p. 232.

184



comme dans le bien... et comprit comment enfantait la féconde
matrice de la Vierge éternelle». Mais un Vivecananda verra res-
plendir la Vérité et la sentira identique avec ’Atman-Brahman,
et le soufi Al-Gazali apercevra les anges et les ames des prophetes30.
Ces rapprochements sont hautement significatifs: un jeu de repré-
sentations, d’idées et d’images fourni par la tradition religieuse qui
les a formés et des exercices spirituels préparent les mystiques aux
ravissements et aux extases oll se perdra dans une sorte de néant le
sentiment de leur moi et toute vision distincte des choses. I1 est des
images suggestives d’émotions profondes. Quelque chose de ces
émotions subsistera dans la conscience du mystique, alors méme que
toute forme et toute image se seront effacées dans l’extase. Mais
quand le mystique aura traversé I’état de «contemplation obscure» —
c’est ainsi que saint Jean de la Croix décrit 1’état extatique —, il se
servira des concepts qu’il tient de sa formation religieuse pour
Pinterpréter rétrospectivement. De cette «exaltation confuse, pro-
fonde réverie sans paroles», il garde le souvenir illuminant et, s’il
est chrétien, «parti du Dieu chrétien qu’il a dépouillé progressivement
de toutes les formes qui le caractérisent, pour ne lui laisser qu'une
obscure puissance ineffable», il pense que, dans son ravissement,
il est «devenu un avec Dieu»3l. Ayant dans ’esprit I’idée du Dieu
chrétien, il éprouve des sentiments de libération et de joie qui lui
paraissent divins, et, comme le dit excellemment Delacroix, il identifie
«ce concept et cette expérience, le divin au sens strict (de la tradition)
avec le divin au sens large» 32,

Cette identification, Bergson la fait sienne, et il ne parait pas se
demander si, en se référant au témoignage des mystiques «instruits
d’orthodoxie» (comme on a dit), il n’adopte pas une interprétation
contestable et pour ainsi dire préfabriquée de I’expérience mystique.
Est-il légitime de définir le Dieu des mystiques comme un Dieu-
personne préexistant a la création et qui, pour ne point demeurer
seul, se serait décidé a faire surgir un monde? On en doute, lorsqu’on
lit sous la plume de J. Baruzi que «le Dieu de Jean de la Croix et

% Voir W. James, L’expérience religieuse, Paris et Genéve 1906, p. 348,
note 2, et p. 341.

81 H. Delacroix, Les grands mystiques chrétiens, p. 316 et La religion et la
Joi, Paris 1922, p. 255.

32 Les grands mysliques chrétiens, p. 374, note 1.

185



I’Ame dont il dit P’absorption ne sont en rien le Dieu et ’Ame aux-
quels la conscience commune s’arréte, ame qui se libére de toute
maniere d’étre et Dieu qui est lui-méme sans mode» 3. Dans I’état
d’extase, note Delacroix, «disparaissent les notions et les actes
propres au christianisme» 3%, Et si les mystiques, certains mystiques,
usent du langage de la théologie traditionnelle en Occident, lorsqu’ils
parlent de leur Dieu, encore ne le font-ils pas tous et s’en trouve-t-il
qui se sont attiré les foudres de I’Eglise.

Ajoutons que l’amour dont parle le mystique chrétien ressemble
peu a ce que le langage commun entend par ce mot: il s’agit d’un
amour qui est «comme absorbé et englouti dans soi-méme au point
de perdre conscience de soi», amour «incapable de se représenter
un objet: d’ol1 les mots de fusion, liquéfaction, extase (...), exaltation
du sentiment que I'on peut & peine encore appeler amour». Telle
est la phase supréme de la possession amoureuse du mystique. Ce
n’est que dans la phase post-extatique que cet amour «indifférencié»
prendra la forme consciente d’un rapport de sujet & objet émergeant
de la confusion et du vertige?3 — et ce sera 1’état «théophorique»
d’activité aimante.

Convient-il au philosophe — telle est la question qui se pose —
d’hypostasier en Dieu cet amour qui est affectivité confuse et qui ne
devient une relation avec une personne qu’avec «le retour a I’état
discursif»?3 N’est-il pas indispensable de distinguer deux choses:
Putilisation religieuse du symbolisme personnaliste et Uutilisation théorique du
concept de personne pour une définition de I’ Etre absolu? «Qu’est-ce que la
personnalité, demandait Lachelier, qui sait, s’il ne s’agit pas d’en
sortir?» Et Berdiaeff: «La personne n’existe qu’a la condition que
les valeurs supra-personnelles existent elles-mémes.» On chercherait
vainement sous la plume de Bergson une élucidation de ce probléme
fondamental que son semi-pragmatisme lui permet d’éluder. Dieu,
répetent les mystiques, est ’étre «sans mode» qui contient en subs-
tance tous les modes, mais ne peut étre désigné par aucun. Le para-
doxe de la position bergsonienne, c’est qu’en dépit de sa critique péné-
trante du langage et du concept, 'auteur des Deux Sources croit a la

33 Saint Jean de la Croix, Paris 1923, p. 460.

8 J.Baruzi, H. Delacroix, ouvr. cit. p. 370.

8 H. Delacroix, La religion ¢t la foi, Paris 1922, p. 261.
3 H. Delacroix, Les grands mystiques chrétiens, p. 384.

5

186



possibilité, pour le philosophe, de construire une métaphysique pou-
vant prétendre a une «objectivité» aussi grande que celle des sciences
positives, quoique «d’une autre nature»®, c’est-a-dire, déclare
P Evolution créatrice (p. 392), «qui ne laisserait pas de jeu entre les
explications qu’elle nous suggere et les objets qu’il s’agit d’expliquer».
Mais, du moment qu’il est question d’explication et d’expression
verbale, il est évident que nous restons dans 'ordre du discursif;
Pobjectivité intentionnée ne saurait étre d’une autre nature que celle,
toujours relative, que nous obtenons dans les sciences par la construc-
tion conceptuelle; Bergson ne déclare-t-il pas dans La Pensée et le
Mouvant (p. 52) que «des comparaisons et des métaphores doivent
ici (en métaphysique) suggérer ce qu’on n’arrive pas a exprimer.»

Le recours au témoignage des mystiques confirme cette remarque:
ils sont unanimes a déclarer que le langage humain, qu’il se serve
de concepts ou d’images, est inapte a parler de la divinité; la réalité
derniére est au-dela de P’exprimable. Mystiques chrétiens et non
chrétiens sont ici d’accord: nescio, nescio, écrit saint Bernard, et
I'hindou Yajnavalkya: nefi, neti: je ne sais point, non pas ainsi, pas
ainsi! «Nous voila bien loin des divinités particularisées hindoues ou
chrétiennes», note Aldous Huxley dans une pénétrante étude con-
sacrée au mysticisme® —loin en effet d’une divinité dont les rapports
avec les esprits «finis» pourraient étre décrits en des termes empruntés
aux relations interhumaines. L’expérience mystique, en ce qu’elle a
de spécifique, c’est-a-dire dans les moments d’extase ou de ravissement,
ne comporte plus le sentiment de dépendance (si marqué chez le
propheéte). Elle est, au supréme degré, unitive, absorption de I’ame
en Dieu, déification. «Dépouillé de la conscience de soi, écrit Delacroix,
le mystique s’est élevé au-dessus de ’opposition et de l’alternative
du divin et du moi; il éprouve un état ol il n’y a plus que le divin,
ot ce que P’ascétisme a laissé subsister de sa nature est transformé
en Dieu.» Et encore: «Le mystique s’apparait identifié avec un
Absolu qui s’épanche; il a détruit toutes les formes de la conscience —
pensée et vouloir propres — qui, en le distinguant, le séparaient de
P'universelle essence3®.» En méme temps que le moi «doit disparaitre
toute forme que le moi imposait au diviny.

% Lettre au P. de Tonquédec dans J. de Tonquédec: Sur la philosophie
bergsonienne, Paris 1937, p. 59, 60.

38 La Fin et les Moyens, Paris 1939, trad. frang. de Ends and Means, p. 342.

¥ Ouvr; cit, p. 368,

187



Mais Bergson classe parmi les mystiques les personnalités du type
prophétique. On peut méme dire que c’est d’elles qu’il s’inspire plus
encore que des mystiques, lorsque, pour parfaire sa philosophie de
P’élan vital, il y ajoute une superstructure théologique. Car il ne
parait pas avoir pris garde a ce qui distingue profondément, a ce
qui oppose le sentiment religieux du prophete et celui du mystique.
«Il est impossible, écrit F. Heiler dans son important ouvrage sur
La Priére, de supprimer complétement cette contradiction; elle est
trop forte, elle forme un véritable abime entre la religion qui affirme
la personnalité comme forme supréme de I’étre et celle qui la nie,
entre 'expérience de Dieu dans la révélation et dans I’extase (...).
Nous ne saurions nous arroger le droit d’affirmer I’identité essentielle
de ces deux péles opposés de la piété supérieure. Ils ne cessent, dans
Phistoire de la religion, de s’écarter 'un de l’autre pour aussitot
recommencer 3 se rapprocher0.»

Précisons encore quelque peu: pour le mystique I’éternité n’est
pas, comme pour le prophéte, un état ou une vie futurs, une con-
sommation de I’étre qui se produira dans tant d’années, quand le
point final sera mis & I’histoire. Il vit ou s’efforce de vivre I’éternité
dans le moment présent par Pabolition du temps. Ce qui ne I’empéche
pas — s’il est ce que Bergson appelle un mystique «complet», s’il
atteint 1’état «théophorique» — de puiser dans son expérience une
énergie nouvelle qui lui restitue, & travers I’extase ol s’était perdu
le sentiment du moi séparé, le monde dont il s’était détourné, le
monde 2 transfigurer, de sorte qu’il devient capable de se dépenser
en activités fécondes non moins que le prophete et malgré que leur
vision métaphysique puisse différer fondamentalement.

Rallié & un théisme ol il pense trouver ’expression (non point
seulement approximative, mais adéquate) de I’expérience privilégiée
des mystiques «complets», Bergson croira pouvoir définir «1’essence
divine» comme une «émotion supra-intellectuelle qui se suffit a
elle-méme», mais qui, cependant, suscite l’univers, parce qu’elle
est «besoin d’aimer». Cette théologie, Pauteur des Deux Sources ne
prétend pas qu’elle s’impose 2 la réflexion du philosophe; il ne voudra
que la mettre au bénéfice de la «vraisemblance»4l. Mais en fait
elle situe le probleme religieux sur le plan de Pexplication causale et de

% F. Heiler, La Priére, Paris 1931, p. 329.
41 Les Deux Sources, p. 274.

188



Phistoire — ce qui n’est plus le plan du «vécu» ou se déroule Pexpé-
rience mystique. Et sur le plan de ’explication et de I’histoire surgit
inévitablement 1’insoluble probléme de la théodicée: comment un
Dieu qui est tout amour serait-il I’auteur d’un univers ot ’élan de
vie qui procede de lui et qui est pure «mobilité» se trouve associé et
comme rivé a une mati¢re qu’il «traverse», mais qui ’oblige a se
fragmenter et a « tourner en rond» au lieu de progresser? Pourquoi ces
espéces animales et ces races humaines qui s’entre-tuent et cette
«aversion» pour la mobilité dans les sociétés closes et chez la plupart
des hommes, alors que «I’étre vivant est surtout un lieu de passage
et que I’essence de la vie tient dans le mouvement qui la transmet»? 42
Suffira-t-il de dire que I’élan vital et la matiére brute sont «deux
aspects complémentaires de la création» et que la vie n’est possible
qu’avec la matérialité qui la «subdivise en étres distincts»?4 —
distincts de «l’énergie créatrice» dont on doit admettre que sa
définition, c’est I’amour? Et toutes objections seront-elles sur-
montées, si ’on ajoute que c’est sur notre planéte et peut-étre pas
ailleurs que «la maticre s’est trouvée complémentaire de la vie»
dont elle était «peu faite pour accélérer I’élan»?45 Enfin, admettra-
t-on avec Bergson que «rien ne prouve que la souffrance ait été
voulue», bien que 'univers soit ’ccuvre de Dieu, une «irrémédiable
différence de rythme» expliquant toutes les «dissonances»?% Un
Dieu qu’il faut supposer tout-puissant n’aurait-il pas eu le pouvoir
de créer un autre monde, un monde moins grevé d’imperfection? —
Mais, dira Bergson, c’est la spéculer dans I’abstrait sur les possibles;
la toute-puissance de Dieu n’est qu'une «pseudo-idée», une pure cons-
truction de ’esprit qui ne peut se fonder sur aucune expérience. En fait,
la création «se présente comme un acte indivisible, de sorte qu’éliminer
une partie (les résistances a I’élan vital et ce qu’elles entrainent de souf-
frances et d’échecs) serait supprimer le tout»?. Telle qu’elle est, la
Création n’était pas nécessaire, mais de quel droit supposerions-nous
qu’elle efit pu étre autre? Le possible dérive du réel et n’est connu que
par une référence au réel8. Il en suit que la puissance de Dieu ne nous
est connue que par ce qui est, non par ce qui pourrait étre. — Mais
nous voici trés loin, semble-t-il, du Dieu chrétien qui pourrait, s’il

42 QOuvr. cit. p. 139. 46 Quvr. cit. p. 280.

4 Quvr. cit. p. 274-275. 47 Quuvr. cit. p. 280.
44 Thidem. 48 Thidem. Voir aussi La Pensée
% Jbidem. - et le Mouvant p. 132,

189



le voulait, susciter des enfants a Abraham tirés des pierres du chemin.
Et la question surgit a nouveau de la portée du langage que les
mystiques chrétiens empruntent a la tradition qui les a nourris.

Ce langage n’est pas universalisable sur la base que serait I’accord
de tous les mystiques entre eux. Il y a des mystiques «complets»
méme en dehors de la sphere chrétienne ou la religiosité prend
généralement la forme de la dévotion a un Dieu personnel®. Un
amour authentique des ames inspira ’activité du Bouddha refusant
apres Pillumination (comme le dit la tradition) d’entrer dans la paix
du nirvanal pour précher la voie du salut aux hommes, et ne sait-on
pas que tel de ses disciples, le roi Acoka, créa un empire bati sur le
principe du respect des convictions religieuses divergentes, alors que
I’on verra un saint chrétien, Louis IX, instituer le supplice du biicher
pour les hérétiques. «A part la jole commune a toutes les formes du
mysticisme, écrira W. James dans son ouvrage classique sur L’ex-
périence religieuse, celui d’'un Walt Withman, d’un Richard Jeffries
et d’autres fervents du panthéisme naturaliste est aux antipodes du
mysticisme chrétien. Le fait est que le sentiment mystique d’expan-
sion et de libre épanouissement n’a pas de contenu intellectuel qui
lui soit propre®®.»

La philosophie religicuse de Bergson a-t-elle résolu d’une fagon
satisfaisante le probleme de méthode qui se pose a 'esprit, lorsque,
partant du fait religieux, on cherche a déterminer sa signification?
On pourra dire qu’en proposant sa fameuse distinction entre la
religion statique et la religion dynamique, Bergson a préludé d’une
fagon heureuse aux recherches de la phénoménologie de la religion.
Mais la phénoménologie ne se prononce pas sur les questions de
valeur et de vérité, et c’est a ces questions-la que Les Deux Sources
ont cherché une réponse que le philosophe puisse tenir pour valable.

# J] faut ajouter «généralement», car il y a des mystiques chrétiens
qui échappent a cette régle: le médecin canadien Bucke éprouve dans ses
états mystiques la «présence vivante» d’une réalité supréme qu’il nomme
«conscience cosmique» (cité dans W. James, L’expérience religieuse, trad.
frangaise, Paris 1906, p. 338). Aldous Huxley cite le cas particuliérement
intéressant de Marie Lataste et de auteur du Voile d’ignominie au moyen dge
(ouvr. cit. p. 343-344).

50 Lexpérience religieuse, p. 360. Dans les Essais in zen buddhism, London 1927,
le bouddhiste Suzuki fait remarquer que pour le Bouddha la voie du salut
n’est pas I’anéantissement de la volonté de vivre, mais ’illumination d’un
vouloir appelé 2 se détacher des choses périssables et &4 vaincre les impulsions
égoistes (p. 144, cité par Sundén).

190



Cette réponse, Bergson a cru pouvoir la demander 4 une méthode
qu’il voulait purement expérimentale basée sur l'intuition du vécu
présent a la conscience tournée vers 'intérieur de nous-mémes, vers
la profondeur de I’étre en perpétuelle gestation de nouveauté. Mais
nous avons vu les difficultés qu’elle souléve, lorsqu’elle en appelle
au témoignage des mystiques chrétiens pour construire une théologie
qui puisse s’accorder avec les données de la biologie et de I’histoire.
5%l existe une conscience religieuse, dirons-nous — et c’est 1a un fait
incontestable —, on pourra parler d’une «expérience religieuse»,
mais pour en déterminer la signification, le philosophe devra procéder
a une sévere critique des langages. La conscience religieuse se réfere
a un Absolu qui se présente a elle sous des aspects divers et qu’elle
pense ou qu’elle cherche a penser tantét sous la catégorie de I’étre —
il est ce par quoi toutes choses sont — tantdt sous la catégocie de la
valeur — il est ce qui nous sollicite a réaliser un «bien», une «per-
fection» afin que l’existence prenne un sens et soit valorisée. «In-
tuition» et «intellection» ne peuvent se dissocier en I'appréhension
de cet Absolu que le langage religieux traduira en termes concrets,
langage qui ne peut étre que symbolique, ce que Bergson semble
reconnaitre, lorsqu’il déclare dans La Pensée et le Mouvant (p. 152):
«Au-dessus du mot et au-dessus de la phrase il y a quelque chose de
beaucoup plus simple qu’une phrase et méme qu’un mot: le sens
(c’est nous qui soulignons) qui est moins une chose pensée qu’un
mouvement de pensée, moins un mouvement qu’une direction.»
C’est ce dont témoigne, cela est certain, ’expérience mystique. Mais
lorsque le caractére inadéquat et symbolique du langage religieux
n’est pas reconnu pour tel, I’Absolu divin, indment particularisé,
projeté sur le plan et dans les catégories du fini, produira dans les
doctrines qui naissent de cette dégradation de son essence I’arbitraire
des théologies contradictoires et les dévotions intolérantes. L’erreur
commise par Bergson nous parait étre d’avoir voulu baser sur I’ex-
périence spirituelle des mystiques de formation chréiienne une
théologie qui croit pouvoir parler des faits et gestes du Créateur en
termes non symboliques — d’avoir admis, en dépit de sa critique du
langage, que cette théologie pouvait étre recue par le philosophe
comme satisfaisant aux exigences d’une métaphysique dont «la
principale raison d’&tre» serait «la rupture avec les symboles»!52

1 La Pensée et le Mouvant, p. 255.

191



On sait que sur la fin de sa vie, Bergson s’est rallié au christianisme
catholique dans lequel il déclara en son testament qu’il voyait
«l’achévement du judaisme», qui fut la religion de ses peres. Sa
sympathie pour les grands mystiques catholiques et pour le mo-
dernisme (entretiens avec Benrubi), 'idée qu’on sut lui donner que
la libre recherche était conforme a ’esprit de I’Eglise (entretiens
avec ’abbé Sertillanges) font comprendre qu’il ait pu adhérer a la
forme la plus autoritaire et, & certains égards, la plus statique du
christianisme. Car le philosophe de la «mobilité» sentait le besoin
compensatoire d’une stabilité ayant un fondement ontologique,
c’est-a-dire finalement religieux2. On éprouve cependant quelque
é¢tonnement du fait de ce ralliement 4 I’Eglise de Rome, alors que
Ion peut lire dans La Pensée et le Mouvant que «I’esprit philosophique
sympathise avec la rénovation et la réinvention sans fin qui sont au
fond des choses» (p. 102) et que Les Deux Sources déclarent qu’«il
importe peu que le Christ s’appelle ou ne s’appelle pas un homme»
(p- 256). Dans le méme ouvrage il est dit au sujet de la religion
dynamique et de la pri¢re que celle-ci est «indifférente a4 son ex-
pression verbale»; «c’est une élévation de ’dme qui pourrait se
passer de la parole» (p. 214). Aussi I’abbé Jolivet jugeait-il dans un
article de la Revue thomiste (1933) le christianisme des Deux Sources
plus proche «du protestantisme libéral que du catholicisme».

Quoi qu’il en soit d’ailleurs et quelques réserves que I’on puisse
faire concernant certains aspects de la philosophie religieuse de
Bergson, celle-ci a marqué une date dans l’histoire de la pensée.
Accueillie par les uns comme une libératrice et combattue par les
autres au nom du rationalisme philosophique ou de I'orthodoxie
théologique, elle a couronné une ceuvre qui a fortement contribué
a modifier le climat intellectuel que faisait régner en France un
positivisme aux horizons bornés doublé d’un intellectualisme dessé-
chant. C’est 2 un «pelerinage aux Sources» que Bergson inviia ses
contemporains et qu’il nous invite.

52 Bergson ne veut pas qu’on compare sa doctrine avec celle d’Héraclite.
S’il pense que la réalité est mobilité, il n’entend nullement «écarter la
substance», puisqu’il affirme «la permanence des existences». Mais I’étre
de ce qui est «existence» consiste en une tendance a changer: «la permanence

3

de la substance» n’est 4 ses yeux qu’une «continuité de changement».
(La Pensée et le Mouvant, p. 238, note I.) Sommes-nous si loin d’Héraclite?

192



	La philosophie religieuse de Bergson : questions de méthode

