
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Einige Konsequenzen der neueren Psychologie

Autor: Meier, C.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige Konsequenzen der neueren Psychologie*

von C. A. Meier

Ich bin kein Philosoph, sondern Arzt, im speziellen Psychiater
und noch spezieller Analytiker Jungscher Richtung. Wenn ich es

trotzdem unternehme, Ihnen etwas mitzuteilen, was Sie vielleicht als

Philosophen interessieren könnte, so muß ich Sie bitten, dies eingangs
gemachtes negatives Bekenntnis im Ohr zu behalten. Hippokrates

sagt nämlich, lyzQoç yà.Q cpcAÔaocçoç iaàdsoç, und ich möchte mir auf
keinen Fall von Ihnen sagen lassen, daß mir vor einer derartigen
«Gottähnlichkeit bange» werden müßte, indem ich wirklich keinen
Anspruch darauf erhebe, Philosoph zu sein. Wir Ärzte sind nämlich
Empiriker, was ja auch von C. G. Jung immer wieder emphatisch
betont wird, wenn man ihm vorwirft, er gestatte sich Übergriffe in
die Philosophie oder gar Theologie. Wenn Sie mich aber freundlicherweise

aufgefordert haben, als Arzt zu Ihrem philosophischen
Gremium zu sprechen, so will ich die Gelegenheit gerne benützen,
Ihnen einige Fragen vorzulegen, die sich zwar aus unserer ärztlichen
Erfahrung ergeben, ohne daß wir aber als Ärzte in der Lage wären,
eine befriedigende Antwort darauf geben zu können und hoffe
dabei, Sie können uns hier weiterhelfen.

Es wäre ja doch wohl sehr zu begrüßen, wenn die Fakultäten sich
dazu finden könnten, den Ring wieder zu schließen, welcher im
angeführten Hippokrates-Zitat zwischen Arzt, Philosoph und Gott,
d.h. zwischen med., phil. und theol. Fakultät, angedeutet ist, und für
mich als Arzt wäre es natürlich besonders befriedigend, wenn gerade
die med. Fakultät zur Heilung der hier noch immer klaffenden
Wunden beitragen könnte.

Der eben verstorbene Karl Reinhardt meinte ja, daß man noch eine
freie Sprache über diese Fragen führen konnte, als die Theologie, in
den alten Zeiten, noch ein Teil der Philosophie gewesen sei. Als
dann aber die Philosophie «wissenschaftlich» wurde, habe sich die

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Zürich am
26. Februar 1959.

157



Theologie verselbständigt und verabsolutiert. Sie sei dadurch dogmatisch,

intolerant und uninteressant geworden.
Wie dem auch immer sein mag, halte ich es persönlich eher mit

Cicero, der dann, nachdem er lange brav de natura deorum
philosophiert hat, eine scharfe Wendung macht und sagt, wenn wir nun
aber über die Gottheit selbst reden wollen, dann ist eine freiere
Sprache gestattet (contra deum licet disputare liberius). Diese

Haltung scheint mit der Bedeutung eines solchen Themas
angemessener und würdiger.

Nun will ich zwar zu Ihnen nicht über Gott sprechen, denn da

verfüge ich leider über keine tüchtige Erfahrung. Direkte
Gotteserfahrung scheint ja überhaupt rar geworden zu sein (oder war sie

es immer?) und wird, wie man annehmen muß, wahrscheinlich aus

guten Gründen, auf alle Fälle offiziell, nicht besonders encouragiert.
Was ich Ihnen vorlegen möchte, sind viel eher Erfahrungen, die
zunächst den Eindruck der Gottes/mze erwecken, nämlich krankhafte
Erscheinungen. Im Dialekt erkundigt man sich ja nach der Natur
einer Krankheit, indem man fragt: «Was fehlt Ihnen?» In den

Asklepieien der Griechen und Römer ist die Antwort auf diese Frage
auch ganz eindeutig gegeben, indem eine jeweilige Epiphanie des

Gottes in irgendeiner seiner Gestalten, im Wachen oder Traum, die

Heilung war. Das, was dem Kranken «fehlte», war dann offenbar
wieder integriert und die Kur damit beendet. Für derartige
Wirkungen scheint der Polytheismus eine günstigere Voraussetzung zu
sein als unser Monotheismus. Aber dieser ist vielleicht noch immer
nicht zu tief eingewurzelt, so daß unsere Patienten doch auch noch
eine Möglichkeit haben, nebenbei an diese oder jene chemische

Verbindung im Sinne des Arkanums zu glauben und damit deren

therapeutischer Wirksamkeit, wie man weiß, eine wesentlich bessere

Chance zu geben.
Gewisse Rücksichten auf diesbezügliche Nachteile des Monotheismus

nimmt ja allerdings die katholische Kirche mit dem Institut der
14 Nothelfer. Außerdem hat sich fast jeder Heilige auf irgendeinem
medizinischen Gebiet als Spezialarzt etabliert, wobei es allerdings
eher aussieht wie im alten Ägypten, woselbst die Ärzte nicht wie
bei uns auf besondere Organ- oder Funktionssysteme, sondern auf
einzelne Krankheiten spezialisiert waren.

Bei der Heiligen Jungfrau ist dies allerdings nicht so. Sie ist aus
diesem und vielen andern Gründen zweifellos die interessanteste

158



Kollegin. An ihrem Gnadenort Lourdes manifestiert sie sich besonders

durch Heilungen von Krankheiten aller Art. Insbesondere
seitdem sie mit dem neuen Dogma den Rang einer Göttin einnimmt,
rückt sie vergleichend religionsgeschichtlich in nächste Verwandtschaft

mit der jungfräulich-mütterlichen Hygieia der Griechen, auf
die Asklepios für seine Kuren weitgehend angewiesen zu sein schien.
Als ich mich vor Jahren eingehend mit den Bedingungen befaßte,
welche in der Antike für die Krankenheilung gefordert waren und
zur Verfügung standen, wurde es mir erst spät klar, daß dieselben
offenbar ubiquitär und zu allen Reiten identisch sind. Diese Parapher-
nalien genügen mit den beiden genannten Eigenschaften vollkommen

der Definition einer archetypischen Situation im Sinne von C. G.

Jung. Im Rahmen dieses Vortrages kann ich nicht auf die Details
dieser Übereinstimmungen eingehen, wie sie sich etwa zwischen den

Einrichtungen in den antiken Asklepieien und denjenigen des

heutigen Lourdes ergeben. Zwei der wichtigsten seien nur eben erwähnt:
Quelle und Piscina, als chthonische Elemente. Das Erdhafte, Chthoni-
sche, ist bei allen Heilkulten stark betont, was besonders bedeutsam
erscheint in unserem Zeitalter, da alle Bemühungen der Großmächte
dahin gehen, von der Erde loszukommen. Einem mythologischen
Denken bietet sich hier unvermeidlich das Bild des Antäus und seines

Schicksals an. Hoffen wir, daß unsere modernen Bemühungen, von
der Mutter Erde loszukommen, letzten Endes auch dem edleren Ziele
dienen, die Äpfel der Hesperiden zu gewinnen!

Sie werden sich fragen, was alte Heilkulte mit neuerer Psychologie
zu tun haben. Nun, da ist erstens daran zu erinnern, daß antik
derjenige, welcher sich dem Kult einer bestimmten Gottheit weiht,
ein &EQajteuT7jç ist, und das behaupten wir Ärzte ja meistens auch zu
sein. In hellenistischer Zeit und im frühen Christentum nennen sich
dann gewisse Asketen und Mönche Therapeuten, ohne daß sie dabei

an eine ärztliche Betätigung denken. Ich will damit nur andeuten,
wie nahe Kult und Kur seit alters miteinander verwandt sind.

Aber Sie werden wiederum fragen, ob denn die moderne
Psychotherapie ein Kult sei. Dies ist ja in der Tat nur allzuoft als Vorwurf
gegen die Jungsche Analytische Psychologie erhoben worden. Ein
esoterischer Geheimkult soll sie gar sein, greulich! Wir brauchen
aber nur, mit einem Blick auf das gewaltige Oeuvre Jungs, darauf
hinzuweisen, daß sich kaum ein anderer Großer unseres Faches so

unablässig bemüht hat, die Resultate seiner Forschung und Praxis

159



immer wieder zu beschreiben und neu zu bearbeiten, um zu sehen,
daß hier wahrlich keine Geheimtuerei und keine Esoterik betrieben
wird, es sei denn, man ziehe subjektivistisch diesen Aberglauben vor
und setzt Jungs Schriften auf seinen privaten Index.

Nun hat aber Jung bei dieser seiner Arbeit allerdings empirisch
etwas gefunden, das einen engen Berührungspunkt mit den alten
Heilkulten ergibt. Er stellte nämlich zweierlei fest, was hierher gehört :

1. daß die menschliche Psyche eine autochthone religiöse Funktion
hat und

2. daß er noch keinen Patienten, der sich in der zweiten Lebenshälfte
befand, geheilt hat, ohne daß derselbe einen Zugang zu eben dieser

genuinen religiösen Funktion gefunden hätte.

Man möchte annehmen, daß auf solche Feststellungen hin die

Theologen in Scharen in Jungs Sprechstunde wandern. Wie Sie

wissen, ist dem aber gar nicht so. Vielleicht, natürlich, weil die
Theologen eine solche Heilung gar nicht nötig haben. Aber dann
könnten sie sich wenigstens freuen darüber, daß es nun so etwas wie
eine experimentell bewiesene theologia naturalis gibt. Doch warum
bleibt auch diese Reaktion aus? Diese Frage ist nicht einfach, und
die Antwort ist natürlich auch gar nicht in jedem Falle dieselbe.
Uns ärztlichen Psychologen aber ist diese Erfahrung Jungs interessant

genug, schon deshalb, weil sie für unsere praktische Tätigkeit höchst
relevant ist.

Wenn es aber, wie aus den angeführten Feststellungen Jungs
hervorgeht, feststeht, daß, mindestens im Bereich der Neurosen, die

Heilung davon abhängt, ob die religiöse Funktion der Seele entdeckt
und anerkannt wird, so könnte man folgern, die anfangs erwähnte
Gottesferne sei die causa für den «Neurose» genannten Effekt, und die

Wiedereinführung der religiösen Funktion demnach die causale

Therapie. M. a. W., was all den vielen Patienten Jungs im oben

angedeuteten Sinne «gefehlt» habe, sei eben diese religiöse Funktion
oder deren bewußte Anerkennung. Sie werden mir aber mit Recht
vorwerfen, dies wäre eine logisch und philosophisch unzulässige
Simplifizierung oder Verallgemeinerung. Der Vergleich würde auch

nur wirklich zutreffen bei den relativ seltenen Fällen für eine

Substitutionstherapie, wie man sich medizinisch ausdrückt (Diabetes-
Insulin). In Wirklichkeit dürfte der Sachverhalt meistens viel kom-

160



plizierter liegen. Wenn z.B. in den Freudschen Auffassungen auch

nur ein Körnchen Wahrheit steckt, daß nämlich die Genese der
Neurosen auf frühinfantile Konflikte zurückgeht, so bleibt hier kaum
Platz für eine religiöse Ätiologie. Jedenfalls kann man leicht
verstehen, daß Freud aus dieser Perspektive nicht zu Feststellungen wie
diejenigen Jungs gelangen konnte. Was uns aber hier interessiert ist
die Frage, ob denn bei Neurosen und geistigen Störungen eine causal-

ätiologische Fragestellung überhaupt genügen oder gar sinnvoll sein
kann. Wenn nämlich nicht das Fehlen oder ein Fehler des religiösen
Elementes die krankmachende Ursache sein kann, wie das bei
denjenigen Fällen zutrifft, welche den Freudschen Mechanismen zu
genügen scheinen und seine Korrektur oder Substitution laut Jung
trotzdem conditio sine qua non der Heilung ist, so wird die causal-
reduktive Betrachtungsweise nicht weit führen. Der eingetretene
Heilerfolg ist dann nur erklärlich, wenn man annimmt, das ganze
System (Patient, Krankheit und Arzt) habe im Laufe der Behandlung

einen gewissen Bedeutungswandel erfahren und erst durch
diesen sei die Lösung des Problèmes möglich geworden. Es wäre
dann auch durch die Lösung etwas erreicht, was nicht einfach
einem Rückfall in die Vergangenheit entspräche, sondern effektiv
etwas vollkommen Neues ist. Man könnte natürlich versucht sein zu

sagen, das ganze neurotische oder psychotische Intervall sei eben von
Anfang an arrangiert gewesen gerade damit der betreffende Mensch

zur Annahme der religiösen Forderungen gelangen müsse. Hiemit
wäre die Krankheit selbst als uneigentlich erklärt und beinahe zu
einem neurotischen Arrangement im Sinne von A. Adler degradiert.
Die Frage nach dem Motiv könnte aber dann nicht in die Adlersche

Allerweltserklärung, nämlich Machtgewinn, eingehen, so daß man
sich fragen muß, welcher andere unbewußte Komplex dahinter
stecken könnte. Wenn dieser erst bei der Heilung, d.h. also am Ende
einer meist lang dauernden Bemühung, genannt Analyse, ersichtlich
wird, so muß er schon wirklich unbewußt gewesen sein. Das

Aufregendste am Unbewußten ist nämlich eben gerade, daß es wirklich
unbewußt ist und nicht nur verdrängt oder vergessen. Es kann
somit nicht auf Bekanntes zurückgeführt werden. Infolgedessen wäre
es methodisch falsch, wenn wir jetzt, seit Jungs genannten Funden,
in einer analytischen Behandlung ab ovo darauf ausgingen, diesen

unbewußten religiösen Faktor à tout prix, wie den manichäischen

Lichtfunken, der Finsternis der unbewußten Materie zu entreißen.

11 Studia Philosophica XIX 161



Eine solche petitio principii müßte aus mancherlei Gründen verkehrt
sein. Der praktisch wichtigste wäre, daß ein auf diese monotone
Weise präjudizierter Analytiker der Mannigfaltigkeit der Fälle
niemals gerecht werden könnte. Wer mit einer Panacee operiert, kann

gar nicht Analytiker sein, da er damit lediglich die Realität seiner

eigenen Monomanie beweist. Er ist somit von einem Komplex
besessen und reitet dieses Steckenpferd parforce, indem er ihn in jeden
seiner Fälle hineinexaminiert.

Nichts gründet sich so sehr auf die subjektive Überzeugung wie
das Religiöse. Wenn ich seiner zu meiner Heilung bedarf, so muß
es deshalb von mir selber, in mir selber, sozusagen zu meiner eigenen

größten Überraschung, persönlichster Forschung und Bemühung
zufolge entdeckt werden. Gerade hierbei darf mich mein Analytiker
nur behutsamst begleiten, bestenfalls leiten.

Wenn ich nun vorhin sagte, das System müsse in diesem Falle im
Laufe der Krankheit und Behandlung einen Bedeutungswandel
erfahren haben, so heißt dies m. a. W., daß das religiöse Element nicht
von Anfang an in der Erkrankung steckte, sondern daß es ein Produkt
derselben plus eventuell der Behandlung ist. Einer von vornherein
bestehenden religiösen Einstellung erschien zwar jede Krankheit,
gleich wie jeder Schicksalsschlag, immer als von Gott verhängt und
einem demzufolge ebenfalls von Anfang an vorhandenen Heilsplan
dienend. Dies gilt auch, wenn es sich scheinbar nur um eine Bestrafung

handelt.
Man bemerkt hier einen Finalismus, der einem blinden Gestirnszwang

vorzuziehen ist, wenigstens dort, wo die Gestirne keine Götter
mehr sind. Hingegen erhält der entsprechende Gott eine, mindestens

auf den ersten Blick, dubiöse Rolle, indem er es ist, der die Menschen
krank macht. Schon Jahve1 tat dies, dann Apoll und mindestens bis

im Barock auch noch der Ghristengott. Eine psychologisch besonders

interessante Variante dieses Themas ist der Heilgott, welcher selber

krank oder verwundet ist, und das damit eng zusammenhängende
Motiv des Giftes als Heilmittel oder der Heilwirkung der Waffe,
welche verwundete (noch in R. Wagners Parsifal). Doch können wir
darauf nicht näher eingehen. Heute scheint uns diese Idee des krank-

1 Cff. Hempel, Joh. «Ich bin der Herr, Dein Arzt» (Ex. 15,26, insbes.

Kap. 3: Jahve tötet und heilt. Theol. Litztg. 57, Nr. 11, 809, insbes. 820 ff.
Vgl. auch Jes. 45,6-7: ego dominus et non est alter... faciens bonum et

creans malum.

162



machenden Gottes nicht mehr so schmackhaft zu sein. Ich möchte
aber betonen, daß ich die geistlose aufklärerische Idee nicht teile,
wonach diese Mythologeme Priestertrug seien nach dem Schema:
Gott machte Dich krank; werde gläubig, so macht er Dich zum
Dank wieder gesund. Man scheint heute noch besser anzukommen
bei den Patienten, wenn man den Verdacht äußert, die Krankheit
sei vielleicht irgendwie selbstverschuldet. Aber dies ist nur erlaubt
bei bereits etwas «erleuchteten» Kranken, sagen wir also Intellektuellen

und — Rationalisten, denn im Grunde genommen ist diese

Auffassung eine rational-causalistische. Wenn die Heilung aber nach

Jung vom gelungenen Anschluß ans religiöse Element abhängt und
wir dies nicht als einfache Substitution erklären können, so fallt
damit die einfache Beziehung von causa morbi Und Heilmittel dahin.
Es ist auch vom Gesichtspunkt der «Mental Hygiene» aus gesehen
besser so, denn, sollte es möglich sein, daß ich mich sowohl selber
krank mache wie heile, so wäre ich ja einem jener eben angeführten
Götter gleich, welche genau diese beiden Eigenschaften haben, und
diese Gottähnlichkeit hätte ihre nicht zu unterschätzenden Gefahren,
indem ich mir mit dieser Auffassung zu meiner Neurose zusätzlich
noch einen Größewahn zugelegt hätte.

Ich glaube es wird nun Zeit, uns zu fragen, wo wir mit den
bisherigen Überlegungen hingekommen sind. Es hat sich gezeigt, daß

es zu allen Zeiten eine Reihe von Ansichten oder Theorien gab über
das «Woher und Wohin» der Krankheiten. Im Bereiche der Neurose
und Psychose scheint die rein ätiologisch-causale Analyse ganz
besonders unbefriedigende Ergebnisse zu liefern. Die Therapie oder

gar Heilung ergibt sich daraus schon gar nicht, und die letztere kann,
wenn Jungs Beobachtungen zutreffen, erst eintreten, wenn es dem
Patienten gelingt, ein Verhältnis zu einem Element herzustellen,
welches neu hinzukommt, nämlich dem Religiösen. Wir müssen also

nicht annehmen, daß zur Genese einer Neurose oder Psychose

unbedingt, wie ich dies anfangs nannte, eine Gottesferne gehört. Wenn
dem so wäre, dürften religiöse Menschen gar keine solchen Störungen
entwickeln. Vielmehr wird aber im Verlauf einer solchen Krankheit
an irgendeinem Punkte diese Gottesferne realisiert werden müssen,
damit dieser Mangel fühlbar und Abhilfe getroffen werden kann
nach Jungs Rezept. Es wird sogar manchmal so sein, daß sich der
mit einer solchen Krankheit geschlagene Mensch eben gerade erst
durch dieses Verhängnis als von Gott getrennt erlebt. Man erinnere

163



sich an Hiob oder die Melancholie des Königs Saul (1. Sam. 28,15
«Und Gott ist von mir gewichen und antwortet mir nicht, weder
durch Propheten noch durch Träume»). Wie diese Abhilfe zu
geschehen hat oder besser wie dies zugeht, kann nicht im Rahmen
eines Vortrages beschrieben werden und ist ohnehin ein ungemein
kompliziertes Thema. Jung hat sich mindestens seit den Terry-
Lectures (1937) in allen seinen größeren Werken die Schilderung
dieser Vorgänge zur Aufgabe gemacht. Die Antwort auf die obige
Frage ist hingegen angedeutet in der ersten der beiden Feststellungen
Jungs, die ich früher erwähnte, daß nämlich in der menschlichen
Psyche eine natürliche religiöse Funktion nachweisbar ist.

Man wird hier nicht um die Frage herumkommen, wie denn in
diesem Zusammenhang bei Jung die Heilung definiert sei. Leider ist
sie nicht explicite definiert, aber man kann aus andern Stellen deutlich

genug sehen, daß keinesfalls eine symptomatische Heilung
gemeint sein kann. Symptomatische Heilungen finden in der Tat
tagtäglich in den Sprechstunden aller Ärzte aller verschiedenen
Denominationen statt und werden als Erfolge gebucht von Arzt und
Patient, ganz unabhängig davon, ob sie mit oder ohne das Jungsche
Critérium erfolgen. Auch neurotische Symptome verschwinden
gegebenenfalls spurlos unter oder trotz jeder Art von Therapie oder

Oudenotherapie. Jung hat vielmehr ein Behandlungsziel im Auge,
welches dazu führt, daß der Patient den Sinn seines Lebens, Leidens
und Soseins verstanden hat. Damit wäre wohl auch eine religiöse

Haftung grundsätzlich erreicht und gleichzeitig würde es sich nicht
nur um eine Remission, sondern um eine wirkliche Heilung handeln,
welche wohl auch als Wandlung bezeichnet werden müßte.

Wir können dieses Ziel auch anders formulieren: es handelt sich

um eine schöpferische Verarbeitung der Krankheit in dem Sinne,
daß dieselbe nicht nur erfolgreich bekämpft, sondern sinnvoll in. den

Gesamtzusammenhang des betreffenden Lebens eingeordnet ist und
der Patient die Lection derselben tatsächlich gelernt und verstanden
hat. Erst dann kann damit gerechnet werden, daß auch die Gefahr

von Recidiven überwunden ist.
Dieses Ziel setzt nun aber eine Leistung voraus, deren Möglichkeit

durchaus nicht auf der Hand liegt: Es muß nämlich gelingen, der
Krankheit einen Sinn abzugewinnen. Wie Sie sehen, kommen wir
damit doch zu jener Auffassung zurück, welcher das fromme Gemüt
seit alten Zeiten huldigte, daß der Krankheit ein verborgener Sinn

164-



zugrunde liegen müsse, den es zu erkennen gelte. Philosophisch liegt
hier also die Frage nach einer causa finalis zugrunde, wie ich schon
oben andeutete.

Bei der Forderung, den Sinn der Krankheit zu erkennen, erinnert
sich jeder Psychiater zuerst an die eindrucksvolle Anhäufung
olfensichtlichen Unsinns bei Geisteskrankheiten und Neurosen. Wie Sie

wissen, steht in der Tat am Anfang der neueren Psychologie jene
Überraschung, die uns Freud geboten hat mit der Aufklärung von
solchem Unsinn in Form von neurotischen Symptomen, Fehlhandlungen

und Träumen. Jung unternahm es dann mit demselben Erfolg,
den verborgenen Sinn in schizophrenen Neologismen aufzuweisen

(«Ich bin die Lorelei» in : Psychologie der Dementia praecox, 1907). Es

ist aber bis heute, auch nachdem der Schlüssel zur Dechiffrierung
dieses eigenartigen Code gefunden ist, noch unklar, was diese Patienten

dazu zwingt, sich so bizarr auszudrücken, so daß die Frage nach
dem Sinn dieser seltsamen Erscheinungen noch immer dunkel bleibt.
Mit etwas mehr Erfolg hat man sich dann den allgemeineren Fragen
zugewendet, was denn der Sinn einer Psychose überhaupt sein könnte.
Das Wort Sinn wäre hier gleichbedeutend mit Funktion, nämlich
der Funktion eines Durchbruches von vorwiegend kollektiv-unbewußtem

Material ins Bewußtsein. Auch ist die Sinnfrage gestellt im
Hinblick auf eine Heilungsmöglichkeit und damit einer eventuellen

Therapie. Letztere wäre gleichbedeutend mit einer konstruktiven
Verarbeitung der bis anhin destruktiven Dämonen und ergäbe eine,

gegenüber der prämorbiden Ausgangslage, total veränderte Situation.
«Sinn» hat also hier mit einem telos zu tun und ist darum weitgehend
identisch mit der Frage nach einer causa finalis. Jung hat den
Vorschlag gemacht, die schizophrene Erkrankung als «gigantischen
Kompensationsversuch» des Unbewußten zu verstehen, Kompensation

einer Enge des Bewußtseins oder, wie er auch einmal sagt, der
Weltanschauung. In Analogie zu seinen zitierten Feststellungen die

Fleilung von Neurosen betreffend, dürfte man wohl sagen, daß auch
hier kaum eine Heilung diagnostiziert werden darf, ohne daß das

telos der Einbeziehung des Religiösen erreicht ist. Trotzdem heute
viel von der analytischen Behandlung und Heilung Schizophrener
die Rede ist, habe ich bisher nichts über dieses Critérium gehört.
Man ist, soviel ich sehe, noch immer zufrieden mit der causal-reduk-
tiven Deutung der Erfolge. Ich selber verfüge nur über entsprechende
Erfahrung von analytischer Behandlung bei zwei Schizophrenen,

165



und die Fälle stammen aus den frühen dreißiger Jahren, als noch
keine Rede von analytischer Therapie der Schizophrenie war.

Den einen derselben möchte ich hier in aller Kürze darstellen:
Es handelte sich um einen jüngeren Mann, der wegen einer schweren
Katatonie schon seit Jahren in der Klinik interniert war. Als ich die

Abteilung für unruhige Patienten, in welcher er sich befand, von
meinem Vorgänger übernahm, warnte mich derselbe speziell vor
diesem wegen seiner angeblichen Aggressivität gefürchteten Patienten,

welcher beinahe kataleptisch in einer Ecke des Wachsaales stand.

Am nächsten Tag sah ich mir den Patienten näher an und bemerkte,
daß im Gegensatz zu seiner sonstigen Haltung im Ausdruck seiner

Augen etwas besonders Lebendiges und menschlich Warmes leuchtete.

Ich trat kurzerhand zu ihm hin, die Hand zum Gruße
ausstreckend. Zu meinem nicht geringen Erstaunen erwiderte er den
Gruß und drückte meine Hand wortlos sehr kräftig. Am nächsten

Tag nahm ich ihn mit auf mein Zimmer, was keine geringe Erregung
unter dem Pflegepersonal verursachte. Bei mir begann der Patient
rasch zu sprechen und erklärte mir im Laufe der nächsten Sitzungen
sein ganzes Wahnsystem, auf welches hier nicht der Ort ist
einzugehen. Jedenfalls war der Patient im Laufe von zwei Wochen
psychisch normalisiert und konnte nach weiteren zwei Wochen aus der
Klinik entlassen werden. Neun Jahre später traf ich ihn zufällig auf
der Straße in der Stadt, wobei er mir seine Braut vorstellte. Eine
kurze Katamnese ergab, daß er seit seiner Entlassung aus der Anstalt
ohne Unterbruch erfolgreich gearbeitet hatte und kaum in der
Gefahr war, ein Recidiv zu erleiden. Er nahm Abschied von mir
mit den Worten : «Ja, ja, Herr Doktor, wenn man's nicht erlebt hätte,
würde man es nie glauben, was so eine Krankheit einem Gutes

bringen kann.» Der Ausdruck, mit dem der ex-Patient dies sagte,

war eindeutig und ließ keinen Zweifel darüber, daß die Jahre im
Burghölzli zu einer echt religiösen, tiefen Erfahrung verarbeitet

waren, welche diesen Menschen geheilt d. h. ganz gemacht hat.
Nun, Einzelfälle entbehren jeder statistischen Significanz, auch

wenn sie noch so eindrucksvoll sind. Sie werden wegen ihrer Ein-
drücklichkeit in ihrer allgemeinen Bedeutung zu leicht überschätzt.
Um doch eine breitere Basis zu bekommen, müssen wir deshalb nach

analogen Erfahrungen in verwandten Gebieten suchen und so den

Einzelfall in einen größeren Zusammenhang stellen, ohne aber eine

tisrdßaaig etç alio yévoç zu begehen.

166



1. Wenn wir glauben, den Sinn der Krankheit so eng mit ihrer
Heilung verknüpfen zu dürfen, so erinnert diese Auffassung an das

alte Mythologem o zsœaaa idaszai (Apollonorakel bei Apollodor).
Hier hat die Krankheit eindeutig die Dignität des Heilmittels
ebenso wie das Gift das Heilmittel ist und umgekehrt. Das Prinzip
muß sogar aus mehreren Gründen so weit getrieben werden, daß

der Kranke zum Arzt wird und der Arzt zum Kranken.

2. Nach antiker Auffassung lassen sich die beiden Begriffe vocroç und
Tievca nicht trennen, ebensowenig wie Oyceia und tiÀovzoç. Krankheit

bedeutet also Armut und Gesundheit Reichtum. Wer
krank ist, dem «fehlt» (nevca) ja auch etwas, wie unsere Mundart
sich ausdrückt, wer gesund ist, hat die Fülle Ganzheit (jiloùzo-).

3. In diesem mythologischen Bereich gibt es folglich nur eine

Möglichkeit der Heilung, nämlich wenn der krankmachende oder
selber kranke oder verwundete Gott persönlich eingreift. Dies ist,
wie ich schon sagte, in den Asklepieien ganz eindeutig der Fall.
Dabei muß betont werden, daß dort keine medizinische Behandlung

betrieben wird, obschon es sich nach den vorhandenen

Krankengeschichten oft auch um eindeutig organische
Veränderungen handelt. Es wird also ausschließlich irrational verfahren.
Causale Therapie gibt es nicht, sondern an Stelle des Causalitäts-

prinzips tritt ein Analogieprinzip, das später in der Homöopathie
bekanntgewordene similia similibus curantur (Gift Heilmittel).

4. Dieses Heilmittel ist nur dem Heilgott bekannt und ein eventuell

nötiger Eingriff wird von ihm eigenhändig vollzogen (im Traum),
womit die Kur beendigt ist. Die Heilung ist also eine intercessio

divina, m. a. W. das Auftreten eines personifizierten göttlichen
Prinzips. Die Anerkennung dieser Tatsache vollzieht der geheilte
Patient lediglich durch eine Weihgabe in den Tempel, z.B. des

Asklepios, womit er den Schauplatz der Heilung verläßt, aber
dem Gotte verbunden bleibt als religiosus (terminus technicus).

Ich möchte Sie nun einladen, diese alten Prinzipien als
noch gültig anzunehmen, einerseits unter Einschränkung auf mein
spezielles Fachgebiet seelischer Erkrankungen oder Schwierigkeiten
und anderseits sich gleichzeitig zu erinnern an 1. die zwei Jungschen
Feststellungen und 2. an die erwähnten psychiatrisch-klinischen
Erfahrungen. Die Übereinstimmungen über die Jahrtausende dürften

167



für sich sprechen. Jungs Feststellungen entstammen, wie man ihm
unbedingt glauben darf, aus seinem gewaltigen Erfahrungsmaterial.
Dieses ist gewonnen unter Berücksichtigung der den Schwierigkeiten
im Bewußtsein parallel gehenden Vorgänge im Unbewußten, wozu
vorwiegend die Träume gehören. Wenn es gelingt, sich mit diesen

Vorgängen bewußt auseinanderzusetzen, so ergeben sich u.a. zweierlei

Folgen:

1.Es kann eine Entwicklung festgestellt werden, welche damit
endigt, daß der betreffende Mensch einen Zugang zum oder Anschluß
an das Religiöse findet (Jungs Punkt 2 Heilung).

2. Es kann festgestellt werden, daß der erwähnte Parallelismus
zwischen Bewußtsein und Unbewußtem meist eher so etwas wie ein
Antiparallelismus ist. Wie Sie wissen, hat Jung dafür den Ausdruck
Kompensation eingeführt. Er meint damit, daß die unbewußten
Produkte die Bedeutung haben, ungenügende oder falsche

Bewußtseinsleistungen so auszuwuchten, daß eine Gleichgewichtslage

hergestellt werden kann, wenn es gelingt, diese Wirkungen
ins Bewußtsein zu heben.

Beide Tatsachen sind zunächst empirisch gefunden und in vielen
Fällen überzeugend nachweisbar. Dann bewähren sie sich aber auch
als heuristische Prinzipien tagtäglich in der Praxis. Die kompensatorische

Funktion der Phänomene des Unbewußten gegenüber
denjenigen des Bewußtseins verlangt aber noch eine nähere theoretische

Untersuchung. Es wäre denkbar, daß es sich dabei um Regelkreise

handeln könnte, wie sie heute aus der Automation bekannt sind.
Dieses Modell läßt sich, wie bekannt, ja auch auf gewisse biologische
Regulationen anwenden, wie sie als «selbstregulierende Systeme»
beschrieben sind. Aber schon allein im Bereiche der Bewußtseinsfunktionen

gelangen wir bald an die Grenze, wo das «feed back»
zur Erklärung nicht mehr genügt. Der Begründer der Kybernetik,
JV. Wiener, macht dies in seinem Buch «The Human Use of Human
Beings» (London 1950) klar genug: «Es gibt keinen Gott, und Marx
ist sein Prophet!» Noch weniger genügt das kybernetische Modell
selbstverständlich für das Verhältnis von Bewußtsein und
Unbewußtem, ganz zu schweigen von der einfachsten Vorstellung der
kommunizierenden Röhren.

Wir sagten zwar, daß im Falle einer Krankheit seelischer Art dem
Patienten etwas «fehle», und es wäre leicht vorstellbar, daß dieses

168



Manko durch Selbststeuerungsvorgänge der Psyche aufgefüllt würde.
Dieser Vorgang wäre jedoch ein quantitativer und daher als

Komplementierung (von compleo) zu bezeichnen und sollte nicht verwechselt

werden mit dem Begriff der Kompensation im Sinne Jungs. Ein
Komplement wäre so viel wie eine Antwort auf eine Frage, die man
prinzipiell lösen könnte, entweder dadurch, daß man über genügend
Kenntnisse oder Zeit zur Anschaffung derselben verfügen würde
oder einen Fachmann zur Verfügung hätte, der die Antworten
bereit hat. Dies scheint mir weitgehend der Fall zu sein bei all jenen
seelischen Problemen, welche nach Freud oder Adler aufgehen. Hier
muß einer allgemein verbreiteten Ansicht begegnet werden, welche
in bezug auf Adlers Auffassung besteht: Man pflegt seine Theorie
als auf einem finalen Gesichtspunkt beruhend zu bezeichnen. Der
«Krankheitsgewinn» z.B. soll die Neurose nicht nur erklären,
sondern im Sinne des Zweckes auch «heiligen». Bei erfolgreicher Analyse

verliert der Patient diese fiktiven Ziele und Lösungen und damit
die Neurose. Es kommt m. a. W. eine richtige Lösung als «output»
aus dem Gomputor, genannt Analyse, heraus, gegenüber der falschen,
welche sich der Patient vor der Analyse gegeben und zu deren
Stütze er die Neurose gebraucht hatte. Meines Erachtens ist also

die Adlersche Auffassung gar keine wirklich finale, denn die richtige
Antwort steckt von Anfang an im System drin, das Ich will sie lediglich

nicht wissen, d.h. zieht die falsche vor. Hingegen scheint hier
das kybernetische Modell den Sachverhalt weitgehend zu decken.

Philosophisch handelt es sich also bei Adler am ehesten um eine
immanente Teleologie, welcher das Prinzip des Regelkreises genügt.

Demgegenüber müßte der Kompensationsbegriff im Sinne Jungs
philosophisch unbedingt einer transzendenten Teleologie zugewiesen
werden. Die konsequente Anwendung des Satzes, daß die Manifestation

des Unbewußten der bewußten Haltung und Einstellung gegenüber

kompensatorische Bedeutung habe, führt zwar in erster Linie
auch zu einem «feed back», welches aber sowohl das Bewußtsein
wie das Unbewußte verändert. Es entsteht so ein Ablauf oder Prozeß,
welcher von Jung als Individuationsprozeß beschrieben wird. Dieses

Geschehen hat, wie empirisch gezeigt wird, ein Telos, welches man
weder der Neurose noch ihrem Wirt angesehen hätte. Das Telos
kann aber schon vor seiner Realisierung symbolisch präfiguriert sein

und läßt unter Anwendung vergleichender Gesichtspunkte erkennen,
daß es eine Ganzheit, die Ganzheit der menschlichen Persönlichkeit,

169



beschreibt. Ganz und heil sind Synonyma, wer geheilt ist, ist ganz
geworden. Zu beidem gehört, wie wir von Jung erfahren, die religiöse
Funktion, und sie ist auch in der Erfahrung mit dem Auftreten dieser

Ganzheitssymbole gegeben. Retrospektiv wird dieses Telos zu einer
causa finalis, welche man aber ohne konsequente Anwendung des

Kompensationstheorems gar nie gefunden hätte. Das religiöse
Phänomen und die Heilung sind praktisch identisch und werden
subjektiv als Transzendenz empfunden, d.h. als neues Element, welches

nicht von Anfang an, wenn auch noch so verborgen, im System
steckte. Es war demzufolge auch niemand in der Lage, diese

Antwort schon vorher zu wissen. Wie Sie sehen, finden wir uns mit einer
solchen Feststellung in bestem Einklang mit der klinischen Erfahrung
der Antike, wo, wie gesagt, die intercessio divina gleich der Heilung ist.

Ich hoffe, m. D. u. H., Sie haben Verständnis dafür, daß ich Ihnen
keine einfachen Lösungen für diese unendlich schwierigen Fragen
offerieren kann und lediglich versuche, dieselben möglichst vorurteilsfrei

und behutsam in vielen Mäandern zu circumambulieren.
Finale Ursachen setzen ein absolutes Wissen oder Vorauswissen, was

wohl eine erkenntnistheoretische Aporie erster Ordnung ist. Außerdem

sagte ich ja eingangs, wir Ärzte seien Empiriker und, wie
bekannt, sind Empiriker im allgemeinen metaphysikfeindlich. Was

aber, wenn uns unsere Empirie, d.h. Kasuistik, zwingt, finale
Ursachen anzunehmen? Wahrscheinlich gemacht sind sie schon durch
den consensus gentium, etwa in Form der schon oft zitierten
Vorstellungen über Krankheit und Heilung in der Antike. In der
Psychiatrie sind wir viel mehr als in der somatischen Medizin von der

Sinnlosigkeit der Phänomene beeindruckt. Um so intrigierender ist

es, gerade dort die Frage nach dem Sinn zu stellen. Die Frage ist
aber auch praktisch wichtig genug, haben wir doch gesehen, daß, im
Falle wir die Antwort finden, dies für den Patienten gleichbedeutend
damit ist, daß der «Heilsplan» gefunden ist. Der Unsinn hatte also

Methode, aber wohlverstanden so, daß es unmöglich gewesen wäre,
diese eher zu durchschauen und zu verstehen.

Ich möchte aber ganz besonders betonen, daß auch, nachdem dieses

Verständnis gefunden ist, das Geheimnis geheim bleibt, denn wo läßt
uns denn diese Frage nach dem Sinn stehen? Wir müssen hier wohl
über unsern fachlichen Gesichtspunkt weit hinausgehen, um zu
erkennen, daß es doch wirklich so aussieht, als ob der «ganze große
Unsinn» nur dazu da wäre, uns zu zwingen, den «Sinn» oder

170



Heilsplan darin zu finden, und dies nicht bloß in der Psychopathologie.

Auf der Suche nach der Antwort begegnen wir verschiedenen

Vorschlägen. Um nur ein Beispiel zu nennen, gehört z.B. bei Poseidonios

die Frage nach dem Zweck in die Theologie, da sie eine besondere

Kraft, eine Äoyixij ôùva/ucç, Vernunftkraft voraussetzt, also nichts
mit der Physik zu tun hat. Poseidonios spricht auch von einer ^mzLxrj
ôùva/ucç, was Cicero, wie immer, so korrekt mit vis Vitalis übersetzt.
Dies ist natürlich, wie Sie sehen, nicht gleichbedeutend mit einem
Vitalismus. Wir können aber der Frage nicht ausweichen: Wenn es

diese finalen Ursachen gibt und dieselben sogar ersichtlich werden,
nachdem es gelungen ist, das ganze quid pro quo zu verstehen;
wenn es also dieses absolute Wissen gibt, wer hat dann das alles so

raffiniert verwirrt und veranlaßt? Ich gebe Ihnen gerne zu, daß
diese Frage einen versteckten Anthropomorphismus enthält. Aber
ist sie deswegen eine bloße Projektion? Wir wollen nicht vergessen,
daß die Religionen seit dem A. T. und der Antike von der Pronoia

als einem der wesentlichsten göttlichen Attribute gesprochen haben.
Oder ist es auch bloß ein Anthropomorphismus, wenn ich schließe,

dieses absolute Wissen müsse doch ein Subjekt haben? — Ich entdecke
mich hier dabei im Begriffe zu sein, einen Gottesbeweis herzuleiten,
und gar noch aus den Erfahrungen der Psychopathologie! Dies ist
aber, wie Sie mir glauben werden, nicht meine Absicht. Das Problem
scheint mir eher zu jener Frage Eckeharts zu gehören, ob uns denn
«Gott noch nicht Welt geworden» sei.

Lassen Sie mich, m. D. u. H., hier noch einmal auf das eingangs
erwähnte Institut von Lourdes zurückkommen, um damit den Bogen

zu schließen. Die moderne Devise lautet dort: «Per Mariam ad

Jesum», wie ich von Father James Aylward höre. Die jungfräuliche
conceptio immaculata führt also zum Sohn-Gott oder Gottessohn,
welcher der Anthropos, der ganze Mensch ist. Damit wäre dann die

präexistente Ganzheit erreicht, wobei die Mutter als Jungfrau
vermittelt. Die Analogien zu Hygieia und Asklepios sind auffallend.
Ebenso wird denjenigen unter Ihnen, welche mit Jungs Darstellungen

des Individuationsprozesses vertraut sind, die Analogie mit jener
Phänomenologie auffallen.

Nun muß ich aber zum Schluß kommen. Sie werden sich jetzt oder

spätestens morgen fragen, wo denn nun die «Konsequenzen der
neueren Psychologie» seien, welche Ihnen der Referent darzustellen

171



versprach. Wenn diese meine Vermutung zutrifft, dann will ich auch

mit diesem Effekt meiner Ausführungen ganz zufrieden sein, denn,
wenn es sich in der Psychologie um Konsequenzen handelt, müssen
dieselben ohnehin von jedem Einzelnen innerhalb seiner eigenen
Psyche gezogen werden. Darum muß ich Sie bitten, mir mildernde
Umstände zuzubilligen, wenn ich heute abend vorwiegend Fragen
gestellt und wenige beantwortet habe. Eine Antwort will ich Ihnen
aber doch wenigstens verraten, nämlich diejenige auf die Frage, was
die Folgerung aus den angeführten Dingen für den Arzt sei? Doch
auch diese Antwort nur in einem Wortspiel : Englisch heißt der Arzt
physician. Unsere Konsequenz ist, daß in wirklicher Berücksichtigung

der geschilderten Tatsachen jeder physician auch ein
metaphysician werden müßte.

172


	Einige Konsequenzen der neueren Psychologie

