Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Einige Konsequenzen der neueren Psychologie
Autor: Meier, C.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einige Konsequenzen der neueren Psychologie*

von C. A. Meier

Ich bin kein Philosoph, sondern Arzt, im speziellen Psychiater
und noch spezieller Analytiker Jungscher Richtung. Wenn ich es
trotzdem unternehme, Thnen etwas mitzuteilen, was Sie vielleicht als
Philosophen interessieren konnte, so muf3 ich Sie bitten, dies eingangs
gemachtes negatives Bekenntnis im Ohr zu behalten. Hippokraies
sagt namlich, épteos yap @edoooygos ieodeos, und ich méchte mir auf
keinen Fall von Ihnen sagen lassen, daBl mir vor einer derartigen
«Gottihnlichkeit bange» werden miiBte, indem ich wirklich keinen
Anspruch darauf erhebe, Philosoph zu sein. Wir Arzte sind namlich
Empiriker, was ja auch von C. G. Jung immer wieder emphatisch
betont wird, wenn man ihm vorwirft, er gestatte sich Ubergriffe in
die Philosophie oder gar Theologie. Wenn Sie mich aber freundlicher-
weise aufgefordert haben, als Arzt zu Threm philosophischen Gre-
mium zu sprechen, so will ich die Gelegenheit gerne beniitzen,
Ihnen einige Fragen vorzulegen, die sich zwar aus unserer drztlichen
Erfahrung ergeben, ohne daB wir aber als Arzte in der Lage wiren,
eine befriedigende Antwort darauf geben zu kénnen und hoffe
dabei, Sie kénnen uns hier weiterhelfen.

Es wire ja doch wohl sehr zu begriiBen, wenn die Fakultéiten sich
dazu finden kénnten, den Ring wieder zu schlieBen, welcher im
angefuihrten Hippokrates-Zitat zwischen Arzt, Philosoph und Gott,
d.h. zwischen med., phil. und theol. Fakultit, angedeutet ist, und fir
mich als Arzt wire es natiirlich besonders befriedigend, wenn gerade
die med. Fakultit zur Heilung der hier noch immer klaffenden
Wunden beitragen kénnte.

Der eben verstorbene Karl Reinhardt meinte ja, daB man noch eine
freie Sprache iiber diese Fragen fithren konnte, als die Theologie, in
den alten Zeiten, noch ein Teil der Philosophie gewesen sei. Als
dann aber die Philosophie «wissenschaftlich» wurde, habe sich die

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Ziirich am
26. Februar 1959.

157



Theologie verselbstindigt und verabsolutiert. Sie sei dadurch dogma-
tisch, intolerant und uninteressant geworden.

Wie dem auch immer sein mag, halte ich es persénlich eher mit
Cicero, der dann, nachdem er lange brav de natura deorum philo-
sophiert hat, eine scharfe Wendung macht und sagt, wenn wir nun
aber iiber die Gottheit selbst reden wollen, dann ist eine freiere
Sprache gestattet (contra deum licet disputare liberius). Diese
Haltung scheint mit der Bedeutung eines solchen Themas ange-
messener und wiirdiger.

Nun will ich zwar zu Ihnen nicht tiber Gott sprechen, denn da
verfiige ich leider iiber keine tiichtige Erfahrung. Direkte Gottes-
erfahrung scheint ja iitberhaupt rar geworden zu sein (oder war sie
es immer?) und wird, wie man annehmen muB, wahrscheinlich aus
guten Griinden, auf alle Fille offiziell, nicht besonders encouragiert.
Was ich Thnen vorlegen méchte, sind viel eher Erfahrungen, die
zunichst den Eindruck der Gottesferne erwecken, nimlich krankhafte
Erscheinungen. Im Dialekt erkundigt man sich ja nach der Natur
einer Krankheit, indem man fragt: «Was fehlt Thnen?» In den
Asklepieien der Griechen und Rémer ist die Antwort auf diese Frage
auch ganz eindeutig gegeben, indem eine jeweilige Epiphanie des
Gottes in irgendeiner seiner Gestalten, im Wachen oder Traum, die
Heilung war. Das, was dem Kranken «fehlte», war dann offenbar
wieder integriert und die Kur damit beendet. Fiir derartige Wir-
kungen scheint der Polytheismus eine giinstigere Voraussetzung zu
sein als unser Monotheismus. Aber dieser ist vielleicht noch immer
nicht zu tief eingewurzelt, so dal3 unsere Patienten doch auch noch
eine Moglichkeit haben, nebenbei an diese oder jene chemische
Verbindung im Sinne des Arkanums zu glauben und damit deren
therapeutischer Wirksamkeit, wie man weil}, eine wesentlich bessere
Chance zu geben.

Gewisse Riicksichten auf diesbezigliche Nachteile des Monotheis-
mus nimmt ja allerdings die katholische Kirche mit dem Institut der
14 Nothelfer. AuBerdem hat sich fast jeder Heilige auf irgendeinem
medizinischen Gebiet als Spezialarzt etabliert, wobei es allerdings
eher aussieht wie im alten Agypten, woselbst die Arzte nicht wie
bei uns auf besondere Organ- oder Funktionssysteme, sondern auf
einzelne Krankheiten spezialisiert waren.

Bei der Heiligen Jungfrau ist dies allerdings nicht so. Sie ist aus
diesem und vielen andern Griinden zweifellos die interessanteste

158



Kollegin. An ihrem Gnadenort Lourdes manifestiert sie sich beson-
ders durch Heilungen von Krankheiten aller Art. Insbesondere seit-
dem sie mit dem neuen Dogma den Rang einer Géttin einnimmt,
riickt sie vergleichend religionsgeschichtlich in nichste Verwandt-
schaft mit der jungfraulich-miitterlichen Hygieia der Griechen, auf
die Asklepios fiir seine Kuren weitgehend angewiesen zu sein schien.
Als ich mich vor Jahren eingehend mit den Bedingungen befaBte,
welche in der Antike fiir die Krankenheilung gefordert waren und
zur Verfiigung standen, wurde es mir erst spat klar, daB3 dieselben
offenbar ubiquitir und zu allen Zeiten identisch sind. Diese Parapher-
nalien geniigen mit den beiden genannten Eigenschaften vollkom-
men der Definition einer archetypischen Siiuation im Sinne von C. G.
Jung. Im Rahmen dieses Vortrages kann ich nicht auf die Details
dieser Ubereinstimmungen eingehen, wie sie sich etwa zwischen den
Einrichtungen in den antiken Asklepieien und denjenigen des heu-
tigen Lourdes ergeben. Zwei der wichtigsten seien nur eben erwihnt:
Quelle und Piscina, als chthonische Elemente. Das Erdhafte, Chthoni-
sche, ist bei allen Heilkulten stark betont, was besonders bedeutsam
erscheint in unserem Zeitalter, da alle Bemithungen der GroBmichte
dahin gehen, von der Erde loszukommen. Einem mythologischen
Denken bietet sich hier unvermeidlich das Bild des Antidus und seines
Schicksals an. Hoffen wir, daB3 unsere modernen Bemiihungen, von
der Mutter Erde loszukommen, letzten Endes auch dem edleren Ziele
dienen, die Apfel der Hesperiden zu gewinnen!

Sie werden sich fragen, was alte Heilkulte mit neuerer Psychologie
zu tun haben. Nun, da ist erstens daran zu erinnern, daf3 antik
derjenige, welcher sich dem Kult einer bestimmten Gottheit weiht,
ein Pepamevryc ist, und das behaupten wir Arzte ja meistens auch zu
sein. In hellenistischer Zeit und im frithen Christentum nennen sich
dann gewisse Asketen und Ménche Therapeuten, ohne daB sie dabei
an eine drztliche Betitigung denken. Ich will damit nur andeuten,
wie nahe Kult und Kur seit alters miteinander verwandt sind.

Aber Sie werden wiederum fragen, ob denn die moderne Psycho-
therapie ein Kult sei. Dies ist ja in der Tat nur allzuoft als Vorwurf
gegen die Jungsche Analytische Psychologie erhoben worden. Ein
esoterischer Geheimkult soll sie gar sein, greulich! Wir brauchen
aber nur, mit einem Blick auf das gewaltige Oeuvre Jungs, darauf
hinzuweisen, daB sich kaum ein anderer GroBer unseres Faches so
unablissig bemiiht hat, die Resultate seiner Forschung und Praxis

159



immer wieder zu beschreiben und neu zu bearbeiten, um zu sehen,
daB hier wahrlich keine Geheimtuerei und keine Esoterik betrieben
wird, es sei denn, man ziehe subjektivistisch diesen Aberglauben vor
und setzt Jungs Schriften auf seinen privaten Index.

Nun hat aber Fung bei dieser seiner Arbeit allerdings empirisch
etwas gefunden, das einen engen Beriihrungspunkt mit den alten
Heilkulten ergibt. Er stellte namlich zweierlei fest, was hierher gehort:

1. daB die menschliche Psyche eine autochthone religiése Funktion
hat und

2. daB er noch keinen Patienten, der sich in der zweiten Lebenshilfte
befand, geheilt hat, ohne daB derselbe einen Zugang zu eben dieser
genuinen religidsen Funktion gefunden hitte.

Man mochte annehmen, daB auf solche Feststellungen hin die
Theologen in Scharen in Jungs Sprechstunde wandern. Wie Sie
wissen, ist dem aber gar nicht so. Vielleicht, natiirlich, weil die
Theologen eine solche Heilung gar nicht nétig haben. Aber dann
kénnten sie sich wenigstens freuen dariiber, dafl es nun so etwas wie
eine experimentell bewiesene theologia naturalis gibt. Doch warum
bleibt auch diese Reaktion aus? Diese Frage ist nicht einfach, und
die Antwort ist natiirlich auch gar nicht in jedem Falle dieselbe.
Uns drztlichen Psychologen aber ist diese Erfahrung Jungs interessant
genug, schon deshalb, weil sie fiir unsere praktische Tétigkeit h6chst
relevant ist.

Wenn es aber, wie aus den angefiihrten Feststellungen Jungs her-
vorgeht, feststeht, daB, mindestens im Bereich der Neurosen, die
Heilung davon abhingt, ob die religiose Funktion der Seele entdeckt
und anerkannt wird, so kénnte man folgern, die anfangs erwihnte
Gottesferne sei die causa fiir den « Neurose» genannten Effekt, und die
Wiedereinfithrung der religiésen Funktion demnach die causale
Therapie. M. a. W., was all den vielen Patienten Jungs im oben
angedeuteten Sinne «gefehlt» habe, sei eben diese religiose Funktion
oder deren bewuBte Anerkennung. Sie werden mir aber mit Recht
vorwerfen, dies wire eine logisch und philosophisch unzulissige
Simplifizierung oder Verallgemeinerung. Der Vergleich wiirde auch
nur wirklich zutreffen bei den relativ seltenen Fillen fiir eine Sub-
stitutionstherapie, wie man sich medizinisch ausdriickt (Diabetes-
Insulin). In Wirklichkeit dirfte der Sachverhalt meistens viel kom-

160



plizierter liegen. Wenn z.B. in den Freudschen Auffassungen auch
nur ein Kornchen Wahrheit steckt, dafl nimlich die Genese der
Neurosen auf frithinfantile Konflikte zuriickgeht, so bleibt hier kaum
Platz fiir eine religiése Atiologie. Jedenfalls kann man leicht ver-
stehen, daB Freud aus dieser Perspektive nicht zu Feststellungen wie
diejenigen Jungs gelangen konnte. Was uns aber hier interessiert ist
die Frage, ob denn bei Neurosen und geistigen Stérungen eine causal-
atiologische Fragestellung iiberhaupt geniigen oder gar sinnvoll sein
kann. Wenn niamlich nicht das Fehlen oder ein Fehler des religiésen
Elementes die krankmachende Ursache sein kann, wie das bei den-
jenigen Fillen zutrifft, welche den Freudschen Mechanismen zu
geniigen scheinen und seine Korrektur oder Substitution laut Fung
trotzdem conditio sine qua non der Heilung ist, so wird die causal-
reduktive Betrachtungsweise nicht weit fithren. Der eingetretene
Heilerfolg ist dann nur erklirlich, wenn man annimmt, das ganze
System (Patient, Krankheit und Arzt) habe im Laufe der Behand-
lung einen gewissen Bedeutungswandel erfahren und erst durch
diesen sei die Lésung des Problemes méglich geworden. Es wire
dann auch durch die Loésung etwas erreicht, was nicht einfach
einem Riickfall in die Vergangenheit entspriche, sondern effektiv
etwas vollkommen Neues ist. Man kénnte natiirlich versucht sein zu
sagen, das ganze neurotische oder psychotische Intervall sei eben von
Anfang an arrangiert gewesen gerade damit der betreffende Mensch
zur Annahme der religitsen Forderungen gelangen miisse. Hiemit
wire die Krankheit selbst als uneigentlich erklirt und beinahe zu
einem neurotischen Arrangement im Sinne von 4. Adler degradiert.
Die Frage nach dem Motiv kénnte aber dann nicht in die Adlersche
Allerweltserklarung, namlich Machtgewinn, eingehen, so daBl man
sich fragen muB, welcher andere unbewuBte Komplex dahinter
stecken kénnte. Wenn dieser erst bei der Heilung, d.h. also am Ende
einer meist lang dauernden Bemiihung, genannt Analyse, ersichtlich
wird, so muB3 er schon wirklich unbewufit gewesen sein. Das Auf-
regendste am UnbewuBten ist nimlich eben gerade, daB es wirklich
unbewuBt ist und nicht nur verdringt oder vergessen. Es kann
somit nicht auf Bekanntes zuriickgefiihrt werden. Infolgedessen wire
es methodisch falsch, wenn wir jetzt, seit Jungs genannten Funden,
in einer analytischen Behandlung ab ovo darauf ausgingen, diesen
unbewuBten religiosen Faktor & tout prix, wie den manichiischen
Lichtfunken, der Finsternis der unbewuBten Materie zu entreiBen.

11 Studia Philosophica XIX 161



Eine solche petitio principii miiBte aus mancherlei Griinden verkehrt
sein. Der praktisch wichtigste wire, daBl ein auf diese monotone
Weise prijudizierter Analytiker der Mannigfaltigkeit der Fille nie-
mals gerecht werden konnte. Wer mit einer Panacee operiert, kann
gar nicht Analytiker sein, da er damit lediglich die Realitit seiner
eigenen Monomanie beweist. Er ist somit von einem Komplex be-
sessen und reitet dieses Steckenpferd parforce, indem er ihn in jeden
seiner Fille hineinexaminiert.

Nichts griindet sich so sehr auf die subjektive Uberzeugung wie
das Religiose. Wenn ich seiner zu meiner Heilung bedarf, so muf3
es deshalb von mir selber, in mir selber, sozusagen zu meiner eigenen
groBten Uberraschung, personlichster Forschung und Bemiihung
zufolge entdeckt werden. Gerade hierbei darf mich mein Analytiker
nur behutsamst begleiten, bestenfalls leiten.

Wenn ich nun vorhin sagte, das System miisse in diesem Falle im
Laufe der Krankheit und Behandlung einen Bedeutungswandel er-
fahren haben, so heifit dies m. a. W., daB} das religiése Element nicht
von Anfang an in der Erkrankung steckte, sondern daB es ein Produkt
derselben plus eventuell der Behandlung ist. Einer von vornherein
bestehenden religiosen Einstellung erschien zwar jede Krankheit,
gleich wie jeder Schicksalsschlag, immer als von Gott verhingt und
einem demzufolge ebenfalls von Anfang an vorhandenen Heilsplan
dienend. Dies gilt auch, wenn es sich scheinbar nur um eine Bestra-
fung handelt.

Man bemerkt hier einen Finalismus, der einem blinden Gestirns-
zwang vorzuziehen ist, wenigstens dort, wo die Gestirne keine Gétter
mehr sind. Hingegen erhilt der entsprechende Gott eine, mindestens
auf den ersten Blick, dubitse Rolle, indem er es ist, der die Menschen
krank macht. Schon Jahve! tat dies, dann Apoll und mindestens bis
im Barock auch noch der Christengott. Eine psychologisch besonders
interessante Variante dieses Themas ist der Heilgott, welcher selber
krank oder verwundet ist, und das damit eng zusammenhingende
Motiv des Giftes als Heilmittel oder der Heilwirkung der Waffe,
welche verwundete (noch in R. Wagners Parsifal). Doch kénnen wir
darauf nicht niher eingehen. Heute scheint uns diese Idee des krank-

1 Cff. Hempel, Foh. «Ich bin der Herr, Dein Arzt» (Ex. 15,26, insbes.
Kap. 3: Jahve totet und heilt. Theol. Litztg. 57, Nr. 11, 809, insbes. 8201F.
Vgl. auch Jes. 45,6-7: ego dominus et non est alter... faciens bonum et
creans malum.

162



machenden Gottes nicht mehr so schmackhaft zu sein. Ich méchte
aber betonen, daB ich die geistlose aufklirerische Idee nicht teile,
wonach diese Mythologeme Priestertrug seien nach dem Schema:
Gott machte Dich krank; werde gliubig, so macht er Dich zum
Dank wieder gesund. Man scheint heute noch besser anzukommen
bei den Patienten, wenn man den Verdacht dulBlert, die Krankheit
sei vielleicht irgendwie selbstverschuldet. Aber dies ist nur erlaubt
bei bereits etwas «erleuchteten» Kranken, sagen wir also Intellek-
tuellen und — Rationalisten, denn im Grunde genommen ist diese
Auffassung eine rational-causalistische. Wenn die Heiluag aber nach
Jung vom gelungenen AnschluBl ans religiése Element abhingt und
wir dies nicht als einfache Substitution erklaren kénnen, so fillt da-
mit die einfache Beziehung von causa morbi und Heilmittel dahin.
Es ist auch vom Gesichtspunkt der «Mental Hygiene» aus gesehen
besser so, denn, sollte es méglich sein, daB3 ich mich sowohl selber
krank mache wie heile, so wire ich ja einem jener eben angefiihrten
Gotter gleich, welche genau diese beiden Eigenschaften haben, und
diese Gottahnlichkeit hitte ihre nicht zu unterschitzenden Gefahren,
indem ich mir mit dieser Auffassung zu meiner Neurose zusitzlich
noch einen GréBewahn zugelegt hitte.

Ich glaube es wird nun Zeit, uns zu fragen, wo wir mit den bis-
herigen Uberlegungen hingekommen sind. Es hat sich gezeigt, daB
es zu allen Zeiten eine Reihe von Ansichten oder Theorien gab iiber
das « Woher und Wohin» der Krankheiten. Im Bereiche der Neurose
und Psychose scheint die rein 4tiologisch-causale Analyse ganz be-
sonders unbefriedigende Ergebnisse zu liefern. Die Therapie oder
gar Heilung ergibt sich daraus schon gar nicht, und die letztere kann,
wenn Jungs Beobachtungen zutreffen, erst eintreten, wenn es dem
Patienten gelingt, ein Verhiltnis zu einem Element herzustellen,
welches neu hinzukommt, ndmlich dem Religiosen. Wir miissen also
nicht annehmen, daB3 zur Genese einer Neurose oder Psychose un-
bedingt, wie ich dies anfangs nannte, eine Gottesferne gehért. Wenn
dem so wire, diirften religiése Menschen gar keine solchen Stérungen
entwickeln. Vielmehr wird aber im Verlauf einer solchen Krankheit
an irgendeinem Punkte diese Gottesferne realisiert werden miissen,
damit dieser Mangel fithlbar und Abhilfe getroffen werden kann
nach Jungs Rezept. Es wird sogar manchmal so sein, daf} sich der
mit einer solchen Krankheit geschlagene Mensch eben gerade erst
durch dieses Verhingnis als von Gott getrennt erlebt. Man erinnere

163



sich an Hiob oder die Melancholie des Koénigs Saul (1. Sam. 28,15
«Und Gott ist von mir gewichen und antwortet mir nicht, weder
durch Propheten noch durch Triume»). Wie diese Abhilfe zu ge-
schehen hat oder besser wie dies zugeht, kann nicht im Rahmen
eines Vortrages beschrieben werden und ist ohnehin ein ungemein
kompliziertes Thema. Fung hat sich mindestens seit den Terry-
Lectures (1937) in allen seinen groBeren Werken die Schilderung
dieser Vorginge zur Aufgabe gemacht. Die Antwort auf die obige
Frage ist hingegen angedeutet in der ersten der beiden Feststellungen
Jungs, die ich frither erwihnte, daB nimlich in der menschlichen
Psyche eine natiirliche religiose Funktion nachweisbar ist.

Man wird hier nicht um die Frage herumkommen, wie denn in
diesem Zusammenhang bei Fung die Heilung definiert sei. Leider ist
sie nicht explicite definiert, aber man kann aus andern Stellen deut-
lich genug sehen, daB keinesfalls eine symptomatische Heilung ge-
meint sein kann. Symptomatische Heilungen finden in der Tat tag-
tiglich in den Sprechstunden aller Arzte aller verschiedenen Deno-
minationen statt und werden als Erfolge gebucht von Arzt und
Patient, ganz unabhingig davon, ob sie mit oder ohne das Jungsche
Criterium erfolgen. Auch neurotische Symptome verschwinden ge-
gebenenfalls spurlos unter oder trotz jeder Art von Therapie oder
Oudenotherapie. Jung hat vielmehr ein Behandlungsziel im Auge,
welches dazu fiihrt, daf der Patient den Sinn seines Lebens, Leidens
und Soseins verstanden hat. Damit wire wohl auch eine religiose
Haltung grundsitzlich erreicht und gleichzeitig wiirde es sich nicht
nur um eine Remission, sondern um eine wirkliche Heilung handeln,
welche wohl auch als Wandlung bezeichnet werden miif3te.

Wir konnen dieses Ziel auch anders formulieren: es handelt sich
um eine schopferische Verarbeitung der Krankheit in dem Sinne,
daB dieselbe nicht nur erfolgreich bekampft, sondern sinnvoll in den
Gesamtzusammenhang des betreffenden Lebens eingeordnet ist und
der Patient die Lection derselben tatsichlich gelernt und verstanden
hat. Erst dann kann damit gerechnet werden, dafl auch die Gefahr
von Recidiven tiberwunden ist.

Dieses Ziel setzt nun aber eine Leistung voraus, deren Moglichkeit
durchaus nicht auf der Hand liegt: Es muBB nidmlich gelingen, der
Krankheit einen Sine abzugewinnen. Wie Sie sehen, kommen wir
damit doch zu jener Auffassung zuriick, welcher das fromme Gemiit
seit alten Zeiten huldigte, daB der Krankheit ein verborgener Sinn

164



zugrunde liegen misse, den es zu erkennen gelte. Philosophisch liegt
hier also die Frage nach einer causa finalis zugrunde, wie ich schon
oben andeutete. .

Bei der Forderung, den Sinn der Krankheit zu erkennen, erinnert
sich jeder Psychiater zuerst an die eindrucksvolle Anhidufung offen-
sichtlichen Unsinns bei Geisteskrankheiten und Neurosen. Wie Sie
wissen, steht in der Tat am Anfang der neueren Psychologie jene
Uberraschung, die uns Freud geboten hat mit der Aufklirung von
solchem Unsinn in Form von neurotischen Symptomen, Fehlhand-
lungen und Triaumen. Fung unternahm es dann mit demselben Erfolg,
den verborgenen Sinn in schizophrenen Neologismen aufzuweisen
(«Ich bin die Lorelei» in: Psychologie der Dementia praecox, 1907). Es
ist aber bis heute, auch nachdem der Schliissel zur Dechiffrierung
dieses eigenartigen Code gefunden ist, noch unklar, was diese Patien-
ten dazu zwingt, sich so bizarr auszudriicken, so daf3 die Frage nach
dem Sinn dieser seltsamen Erscheinungen noch immer dunkel bleibt.
Mit etwas mehr Erfolg hat man sich dann den allgemeineren Fragen
zugewendet, was denn der Sinn einer Psychose iiberhaupt sein kénnte.
Das Wort Sinn wire hier gleichbedeutend mit Funktion, ndmlich
der Funktion eines Durchbruches von vorwiegend kollektiv-unbe-
wuBtem Material ins BewuBtsein. Auch ist die Sinnfrage gestellt im
Hinblick auf eine Heilungsmoéglichkeit und damit einer eventuellen
Therapie. Letztere wire gleichbedeutend mit einer konstruktiven
Verarbeitung der bis anhin destruktiven Ddmonen und ergibe eine,
gegeniiber der pramorbiden Ausgangslage, total verdnderte Situation.
«Sinn» hat also hier mit einem Zelos zu tun und ist darum weitgehend
identisch mit der Frage nach einer causa finalis. jJung hat den Vor-
schlag gemacht, die schizophrene Erkrankung als «gigantischen
Kompensationsversuch» des UnbewuBten zu verstehen, Kompensa-
tion einer Enge des BewuBtseins oder, wie er auch einmal sagt, der
Weltanschauung. In Analogie zu seinen zitierten Feststellungen die
Heilung von Neurosen betreffend, diirfte man wohl sagen, daBl auch
hier kaum eine Heilung diagnostiziert werden darf, ohne dafB3 das
telos der Einbezichung des Religiésen erreicht ist. Trotzdem heute
viel von der analytischen Behandlung und Heilung Schizophrener
die Rede ist, habe ich bisher nichts tiber dieses Criterium gehort.
Man ist, soviel ich sehe, noch immer zufrieden mit der causal-reduk-
tiven Deutung der Erfolge. Ich selber verfiige nur iiber entsprechende
Erfahrung von analytischer Behandlung bei zwei Schizophrenen,

165



und die Fille stammen aus den frithen dreiBiger Jahren, als noch
keine Rede von analytischer Therapie der Schizophrenie war.

Den einen derselben mochte ich hier in aller Kiirze darstellen:
Es handelte sich um einen jiingeren Mann, der wegen einer schweren
Katatonie schon seit Jahren in der Klinik interniert war. Als ich die
Abteilung fiur unruhige Patienten, in welcher er sich befand, von
meinem Vorginger iibernahm, warnte mich derselbe speziell vor
diesem wegen seiner angeblichen Aggressivitat gefiirchteten Patien-
ten, welcher beinahe kataleptisch in einer Ecke des Wachsaales stand.
Am nichsten Tag sah ich mir den Patienten naher an und bemerkte,
daB im Gegensatz zu seiner sonstigen Haltung im Ausdruck seiner
Augen etwas besonders Lebendiges und menschlich Warmes leuch-
tete. Ich trat kurzerhand zu ihm hin, die Hand zum Grufie aus-
streckend. Zu meinem nicht geringen Erstaunen erwiderte er den
GruB und driickte meine Hand wortlos sehr kriftig. Am nichsten
Tag nahm ich ihn mit auf mein Zimmer, was keine geringe Erregung
unter dem Pflegepersonal verursachte. Bei mir begann der Patient
rasch zu sprechen und erklarte mir im Laufe der nichsten Sitzungen
sein ganzes Wahnsystem, auf welches hier nicht der Ort ist einzu-
gehen. Jedenfalls war der Patient im Laufe von zwei Wochen psy-
chisch normalisiert und konnte nach weiteren zwei Wochen aus der
Klinik entlassen werden. Neun Jahre spiter traf ich ihn zufillig auf
der StraBle in der Stadt, wobei er mir seine Braut vorstellte. Eine
kurze Katamnese ergab, daf} er seit seiner Entlassung aus der Anstalt
ohne Unterbruch erfolgreich gearbeitet hatte und kaum in der
Gefahr war, ein Recidiv zu erleiden. Er nahm Abschied von mir
mit den Worten: «Ja, ja, Herr Doktor, wenn man’s nicht erlebt hiitte,
wiirde man es nie glauben, was so eine Krankheit einem Gutes
bringen kann.» Der Ausdruck, mit dem der ex-Patient dies sagte,
war eindeutig und lieB keinen Zweifel dariiber, dafl die Jahre im
Burgholzli zu einer echt religiosen, tiefen Erfahrung verarbeitet
waren, welche diesen Menschen geheilt d.h. ganz gemacht hat.

Nun, Einzelfille entbehren jeder statistischen Significanz, auch
wenn sie noch so eindrucksvoll sind. Sie werden wegen ihrer Ein-
driicklichkeit in ihrer allgemeinen Bedeutung zu leicht iiberschitzt.
Um doch eine breitere Basis zu bekommen, miissen wir deshalb nach
analogen Erfahrungen in verwandten Gebieten suchen und so den
Einzelfall in einen groBeren Zusammenhang stellen, ohne aber eine
uerdfacis eig dAdo yévog zu begehen.

166



1. Wenn wir glauben, den Sinn der Krankheit so eng mit ihrer Hei-
lung verkniipfen zu diirfen, so erinnert diese Auffassung an das
alte Mythologem 6 redoao idoerar (Apollonorakel bei Apollodor).
Hier hat die Krankheit eindeutig die Dignitit des Heilmittels
ebenso wie das Gift das Heilmittel ist und umgekehrt. Das Prinzip
mull sogar aus mehreren Griinden so weit getriecben werden, da3
der Kranke zum Arzt wird und der Arzt zum Kranken.

2. Nach antiker Auffassung lassen sich die beiden Begriffe »6coc und
sevia nicht trennen, ebensowenig wie dyieta und wdodroc. Krank-
heit bedeutet also = Armut und Gesundheit = Reichtum. Wer
krank ist, dem «fehlt» (mwevia) ja auch etwas, wie unsere Mundart
sich ausdriickt, wer gesund ist, hat die Fille = Ganzheit (wAdobroc).

3. In diesem mythologischen Bereich gibt es folglich nur eine Mog-
lichkeit der Heilung, nidmlich wenn der krankmachende oder
selber kranke oder verwundete Gott personlich eingreift. Dies ist,
wie ich schon sagte, in den Asklepieien ganz eindeutig der Fall.
Dabei muB3 betont werden, daB3 dort keine medizinische Behand-
lung betrieben wird, obschon es sich nach den vorhandenen
Krankengeschichten oft auch um eindeutig organische Verin-
derungen handelt. Es wird also ausschlie8lich irrational verfahren.
Causale Therapie gibt es nicht, sondern an Stelle des Causalitits-
prinzips tritt ein Analogieprinzip, das spiter in der Homdopathie
bekanntgewordene similia similibus curantur (Gift = Heilmittel).

4. Dieses Heilmittel ist nur dem Heilgott bekannt und ein eventuell
notiger Eingriff wird von ihm eigenhéndig vollzogen (im Traum),
womit die Kur beendigt ist. Die Heilung ist also eine intercessio
divina, m.a. W. das Auftreten eines personifizierten gottlichen
Prinzips. Die Anerkennung dieser Tatsache vollzieht der geheilte
Patient lediglich durch eine Weihgabe in den Tempel, z.B. des
Asklepios, womit er den Schauplatz der Heilung verlaBt, aber
dem Gotte verbunden bleibt als religiosus (terminus technicus).

Ich mochte Sie nun einladen, diese alten Prinzipien als
noch giillig anzunehmen, einerseits unter Einschrinkung auf mein
spezielles Fachgebiet seelischer Erkrankungen oder Schwierigkeiten
und anderseits sich gleichzeitig zu erinnern an 1. die zwei Jungschen
Feststellungen und 2. an die erwidhnten psychiatrisch-klinischen Er-
fahrungen. Die Ubereinstimmungen iiber die Jahrtausende diirften

167



fur sich sprechen. Jungs Feststellungen entstammen, wie man ihm
unbedingt glauben darf, aus seinem gewaltigen Erfahrungsmaterial.
Dieses ist gewonnen unter Berticksichtigung der den Schwierigkeiten
im BewuBtsein parallel gehenden Vorginge im UnbewuBten, wozu
vorwiegend die Traume gehoren. Wenn es gelingt, sich mit diesen
Vorgingen bewuBt auseinanderzusetzen, so ergeben sich u.a. zweier-
lei Folgen:

1. Es kann eine Entwicklung festgestellt werden, welche damit en-
digt, daB der betreffende Mensch einen Zugang zum oder Anschluf3
an das Religiose findet (Jungs Punkt 2 = Heilung).

2. Es kann festgestellt werden, dal der erwidhnte Parallelismus zwi-
schen BewuBtsein und UnbewulBtem meist eher so etwas wie ein
Antiparallelismus ist. Wie Sie wissen, hat Fung dafiir den Ausdruck
Kompensation eingefiihrt. Er meint damit, daB die unbewuBten
Produkte die Bedeutung haben, ungentigende oder falsche Be-
wuBtseinsleistungen so auszuwuchten, daB eine Gleichgewichts-
lage hergestellt werden kann, wenn es gelingt, diese Wirkungen
ins BewuBtsein zu heben.

Beide Tatsachen sind zunichst empirisch gefunden und in vielen
Fillen iiberzeugend nachweisbar. Dann bewahren sie sich aber auch
als heuristische Prinzipien tagtiglich in der Praxis. Die kompensa-
torische Funktion der Phinomene des Unbewuliten gegeniiber den-
jenigen des BewubBtseins verlangt aber noch eine nihere theoretische
Untersuchung. Es wire denkbar, dafl es sich dabei um Regelkreise
handeln kénnte, wie sie heute aus der Automation bekannt sind.
Dieses Modell 148t sich, wie bekannt, ja auch auf gewisse biologische
Regulationen anwenden, wie sie als «selbstregulierende Systeme»
beschrieben sind. Aber schon allein im Bereiche der BewuBtseins-
funktionen gelangen wir bald an die Grenze, wo das «feed back»
zur Erklirung nicht mehr geniigt. Der Begriinder der Kybernetik,
N. Wiener, macht dies in seinem Buch «The Human Use of Human
Beings» (London 1950) klar genug: «Es gibt keinen Gott, und Marx
ist sein Prophet!» Noch weniger geniigt das kybernetische Modell
selbstverstindlich fiir das Verhiltnis von BewuBtsein und Unbe-
wulltem, ganz zu schweigen von der einfachsten Vorstcllung der
kommunizierenden Réhren.

Wir sagten zwar, daB im Falle einer Krankheit seelischer Art dem
Patienten etwas «fehle», und es wire leicht vorstellbar, daB3 dieses

168



Manko durch Selbststeuerungsvorgiéinge der Psyche aufgefiillt wiirde.
Dieser Vorgang wire jedoch ein quantitativer und daher als Komple-
mentierung (von compleo) zu bezeichnen und sollte nicht verwech-
selt werden mit dem Begriff der Kompensation im Sinne Jungs. Ein
Komplement wire so viel wie eine Antwort auf eine Frage, die man
prinzipiell l6sen konnte, entweder dadurch, daB man iiber geniigend
Kenntnisse oder Zeit zur Anschaffung derselben verfiigen wiirde
oder einen Fachmann zur Verfiigung hitte, der die Antworten
bereit hat. Dies scheint mir weitgehend der Fall zu sein bei all jenen
seelischen Problemen, welche nach Freud oder Adler aufgehen. Hier
muf einer allgemein verbreiteten Ansicht begegnet werden, welche
in bezug auf Adlers Auffassung besteht: Man pflegt seine Theorie
als auf einem finalen Gesichtspunkt beruhend zu bezeichnen. Der
«Krankheitsgewinn» z.B. soll die Neurose nicht nur erkliren, son-
dern im Sinne des Zweckes auch «heiligen». Bei erfolgreicher Ana-
lyse verliert der Patient diese fiktiven Ziele und Losungen und damit
die Neurose. Es kommt m. a. W. eine richtige Ldsung als «output»
aus dem Computor, genannt Analyse, heraus, gegeniiber der falschen,
welche sich der Patient vor der Analyse gegeben und zu deren
Stiitze er die Neurose gebraucht hatte. Meines Erachtens ist also
die Adlersche Auffassung gar keine wirklich finale, denn die richtige
Antwort steckt von Anfang an im System drin, das Ich will sie ledig-
lich nicht wissen, d.h. zieht die falsche vor. Hingegen scheint hier
das kybernetische Modell den Sachverhalt weitgehend zu decken.
Philosophisch handelt es sich also bei Adler am ehesten um eine
tmmanente 1eleologie, welcher das Prinzip des Regelkreises gentigt.
Demgegeniiber miiBte der Kompensationsbegriff im Sinne Jungs
philosophisch unbedingt einer #ranszendenten Teleologie zugewiesen
werden. Die konsequente Anwendung des Satzes, daB die Manifesta-
tion des UnbewuBten der bewuBten Haltung und Einstellung gegen-
iiber kompensatorische Bedeutung habe, fiithrt zwar in erster Linie
auch zu einem «feed back», welches aber sowohl das BewuBtsein
wie das Unbewupfte verindert. Es entsteht so ein Ablauf oder ProzeB,
welcher von Jung als IndividuationsprozeB3 beschrieben wird. Dieses
Geschehen hat, wie empirisch gezeigt wird, ein Telos, welches man
weder der Neurose noch ihrem Wirt angesehen hitte. Das Telos
kann aber schon vor seiner Realisierung symbolisch prifiguriert sein
und 148t unter Anwendung vergleichender Gesichtspunkte erkennen,
daB es eine Ganzheit, die Ganzheit der menschlichen Persénlichkeit,

169



beschreibt. Ganz und kel sind Synonyma, wer geheilt ist, ist ganz
geworden. Zu beidem gehort, wie wir von Jung erfahren, die religiése
Funktion, und sie ist auch in der Erfahrung mit dem Auftreten dieser
Ganzheitssymbole gegeben. Retrospektiv wird dieses Telos zu einer
causa finalis, welche man aber ohne konsequente Anwendung des
Kompensationstheorems gar nie gefunden hiatte. Das religiése Phi-
nomen und die Heilung sind praktisch identisch und werden sub-
jektiv als Transzendenz empfunden, d.h. als neues Element, welches
nicht von Anfang an, wenn auch noch so verborgen, im System
steckte. Es war demzufolge auch niemand in der Lage, diese Ant-
wort schon vorher zu wissen. Wie Sie sehen, finden wir uns mit einer
solchen Feststellung in bestem Einklang mit der klinischen Erfahrung
der Antike, wo, wie gesagt, die intercessio divina gleich der Heilung ist.

Ich hoffe, m. D. u. H., Sie haben Verstindnis dafiir, daB3 ich Ihnen
keine einfachen Losungen fiir diese unendlich schwierigen Fragen
offerieren kann und lediglich versuche, dieselben méglichst vorurteils-
frei und behutsam in vielen Miandern zu circumambulieren.

Finale Ursachen setzen ein absolutes Wissen oder Vorauswissen, was
wohl eine erkenntnistheoretische Aporie erster Ordnung ist. AuBer-
dem sagte ich ja eingangs, wir Arzte seien Empiriker und, wie be-
kannt, sind Empiriker im allgemeinen metaphysikfeindlich. Was
aber, wenn uns unsere Empirie, d.h. Kasuistik, zwingt, finale Ur-
sachen anzunehmen? Wahrscheinlich gemacht sind sie schon durch
den consensus gentium, etwa in Form der schon oft zitierten Vor-
stellungen iiber Krankheit und Heilung in der Antike. In der Psy-
chiatrie sind wir viel mehr als in der somatischen Medizin von der
Sinnlosigkeit der Phinomene beeindruckt. Um so intrigierender ist
es, gerade dort die Frage nach dem Sinn zu stellen. Die Frage ist
aber auch praktisch wichtig genug, haben wir doch gesehen, daB, im
Falle wir die Antwort finden, dies fiir den Patienten gleichbedeutend
damit ist, daB der «Heilsplan» gefunden ist. Der Unsinn hatte also
Methode, aber wohlverstanden so, da es unmoéglich gewesen wire,
diese eher zu durchschauen und zu verstehen.

Ich méchte aber ganz besonders betonen, dafl auch, nachdem dieses
Verstindnis gefunden ist, das Geheimnis geheim bleibt, denn wo 1Bt
uns denn diese Frage nach dem Sinn stehen? Wir miissen hier wohl
iiber unsern fachlichen Gesichtspunkt weit hinausgehen, um zu er-
kennen, daB3 es doch wirklich so aussieht, als ob der «ganze groBe
Unsinn» nur dazu da wire, uns zu zwingen, den «Sinn» oder

170



Heilsplan darin zu finden, und dies nicht bloB in der Psychopatho-
logie.

Auf der Suche nach der Antwort begegnen wir verschiedenen Vor-
schligen. Um nur ein Beispiel zu nennen, gehort z.B. bei Poseidonios
die Frage nach dem {weck in die Theologie, da sie eine besondere
Kraft, eine Aoyuxy ddvaues, Vernunftkraft voraussetzt, also nichts
mit der Physik zu tun hat. Poseidonios spricht auch von einer &wrix)
Odvaues, was Cicero, wie immer, so korrekt mit vis vitalis iibersetzt.
Dies ist natiirlich, wie Sie sehen, nicht gleichbedeutend mit einem
Vitalismus. Wir kénnen aber der Frage nicht ausweichen: Wenn es
diese finalen Ursachen gibt und dieselben sogar ersichtlich werden,
nachdem es gelungen ist, das ganze quid pro quo zu verstehen;
wenn es also dieses absolute Wissen gibt, wer hat dann das alles so
raffiniert verwirrt und veranlaBt? Ich gebe Thnen gerne zu, dal3
diese Frage einen versteckten Anthropomorphismus enthilt. Aber
ist sie deswegen eine bloBe Projektion? Wir wollen nicht vergessen,
daB die Religionen seit dem A. T. und der Antike von der Pronoia
als einem der wesentlichsten gdttlichen Attribute gesprochen haben.

Oder ist es auch bloB ein Anthropomorphismus, wenn ich schlieBe,
dieses absolute Wissen miisse doch ein Subjekt haben? — Ich entdecke
mich hier dabei im Begriffe zu sein, einen Gottesbeweis herzuleiten,
und gar noch aus den Erfahrungen der Psychopathologie! Dies ist
aber, wie Sie mir glauben werden, nicht meine Absicht. Das Problem
scheint mir eher zu jener Frage Eckeharts zu gehéren, ob uns denn
«Gott noch nicht Welt geworden» sei.

Lassen Sie mich, m. D. u. H., hier noch einmal auf das eingangs
erwahnte Institut von Lourdes zuriickkommen, um damit den Bogen
zu schlieBen. Die moderne Devise lautet dort: «Per Mariam ad
Jesum», wie ich von Father James Aylward hére. Die jungfrauliche
conceptio immaculata fithrt also zum Sohn-Gott oder Gottessohn,
welcher der Anthropos, der ganze Mensch ist. Damit wire dann die
praexistente Ganzheit erreicht, wobei die Mutter als Jungfrau ver-
mittelt. Die Analogien zu Hygieia und Asklepios sind auffallend.
Ebenso wird denjenigen unter Thnen, welche mit Jungs Darstellun-
gen des Individuationsprozesses vertraut sind, die Analogie mit jener
Phinomenologie auffallen.

Nun muB ich aber zum Schlufl kommen. Sie werden sich jetzt oder
spitestens morgen fragen, wo denn nun die «Konsequenzen der
neueren Psychologie» seien, welche Thnen der Referent darzustellen

171



versprach. Wenn diese meine Vermutung zutrifft, dann will ich auch
mit diesem Effekt meiner Ausfithrungen ganz zufrieden sein, denn,
wenn es sich in der Psychologie um Konsequenzen handelt, miissen
dieselben ohnehin von jedem Einzelnen innerhalb seiner eigenen
Psyche gezogen werden. Darum muBl ich Sie bitten, mir mildernde
Umstiande zuzubilligen, wenn ich heute abend vorwiegend Fragen
gestellt und wenige beantwortet habe. Eine Antwort will ich Thnen
aber doch wenigstens verraten, namlich diejenige auf die Frage, was
die Folgerung aus den angefithrten Dingen fiir den Arzt sei? Doch
auch diese Antwort nur in einem Wortspiel: Englisch heiBt der Arzt
physician. Unsere Konsequenz 1st, daB in wirklicher Beriicksichti-
gung der geschilderten Tatsachen jeder physician auch ein meta-
physician werden miiBte.

172



	Einige Konsequenzen der neueren Psychologie

