
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Über Pseudophilosophie

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Pseudophilosophie

von Paul Häberlin

Vorbemerkung

Unter Pseudophilosophie verstehe ich Äußerungen, welche sich
als philosophisch ausgeben, ohne es zu sein. Die hier folgenden
Feststellungen möchten dem Schaden entgegenwirken, welcher
dadurch entsteht, daß der falsche Anspruch gläubig angenommen
wird. Weil es dabei nicht um Personen, sondern um die Sache geht,
werde ich keine Namen nennen. - Selbstverständlich kann
Pseudophilosophie nicht als solche charakterisiert werden, ohne daß zuvor
klargestellt wird, was unter Philosophie zu verstehen sei.

I. Philosophie

Philosophie ist jedenfalls menschliche Angelegenheit. Sie kann also

nur aus menschlicher Situation verstanden werden. Es ist zu fragen,
wieso diese Situation Anlaß zum Philosophieren gebe oder geben
könne — zum Philosophieren, denn Philosophie ist dort und nur dort,
wo philosophiert wird. Die Kenntnis dieses Anlasses wäre identisch
mit dem Verständnis des philosophischen Anliegens.

Wenn irgend etwas für die menschliche Situation charakteristisch
ist, so ist es die Tatsache, welche neuerdings als Selbstpräsentation
bezeichnet wird, genauer aber kritische Selbsterfahrung zu nennen
wäre. Es ist menschlich, mit sich selbst, d.h. mit dem eigenen
Verhalten, zufrieden, jedenfalls aber unzufrieden sein zu können.

Es ist selbstverständlich, daß nur Unzufriedenheit Anlaß zu
Neugestaltung des Verhaltens gibt. Sieht man genauer zu, so zeigt sich,
daß diese Unzufriedenheit, wo sie vorhanden ist, von verschiedener
Art sein kann, nämlich von grundsätzlicher oder von methodischer
Art. Grundsätzliche Unzufriedenheit bedeutet negatives Urteil über
die Ziel- oder Sinnsetzung, die Orientierung des eigenen Verhaltens.
Methodische Unzufriedenheit bedeutet negatives Urteil über das

130



Verhältnis des faktischen Verhaltens zum gesetzten Sinn, kurz gesagt:
über seine Zweckmäßigkeit; sie ist nicht grundsätzliche, sondern
«technische» Unzufriedenheit. - Demgemäß gibt es zweierlei Anlaß
zur Neugestaltung des Verhaltens. Grundsätzliche Unzufriedenheit
enthält die «Aufgabe» (den Impuls) zu einer Sinnsetzung, welche vor
der Selbstkritik bestehen könnte, d.h. in diesem Sinn richtig wäre.
Methodische Unzufriedenheit involviert die «Aufgabe» zweckmäßiger

Gestaltung des Verhaltens, so daß dieses insofern richtig wäre.
Es ist ferner zu bedenken, daß all unser Verhalten inen Gegenstand

hat. Wir verhalten uns nicht «ins Blaue hinein», sondern
immer zu etwas (auch wenn der Gegenstand «nur eingebildet»
wäre). Darnach präzisiert sich der Unterschied zwischen den beiden
erwähnten Aufgaben. Das Verhalten kann methodisch («technisch»)
nur dann richtig sein, wenn es — im Zeichen dieser oder jener
Sinnsetzung - der Beschaffenheit des Gegenstandes angemessen ist; wäre
es dies nicht, so wäre es unrichtig, wie immer der Sinn gesetzt sein
möchte. Anders verhält es sich mit der grundsätzlichen Richtigkeit.
Das Verhalten könnte grundsätzlich, nach seiner Sinnsetzung, auch
dann richtig sein, wenn es der Beschaffenheit des Gegenstandes
nicht angemessen wäre. Darnach unterscheiden sich die beiden
«Aufgaben». Die erste, grundsätzliche, verlangt für unser Verhalten,
unabhängig davon, wem es gelte, die richtige, in uns selbst
unwidersprochene Sinnsetzung; die zweite, methodische, verlangt für das

Verhalten, wie immer sein Sinn gesetzt sei, Berücksichtigung der
Beschaffenheit des Gegenstandes.

Damit ist die doppelte Problematik charakterisiert, welche der
menschlichen Situation eignet, sofern sie Anlaß zur Neugestaltung
des Verhaltens enthält. Wo immer dieser Anlaß vorliegt, da besteht
die doppelte Aufgabe grundsätzlicher und methodischer Richtigkeit
des Verhaltens. Sie besteht als Problem, weil - gemäß dem
selbstkritischen Urteil - unser Verhalten dieser Richtigkeit entbehrt. Die
Situation ist problematisch dadurch, daß diese Richtigkeit nicht ist,
sondern erst Aufgabe ist. - So ist es, wie gesagt wurde, sofern Anlaß
zur Neugestaltung vorliegt. Nun ist aber jedes Unternehmen
Neugestaltung des Verhaltens; es ist ein Schritt von einem Verhalten
zu einem neuen. Geschieht dieser Schritt, so besteht ein Anlaß dazu -
sonst geschähe er nicht. Besteht aber ein Anlaß, so besteht er in
Gestalt jener «Unzufriedenheit», welche ihrerseits das doppelte
Problem aufwirft. Dies will nicht mehr und nicht weniger heißen,

131



aJs daß die menschliche Situation immer problematisch ist. In jedem
Moment, da wir etwas «vorhaben» - und wir haben stets etwas vor -,
stehen wir vor dem doppelten Problem der grundsätzlichen und
methodischen Richtigkeit. Unsere Situation als solche enthält diese

doppelte Problematik.
Es ist gezeigt worden, in welcher Weise die beiden, nun also als

ständig erkannten, Aufgaben verschieden sind. Die erste verlangt
richtige Sinnsetzung, die zweite will Berücksichtigung der Beschaffenheit

des Gegenstandes. Voraussetzung richtiger Sinnsetzung ist aber
«Erkenntnis» des richtigen Sinnes, und Voraussetzung der
Angemessenheit an den Gegenstand ist «Erkenntnis» dieses Gegenstandes
in seiner Beschaffenheit. Die beiden Aufgaben verlangen solche

Erkenntnis im Interesse des richtigen Verhaltens. Sie rufen nach
Wahrheit-, denn dies ist der Name einer Erkenntnis, welche richtigem
Verhalten diente. Wahrheit heißt eine Erkenntnis, welche ihrerseits
dadurch richtig ist, daß sie Voraussetzung richtigen Verhaltens ist.

Wahrheit steht im Gegensatz zu bloßer Meinung; diese charakterisiert

sich dadurch, daß sie Voraussetzung nicht richtigen, sondern
vermeintlich richtigen Verhaltens ist. Die doppelte Erkenntnisaufgabe

besteht gerade darin, alle Meinung zugunsten der Wahrheit
zu überwinden. Obschon aber diese Aufgabe in der menschlichen
Situation enthalten und somit allgemein menschlich ist, so bleibt es

doch Sache des Einzelnen, sie zu lösen. Der Impuls zur Lösung ist

zwar mit der Aufgabe gegeben, in jener «Unzufriedenheit» selber.

Aber es kommt darauf an, wie kräftig er sei, wie energisch, ernsthaft
der Versuch der Lösung unternommen werde, und darnach
unterscheiden sich die Einzelnen.

Ich denke, ernsthafter Versuch sei immer dort gemeint, wo von
Philosophie die Rede ist. Schon wo das Wort «philosophieren» in
der Literatur unseres Wissens zum erstenmal vorkommt, im Gespräch
zwischen Krösus und Solon bei Herodot, steht es in der Bedeutung
des Strebens nach wahrhafter Einsicht (Theoria), und alle späteren
Definitionen unterscheiden sich davon im wesentlichen nicht, auch
dann nicht, wenn an der Stelle der wahrhaften Einsicht Weisheit
steht. Im übrigen kommt es auf die expliziten Definitionen gar nicht
an. Nie hat Philosophie etwas anderes bedeutet als ernsthafte
Bemühung um Wahrheit.

Wenn sich mit der Zeit ein engerer Begriff ausgeschieden hat, so

bestand der Grund in der Doppelheit der Erkenntnisaufgabe. Es

132



wurde unterschieden zwischen Philosophie in engerem Sinn und
Wissenschaft. Letztere wurde und wird verstanden als Streben nach
Wahrhafter Erkenntnis der Gegenständlichkeit, welche Erkenntnis
notwendig ist für die methodische («technische») Richtigkeit des

Verhaltens. Dadurch bekam «Philosophie» die engere Bedeutung
des Strebens nach Erkenntnis der richtigen Sinnsetzung, welche
notwendig ist für die grundsätzliche Richtigkeit des Verhaltens.

Wir gehen für den Moment auf dieses Verhältnis zwischen
Philosophie und Wissenschaft nicht näher ein (es wird an anderer Stelle
darauf zurückzukommen sein). Wichtig ist vorderhand nur die
Tatsache, daß ein charakteristischer Unterschied zwischen den beiden

Bestrebungen besteht, entsprechend den beiden Erkenntnisaufgaben,
welche durch die menschliche Situation gegeben sind - und daß es

außer ihnen keine andere in dieser Situation liegende Erkenntnisaufgabe

gibt.
Es ist am Anfang gesagt worden, Pseudophilosophie könne als

solche nicht charakterisiert werden, ohne daß zuvor erklärt werde,
was unter Philosophie zu verstehen sei. Wir erklären hiermit, daß für
alles Folgende Philosophie in jenem engern Sinne des Wortes
verstanden wird, nach welchem sie sich von Wissenschaft unterscheidet —

also im Sinne des Strebens nach — kurz gesagt — grundsätzlicher Wahrheit.

Was dies heißt, bedarf aber noch einiger Erläuterung.
Zunächst und selbstverständlich handelt es sich um Wahrheit, im

Unterschied von bloßer Meinung. Diese definiert sich als vermeintliche

Wahrheit; sie ist vom Meinenden selber als Wahrheit
bestimmt (um nicht zu sagen: dekretiert). So ist sie in ihrer Wahrheitsbedeutung

bedingt durch diese Bestimmung. Es kommt auf den
Meinenden an, was als Wahrheit gelte. Wir nennen sie darum
bedingte Wahrheit. Wenn Philosophie Wahrheit sucht, so meint sie

Wahrheit, welche von dieser Bedingtheit frei wäre; sie meint
unbedingte Wahrheit. Sie sucht nicht etwas, was irgendwoher für Wahrheit

gehalten würde; sie sucht eine Einsicht, welche wahr wäre.

Ob er derartige Wahrheit «finden» werde, das weiß der Suchende,
der Philosophierende also, nicht von vornherein; wer sucht, weiß
nicht schon, daß er finden wird. Er will aber finden, darauf kommt
es für das Wesen der Philosophie an. Philosophie ist dort und nur
dort, wo der Versuch, die philosophische Aufgabe zu lösen, ernsthaft
unternommen wird. Er kann aber nur dann ernsthaft unternommen
werden, wenn an mögliche Wahrheit geglaubt wird. Das muß recht

133



verstanden werden. Voraussetzung des Philosophierens ist nicht der
Glaube, daß die Wahrheit für den nach ihr Strebenden notwendig
erreichbar sei. Wohl aber der Glaube, daß sie «an sich» möglich sei.

Was für ausgeschlossen gehalten würde, darnach könnte nicht ernsthaft

gestrebt werden.
Aber dieser philosophische Glaube ist schwer bedroht durch das

Wissen um die problematische Situation. Dieses Wissen ist in der
«Unzufriedenheit» anwesend und ist mit dieser Voraussetzung alles

Philosophierens. Es ist, wenn man so sagen darf, die primordiale
Einsicht des Philosophierenden. Als solche ist es unfraglich, nicht
bloße Meinung, sondern unbedingt wahr. Wir meinen im negativen
Selbsturteil nicht, daß wir unzufrieden seien, sondern wir sind
unzufrieden. Meinungen sind möglich über das richtige Verhalten; daß

aber unser Verhalten unrichtig ist, das ist nicht Sache einer «Ansicht»,
sondern ist Tatsache. Weiß der Philosophierende von vornherein
nicht, was richtig wäre - diese Einsicht sucht er ja erst -, so weiß er
von vornherein doch um die Unrichtigkeit des Verhaltens, d.h. um
die problematische Situation. Dieses sein Wissen ist das «Apriori»
aller Philosophie, ihr fester Ausgangspunkt.

Aber zugleich ist es ihre Krux. Wir wissen, daß die problematische
Situation nicht hie und da einmal, sondern ständig da ist (es ist davon

gesprochen worden). Sie ist menschliches Charakteristikum; wir
können nicht aus ihr herausspringen. Wie aber soll dann Richtigkeit
möglich sein? Ist sie uns nicht durch unsere Menschlichkeit
verwehrt? Ist sie aber nicht möglich, dann ist auch Einsicht des richtigen
Verhaltens ausgeschlossen, jene Einsicht, welche Philosophie sucht. -
Man sieht, daß dem Glauben an die Möglichkeit, ohne den es keine

Philosophie gäbe, notwendig der Zweifel gegenübersteht, der aus

dem Wissen um die problematische Situation ebenso stammt wie
der philosophische Impuls.

So erweist sich die philosophische Aufgabe als anscheinend unlösbares

Problem. Aber Philosophie will es lösen; ohne diesen Willen
wäre sie nicht. Was kann sie tun? Sie sucht unbedingt wahre Einsicht
dessen, was richtig wäre. Eine unbedingt wahre Einsicht besitzt sie:
das Wissen um die problematische Situation. Sollte irgendeine andere
wahre Einsicht, sollte insbesondere Einsicht des Richtigen möglich
sein, so müßte sie mit dieser «ersten» Einsicht übereinstimmen.
Denn was mit einer Wahrheit nicht übereinstimmte, könnte nicht
auch Wahrheit sein. Übereinstimmung mit der primordialen Wahr-

134



heit ist aber nur so möglich, daß die gesuchte Wahrheit in dieser

inbegriffen, mit ihr gegeben wäre. Wäre sie nicht in ihr inbegriffen,
so handelte es sich um zwei Einsichten, welche untereinander
verschieden wären. Nun gibt es aber für Philosophie nur eine unbedingt
wahre Einsicht, das Wissen um die problematische Situation. Was
sich von diesem Wissen unterschiede, wäre eben deshalb nicht
unbedingt wahr. Gesuchte Einsicht teilt mit der einzig vorhandenen

nur dann die Unbedingtheit, wenn sie von ihr nicht verschieden,
sondern in ihr inbegriffen ist.

Damit ist der philosophischen Bemühung der Weg gewiesen. Ihre
Aufgabe besteht nun darin, das Wissen um die problematische
Situation daraufhin zu befragen, ob sich in ihm zugleich die Einsicht
dessen finde, was richtig wäre. Es geht um Ergründung, um
Explikation der primordialen Wahrheit, mit dem Ziel, womöglich wahre
Einsicht des richtigen Verhaltens zu gewinnen. Der Zweifel bleibt
dabei inzwischen bestehen. Es bleibt aber auch die trotzdem
unabdingbare Aufgabe der Philosophie, den Zweifel zu überwinden,
eben dadurch, daß sie in der Problematik, welche zum Zweifel Anlaß
gibt, ihre mögliche Lösung entdeckte. Der Zweifel bleibt nur so

lange bestehen, als diese Entdeckung nicht geschehen ist.
Es geht immer um Einsicht richtigen Verhaltens zu seinem Gegenstand

(wie immer dieser beschaffen sei). Sie wäre wahrhafte Einsicht
der richtigen Einstellung zur «Welt», wenn dieses Wort für alle

mögliche Gegenständlichkeit unseres Verhaltens steht. Es ist
bemerkenswert, daß das Wissen um die Problematik nicht nur Wissen
darum ist, daß «ich» Subjekt (Träger) dieser Problematik bin,
sondern auch Wissen um das Sein meines Objekts, der Welt. Wenn
meine Problematik tatsächlich, unfraglich ist, so ist der Gegenstand
meines Verhaltens ebenso unfraglich. Ohne ihn gäbe es kein der

Richtigkeit bedürftiges Verhalten. Wäre Welt nicht in Wahrheit,
so verlöre der Unterschied von richtig und unrichtig jeden Sinn.
Er hat aber seinen Sinn - sonst gäbe es keine Problematik. Wenn
Philosophie notwendig vom ersten Gewissen, vom Wissen um die
problematische Situation des Subjekts ausgehen muß, so ist dieser

Ausgangspunkt nur ungenügend bezeichnet durch den Satz « Ich bin».
Es müßte genau heißen: Ich bin in problematischer Situation zu
Welt. Die primordiale Einsicht schließt die Einsicht vom Sein der
Welt ein. Darum ist Philosophie nur dort, kann ihre Aufgabe nur
dort ernsthaft in Angriff genommen werden, wo auch Welt «ernst-

135



genommen» wird. Ich, d.h. der in problematischer Situation Befindliche,

der Mensch also, bin stets zusammen mit Welt.
Dies Zusammensein erhält nun aber seine volle Bedeutung

dadurch, daß ich selber zu Welt gehöre. Ich weiß um meine problematische

Situation, ich weiß um sie, indem ich mein Verhalten kritisch
beurteile («Unzufriedenheit»). Ich bin mir darin Gegenstand des

Verhaltens; denn auch jenes Urteil ist ein Verhalten. Zwar bin ich
immer Subjekt des Urteils; weil es sich aber um Selbsturteil (kritische
Selbsterfahrung) handelt, bin ich zugleich mein Objekt. Dadurch
aber gehöre ich der Gegenständlichkeit, der Welt also, zu. Bin ich
einerseits Subjekt des Verhaltens zu Welt, so bin ich anderseits
selber Objekt dieses Verhaltens, und zwar gerade als Subjekt (Träger)
der Problematik dieses Verhaltens. Dies alles ist im Wissen um die
problematische Situation eingeschlossen.

Aber damit ist dem Philosophierenden ein großes Rätsel
aufgegeben. Wie ist es zu verstehen, daß ich der Welt zugehöre und
doch, als Subjekt meines Objekts, auch wieder nicht? Besteht, wie
gesagt wurde, die philosophische Aufgabe in der Ergründung der

problematischen Situation, besser: in der Explikation des Wissens

um sie, so muß sie dieses Rätsel zu lösen suchen, und zwar vor allen

Dingen. Solange nämlich in dieser primordialen Einsicht etwas

«nicht klar» (rätselhaft) ist, kann in der Verfolgung des Zieles jener
explizierenden Ergründung nicht weitergegangen werden; die
Unklarheit, d.h. das Nichtwissen, müßte sich durch alle Explikationsversuche

hindurchziehen.
Das Rätsel besteht in der anscheinenden Unmöglichkeit, daß ich

(d.h. der sich selbst Erfahrende, der Mensch also) zugleich Subjekt
und Objekt der Erfahrung, zugleich Welt und Nichtweit sei. Es

geht also, soll das Rätsel gelöst werden, um Einsicht des wahren,
d.h. nicht fraglichen Verhältnisses von Mensch (als Subjekt) und
Welt. Die Lösung verlangt Prüfung dessen, was tatsächlich ist (d.h.
des anscheinend unmöglichen Verhältnisses von Mensch und Welt)
auf seine Möglichkeit hin. Die Tatsache, welche vorläufig unverständlich

ist, soll verstanden werden. Und zwar von beiden Seiten her.
Die Frage lautet daher einerseits: Wie kann Subjekt (der Mensch)
zugleich Objekt (Welt) sein - und anderseits : wie kann Welt (Objekt)
zugleich Subjekt (Mensch) «umfassen»?

Diese Doppelfrage bedingt einerseits Anthropologie und anderseits

Kosmologie. Als anthropologische Frage verlangt sie Ausschöpfung

136



des Wissens um die problematische Situation des Menschen bis dorthin,

wo sichtbar würde, wieso oder «warum» er, der Mensch, als

Subjekt zugleich sein Objekt (weltzugehörig) ist. Anthropologie soll
in dieser Weise das Wesen des Menschen erforschen, so wie es sich

in der selbstkritischen Erfahrung seiner Problematik anzeigt. - Die
kosmologische Frage anderseits verlangt Ausschöpfung des Wissens

um Welt bis dorthin, wo sichtbar würde, wieso zu ihr auch der
Mensch gehört, unbeschadet der Tatsache, daß er als Subjekt ihr
gegenübersteht. Kosmologie soll das Wesen der Welt erforschen, so

wie es sich in der Tatsache der Zugehörigkeit des Menschen zu ihr
zeigt.

Man sieht, daß beide Fragen untrennbar sind. Vielmehr: sie sind
ein und dieselbe Frage, aber unter zwei Aspekten gestellt: vom
Rätsel des Menschen (als Subjekt und Objekt) her, und vom Rätsel
der Welt her, welche ihrerseits Objekt und zugleich
«subjektmöglich» (Mensch-möglich) ist. Man kann das Wesen des Menschen
nicht erforschen, ohne zugleich das Wesen der Welt zu erforschen,
zu welcher er gehört. Und man kann das Wesen der Welt nicht zu
verstehen hoffen, ohne zugleich den Menschen zu verstehen, dessen

Welt sie ist. Anthropologie und Kosmologie zusammen, in ihrer
Untrennbarkeit, sollen zur Einsicht in das Wesen alles dessen führen,
von dessen Sein wir apriori sicher wissen: zum einheitlichen
Verständnis von Welt und Mensch. Dieses einheitliche Anliegen ist es,

das darum mit Recht als die ontologische Aufgabe der Philosophie zu
bezeichnen ist. Ontologie ist Philosophie dadurch, daß sie das

Seiende als solches, im ganzen, nach seinem Wesen verstehen will.
Sie ist nicht etwas neben Kosmologie und Anthropologie, sondern
erfüllt sich in diesen beiden.

Doch ist nun nicht zu vergessen, daß Ontologie, als kosmologische
wie als anthropologische, nicht identisch ist mit Philosophie. Sie

erwies sich vielmehr als notwendige «Vorarbeit», als Mittel zu
derjenigen Einsicht, welche Philosophie sucht. Sie wird notwendig
dadurch, daß das primordiale Wissen um die problematische Situation

ein Rätsel aufgibt, das Rätsel des Menschen in seiner

Doppelbedeutung als Subjekt und Objekt. Ontologie hat den Sinn, dieses

Rätsel durch Erkenntnis des Verhältnisses zwischen Mensch und
Welt zu lösen und damit jenes primordiale Wissen zu klären. Erst
als in sich «bereinigtes» kann dieses als Vorlage jener Explikation
dienen, deren Ziel die Entdeckung des grundsätzlich richtigen Ver-

137



haltens ist. Diese Entdeckung bleibt nach eventuell gewonnener onto-
logischer Erkenntnis immer noch die eigentliche Aufgabe der
Philosophie. - Wenn grundsätzlich richtiges Verhalten als das wahre
Ethos des Menschen zu bezeichnen ist, so sucht Philosophie stets

nichts anderes als ethische Einsicht.

II. Pseudophilosophie als Verkennung des Gegebenen

Durch die vorstehende Charakteristik des philosophischen
Anliegens ist das Kriterium gefunden, nach welchem sich

Pseudophilosophie in ihren verschiedenen Möglichkeiten oder Formen von
wirklicher Philosophie scheidet. Pseudophilosophie ist nicht
gleichbedeutend mit allenfalls unvollständigem oder fehlerhaftem
Philosophieren. Wo immer das philosophische Anliegen verfolgt wird,
wo immer wahrhafte, d.h. in der «ersten» Wahrheit begründete
Einsicht des grundsätzlich richtigen menschlichen Verhaltens und
nicht etwas anderes angestrebt wird, da ist Philosophie, mag der

Erfolg des Strebens größer oder geringer sein. Nur wo jene Aufgabe
nicht bestimmend ist, da ist nicht Philosophie. Zu Pseudophilosophie
aber wird solche Nichtphilosophie nur oder erst dort, wo sie als

Philosophie ausgegeben oder dafür gehalten wird.
Philosophie geht von der Tatsache der problematischen Situation

aus; diese ist ihr nicht fraglich, sie ist gegeben. In ihr ist sowohl ihr
Subjekt als auch ihr Objekt gegeben: Mensch als Subjekt und Welt
als Objekt sind unfraglich. Wo Mensch und Welt in die philosophische

Frage einbezogen sind, da handelt es sich nicht um ihre
«Existenz», sondern um ihr Verhältnis in ihrem unfraglichen Sein.
Philosophie anerkennt die Gegebenheit der problematischen Situation
dadurch, daß sie in allem Fragen von ihr als dem ursprünglich
Gewußten ausgeht; wonach sie fragt ist einzig das richtige Verhalten
auf Grund der gegebenen Situation. Wenn sie die Situation untersucht,

um darin das Verhalten zu entdecken, das richtig wäre, so

ist ihr nicht die Situation fraglich, sondern eben das rechte
Verhalten. Nicht anders, wo sie Mensch und Welt befragt: Anthropologie

und Kosmologie setzen Mensch und Welt als gegebene
Tatsachen voraus.

Pseudophilosophisch ist jedes mit philosophischem Anspruch
auftretende Unterfangen, welches entweder das der Philosophie Ge-

138



gebene, als den Ausgangspunkt, mißachtet, oder ihre Aufgabe, das

«Ziel», außer acht läßt. Darnach unterscheiden sich zwei Gruppen
von Pseudophilosophie. Wir suchen zunächst die erste zu charakterisieren,

diejenige, welche das Gegebene als solches verkennt. Weil aber
dies in verschiedener Weise möglich ist, müssen wir differenzieren.

1. Spekulation

Spekulation nennen wir alles Vorgehen, welches das Gegebene
dadurch verkennt, daß es dieses nicht als schlechthin Gegebenes
hinnimmt, sondern auf irgendeine Weise «erklären» will. Spekulation
will Antwort geben auf die Frage nach dem «Ursprung» der Welt
und des Menschen in seiner problematischen Situation. Die Frage
selber ist verständlich. Die Situation, in der wir uns - im Verhältnis
zur Welt — finden, ist irritierend, gerade weil sie gegeben ist. Sie ist
nicht von uns geschaffen; wäre sie dies, hätten wir Verfügungsgewalt
über sie, so wäre sie nicht problematisch. Dies eben irritiert uns, daß
da «etwas ist», zu dessen Sein wir gar nichts können. Es ist
verständlich, daß der Mensch immer wieder versucht, sich dessen, über
das er keine Macht hat, wenigstens in der Weise zu bemächtigen, daß

er seinem Grunde nachsinnt. Dies ist der Sinn des Mythus. Der
Mythus weiß, daß Mensch und Welt nicht aus unserem Willen
stammt. Daher ist er in seinem Wesen Göttermythus. Gott ist immer
der Name für den Geber des Gegebenen, der als solcher jenseits
dieses Gegebenen steht. Soll aber Gottheit und damit Grund und
Ursprung des Gegebenen irgendwie vorgestellt werden, so sind wir in
großer Verlegenheit. Denn alle uns möglichen Vorstellungen halten
sich innerhalb des Gegebenen. Daher spricht aller Mythus notwendig
«bildlich»; er verwendet verfügbare Vorstellungen stellvertretend
für das Unvorstellbare. Gerade durch diesen seinen symbolischen
Charakter bekennt er, daß es nicht möglich ist, den Ursprung wirklich

zu erkennen. Stammt er freilich aus dem Wunsch solcher

«Bemächtigung», so bekennt er doch durch seine bildliche Sprache,
daß sie eben nicht wirklich erkennende Bemächtigung sein kann.
Der Mythus ist « ehrlich » dadurch, daß er das Gegebene als Geheimnis

anerkennt. Man versteht keinen Mythus, wenn man ihn im Sinn
wirklicher Erkenntnis «ernstnimmt».

Hier scheidet sich Spekulation von Mythus. Auch sie stammt, wie
dieser, aus dem Wunsch erkennender Bemächtigung des Gegebenen.

139



Und auch sie ist, aus dem gleichen Grunde wie der Mythus, auf
Vorstellungsmöglichkeiten angewiesen, welche sich innerhalb des

Gegebenen bewegen. Der Unterschied besteht aber darin, daß

Spekulation ihre Vorstellungen «ernstnimmt», d.h. für wirkliche
Erkenntnis hält und jedenfalls ausgibt. Man könnte sagen, Spekulation

sei dogmatisierte Mythologie. Durch den Anspruch der Wahrheit

macht sich Spekulation der Unwahrhaftigkeit schuldig. Sie

benimmt sich so, als ob das Geheimnis des Gegebenen in Wahrheit
«aufzuklären» wäre. Es fehlt ihr der Respekt vor diesem Geheimnis,
welchen sich der Mythus bewahrt.

Dadurch entbehrt sie zugleich des philosophischen Charakters.
Abgesehen davon, daß Philosophie vom Gegebenen ausgeht und es

dadurch in seiner Gegebenheit anerkennt, so daß es für sie nicht
Gegenstand irgendeiner Frage ist: die philosophische Frage fragt
positiv nach etwas ganz anderem, nämlich nach dem richtigen
Verhalten in der gegebenen Situation. Dadurch unterscheidet sich

Philosophie zwar auch von Mythologie, jedoch nicht im Sinn eines

Gegensatzes. Der Mythus sagt nur ein «anderes Wort» für das

Geheimnis des Gegebenen, welches auch Philosophie anerkennt,
und ist keine Angelegenheit der Erkenntnis. Erst wo Mythologie
sich Erkenntnisbedeutung zuschreibt, wo sie dadurch Spekulation
wird, tritt sie in Gegensatz zu Philosophie. Sie sucht eine andersartige

Erkenntnis als Philosophie, oder besser: sie sucht Erkenntnis an
einem andern Ort als sie, und schließt sich so von ihr aus. Man kann

nur entweder spekulieren oder philosophieren. Gibt sich Spekulation
als Philosophie, so legt sie sich eine Bedeutung zu, die sie nicht
hat; sie wird Pseudophilosophie.

Dies gilt, ob es sich um theologische oder kosmologische oder

anthropologische Spekulation handle. Im Grunde ist sie freilich stets

«Theologie» wie der Mythus. Wenn sie sich, wie immer, um
Erkenntnis des Ursprungs des Gegebenen bemüht, so fragt sie nach
seinem «Jenseits», nach «der Transzendenz», nach etwas, was
seinerseits nicht gegeben, sondern selber gebend wäre. Ob dafür
Gottheit gesagt oder ein anderer Name verwendet werde, ist sachlich
irrelevant: es ist immer das, was im Mythus als Gottheit erscheint.
Es gibt keine Spekulation, welche nicht ausdrücklich oder
nichtausdrücklich theologisch wäre - wie es keine Theologie (im Wortsinne

dieses Ausdrucks) gibt, welche nicht Spekulation wäre. Spekulation

will immer wissen, was «Gott» sei, wolle, tue; wo immer von

140



derartigem gesprochen wird, ist Spekulation. Weil es aber stets um
den Ursprung des Gegebenen, der Welt oder des Menschen geht,
ist Spekulation, in ihrem theologischen Charakter, zugleich spekulative

Anthropologie oder Kosmologie - spekulative Kosmologie auch
dort, wo das weltliche Geschehen als « göttliche », eventuell dämonischgöttliche

oder schicksal-göttliche Tat verstanden werden will.
Anthropologische und kosmologische Spekulation vereinigen sich dort, wo
insbesondere menschliches Geschehen aus einem «göttlichen» Plan
verstanden werden will, wie in aller sogenannten Geschichtsphilosophie,

sei sie ausdrücklich theologisch oder «wissenschaftlich» gestaltet.

2. Ontologischer Idealismus

Mißachtung des Gegebenen als solchen ist nicht nur in der quasi
positiven Weise des spekulativen «Transzendierens» möglich,
sondern auch negativ: als Leugnung. Doch kann diese nur das Sein

von Welt betreffen, des Objekts, nicht das Sein des Subjekts, weil
dieses sich ja in aller Art von Leugnung als Subjekt erweist.
Mißachtung der Welt in ihrer Gegebenheit bezeichnen wir als onto-
logischen — genauer kosmologischen — Idealismus. Wobei das Wort
nicht von Ideal, sondern von ideell abgeleitet ist. Es ist das
Charakteristikum jeder Variante solchen Idealismus, daß er Welt - den

Inbegriff alles möglichen Objekts - nur als «Idee» des Subjekts,
nicht als «an und für sich» seiend gelten läßt.

Nun ist selbstverständlich, daß Objekt als solches immer Objekt
des Subjekts, in diesem Sinn: für das Subjekt ist. Es gibt Objekt, es

gibt Welt nur als Welt des Verhaltens- (und darin des Wahrneh-
mungs-) Subjekts. Wir haben von Anfang an hervorgehoben, daß

Welt mit dem Menschen (Subjekt) in seiner problematischen Situation

gegeben ist. Wenn also nur gesagt würde, Welt und Subjekt
gehören zusammen, Welt sei von «Mensch» nicht zu trennen, dann
wäre alles in Ordnung. Aber der kosmologische Idealismus sagt
mehr. Er versteht die Gegebenheit der Welt nicht als Zugehörigkeit
zum gegebenen Subjekt, sondern als Abhängigkeit von diesem. Wenn
es wahr ist, daß Welt mit dem Subjekt gegeben ist, so will Idealismus
wissen, daß sie durch das Subjekt «gegeben», d.h. im Grunde
«geschaffen» sei. Welt soll «meine» Welt nicht als Welt, sondern als

Welt meiner «Idee» sein.
Es ist hier vor allen Dingen ein Mißverständnis abzuwehren,

141



welches große Verwirrung gestiftet hat: die Verwechslung von Welt
und Welt-Vorstellung. So wie wir unser Objekt vorstellen, das hängt
selbstverständlich von uns ab. Alle Vorstellung ist integrierender
Bestandteil unseres Verhaltens zum Objekt; Vorstellung ist nicht
«passive» Perzeption, sondern immer schon Tat. Es liegt an uns, an
unserer «Einstellung» zum Objekt, an unserem «Vorstellungsvermögen»,

ja sogar an unserer Sympathie oder Antipathie, wie wir
uns das Begegnende vorstellend zurechtlegen. Als vorgestellte ist
darum Welt zweifellos von uns «abhängig». So wie wir Objekt
vorstellen, erscheint es uns; es scheint uns so zu sein. Erscheinung ist,

gewiß, aber eben als Erscheinung für uns. Würde Idealismus, als

«transzendentaler», die Abhängigkeit vom Subjekt nur als Abhängigkeit

der Welt in ihrer Erscheinung verstehen, dann wäre wiederum
alles in Ordnung. Aber kosmologischer Idealismus schüttet das Kind
mit dem Bade aus. Er identifiziert Welt mit Erscheinungswelt. Darin
gerade besteht seine Leugnung von Welt in ihrer Gegebenheit. Erscheinung

ist uns nicht gegeben, sondern als Erscheinung von uns
«gemacht».

Hier scheidet sich Idealismus radikal von Philosophie. Diese geht
von der problematischen Situation des Menschen als Subjekt des

Verhaltens aus, welches immer Verhalten zu Objekt, also Weltverhalten

ist. Es ist im ersten Hauptabschnitt ausgeführt worden, daß
diese Situation als problematische nicht wäre, wenn das Objekt des

Verhaltens nicht in Wahrheit wäre. Was nur als «Idee» ist, ist nicht
in Wahrheit. Einer «ideellen» Welt gegenüber gibt es keine wirkliche,
sondern nur allenfalls «ideelle» Problematik. Philosophie aber hat
es mit wirklicher, ernsthafter Problematik zu tun; sie wäre gar nicht
ohne diese, sie wäre nicht als Streben nach Erkenntnis des richtigen
Verhaltens, wenn es nicht wirkliche Problematik, d.h. unrichtiges
Verhalten, gäbe. Wem es, wie aller Philosophie, um richtiges
Verhalten geht, der anerkennt damit eine wirkliche Welt. In ihrem
Streben nach Einsicht des richtigen Verhaltens anerkennt Philosophie

die Problematik als «ernsthaft» gegeben, anerkennt sie damit
das Objekt des Verhaltens als wirkliches, für richtiges Verhalten in
Betracht kommendes Objekt; sie anerkennt Welt als seiende, mag
Erscheinung ihr gegenüber was immer bedeuten. Kosmologischer
Idealismus ist von Philosophie ausgeschlossen, weil er den Gegenstand

des Verhaltens als wahrhaft seienden, eben als gegebenen

leugnet.

142



Es ist vielleicht nicht unnütz, hier in Erinnerung zu rufen, daß
die für Philosophie gegebene Welt eben nur als Welt, nicht als so

und so beschaffene Welt gegeben ist. Wenn Philosophie, als kosmolo-

gische, Welt befragt, so geht es ihr nicht um ihre Beschaffenheit;
diese zu erkennen ist, wie ausgeführt wurde, Sache der Wissenschaft,
also der Bemühung um die rechte Methode des Verhaltens. Philosophie

fragt nicht nach der methodisch richtigen «Behandlung» des

Objekts, sondern nach der grundsätzlich richtigen Einstellung zu ihm,
wie immer es beschaffen sein möchte. Ihre «Welt» ist Welt schlechthin,

nicht eine so oder so beschaffene Welt. Es ist daher auch ein

arges Mißverständnis, die Welt der Philosophie als «Abstraktion»
von der so oder so beschaffenen oder auch so oder so «erfahrenen»
(erscheinenden) Welt zu verstehen. Philosophie hat mit derart
gemeinter Welt nichts zu tun, sondern allein mit Welt schlechthin.
Sie abstrahiert in keiner Weise (das tut allenfalls Wissenschaft) ; sie

«beachtet» gar nicht das, was als Grundlage der Abstraktion
vorliegt, eben die Welt in ihrer Beschaffenheit und dies heißt: in ihrer
Besonderheit. Wenn man diese Welt als «konkret» bezeichnet, so ist
die Welt der Philosophie freilich nicht konkret, sie ist aber deshalb

nicht «abstrakt», sondern sie ist die Welt als solche, wie immer sie

konkret sein möchte.
Im Zusammenhang damit ist aber auch daran zu erinnern, daß

dort, wo Philosophie ihre Welt befragt, es nicht nur nicht um ihre
Beschaffenheit geht, sondern überhaupt nicht um Welt-Erkenntnis,
vielmehr um Erkenntnis des Verhältnisses zwischen Mensch und Welt.
Philosophische Kosmologie ist nicht Kosmographie, weder im
Einzelnen noch im Ganzen, sondern Bemühung um Verständnis der

rätselhaften, in der problematischen Situation inbegriffenen
Tatsache, daß Mensch zugleich Subjekt und Objekt (Welt) ist. Nur im
Interesse der Lösung dieses Rätsels befragt sie überhaupt Welt; sie

befragt sie nicht, um sie zu erkennen, vielmehr allein, um ihr
Verhältnis zu Mensch zu erkennen.

Kosmologischer Idealismus scheidet sich von Philosophie durch
seinen Begriff von Welt. Seine Welt ist die vorgestellte, die Welt der

Erscheinung, daher die so oder so beschaffene Welt. Philosophie
weiß von Welt nur als dem reinen Gegenüber zum Subjekt (Mensch),
mit dem sie in einem rätselhaften Verhältnis steht - wie immer ihre
Beschaffenheit sei und welche Bedeutung immer ihr als Erscheinungswelt

zukommen möchte. Sie fragt daher auch nicht nach dem Ver-

143



hältnis von Sein und Erscheinung der Welt, sondern allein nach
dem Verhältnis von Subjekt und Objekt. — Idealismus scheidet sich
radikal von Philosophie dadurch, daß er keine «objektiv» seiende

Welt und damit nicht jene wahrhafte Problematik kennt, welche
Grund und Möglichkeit allen Philosophierens ist. Was auf idealistischer

Basis ausgesagt wird, kann verschiedene Bedeutung haben,
z.B. die des Bekenntnisses, sicher aber nicht philosophische Bedeutung.

Wenn die Aussage sich diese Bedeutung zulegt, ist sie

pseudophilosophisch.

3. Ethischer Idealismus

Ontologischer (kosmologischer) Idealismus ist unphilosophisch
durch seine Verkennung des Gegebenen als Welt. Ethischer Idealismus

ist unphilosophisch durch seine Verkennung des Gegebenen als

problematische Situation des Menschen. Philosophie weiß und geht
davon aus, daß menschliches Verhalten als solches, ständig,
problematisch ist. Dieses Wissen ist ihre erste und für all ihr Bemühen
maßgebende Einsicht. Wenn sie zu erkennen sucht, wie Verhalten als

grundsätzlich richtiges sein müßte, so meint sie dieses nicht so, daß

darin die menschliche Problematik eliminiert wäre; sie vergißt nie,
daß sie zum Menschen gehört und daher nicht eliminiert werden
kann. Sie kann also richtiges Verhalten unter allen Umständen nur
als Verhalten bei währender Problematik verstehen. Sie fragt, wie das

menschliche Verhalten sein müßte, um als menschliches, immer
problematisches, richtig zu sein. Sie fragt nach der richtigen
Sinnsetzung in unserem problematischen Verhalten, welches gegeben ist.

Ethischer Idealismus charakterisiert sich dadurch, daß er eben
diese Gegebenheit mißachtet. Er will oder verspricht Elimination der
Problematik. Er versteht richtiges Verhalten als unproblematisches.
Dieses sein Ideal propagiert er als zu verwirklichendes ; dadurch wird
er «ideologisch». Ideologie ist Lehre der Elimination des unrichtigen
zugunsten der Herrschaft des richtigen Verhaltens. Ginge es nicht
um Elimination, sondern um Überwindung, so stände «Ideologie»
im Einklang mit dem philosophischen Anliegen, sofern nämlich
Überwindung als «Superation» ohne Elimination verstanden wäre.

Weil aber idealistische Ideologie eine derartige Überwindung nicht
visiert, sondern sie nicht anders denn als Elimination versteht, so

muß sie das wirkliche Verhalten als nur relativ unrichtig einschätzen.

144



Würde nämlich wirkliches Verhalten als absolut unrichtig, Unrichtigkeit

also für dem wirklichen Verhalten notwendig innewohnend
gehalten, so wäre jede Hoffnung und damit auch jede Lehre «richtigen»

Verhaltens ausgeschlossen. Idealistische Lehre setzt die Meinung
(den «Glauben») voraus, daß wirkliches Verhalten die Möglichkeit
habe, sich zum «richtigen», d.h. unproblematischen zu wenden
oder zu verwandeln. Sie nimmt an, daß wirkliches Verhalten «jetzt»
zwar unrichtig sei, aber doch nicht so ganz unrichtig, daß ihm die
Möglichkeit des Richtigen fehlte. Sie glaubt, daß es sich darum
handle, diese Möglichkeit allein zu verwirklichen, um auf diese

Weise das Unrichtige, welches dem Verhalten «jetzt» anhafte, zu
eliminieren. Sie glaubt an zwei gegensätzliche Möglichkeiten des

Menschen, sie glaubt, kurz gesagt, an ein «gutes» und ein schlechtes

Ingrediens des (jetzt) wirklichen Verhaltens, und will lehren, das

letztere auszumerzen, um so allein das erstere wirksam werden zu
lassen. Alle Ideologie ist Lehre zur Vernichtung des Unguten im menschlichen

Verhalten. Sie ist in diesem Sinn «optimistisch». Philosophie
ist nicht optimistisch, weil für sie «Unrichtigkeit» dem Verhalten
durch keine Manipulation an ihm zu nehmen ist. Sie ist freilich
deswegen nicht «pessimistisch». Indem sie zu erkennen sucht, wie
Verhalten als richtiges wäre, visiert sie diese Möglichkeit — nur nicht als

Möglichkeit der Elimination des Unrichtigen. Pessimismus ist
Perversion des idealistischen Optimismus, er ist Verzweiflung des

«Idealisten». Mit Philosophie hat Optimismus wie Pessimismus nichts zu
tun. Philosophie ist niemals «Stimmungsphilosophie».

Weil es in aller Ideologie darum geht, das Ungute zugunsten des

Guten auszumerzen, so hängt die Art der Ideologie davon ab, was

unter «gut» verstanden werde. Dafür gibt es im Grunde nur zwei

Möglichkeiten: die «sentimentale» und die «moralische». Im
sentimentalen Sinne gut heißt ein Verhalten, welches zur Befriedigung
menschlicher Triebansprüche, zum «Glück» in diesem Sinne führt -
moralisch gut heißt ein Verhalten, welches über alle Triebbedürfnisse

hinweg durch die Achtung vor einer außer derartigem Belieben
bestehenden Norm bestimmt ist. Es ist hier nicht auszuführen — das

wäre Sache der Anthropologie -, wie diese doppelte Möglichkeit im
Wesen des Menschen begründet ist. Für die Gestalt der Ideologie ist

nur wichtig, daß sie besteht. Darnach scheiden sich die möglichen
Ideologien: Ideologie ist entweder «eudämonistisch» (Ideologie der

«Wohlfahrt») oder «moralistisch». Weil beide zueinander gegen-

10 Studia Philosophica XIX 145



sätzlich sind, müssen sie sich in Angriffund Verteidigung bekämpfen.
Es ist charakteristisch für Ideologie, daß sie immer einen Feind hat.
Der Kampf ist aber dadurch akzentuiert, daß er hier wie dort im
Namen des «Guten» geführt wird. Er wird dadurch zum Gesinnungskampf,

zugleich zum Vernichtungskampf. Ideologische Auseinandersetzung,

ideologische «Politik», ist durch diesen ihren besondern
Charakter ausgezeichnet.

Philosophie unterscheidet sich von aller Ideologie dadurch, daß
sie nicht nur weder optimistisch noch pessimistisch, sondern auch
weder eudämonistisch noch moralistisch ist, und endlich: daß sie

deshalb keinen «Feind» kennt. Der Grund dieses Unterschiedes aber
besteht darin, daß Ideologie das Gegebene, die problematische Situation,

nicht ernstnimmt — jene Situation, deren Kenntnis der
Philosophie ihren ganzen Ernst verleiht. Wo Ideologie sich als Philosophie
gibt, erweist sie sich als Pseudophilosophie.

III. Pseudophilosophie als Verkennung der philosophischen Aufgabe

Es ist klar, daß immer dort, wo das Gegebene mißachtet wird,
bereits auch Verkennung der philosophischen Aufgabe vorliegt. Denn
diese Aufgabe beruht auf dem Gegebenen und ist durch dieses

bedingt. So verkennt Spekulation die Aufgabe dadurch, daß sie

Erkenntnis in anderem Sinne sucht als Philosophie. Ontologischer
Idealismus verfehlt die Aufgabe dadurch, daß für ihn die Welt nicht
so existiert, wie sie Gegenstand richtigen Verhaltens wäre. Ethischer
Idealismus endlich ist blind gegen die Aufgabe dadurch, daß er die

problematische Situation nicht ernstnimmt, aus welcher die Aufgabe
entspringt. - Aber es gibt außer der durch Mißachtung des
Gegebenen bedingten eine zweite Art des Verkennens der philosophischen
Aufgabe. Wir versuchen sie im folgenden nach ihren wichtigsten
Varianten zu charakterisieren.

1. Szientismus

Als szientistisch bezeichnen wir das Unternehmen, die philosophische

Aufgabe auf wissenschaftliche Weise oder doch unter
Berücksichtigung, mit Hilfe wissenschaftlicher Erkenntnis zu lösen. Es ist
für die Beurteilung dieses Unterfangens oder dieses Anspruchs nötig,

146



auf den Unterschied der philosophischen von der wissenschaftlichen
Aufgabe zurückzukommen. Die letztere wurde definiert als Aufgabe,
das Objekt möglichen Verhaltens, die Welt also, nach ihrer
Beschaffenheit zu erkennen, als Voraussetzung der technischen Richtigkeit

des Verhaltens zu ihr. Der Philosophie dagegen geht es nicht
um diese technische, sondern um die grundsätzliche Richtigkeit; die
Erkenntnis, welche sie zu gewinnen sucht, ist daher nicht Erkenntnis
der Objektbeschaffenheit. Philosophische und wissenschaftliche
Erkenntnis liegen auf verschiedenen Ebenen und sind daher durchaus
inkommensurabel. Keine wissenschaftliche Erkenntnis hat philosophische

Bedeutung; keine philosophische Erkenntnis hat
wissenschaftlichen Charakter. Wäre erkannt, welches Verhalten zum Objekt
grundsätzlich richtig wäre — wie immer das Objekt beschaffen sein

möchte -, so wäre damit gar nichts über diese seine Beschaffenheit

gesagt; und wäre diese - wissenschaftlich - erkannt, so wäre damit
gar nichts über die grundsätzlich richtige Einstellung, die richtige
Sinnsetzung des Verhaltens gesagt.

Damit ist von allem Anfang an klar, daß für die Aufgabe der
Philosophie wissenschaftliche Erkenntnis nicht in Betracht kommt.
Wer also meinen sollte, jene Aufgabe sei auf wissenschaftlichem
Wege, von der Wissenschaft her zu lösen, der verkennt die Aufgabe
als philosophische. Wissenschaftliche Philosophie ist ein hölzernes
Eisen. Jedes Unterfangen dieser Art ist Pseudophilosophie. Wenn
wir heute von prominenter Seite hören, «Philosophie könne von
empirischer Wissenschaft nicht gesondert werden, sie müsse auf
einem festen Fundament wissenschaftlicher Erkenntnis aufgebaut
sein» - so sind derartige Thesen Beweis dafür, daß auch heute der

pseudophilosophische Wahn noch nicht überwunden ist.
Es gibt aber auch einen wenigstens anscheinend nicht so radikalen

Szientismus. Von ebenfalls prominenter Seite hören wir, «die Größe
der Philosophie ermesse sich daran, wieviel Wissenschaft darin sei» —

und ferner : « Philosophie müsse in der Bindung an Wissenschaft mehr
als Wissenschaft sein» - und endlich: «die wissenschaftliche
Erkenntnis sei zwingend», also offenbar auch für Philosophie
verpflichtend. Wenn hier die philosophische Aufgabe auch nicht gerade
identifiziert wird mit der wissenschaftlichen, so ist die Meinung doch
die, daß Philosophie die wissenschaftliche Erkenntnis zu berücksichtigen

habe und ohne sie nicht auskomme, ja sogar ihre «Größe»
dieser Berücksichtigung verdanke. Auch dieser «gemäßigte» Szien-

147



tismus verkennt die philosophische Aufgabe, verkennt, daß sie von
der wissenschaftlichen sich toto genere unterscheidet und daher von
der Wissenschaft her keinerlei Hilfe zu erwarten hat. Der Unterschied

ist falsch gesehen, wenn gesagt wird, Wissenschaft schaffe nur
«partikulare», Philosophie dagegen umfassende Erkenntnis;
Philosophie ist nicht «mehr als Wissenschaft», sondern etwas ganz anderes.

Philosophie wird denaturiert, wird zu Pseudophilosophie, wenn sie

sich irgendwie auf Wissenschaft oder gar wissenschaftliche « Erkenntnisse»

stützt. Ihre Bindung an Wissenschaft ist zu vergleichen mit
der «Bindung» des Flügelrosses an einen Traktor.

Im übrigen kann Wissenschaft, als Versuch der Objekterkenntnis,
ja lediglich mit der Vorarbeit der Philosophie, nämlich mit ihrer
kosmologisch-anthropologischen Bemühung, überhaupt in vergleichende

Beziehung gebracht werden. Denn die eigentliche philosophische

Aufgabe verlangt Erkenntnis grundsätzlich richtigen
Verhaltens des Subjekts. Nur deshalb, weil diese Aufgabe nicht zu lösen

ist ohne vorangehende Klärung des Verhältnisses zwischen Subjekt
und Objekt, wendet sich Philosophie auch diesem zu — demselben

Objekt, das auch Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis ist. In
dieser und nur in dieser Weise «treffen» sich Philosophie und
Wissenschaft, und nur hier, auf dem Boden der Objekterforschung,
bietet sich daher die Möglichkeit des Vergleichs. Es ist möglich, zu
fragen, wie sich philosophische zu wissenschaftlicher «Beschäftigung»
mit der Welt verhalte. Es ist aber dabei zu berücksichtigen, daß zu
der ihnen beiden gemeinsamen Welt das Subjekt (der Mensch) nicht

qua Subjekt, sondern nur insofern gehört, als es (der Mensch)
seinerseits Objekt ist. Nur insofern, als Bestandteil der Objektwelt,
ist er Gegenstand der Wissenschaft. Gegenstand der Philosophie aber
ist der Mensch zwar auch als Objekt (Weltzugehöriger), aber eben

auch als Subjekt; es geht ihr, in ihrer «Vorarbeit», ja gerade um das

Verhältnis von Subjekt und Objekt (Welt). Wenn, wie wir sahen,
ihre Frage nach diesem Verhältnis zugleich kosmologische und
anthropologische Frage ist, und wenn anderseits Wissenschaft, als

Bemühung um Welterkenntnis, auch den Menschen (in seiner

Weltzugehörigkeit) zum Gegenstand haben muß, so erweist sich, daß

ein Vergleich zwischen beiden nur als Vergleich philosophischer
mit wissenschaftlicher Kosmologie und Anthropologie möglich ist.

Dieser Vergleich ergibt nun aber eine radikale, unüberbrückbare
Verschiedenheit. Wissenschaftliche Kosmologie und Anthropologie

148



bemüht sich um die Beschaffenheit der Welt mit Einschluß des

Menschen als Objekt; sie sucht ein gegenständliches Bild, der Welt im
ganzen. Philosophische Kosmologie und Anthropologie bemüht sich

um das Verhältnis zwischen Welt (Objekt) und Mensch als Subjekt.
Es geht ihr, der Philosophie, gar nicht um Beschaffenheiten, sondern
allein um die Tatsache, daß hier Mensch als Subjekt und dort, ihm
gegenüber, Welt und Mensch als Objekt ist. Der Mensch ist ihr
«interessant» nicht nach seiner so oder so gearteten Beschaffenheit,
sondern einzig wegen seiner Doppelstellung als Subjekt und Objekt -
und Welt ist ihr interessant nicht nach ihrer Beschaffenheit, sondern

einzig wegen der rätselhaften Tatsache, daß zu ihr, dem Objekt des

Menschen, der Mensch selber gehört. Es geht ihr um Mensch qua
Mensch und um Welt qua Welt, wie immer sie beschaffen und also

wissenschaftlich erkannt oder erkennbar sein möchten. Es geht ihr
um das Wesen von Welt und Mensch als solchen. Philosophische und
wissenschaftliche Anthropologie sind to to genere verschieden; ihre
Aufgaben sind verschieden.

Dementsprechend unterscheiden sie sich radikal auch nach ihrer
Methode. Philosophie geht, als Anthropologie wie als Kosmologie,
aus von der primorialen Einsicht der Problemsituation. Ihre Methode
besteht in der Ausschöpfung dieser Einsicht auf das Wesensverhältnis

von Mensch und Welt hin; sie, die Methode, das philosophische
Denken, ist explikativ. Wissenschaft geht aus vom Inhalt der
gegenständlichen Erfahrung und sucht diesen Inhalt, in seiner
Mannigfaltigkeit, zu einem einheitlichen Weltbild zu gestalten. Ist sie, als

Anthropologie und Kosmologie, nach ihrem Ausgangspunkt empirisch,

so ist ihre Methode, das wissenschaftliche Denken, konstruktiv.

Es hängt damit zusammen, daß philosophische Erkenntnis, wo sie

wirklich ist, unbedingt wahr ist (sie entspricht dann der primordialen
Wahrheit, ist in dieser inbegriffen), wissenschaftliche Erkenntnis
dagegen, wo sie wirklich vorliegt, niemals; denn solche Erkenntnis
ist abhängig vom «Stand der Forschung», sie ist dadurch bedingt.

Alle ihre Erkenntnisse sind in diesem Sinn hypothetisch (wie kritische
Wissenschaft, im Gegensatz zu dogmatischer, sehr wohl weiß).
Philosophische Einsicht, wo sie wirklich ist, ist nicht Hypothese, hat
nichts mit Wahrscheinlichkeit zu tun; sie ist wahrhafte Einsicht.

Wenn wissenschaftliche Anthropologie oder Kosmologie
philosophischen Anspruch erhebt, so ist sie dadurch pseudophilosophisch,
daß sie das gegenständliche Bild der Welt und des Menschen mit

149



ihrem Wesen verwechselt oder identifiziert. Doch ist solcher Irrtum
eben nur Folge der Verkennung des Unterschiedes der Aufgabe,

Verkennung, welche für alle szientistische Pseudophilosophie
charakteristisch ist.

2. «Existenzialismus»

Das Schlagwort wird für recht verschiedene Erscheinungen
gebraucht und steht daher in Anführungszeichen. Im folgenden
verstehen wir darunter die Bemühung, die - menschliche - Existenz,
den Menschen in seinem Dasein, in Wahrheit zu erkennen
(«Existenzerhellung», «Daseinsanalyse»). Es geht um gründliche Rechenschaft

des Menschen über sich selbst. Der Mensch will so gesehen

werden, wie ihn seine innere Erfahrung ohne Beschönigung und
ohne Scheuklappen zeigt. Die menschliche Situation soll erkannt
werden, wie sie tatsächlich ist.

Niemand wird solchem Unternehmen seine Berechtigung abstreiten
wollen. Für uns handelt es sich indessen ausschließlich um sein

Verhältnis zu Philosophie. Wir fragen, ob es richtig sei, von Existenz-

Philosophie zu sprechen, sei es, daß das Unternehmen sich selber so

nenne oder daß es dafür gehalten werde. Wir fragen, ob

«Existenzphilosophie» wirkliche Philosophie oder Pseudophilosophie sei.

Dazu ist zunächst zu bemerken, daß ein Vergleich nur mit
Philosophie als Anthropologie möglich ist. Denn der Mensch allein ist

Gegenstand der Existenzerhellung. Wenn «Welt» dabei eine Rolle
spielt, so figuriert sie nicht als solche, nach ihrem Sein, sondern

lediglich als etwas für den Menschen «Vorhandenes». Auch das

«Inderweltsein» des Menschen visiert nicht die Welt, sondern die
Situation des Menschen. Es gibt keine Kosmologie. - Es ist also zu
fragen, wie «Existenzialismus» sich zu philosophischer Anthropologie

verhalte.
Eine erste Antwort darauf ist durch das Fehlen von Kosmologie

bereits gegeben. Wir wissen, daß Wesensverständnis des Menschen

nur zusammen mit Wesensverständnis der Welt möglich ist. Es gibt
keine philosophische Anthropologie ohne Kosmologie, weil es der

Philosophie, bei ihrer «Vorarbeit», um das Rätsel geht, wie der
Mensch zugleich Mensch als Subjekt und doch Objekt (Welt) sein,
oder: wie Welt Objekt sein und zugleich Mensch als Subjekt in sich

begreifen könne. - Es ist für den Existenzialismus charakteristisch,

150



daß er dieses fundamentale Rätsel überhaupt nicht kennt oder

jedenfalls nicht zum Anlaß der Überlegung nimmt. Was für die
Existenz des Menschen wesentlich ist, nämlich seine Zugehörigkeit
und zugleich Gegenüberstellung zu Welt, fällt für «Existenzphilosophie»

völlig außer Betracht. Sie fragt nicht nach der Möglichkeit
der rätselhaften Tatsache der Selbsterfahrung, in welcher sich jene
Doppelstellung des Menschen als Subjekt und Objekt erweist. Damit
scheidet sie sich an der Wurzel von philosophischer Anthropologie,
für welche jene Tatsache das eigentliche Problem darbietet. — Es

klingt wie eine Entschuldigung für die Trennung existenzialistischer

Anthropologie von Kosmologie, wenn wir lesen: «daß das

Unternehmen, das Sein im ganzen und seine Erscheinung im Menschen
in widerspruchsloser, eindeutiger Totalität zu erkennen, grundsätzlich

unmöglich sei und stets scheitern müsse, ist zwingend
aufzuzeigen». Die — unphilosophische — Isolation der Anthropologie soll
als notwendig erscheinen. (Man erklärt gerne als unmöglich, was

man selber nicht kann.)
Durch Nichtbeachtung der kosmologischen Seite der Ontologie

wird Existenzialismus aber nicht nur der notwendigen «Vorarbeit»
wirklicher Philosophie nicht gerecht: er verkennt damit zugleich die

philosophische Aufgabe. Indem er seine Aufgabe einzig in der
Erhellung der menschlichen Situation sieht, ist er blind für die Aufgabe
der Philosophie, welche immer in der Entdeckung menschlichen

Verhaltens, welches richtig wäre, besteht. - Dem oberflächlichen
Blick möchte es freilich scheinen, daß existenzialistische Erforschung
der menschlichen Situation sich völlig decke mit philosophischer
Aufgabe. In der Tat will ja auch Philosophie nichts anderes, als

jene Situation ergründen. Aber der fundamentale Unterschied wird
sofort deutlich, wenn man sich klar macht, was beide, Philosophie
und Existenzialismus, mit ihrer «Erhellung» wollen - in welchem
Sinne, unter welchem Gesichtspunkt sie unternommen wird.

Philosophie sucht die menschliche Situation zu ergründen, um in
ihr, welche sich als problematisch erweist, womöglich zu entdecken,

was in Wahrheit richtiges Verhalten wäre. Sie ist Gegenstand des

Philosophierens nicht weil sie irgendwie «unbefriedigend» wäre,
sondern weil sie unrichtig ist. Philosophie entzündet sich am negativen
Selbsturteil des Menschen; daß das Verhalten nicht so ist, wie es als

richtiges sein müßte, ist Voraussetzung der Philosophie. Sie fragt
gar nicht nach der Beschaffenheit menschlicher Situation; diejenige

151



Beschaffenheit, welche für sie ausschlaggebend ist, nämlich die
Unrichtigkeit, ist ihr ursprünglich bekannt. - Existenzialistische
Situationserforschung besteht in Präsentation der menschlichen Lage, so

wie sie der Selbsterfahrung erscheint; sie erstrebt nichts anderes als

Klarheit über menschliche «Befindlichkeit». Ihr Ziel geht über diese

Selbsterhellung nicht hinaus. Wenn sie die Situation problematisch
findet, so ist für sie Problematizität nicht, wie für Philosophie,
gleichbedeutend mit Unrichtigkeit, welche nach Richtigkeit riefe; sie

figuriert lediglich als Tatsache. Was wir damit «anfangen» können
oder sollen, darauf reflektiert sie nicht; sie bleibt beim Aufweis der
Problematizität. Wenn freilich darin so etwas wie ein Aufruf zur
Änderung der Lage enthalten ist (die Problematizität wird ja als

unbefriedigend empfunden), so bemüht sich Existenzerhellung nicht
um Erkenntnis dessen, was geschehen müßte. So lesen wir beispielsweise:

Philosophie («Existenzphilosophie» nämlich) wolle keine
Theorie (der Problemlösung) geben; sie fordere vielmehr den
Einzelnen zur Entscheidung heraus. Oder an anderer Stelle: es sei nicht
Aufgabe der Philosophie, Probleme zu lösen, sondern sie
«aufrechtzuerhalten». - Dadurch verkennt «Existenzphilosophie» ganz offenbar

die philosophische Aufgabe, welche in der Tat «Theorie»
sucht, nämlich als wahrhafte Einsicht eines Verhaltens, welches

richtig wäre - ganz unabhängig von Entscheidungen « der Einzelnen ».

Philosophie sucht die Probleme nicht aufrechtzuerhalten, sondern zu
lösen.

Es hängt mit der Nichtbeachtung der philosophischen Aufgabe

zusammen, daß die «Problematizität» der Situation nicht in dem

gesehen wird, was sie wirklich problematisch macht, nicht in der

Unrichtigkeit unseres Verhaltens, sondern ganz einfach in dem, was
sie «unbefriedigend» macht. Die Ausdrücke, mit dem sie bezeichnet

zu werden pflegt, sind lauter Klageworte: Geworfenheit, Sorge,

Angst, Grenzsituation, Ausweglosigkeit usw. Existenzialismus erweist
sich darin als «Stimmungsphilosophie»; wirkliche Philosophie sucht
über alle möglichen Gestimmtheiten hinweg Wahrheit, und sucht
über alle Unbefriedigtheit hinweg richtiges Verhalten; Existenzialismus

ist desperativ, Philosophie ist mutig.
Der Verzicht auf die philosophische Aufgabe bedeutet, kurz

gesagt, Verzicht auf ethische Einsicht. Existenzialismus fragt nicht nach
dem wahren Ethos des Menschen. Indem er bei der Schilderung der

problematischen Situation, so wie er sie versteht, verharrt, überläßt

152



er die «Entscheidung», d.h. die Stellungnahme dazu, dem
«Einzelnen». Damit eröffnet er der ethischen Subjektivität die Türe,
fordert geradezu dazu auf. Er versetzt den Einzelnen in die «Freiheit»

und verwechselt damit wirkliche ethische Freiheit mit Willkür.
Auf existenzialistischer Basis gibt es keine Ethik. Was als solche

erscheinen möchte, ist durchaus subjektive Setzung.

3. Skeptizismus und Relativismus

Damit fügt sich «Existenzphilosophie» in den Rahmen des

allgemeinen Relativismus ein. Er ist jedoch zu unterscheiden von
Skeptizismus. Dieser behauptet Unmöglichkeit wahrer Erkenntnis für
uns, jener, Relativismus, behauptet, Wahrheit sei sachlich nicht möglich.

- Wir haben seinerzeit ausgeführt, warum der Zweifel am
möglichen Erfolg das Philosophieren so lange begleitet, als die
Antwort auf die philosophische Frage nicht gefunden ist; das Wissen

um die ständig problematische Situation scheint die Möglichkeit
richtigen Verhaltens und damit auch diejenige der Einsicht solchen
Verhaltens auszuschließen. Dieser Zweifel ist es, welcher der
sogenannten Erkenntnistheorie zugrunde liegt. Sie stellt genau die Frage
nach der Möglichkeit wahrhafter Erkenntnis für uns, und zwar, im
Zusammenhang des Philosophierens, in der Absicht, diese Möglichkeit

zu erweisen. Erkenntnistheorie will auf diese Weise das philosophische

Unternehmen als sinnvoll dartun; es wäre nicht sinnvoll,
wenn sein «Erfolg» ausgeschlossen wäre. Die Frage nach der
Methode, welche geeignet wäre, wahre Erkenntnis zu schaffen, ist für
Erkenntnistheorie sekundär, vielmehr in ihrer eigentlichen Absicht
(Nachweis der Möglichkeit) inbegriffen: die Möglichkeit wäre
erwiesen, wenn die «richtige» Methode gefunden wäre.

Nun ist aber klar, daß die Antwort niemals «von vornherein»
gegeben werden kann. Der Nachweis möglicher Einsicht kann nur
geliefert werden durch tatsächliche Einsicht; und welche Methode die

richtige sei, kann sich gleichfalls nur am wirklichen Erfolg erzeigen.
Solange dieser nicht erreicht ist, bleibt die Frage nach der Möglichkeit

offen. Nur durch gewonnene Einsicht wäre sie positiv
beantwortet. Negativ beantwortet werden kann sie auf keinen Fall, auch
nicht durch die Tatsache «bisherigen» Mißerfolges. Denn kein
Mißerfolg schließt die Möglichkeit des Erfolges aus. Weswegen denn auch
der Flinweis auf die Widersprüche zwischen einzelnen «Philosophien»

keinerlei negative Beweiskraft besitzt; solche Widersprüche

153



zeigen nur an, daß «bisher» keine Einsicht gewonnen ist, welche
allseits als solche anerkannt wäre - aber Mangel an
«Ubereinstimmung» beweist gar nichts gegen mögliche Wahrheit. - So kann
denn die «erkenntnistheoretische» Frage nicht vor dem Versuch,
die philosophische Frage zu beantworten, entschieden werden. Dieser
Versuch muß gewagt werden, trotz Zweifel und Mißerfolg. Und er
wird gewagt, wo immer Philosophie ist.

Damit erledigt sich die Position des Skeptizismus. Seine Behauptung
ist durchaus willkürlich und entbehrt jeder Begründung. Niemals,
wie gesagt, kann die Frage nach der Möglichkeit für uns negativ
beantwortet werden. - Aber Skeptizismus ist nicht zu verwechseln

mit «Skepsis». Skeptische Haltung ist dem Philosophieren immanent;

sie ist nichts anderes als jener Zweifel an der Möglichkeit des

Erfolges, welcher so lange nicht zum Schweigen gebracht ist, als die
gesuchte Einsicht nicht gefunden ist. Sie, diese Skepsis, ist Mahnung
und Ansporn zugleich: Mahnung, nicht für wahr zu halten, was

nur gerade jetzt als wahr erscheint - und Ansporn, über alle
vermeintliche Wahrheit hinaus weiter zu suchen. Skepsis ist berechtigt
als Warnung vor «vorschnellen» Lösungen; sie ist identisch mit
«Vorsichtigkeit» des Philosophierenden, welche ihn veranlaßt, jede

gewonnene Position zu prüfen.
So viel über Skeptizismus in Sachen der Philosophie. Etwas ganz

anderes, wiewohl immer wieder damit vermengt, ist Skeptizismus in
Sachen wissenschaftlicher Erkenntnis. So unbegründet die Leugnung
der Möglichkeit philosophischer Einsicht ist, so begründet ist
wissenschaftlicher Skeptizismus. Er ist dadurch begründet, daß - wie hier
nicht näher ausgeführt zu werden braucht - wissenschaftliche
Erkenntnisse stets vorläufig, hypothetisch sind und daher unbedingter
Wahrheit entbehren. So muß hier die Frage nach der Möglichkeit
wahrer Erkenntnis für uns negativ beantwortet werden. Aber dieser

berechtigte Skeptizismus darf nun nicht auf Philosophie «übertragen»
werden, wie es immer wieder geschieht. So, wenn wir lesen, in
Sachen Philosophie sei Skeptizismus «das Wahre», oder an anderer
Stelle: Philosophie müsse es auf sich nehmen, daß ihre Erkenntnisse

notwendig nur relativ, hypothetisch seien. Wer so schreibt, der
verkennt - szientistisch - den Unterschied zwischen Philosophie und
Wissenschaft; er überträgt, was für diese gilt, auf jene.

Von Skeptizismus unterscheidet sich Relativismus wesentlich; er
tritt aber nicht selten in skeptizistischer Verkleidung auf. Skeptizis-

154



mus leugnet zwar die Möglichkeit wahrer Erkenntnis für uns; er
leugnet aber, wenn er eben nicht verhüllter Relativismus ist, nicht,
daß Wahrheit «an sich» möglich wäre. Er leugnet nicht, daß es

Wahrheit «gäbe». Er leugnet nicht den Sinn von «Wahrheit», den
Sinn der Idee der Wahrheit. Diese Leugnung charakterisiert erst
den Relativismus. Er bestreitet den Sinn der Wahrheitsidee; er
behauptet, daß Wahrheit sachlich, nicht nur menschlich
ausgeschlossen sei.

So lesen wir z.B., Philosophie müsse sich «hüten vor der Gefahr,
unter die intellektuelle Redlichkeit zurückzusinken, welche die

Genealogie, das zeitbedingte Werden und Vergehen eines Wertes

(d.h. einer Ansicht vom Richtigen) aufzeige; Denken sei nur noch
als fragendes möglich, weil Wahrheit stets auf den Menschen hin
relativ sei». (Dazu nebenbei: was soll eigentlich das Fragen, wenn
wahre Antwort ausgeschlossen ist?) Im selben Sinn heißt es anderswo,

«Aufgabe der Philosophie sei es allein, die Probleme zu stellen». -
Es ist deutlich, daß hier Wahrheit nicht nur als für uns, sondern als

«an sich» unmöglich behauptet, daß die Idee von Wahrheit als

illusorisch erklärt wird.
Wir wissen demgegenüber, daß Philosophie, wo sie wirklich ist,

auf dem Glauben an sachlich mögliche Wahrheit beruht, möchte
diese Wahrheit uns zugänglich sein oder nicht. Es ist offenbar, daß
die philosophische Frage und damit das ganze Unternehmen der
Philosophie, ihr Suchen nach Wahrheit, nur unter der Voraussetzung
überhaupt möglich ist, daß es Sinn habe. Sinn kann es nur haben,
wenn das Gesuchte möglicherweise zu finden ist; dies aber setzt

voraus, daß es «existiere», d.h. daß es Wahrheit «gäbe», oder: daß
die Idee von Wahrheit nicht sinnlos sei. - Somit schließen Relativismus

und Philosophie sich gegenseitig einfach aus. Wenn Relativismus
seinerseits philosophische Bedeutung für sich in Anspruch nimmt, so

erweist er sich als pseudophilosophisch. Als Relativist kann man nicht
philosophieren; Relativismus ist nicht Philosophie, sondern Verzicht
auf Philosophie.

Dies gilt nicht nur mit Bezug aufdas letzte philosophische Anliegen,
nämlich die Frage nach dem grundsätzlich richtigen Verhalten,
nach dem rechten Ethos, sondern «schon» in Hinsicht der
philosophischen «Vorarbeit»: auf relativistischer Basis ist nicht nur Ethik,
sondern auch Ontologie, als kosmologische wie als anthropologische,
unmöglich. Die Wahrheit, welche Philosophie sucht, ist wahrhafte

155



Einsicht eines Verhaltens, welches richtig wäre - wobei Verhalten
stets als Einstellung des Subjekts (des Menschen) zum Objekt (Welt)
gemeint ist. Nun ist klar, daß derartiges Verhalten sachlich («objektiv»)

nur dann möglich ist, wenn das Objekt in sich «bestimmt»,
d.h. so ist, wie es ist und nicht zugleich anders als es ist. Hätten wir
es mit einer in sich unbestimmten, «chaotischen» Welt zu tun,
dann wäre bestimmte, also auch richtige Haltung zu ihr sachlich,
durch das Objekt selber, ausgeschlossen. Aber, wohlverstanden, nur
dann. Nur dann wäre deshalb auch Wahrheit (über die richtige
Einstellung) objektiv, nicht nur subjektiv ausgeschlossen. Wenn daher
Relativismus die sachliche Möglichkeit von Wahrheit, wie Philosophie

sie sucht, leugnet, so leugnet er damit zugleich Welt als in sich

bestimmte; es gibt für ihn keinen «Kosmos», daher keine Kosmologie

und auch keine Anthropologie (weil diese ohne Kosmologie
ausgeschlossen ist). Relativismus bedeutet Verzicht auf Ontologie im
ganzen.

Wir lesen beispielsweise: «eine Philosophie, welche unsere Welt
in Ordnung sehe, sei schlechthin unwahrhaftig». Dies heißt doch,
daß Welt tatsächlich nicht «in Ordnung» sei - sei, nicht etwa nur
uns so erscheine. Nun ist Welt in Unordnung gleichbedeutend mit
in sich unbestimmter Welt, mit Chaos. Eine Philosophie, welche die
Welt «in Ordnung sieht», meint damit nichts anderes als eine in
sich bestimmte, nicht-chaotische Welt. Relativismus steht außerhalb
der Philosophie, indem er behauptet, Welt sei «nicht in Ordnung».

Die Behauptung wirkt aber, an der zitierten Stelle, geradezu
grotesk durch den Vorwurf der Unwahrhaftigkeit gegenteiliger
Auffassung. Wie kann jemand, der die sachliche Möglichkeit von Wahrheit

negiert, von Unwahrheit und gar von Unwahrhaftigkeit
sprechen? Wie verträgt sich Relativismus mit solchem «Moralismus»? Es
ist ja grotesk, wenn der Relativist das Wort «Wahrheit» (oder
Unwahrheit) überhaupt in den Mund nimmt. Ganz abgesehen davon,
daß er, in jenem Verdikt, die eigene Auffassung doch offenbar für
wahr ausgibt.

156


	Über Pseudophilosophie

