Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Uber Pseudophilosophie

Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Pseudophilosophie

von Paul Hiberlin

Vorbemerkung

Unter Pseudophilosophie verstehe ich AuBerungen, welche sich
als philosophisch ausgeben, ohne es zu sein. Die hier folgenden
Feststellungen méchten dem Schaden entgegenwirken, welcher da-
durch entsteht, daBl der falsche Anspruch gliubig angenommen
wird. Weil es dabei nicht um Personen, sondern um die Sache geht,
werde ich keine Namen nennen. — Selbstverstindlich kann Pseudo-
philosophie nicht als solche charakterisiert werden, ohne daf zuvor
klargestellt wird, was unter Philosophie zu verstehen sei.

1. Philosophie

Philosophie ist jedenfalls menschliche Angelegenheit. Sie kann also
nur aus menschlicher Situation verstanden werden. Es ist zu fragen,
wieso diese Situation AnlaB zum Philosophieren gebe oder geben
konne — zum Philosophieren, denn Philosophie ist dort und nur dort,
wo philosophiert wird. Die Kenntnis dieses Anlasses wire identisch
mit dem Verstindnis des philosophischen Anliegens.

Wenn irgend etwas fiir die menschliche Situation charakteristisch
ist, so ist es die Tatsache, welche neuerdings als Selbstprisentation
bezeichnet wird, genauer aber kritische Selbsterfahrung zu nennen
wire. Es ist menschlich, mit sich selbst, d.h. mit dem eigenen Ver-
halten, zufrieden, jedenfalls aber unzufrieden sein zu kénnen.

Es ist selbstverstindlich, daB nur Unzufriedenheit AnlaB zu Neu-
gestaltung des Verhaltens gibt. Sieht man genauer zu, so zeigt sich,
daB diese Unzufriedenheit, wo sie vorhanden ist, von verschiedener
Art sein kann, nidmlich von grundsitzlicher oder von methodischer
Art. Grundsitzliche Unzufriedenheit bedeutet negatives Urteil iiber
die Ziel- oder Sinnsetzung, die Orientierung des eigenen Verhaltens.
Methodische Unzufriedenheit bedeutet negatives Urteil iiber das

130



Verhaltnis des faktischen Verhaltens zum gesetzten Sinn, kurz gesagt:
iber seine ZweckmiBigkeit; sie ist nicht grundsitzliche, sondern
«technische» Unzufriedenheit. — Demgemil gibt es zweierlei Anlaf3
zur Neugestaltung des Verhaltens. Grundsitzliche Unzufriedenheit
enthilt die «Aufgabe» (den Impuls) zu einer Sinnsetzung, welche vor
der Selbstkritik bestehen konnte, d.h. in diesem Sinn richtig wire.
Methodische Unzufriedenheit involviert die «Aufgabe» zweckmdpiger
Gestaltung des Verhaltens, so daB dieses insofern richtig wire.

Es ist ferner zu bedenken, daB all unser Verhalten minen Gegen-
stand hat. Wir verhalten uns nicht «ins Blaue hinein», sondern
immer zu etwas (auch wenn der Gegenstand «nur eingebildet»
wire). Darnach prézisiert sich der Unterschied zwischen den beiden
erwiahnten Aufgaben. Das Verhalten kann methodisch («technisch»)
nur dann richtig sein, wenn es — im Zeichen dieser oder jener Sinn-
setzung — der Beschaffenheit des Gegenstandes angemessen ist; wire
es dies nicht, so wire es unrichtig, wie immer der Sinn gesetzt sein
mochte. Anders verhilt es sich mit der grundsatzlichen Richtigkeit.
Das Verhalten kénnte grundsitzlich, nach seiner Sinnsetzung, auch
dann richtig sein, wenn es der Beschaffenheit des Gegenstandes
nicht angemessen wire. Darnach unterscheiden sich die beiden
«Aufgaben». Die erste, grundsitzliche, verlangt fiir unser Verhalten,
unabhdngig davon, wem es gelte, die richtige, in uns selbst unwider-
sprochene Sinnsetzung; die zweite, methodische, verlangt fiir das
Verhalten, wie immer sein Sinn gesetzt sei, Beriicksichtigung der
Beschaffenheit des Gegenstandes. '

Damit ist die doppelte Problematik charakterisiert, welche der
menschlichen Situation eignet, sofern sie AnlaB zur Neugestaltung
des Verhaltens enthalt. Wo immer dieser AnlaB vorliegt, da besteht
die doppelte Aufgabe grundsitzlicher und methodischer Richtigkeit
des Verhaltens. Sie besteht als Problem, weil — gemiB3 dem selbst~
kritischen Urteil — unser Verhalten dieser Richtigkeit entbehrt. Die
Situation ist problematisch dadurch, daB diese Richtigkeit nicht ist,
sondern erst Aufgabe ist. — So ist es, wie gesagt wurde, sofern Anla3
zur Neugestaltung vorliegt. Nun ist aber jedes Unternehmen Neu-
gestaltung des Verhaltens; es ist ein Schritt von einem Verhalten
zu einem neuen. Geschieht dieser Schritt, so besteht ein AnlaBl dazu —
sonst geschihe er nicht. Besteht aber ein AnlaB, so besteht er in
Gestalt jener «Unzufriedenheit», welche ihrerseits das doppelte
Problem aufwirft. Dies will nicht mehr und nicht weniger heiB3en,

131



als daB3 die menschliche Situation iémmer problematisch ist. In jedem
Moment, da wir etwas « vorhaben» — und wir haben stets etwas vor —,
stehen wir vor dem doppelten Problem der grundsitzlichen und
methodischen Richtigkeit. Unsere Situation als solche enthilt diese
doppelte Problematik.

Es ist gezeigt worden, in welcher Weise die beiden, nun also als
stindig erkannten, Aufgaben verschieden sind. Die erste verlangt
richtige Sinnsetzung, die zweite will Berticksichtigung der Beschaffen-
heit des Gegenstandes. Voraussetzung richtiger Sinnsetzung ist aber
«Erkenntnis» des richtigen Sinnes, und Voraussetzung der Ange-
messenheit an den Gegenstand ist « Erkenntnis» dieses Gegenstandes
in seiner Beschaffenheit. Die beiden Aufgaben verlangen solche
Erkenntnis im Interesse des richtigen Verhaltens. Sie rufen nach
Wahrheit; denn dies ist der Name einer Erkenntnis, welche richtigem
Verhalten diente. Wahrheit heiBlt eine Erkenntnis, welche ihrerseits
dadurch richtig ist, daB sie Voraussetzung richtigen Verhaltens ist.

Wahrheit steht im Gegensatz zu bloBer Meinung; diese charakte-
risiert sich dadurch, daf3 sie Voraussetzung nicht richtigen, sondern
vermeintlich richtigen Verhaltens ist. Die doppelte Erkenntnisauf-
gabe besteht gerade darin, alle Meinung zugunsten der Wahrheit
zu iiberwinden. Obschon aber diese Aufgabe in der menschlichen
Situation enthalten und somit allgemein menschlich ist, so bleibt es
doch Sache des Einzelnen, sie zu ldsen. Der Impuls zur Lésung ist
zwar mit der Aufgabe gegeben, in jener « Unzufriedenheit» selber.
Aber es kommt darauf an, wie kriftig er sei, wie energisch, ernsthaft
der Versuch der Losung unternommen werde, und darnach unter-
scheiden sich die Einzelnen.

Ich denke, ernsthafter Versuch sei immer dort gemeint, wo von
Philosophie die Rede ist. Schon wo das Wort «philosophieren» in
der Literatur unseres Wissens zum erstenmal vorkommt, im Gesprich
zwischen Krésus und Solon bei Herodot, steht es in der Bedeutung
des Strebens nach wahrhafter Einsicht (Theoria), und alle spateren
Definitionen unterscheiden sich davon im wesentlichen nicht, auch
dann nicht, wenn an der Stelle der wahrhaften Einsicht Weisheit
steht. Im iibrigen kommt es auf die expliziten Definitionen gar nicht
an. Nie hat Philosophie etwas anderes bedeutet als ernsthafte Be-
mithung um Wahrheit.

Wenn sich mit der Zeit ein engerer Begriff ausgeschieden hat, so
bestand der Grund in der Doppelheit der Erkenntnisaufgabe. Es

132



wurde unterschieden zwischen Philosophie in engerem Sinn und
Wissenschaft. Letztere wurde und wird verstanden als Streben nach
wahrhafter Erkenntnis der Gegenstdndlichkeit, welche Erkenntnis
notwendig ist fiir die methodische («technische») Richtigkeit des
Verhaltens. Dadurch bekam «Philosophie» die engere Bedeutung
des Strebens nach Erkenntnis der richtigen Sinnsetzung, welche not-
wendig ist fiir die grundsatzliche Richtigkeit des Verhaltens.

Wir gehen fiir den Moment auf dieses Verhiltnis zwischen Phi-
losophie und Wissenschaft nicht niher ein (es wird an anderer Stelle
darauf zuriickzukommen sein). Wichtig ist vorderhand nur die Tat-
sache, daB ein charakteristischer Unterschied zwischen den beiden
Bestrebungen besteht, entsprechend den beiden Erkenntnisaufgaben,
welche durch die menschliche Situation gegeben sind — und daf} es
auBer ihnen keine andere in dieser Situation liegende Erkenntnis-
aufgabe gibt.

Es ist am Anfang gesagt worden, Pseudophilosophie konne als
solche nicht charakterisiert werden, ohne da3 zuvor erklart werde,
was unter Philosophie zu verstehen sei. Wir erklaren hiermit, daB fiir
alles Folgende Philosophie in jenem engern Sinne des Wortes ver-
standen wird, nach welchem sie sich von Wissenschaft unterscheidet —
also im Sinne des Strebens nach — kurz gesagt — grundsdtzlicher Wahr-
heit. Was dies heiBit, bedarf aber noch einiger Erliauterung.

- Zunichst und selbstverstandlich handelt es sich um Wahrheit, im
Unterschied von bloBer Meinung. Diese definiert sich als vermeint-
liche Wahrheit; sie ist vom Meinenden selber als Wahrheit be-
stimmt (um nicht zu sagen: dekretiert). So ist sie in ihrer Wahrheits-
bedeutung bedingt durch diese Bestimmung. Es kommt auf den
Meinenden an, was als Wahrheit gelte. Wir nennen sie darum be-
dingte Wahrheit. Wenn Philosophie Wahrheit sucht, so meint. sie
Wahrheit, welche von dieser Bedingtheit frei wire; sie meint un-
bedingte Wahrheit. Sie sucht nicht etwas, was irgendwoher fiir Wahr-
heit gehalten wiirde; sie sucht eine Einsicht, welche wahr ware.

Ob er derartige Wahrheit «finden» werde, das weil3 der Suchende,
der Philosophierende also, nicht von vornherein; wer sucht, weiB
nicht schon, daB er finden wird. Er will aber finden, darauf kommt
es fiir das Wesen der Philosophie an. Philosophie ist dort und nur
dort, wo der Versuch, die philosophische Aufgabe zu losen, ernsthaft
unternommen wird. Er kann aber nur dann ernsthaft unternommen
werden, wenn an mégliche Wahrheit geglaubt wird. Das muB recht

133



verstanden werden. Voraussetzung des Philosophierens ist nicht der
Glaube, daB3 die Wahrheit fiir den nach ihr Strebenden notwendig
erreichbar sei. Wohl aber der Glaube, daB sie «an sich» mdglich sei.
Was fiir ausgeschlossen gehalten wiirde, darnach kénnte nicht ernst-
haft gestrebt werden.

Aber dieser philosophische Glaube ist schwer bedroht durch das
Wissen um die problematische Situation. Dieses Wissen ist in der
«Unzufriedenheit» anwesend und ist mit dieser Voraussetzung alles
Philosophierens. Es ist, wenn man so sagen darf, die primordiale
Einsicht des Philosophierenden. Als solche ist es unfraglich, nicht
bloBe Meinung, sondern unbedingt wahr. Wir meinen im negativen
Selbsturteil nicht, daB wir unzufrieden seien, sondern wir sind unzu-
frieden. Meinungen sind méglich tiber das ricktige Verhalten; daB
aber unser Verhalten unrichtig ist, das ist nicht Sache einer « Ansicht»,
sondern ist Tatsache. Weil} der Philosophierende von vornherein
nicht, was richtig wire — diese Einsicht sucht er ja erst —, so weil} er
von vornherein doch um die Unrichtigkeit des Verhaltens, d.h. um
die problematische Situation. Dieses sein Wissen ist das «Apriori»
aller Philosophie, ihr fester Ausgangspunkt.

Aber zugleich ist es ihre Krux. Wir wissen, daB3 die problematische
Situation nicht hie und da einmal, sondern stindig da ist (es ist davon
gesprochen worden). Sie ist menschliches Charakteristikum; wir
kénnen nicht aus ihr herausspringen. Wie aber soll dann Richtigkeit
moglich sein? Ist sie uns nicht durch unsere Menschlichkeit ver-
wehrt? Ist sie aber nicht méglich, dann ist auch Einsicht des richtigen
Verhaltens ausgeschlossen, jene Einsicht, welche Philosophie sucht. —
Man sieht, daB dem Glauben an die Méglichkeit, ohne den es keine
Philosophie gibe, notwendig der Jweifel gegeniibersteht, der aus
dem Wissen um die problematische Situation ebenso stammt wie
der philosophische Impuls. ,

So erweist sich die philosophische Aufgabe als anscheinend unlds-
bares Problem. Aber Philosophie will es lésen; ohne diesen Willen
wdre sie nicht. Was kann sie tun? Sie sucht unbedingt wahre Einsicht
dessen, was richtig wire. Eine unbedingt wahre Einsicht besitzt sie:
das Wissen um die problematische Situation. Sollte irgendeine andere
wahre Einsicht, sollte insbesondere Einsicht des Richtigen méglich
sein, so miiBte sie mit dieser «ersten» Einsicht iibereinstimmen.
Denn was mit einer Wahrheit nicht iibereinstimmte, kénnte nicht
auch Wabhrheit sein. Ubereinstimmung mit der primordialen Wahr-

134



heit ist aber nur so moglich, daB die gesuchte Wahrheit in dieser
inbegriffen, mit ihr gegeben wire. Wire sie nicht in ihr inbegriffen,
so handelte es sich um zwei Einsichten, welche untereinander ver-
schieden waren. Nun gibt es aber fiir Philosophie nur eine unbedingt
wahre Einsicht, das Wissen um die problematische Situation. Was
sich von diesem Wissen unterschiede, wire eben deshalb nicht un-
bedingt wahr. Gesuchte Einsicht teilt mit der einzig vorhandenen
nur dann die Unbedingtheit, wenn sie von ihr nicht verschieden,
sondern in ihr inbegriffen ist.

Damit ist der philosophischen Bemiihung der Weg gewiesen. Thre
Aufgabe besteht nun darin, das Wissen um die problematische
Situation daraufhin zu befragen, ob sich in ihm zugleich die Einsicht
dessen finde, was richtig ware. Es geht um Ergriindung, um Expli-
kation der primordialen Wahrheit, mit dem Ziel, womdéglich wahre
Einsicht des richtigen Verhaltens zu gewinnen. Der Zweifel bleibt
dabei inzwischen bestehen. Es bleibt aber auch die trotzdem unab-
dingbare Aufgabe der Philosophie, den Zweifel zu iiberwinden,
eben dadurch, daB sie in der Problematik, welche zum Zweifel Anlaf3
gibt, ihre mogliche Losung entdeckte. Der Zweifel bleibt nur so
lange bestehen, als diese Entdeckung nicht geschehen ist.

Es geht immer um Einsicht richtigen Verhaltens zu seinem Gegen-
stand (wie immer dieser beschaffen sei). Sie ware wahrhafte Einsicht
der richtigen Einstellung zur «Welt», wenn dieses Wort fiir alle
mogliche Gegenstiandlichkeit unseres Verhaltens steht. Es ist bemer-
kenswert, daB das Wissen um die Problematik nicht nur Wissen
darum ist, daB «ich» Subjekt (Trager) dieser Problematik bin,
sondern auch Wissen um das Sein meines Objekts, der Welt. Wenn
meine Problematik tatsichlich, unfraglich usi, so ist der Gegenstand
meines Verhaltens ebenso unfraglich. Ohne ihn gibe es kein der
Richtigkeit bediirftiges Verhalten. Wire Welt nicht in Wahrheit,
so verlére der Unterschied von richtig und unrichtig jeden Sinn.
Er hat aber seinen Sinn — sonst gibe es keine Problematik. Wenn
Philosophie notwendig vom ersten Gewissen, vom Wissen um die
problematische Situation des Subjekts ausgehen muB, so ist dieser
Ausgangspunkt nur ungeniigend bezeichnet durch den Satz « Ich bin».
Es mii3te genau heiBen: Ich bin in problematischer Situation zu
Welt. Die primordiale Einsicht schlieBt die Einsicht vom Sein der
Welt ein. Darum ist Philosophie nur dort, kann ihre Aufgabe nur
dort ernsthaft in Angriff genommen werden, wo auch Welt «ernst-

135



genommmen» wird. Ich, d.h. der in problematischer Situation Befind-
liche, der Mensch also, bin stets zusammen mit Welt,

Dies Zusammensein erhilt nun aber seine volle Bedeutung da-
durch, daB ich selber zu Welt gehdre. Ich weil um meine problema-
tische Situation, ich weill um sie, indem ich mein Verhalten kritisch
beurteile (« Unzufriedenheit»). Ich bin mir darin Gegenstand des Ver-
haltens; denn auch jenes Urteil ist ein Verhalten. Zwar bin ich
immer Subjekt des Urteils; weil es sich aber um Selbsturteil (kritische
Selbsterfahrung) handelt, bin ich zugleich mein Objekt. Dadurch
aber gehore ich der Gegenstindlichkeit, der Welt also, zu. Bin ich
einerseits Subjekt des Verhaltens zu Welt, so bin ich anderseits
selber Objekt dieses Verhaltens, und zwar gerade als Subjekt (Triger)
der Problematik dieses Verhaltens. Dies alles ist im Wissen um die
problematische Situation eingeschlossen.

Aber damit ist dem Philosophierenden ein groBes Ritsel auf-
gegeben. Wie ist es zu verstehen, daB ich der Welt zugehére und
doch, als Subjekt meines Objekts, auch wieder nicht? Besteht, wie
gesagt wurde, die philosophische Aufgabe in der Ergriindung der
problematischen Situation, besser: in der Explikation des Wissens
um sie, so muB sie dieses Ritsel zu 16sen suchen, und zwar vor allen
Dingen. Solange nidmlich in dieser primordialen Einsicht etwas
«nicht klary (ritselhaft) ist, kann in der Verfolgung des Zieles jener
explizierenden Ergriindung nicht weitergegangen werden; die Un-
klarheit, d.h. das Nichtwissen, mii8te sich durch alle Explikations-
versuche hindurchziehen.

Das Ritsel besteht in der anscheinenden Unméglichkeit, daB ich
(d.h. der sich selbst Erfahrende, der Mensch also) zugleich Subjekt
und Objekt der Erfahrung, zugleich Welt und Nichtwelt sei. Es
geht also, soll das Ritsel gelést werden, um Einsicht des wahren,
d.h. nicht fraglichen Verhdltnisses von Mensch (als Subjekt) und
Welt. Die Lésung verlangt Priiffung dessen, was tatsachlich ist (d.h.
des anscheinend unmdoglichen Verhiltnisses von Mensch und Welt)
auf seine Méglichkeit hin. Die Tatsache, welche vorlaufig unverstind-
lich ist, soll verstanden werden. Und zwar von beiden Seiten her.
Die Frage lautet daher einerseits: Wie kann Subjekt (der Mensch)
zugleich Objekt (Welt) sein — und anderseits: wie kann Welt (Objekt)
zugleich Subjekt (Mensch) «umfassen»?

Diese Doppelfrage bedingt einerseits Anthropologie und anderseits
Kosmologie. Als anthropologische Frage verlangt sie Ausschopfung

136



des Wissens um die problematische Situation des Menschen bis dort-
hin, wo sichtbar wiirde, wieso oder «warum» er, der Mensch, als
Subjekt zugleich sein Objekt (weltzugehorig) ist. Anthropologie soll
in dieser Weise das Wesen des Menschen erforschen, so wie es sich
in der selbstkritischen Erfahrung seiner Problematik anzeigt. — Die
kosmologische Frage anderseits verlangt Ausschopfung des Wissens
um Welt bis dorthin, wo sichtbar wiirde, wieso zu ihr auch der
Mensch gehért, unbeschadet der Tatsache, daB3 er als Subjekt ihr
gegeniibersteht. Kosmologie soll das Wesen der Welt erforschen, so
wie es sich in der Tatsache der Zugehérigkeit des Menschen zu ihr
zeigt.

Man sieht, daB beide Fragen untrennbar sind. Vielmehr: sie sind
ein und dieselbe Frage, aber unter zwei Aspekten gestellt: vom
Ritsel des Menschen (als Subjekt und Objekt) her, und vom Ritsel
der Welt her, welche ihrerseits Objekt und zugleich «subjekt-
moéglich» (Mensch-moglich) ist. Man kann das Wesen des Menschen
nicht erforschen, ohne zugleich das Wesen der Welt zu erforschen,
zu welcher er gehért. Und man kann das Wesen der Welt nicht zu
verstehen hoffen, ohne zugleich den Menschen zu verstehen, dessen
Welt sie ist, Anthropologie und Kosmologie zusammen, in ihrer
Untrennbarkeit, sollen zur Einsicht in das Wesen alles dessen fiihren,
von dessen Sein wir apriori sicher wissen: zum einheitlichen Ver-
stindnis von Welt und Mensch. Dieses einheitliche Anliegen ist es,
das darum mit Recht als die ontologische Aufgabe der Philosophie zu
bezeichnen ist. Ontologie ist Philosophie dadurch, daB sie das
Seiende als solches, im ganzen, nach seinem Wesen verstehen will.
Sie ist nicht etwas neben Kosmologie und Anthropologie, sondern
erfillt sich in diesen beiden.

Doch ist nun nicht zu vergessen, dafl Ontologie, als kosmologische
wie als anthropologische, nicht idenfisch ist mit Philosophie. Sie
erwies sich vielmehr als notwendige «Vorarbeit», als Mittel zu
derjenigen Einsicht, welche Philosophie sucht. Sie wird notwendig
dadurch, daB das primordiale Wissen um die problematische Situa-
tion ein Ritsel aufgibt, das Ritsel des Menschen in seiner Doppel-
bedeutung als Subjekt und Objekt. Ontologie hat den Sinn, dieses
Ritsel durch Erkenntnis des Verhiltnisses zwischen Mensch und
Welt zu 16sen und damit jenes primordiale Wissen zu kliren. Erst
als in sich «bereinigtes» kann dieses als Vorlage jener Explikation
dienen, deren Ziel die Entdeckung des grundsitzlich richtigen Ver-

137



haltens ist. Diese Entdeckung bleibt nach eventuell gewonnener onto-
logischer Erkenntnis immer noch die eigentliche Aufgabe der Philo-
sophie. — Wenn grundsitzlich richtiges Verhalten als das wahre
Ethos des Menschen zu bezeichnen ist, so sucht Philosophie stets
nichts anderes als ethische Einsicht.

11. Pseudophilosophie als Verkennung des Gegebenen

Durch die vorstehende Charakteristik des philosophischen An-
liegens ist das Kriterium gefunden, nach welchem sich Pseudo-
philosophie in ihren verschiedenen Moglichkeiten oder Formen von
wirklicher Philosophie scheidet. Pseudophilosophie ist nicht gleich-
bedeutend mit allenfalls unvollstindigem oder fehlerhaftem Philo-
sophieren. Wo immer das philosophische Anliegen verfolgt wird,
wo immer wahrhafte, d.h. in der «ersten» Wahrheit begriindete
Einsicht des grundsitzlich richtigen menschlichen Verhaltens und
nicht etwas anderes angestrebt wird, da ist Philosophie, mag der
Erfolg des Strebens gréfer oder geringer sein. Nur wo jene Aufgabe
nicht bestimmend ist, da ist nicht Philosophie. Zu Pseudophilosophie
aber wird solche Nichtphilosophie nur oder erst dort, wo sie als
Philosophie ausgegeben oder dafiir gehalten wird.

Philosophie geht von der Tatsache der problematischen Situation
aus; diese ist ihr nicht fraglich, sie ist gegeben. In ihr ist sowohl ihr
Subjekt als auch ihr Objekt gegeben: Mensch als Subjekt und Welt
als Objekt sind unfraglich. Wo Mensch und Welt in die philosophi-
sche Frage einbezogen sind, da handelt es sich nicht um ihre «Exi-
stenz», sondern um ihr Verhdltnis in ihrem unfraglichen Sein. Philo-
sophie anerkennt die Gegebenheit der problematischen Situation
dadurch, daB sie in allem Fragen von ihr als dem urspriinglich Ge-
wubBten ausgeht; wonach sie fragt ist einzig das richtige Verhalten
ayf Grund der gegebenen Situation. Wenn sie die Situation unter-
sucht, um darin das Verhalten zu entdecken, das richtig wire, so
ist ihr nicht die Situation fraglich, sondern eben das rechte Ver-
halten. Nicht anders, wo sie Mensch und Welt befragt: Anthropo-
logie und Kosmologie setzen Mensch und Welt als gegebene Tat-
sachen voraus. _

Pseudophilosophisch ist jedes mit philosophischem Anspruch auf-
tretende Unterfangen, welches entweder das der Philosophie Ge-

138



gebene, als den Ausgangspunkt, miBachtet, oder ihre Aufgabe, das
«Ziel», auBler acht 148t. Darnach unterscheiden sich zwei Gruppen
von Pseudophilosophie. Wir suchen zunéchst die erste zu charakteri-
sieren, diejenige, welche das Gegebene als solches verkennt. Weil aber
dies in verschiedener Weise moglich ist, miissen wir differenzieren.

1. Spekulation

Spekulation nennen wir alles Vorgehen, welches das Gegebene
dadurch verkennt, daB} es dieses nicht als schlechthin Gegebenes hin-
nimmt, sondern auf irgendeine Weise «erkliaren» will. Spekulation
will Antwort geben auf die Frage nach dem «Ursprung» der Welt
und des Menschen in seiner problematischen Situation. Die Frage
selber ist verstandlich. Die Situation, in der wir uns — im Verhiltnis
zur Welt — finden, ist irritierend, gerade weil sie gegeben ist. Sie ist
nicht von uns geschaffen; wire sie dies, hitten wir Verfiigungsgewalt
iiber sie, so wire sie nicht problematisch. Dies eben irritiert uns, daf3
da «etwas ist», zu dessen Sein wir gar nichts konnen. Es ist ver-
stindlich, dafl der Mensch immer wieder versucht, sich dessen, iiber
das er keine Macht hat, wenigstens in der Weise zu bemiichtigen, dal3
er seinem Grunde nachsinnt. Dies ist der Sinn des Mpyihus. Der
Mythus weil, daB Mensch und Welt nicht aus unserem Willen
stammt. Daher ist er in seinem Wesen Gottermythus. Gott ist immer
der Name fiir den Geber des Gegebenen, der als solcher jenseits
dieses Gegebenen steht. Soll aber Gottheit und damit Grund und
Ursprung des Gegebenen irgendwie vorgestellt werden, so sind wir in
grofBer Verlegenheit. Denn alle uns méglichen Vorstellungen halten
sich innerhalb des Gegebenen. Daher spricht aller Mythus notwendig
«bildlich»; er verwendet verfiigbare Vorstellungen stellvertretend
fir das Unvorstellbare. Gerade durch diesen seinen symbolischen
Charakter bekennt er, daB es nicht méglich ist, den Ursprung wirk-
lich zu erkennen. Stammt er freilich aus dem Wunsch solcher «Be-
michtigung», so bekennt er doch durch seine bildliche Sprache,
dal} sie eben nicht wirklich erkennende Bemichtigung sein kann.
Der Mythus ist «ehrlich» dadurch, daf3 er das Gegebene als Geheimnis
anerkennt. Man versteht keinen Mythus, wenn man ihn im Sinn
‘wirklicher Erkenntnis «ernstnimmt».

Hier scheidet sich Spekulation von Mythus. Auch sie stammt, wie
dieser, aus dem Wunsch erkennender Beméchtigung des Gegebenen.

139



Und auch sie ist, aus dem gleichen Grunde wie der Mythus, auf
Vorstellungsmoglichkeiten angewiesen, welche sich innerhalb des
Gegebenen bewegen. Der Unterschied besteht aber darin, daf3
Spekulation ihre Vorstellungen «ernstnimmty», d.h. fiir wirkliche
Erkenntnis halt und jedenfalls ausgibt. Man koénnte sagen, Speku-
lation sei dogmatisierte Mythologie. Durch den Anspruch der Wahr-
heit macht sich Spekulation der Unwahrhaftigkeit schuldig. Sie
benimmt sich so, als ob das Geheimnis des Gegebenen in Wahrheit
«aufzukliaren» wire. Es fehlt ihr der Respekt vor diesem Geheimnis,
welchen sich der Mythus bewahrt.

Dadurch entbehrt sie zugleich des phzlosophzscﬁen Charakters. Ab-
gesehen davon, daff Philosophie vom Gegebenen ausgeht und es
dadurch in seiner Gegebenheit anerkennt, so daB es fiir sie nicht
Gegenstand irgendeiner Frage ist: die philosophische Frage fragt
positiv nach etwas ganz anderem, nidmlich nach dem richtigen
Verhalten in der gegebenen Situation. Dadurch unterscheidet sich
Philosophie zwar auch von Mythologie, jedoch nicht im Sinn eines
Gegensatzes. Der Mythus sagt nur ein «anderes Wort» fiir das
Geheimnis des Gegebenen, welches auch Philosophie anerkennt,
und ist keine Angelegenheit der Erkenntnis. Erst wo Mythologie
sich Erkenntnisbedeutung zuschreibt, wo sie dadurch Spekulation
wird, tritt sie in Gegensatz zu Philosophie. Sie sucht eine andersartige
Erkenntnis als Philosophie, oder besser: sie sucht Erkenntnis an
einem andern Ort als sie, und schlieBt sich so von ihr aus. Man kann
nur entweder spekulieren oder philosophieren. Gibt sich Spekulation
als Philosophie, so legt sie sich eine Bedeutung zu, die sie nicht
hat; sie wird Pseudophilosophie.

Dies gilt, ob es sich um theologische oder kosmologische oder
anthropologische Spekulation handle. Im Grunde ist sie freilich stets
«Theologie» wie der Mythus. Wenn sie sich, wie immer, um Er-
kenntnis des Ursprungs des Gegebenen bemdiiht, so fragt sie nach
seinem «Jenseits», nach «der Transzendenz», nach etwas, was
seinerseits nicht gegeben, sondern selber gebend wire. Ob dafiir
Gottheit gesagt oder ein anderer Name verwendet werde, ist sachlich
irrelevant: es ist immer das, was im Mythus als Gottheit erscheint.
Es gibt keine Spekulation, welche nicht ausdriicklich oder nicht-
ausdriicklich theologisch wire — wie es keine Theologie (im Wort-
sinne dieses Ausdrucks) gibt, welche nicht Spekulation wire. Speku-
Iation will immer wissen, was « Gott» sei, wolle, tue; wo immer von

140



derartigem gesprochen wird, ist Spekulation. Weil es aber stets um
den Ursprung des Gegebenen, der Welt oder des Menschen geht,
ist Spekulation, iz ihrem theologischen Charakter, zugleich spekula-
tive Anthropologie oder Kosmologie — spekulative Kosmologie auch
dort, wo das weltliche Geschehen als «gottliche», eventuell damonisch-
gottliche oder schicksal-géttliche Tat verstanden werden will. Anthro-
pologische und kosmologische Spekulation vereinigen sich dort, wo
insbesondere menschliches Geschehen aus einem «géttlichen» Plan
verstanden werden will, wie in aller sogenannten Geschichisphilosophie,
sei sie ausdriicklich theologisch oder «wissenschaftlich» gestaltet.

2. Onitologischer Idealismus

MiBachtung des Gegebenen als solchen ist nicht nur in der quasi
positiven Weise des spekulativen «Transzendierens» moglich, son-
dern auch negativ: als Leugnung. Doch kann diese nur das Sein
von Welt betreffen, des Objekts, nicht das Sein des Subjekts, weil
dieses sich ja in aller Art von Leugnung als Subjekt erweist. Mif3-
achtung der Welt in ihrer Gegebenheit bezeichnen wir als onto-
logischen — genauer kosmologischen — Idealismus. Wobei das Wort
nicht von Ideal, sondern von ideell abgeleitet ist. Es ist das Charak-
teristikum jeder Variante solchen Idealismus, daB er Welt — den
Inbegriff alles méglichen Objekts — nur als «Idee» des Subjekts,
nicht als «an und fiir sich» seiend gelten 140t.

Nun ist selbstverstindlich, daB Objekt als solches immer Objekt
des Subjekts, in diesem Sinn: fiir das Subjekt ist. Es gibt Objekt, es
gibt Welt nur als Welt des Verhaltens- (und darin des Wahrneh-
mungs-) Subjekts. Wir haben von Anfang an hervorgehoben, daB3
Welt mit dem Menschen (Subjekt) in seiner problematischen Situa-~
tion gegeben ist. Wenn also nur gesagt wiirde, Welt und Subjekt
gehoren zusammen, Welt sei von « Mensch» nicht zu trennen, dann
wire alles in Ordnung. Aber der kosmologische Idealismus sagt
mehr. Er versteht die Gegebenheit der Welt nicht als Zugehérigkeit
zum gegebenen Subjekt, sondern als Abhdngigkeit von diesem. Wenn
es wahr ist, dafl Welt mit dem Subjekt gegeben ist, so will Idealismus
wissen, daB sie durch das Subjekt «gegeben», d.h. im Grunde «ge-
schaffen» sei. Welt soll «meine» Welt nicht als Welt, sondern als
Welt meiner «Idee» sein.

Es ist hier vor allen Dingen ein MiBverstindnis abzuwehren,

141



welches grofle Verwirrung gestiftet hat: die Verwechslung von Welt
und Welt-FVorstellung. So wie wir unser Objekt vorstellen, das hingt
selbstverstindlich von uns ab. Alle Vorstellung ist integrierender
Bestandteil unseres Verhaltens zum Objekt; Vorstellung ist nicht
«passive» Perzeption, sondern immer schon Tat. Es liegt an uns, an
unserer «Einstellung» zum Objekt, an unserem «Vorstellungsver-
mogen», ja sogar an unserer Sympathie oder Antipathie, wie wir
uns das Begegnende vorstellend zurechtlegen. Als vorgestellte ist
darum Welt zweifellos von uns «abhingig». So wie wir Objekt vor-
stellen, erscheint es uns; es scheint uns so zu sein. Erscheinung ist,
gewiB3, aber eben als Erscheinung fiir uns. Wiirde Idealismus, als
«transzendentaler», die Abhangigkeit vom Subjekt nur als Abhin-
gigkeit der Welt in ihrer Erscheinung verstehen, dann wire wiederum
alles in Ordnung. Aber kosmologischer Idealismus schiittet das Kind
mit dem Bade aus. Er dentifiziert Welt mit Erscheinungswelt. Darin
gerade besteht seine Leugnung von Welt in ihrer Gegebenheii. Erschei-
nung ist uns nicht gegeben, sondern als Erscheinung von uns «ge-
macht».

Hier scheidet sich Idealismus radikal von Philosophie. Diese geht
von der problematischen Situation des Menschen als Subjekt des
Verhaltens aus, welches immer Verhalten zu Objekt, also Weltver-
halten ist. Es ist im ersten Hauptabschnitt ausgefithrt worden, daB
diese Situation als problematische nicht wire, wenn das Objekt des
Verhaltens nicht in Wahrheit wire. Was nur als «Idee» ist, ist nicht
in Wahrheit. Einer «ideellen» Welt gegeniiber gibt es keine wirkliche,
sondern nur allenfalls «ideelle» Problematik. Philosophie aber hat
es mit wirklicher, ernsthafter Problematik zu tun; sie wdre gar nicht
ohne diese, sie wire nicht als Streben nach Erkenntnis des richtigen
Verhaltens, wenn es nicht wirkliche Problematik, d.h. unrichtiges
Verhalten, gdbe. Wem es, wie aller Philosophie, um richtiges Ver-
halten geht, der anerkennt damit eine wirkliche Welt. In ihrem
Streben nach Einsicht des richtigen Verhaltens anerkennt Philoso-
phie die Problematik als «ernsthaft» gegeben, anerkennt sie damit
das Objekt des Verhaltens als wirkliches, fiir richtiges Verhalten in
Betracht kommendes Objekt; sie anerkennt Welt als seiende, mag
Erscheinung ihr gegeniiber was immer bedeuten. Kosmologischer
Idealismus ist von Philosophie ausgeschlossen, weil er den Gegen-
stand des Verhaltens als wahrhaft seienden, eben als gegebenen
leugnet. '

142



Es ist vielleicht nicht unniitz, hier in Erinnerung zu rufen, dall
die fiir Philosophie gegebene Welt eben nur als Welt, nicht als so
und so beschaffene Welt gegeben ist. Wenn Philosophie, als kosmolo-
gische, Welt befragt, so geht es ihr nicht um ihre Beschaffenheit;
diese zu erkennen ist, wie ausgefithrt wurde, Sache der Wissenschalft,
also der Bemithung um die rechte Methode des Verhaltens. Philoso-
phie fragt nicht nach der methodisch richtigen «Behandlung» des
Objekts, sondern nach der grundsitzlich richtigen Einstellung zu ihm,
wie immer es beschaffen sein méchte. Thre «Welt» ist Welt schlecht-
hin, nicht eine so oder so beschaffene Weli. Es ist daher auch ein
arges MiBverstindnis, die Welt der Philosophie als «Abstraktion»
von der so oder so beschaffenen oder auch so oder so «erfahrenen»
(erscheinenden) Welt zu verstehen. Philosophie hat mit derart ge-
meinter Welt nichts zu tun, sondern allein mit Welt schlechthin.
Sie abstrahiert in keiner Weise (das tut allenfalls Wissenschaft); sie
«beachtet» gar nicht das, was als Grundlage der Abstraktion vor-
liegt, eben die Welt in ihrer Beschaffenheit und dies heifit: in ihrer
Besonderheit. Wenn man diese Welt als «konkret» bezeichnet, so ist
die Welt der Philosophie freilich nicht konkret, sie ist aber deshalb
nicht «abstrakt», sondern sie ist die Welt als solche, wie immer sie
konkret sein mochte. '

Im Zusammenhang damit ist aber auch daran zu erinnern, daB3
dort, wo Philosophie ihre Welt befragt, es nicht nur nicht um ihre
Beschaffenheit geht, sondern tiberhaupt nicht um Welt-Erkenntnis,
vielmehr um Erkenntnis des Verhdltnisses zwischen Mensch und Welt.
Philosophische Kosmologie ist nicht Kosmographie, weder im Ein-
zelnen noch im Ganzen, sondern Bemithung um Verstindnis der
ritselhaften, in der problematischen Situation inbegriffenen Tat-
sache, daB Mensch zugleich Subjekt und Objekt (Welt) ist. Nur im
Interesse der Losung dieses Ritsels befragt sie tiberhaupt Welt; sie
befragt sie nicht, um sie zu erkennen, vielmehr allein, um ihr Ver-
haltris zu Mensch zu erkennen. '

Kosmologischer Idealismus scheidet sich von Philosophie durch
seinen Begriff von Welt. Seine Welt ist die vorgestellte, die Welt der
Erscheinung, daher die so oder so beschaffene Welt. Philosophie
weill von Welt nur als dem reinen Gegeniiber zum Subjekt (Mensch),
mit dem sie in einem ritselhaften Verhiltnis steht — wie immer ihre
Beschaflenheit sei und welche Bedeutung immer ihr als Erscheinungs-
welt zukommen méchte. Sie fragt daher auch nicht nach dem Ver-

143



héltnis von Sein und Erscheinung der Welt, sondern allein nach
dem Verhiltnis von Subjekt und Objekt. — Idealismus scheidet sich
radikal von Philosophie dadurch, da8 er keine «objektiv» seiende
Welt und damit nicht jene wahrhafte Problematik kennt, welche
Grund und Moglichkeit allen Philosophierens ist. Was auf idealisti-
scher Basis ausgesagt wird, kann verschiedene Bedeutung haben,
z.B. die des Bekenntnisses, sicher aber nicht philosophische Bedeu-
tung. Wenn die Aussage sich diese Bedeutung zulegt, ist sie pseudo-
philosophisch.

8. Ethischer Idealismus

Ontologischer (kosmologischer) Idealismus ist unphilosophisch
durch seine Verkennung des Gegebenen als Welt. Ethischer Idealis-
mus ist unphilosophisch durch seine Verkennung des Gegebenen als
problematische Situation des Menschen. Philosophie weil und geht
davon aus, dafl menschliches Verhalten als solches, stindig, proble-
matisch ist. Dieses Wissen ist ihre erste und fiir all ihr Bemithen maB-
gebende Einsicht. Wenn sie zu erkennen sucht, wie Verhalten als
grundsitzlich richtiges sein miiBte, so meint sie dieses nicht so, daB
darin die menschliche Problematik eliminiert wire; sie vergiB3t nie,
daB sie zum Menschen gehért und daher nicht eliminiert werden
kann. Sie kann also richtiges Verhalten unter allen Umstinden nur
als Verhalten bei wdhrender Problematik verstehen. Sie fragt, wie das
menschliche Verhalten sein miiBte, um als menschliches, immer
problematisches, richtig zu sein. Sie fragt nach der richtigen Sinn-
setzung iz unserem problematischen Verhalten, welches gegeben ist.

Ethischer Idealismus charakterisiert sich dadurch, daB3 er eben
diese Gegebenheit miBachtet. Er will oder verspricht Elimination der
Problematik. Er versteht richtiges Verhalten als unproblematisches.
Dieses sein Ideal propagiert er als zu verwirklichendes; dadurch wird
er «ideologisch». Ideologie ist Lehre der Elimination des unrichtigen
zugunsten der Herrschaft des richtigen Verhaltens. Ginge es nicht
um Elimination, sondern um Uberwindung, so stinde «Ideologie»
im Einklang mit dem philosophischen Anliegen, sofern nimlich
Uberwindung als «Superation» ohne Elimination verstanden wire.

Weil aber idealistische Ideologie eine derartige Uberwindung nicht
visiert, sondern sie nicht anders denn als Elimination versteht, so
muB sie das wirkliche Verhalten als nur relativ unrichtig einschitzen.

144



Wiirde namlich wirkliches Verhalten als absolut unrichtig, Unrich-
tigkeit also fiir dem wirklichen Verhalten notwendig innewohnend
gehalten, so wire jede Hoffnung und damit auch jede Lehre «richti-
gen» Verhaltens ausgeschlossen. Idealistische Lehre setzt die Meinung
(den «Glauben») voraus, daB wirkliches Verhalten die Moglichkeit
habe, sich zum «richtigen», d.h. unproblematischen zu wenden
oder zu verwandeln. Sie nimmt an, daB3 wirkliches Verhalten «jetzt»
zwar unrichtig sei, aber doch nicht so ganz unrichtig, daff ihm die
Méglichkeit des Richtigen fehlte. Sie glaubt, daB es sich darum
handle, diese Méglichkeit alletn zu verwirklichen, um auf diese
Weise das Unrichtige, welches dem Verhalten «jetzt» anhafte, zu
eliminieren. Sie glaubt an zwei gegensitzliche Moglichkeiten des
Menschen, sie glaubt, kurz gesagt, an ein «gutes» und ein schlechtes
Ingrediens des (jetzt) wirklichen Verhaltens, und will lehren, das
letztere auszumerzen, um so allein das erstere wirksam werden zu
lassen. Alle Ideologie ist Lehre zur Vernichiung des Unguten im mensch-
lichen Verhalten. Sie ist in diesem Sinn «optimistisch». Philosophie
ist nicht optimistisch, weil fiir sie «Unrichtigkeit» dem Verhalten
durch keine Manipulation an ihm zu nehmen ist. Sie ist freilich des-
wegen nicht «pessimistisch». Indem sie zu erkennen sucht, wie Ver-
halten als richtiges wire, visiert sie diese Moglichkeit — nur nicht als
Moglichkeit der Elimination des Unrichtigen. Pessimismus ist Per-
version des idealistischen Optimismus, er ist Verzweiflung des «Idea-
listen». Mit Philosophie hat Optimismus wie Pessimismus nichts zu
tun. Philosophie ist niemals « Stimmungsphilosophie».

Welil es in aller Ideologie darum geht, das Ungute zugunsten des
Guten auszumerzen, so hingt die Art der Ideologie davon ab, was
unter «gut» verstanden werde. Dafiir gibt es im Grunde nur zwei
Moglichkeiten: die «sentimentale» und die «moralische». Im senti-
mentalen Sinne gut heit ein Verhalten, welches zur Befriedigung
menschlicher Triebanspriiche, zum «Gliick» in diesem Sinne fithrt —
moralisch gut heiBt ein Verhalten, welches iiber alle Triebbediirfnisse
hinweg durch die Achtung vor einer auBer derartigem Belieben be-
stehenden Norm bestimmt ist. Es ist hier nicht auszufithren — das
wire Sache der Anthropologie —, wie diese doppelte Moglichkeit im
Wesen des Menschen begriindet ist. Fiir die Gestalt der Ideologie ist
nur wichtig, daB sie besteht. Darnach scheiden sich die mdglichen
Ideologien: Ideologie ist entweder «eudamonistisch» (Ideologie der
«Wohlfahrt») oder «moralistisch». Weil beide zueinander gegen-

10 Studia Philosophica XIX 145



satzlich sind, miissen sie sich in Angriff und Verteidigung bekampfen.
Es ist charakteristisch fiir Ideologie, daB sie immer einen Feind hat.
Der Kampf ist aber dadurch akzentuiert, daf3 er hier wie dort im
Namen des « Guten» gefiihrt wird. Er wird dadurch zum Gesinnungs-
kampf, zugleich zum Vernichtungskampf. Ideologische Auseinander-
setzung, ideologische «Politik», ist durch diesen ihren besondern
Charakter ausgezeichnet.

Philosophie unterscheidet sich von aller Ideologie dadurch, daf
sie nicht nur weder optimistisch noch pessimistisch, sondern auch
weder eudidmonistisch noch moralistisch ist, und endlich: daB sie
deshalb keinen «Feind» kennt. Der Grund dieses Unterschiedes aber
besteht darin, daB Ideologie das Gegebene, die problematische Situa-
tion, nicht ernstnimmt — jene Situation, deren Kenntnis der Philo-
sophie ihren ganzen Ernst verleiht. Wo Ideologie sich als Philosophie
gibt, erweist sie sich als Pseudophilosophie.

111, Pseudophilosophie als Verkennung der philosophischen Aufgabe

Es ist klar, daBl immer dort, wo das Gegebene miBachtet wird,
bereits auch Verkennung der philosophischen Aufgabe vorliegt. Denn
diese Aufgabe beruht auf dem Gegebenen und ist durch dieses be-
dingt. So verkennt Spekulation die Aufgabe dadurch, daB sie Er-
kenntnis in anderem Sinne sucht als Philosophie. Ontologischer
Idealismus verfehlt die Aufgabe dadurch, daB fiir thn die Welt nicht
so existiert, wie sie Gegenstand richtigen Verhaltens wiare. Ethischer
Idealismus endlich ist blind gegen die Aufgabe dadurch, daB er die
problematische Situation nicht ernstnimmt, aus welcher die Aufgabe
entspringt. — Aber es gibt auller der durch MiBachtung des Gege-
benen bedingten eine zweite Art des Verkennens der philosophischen
Aufgabe. Wir versuchen sie im folgenden nach ihren wichtigsten
Varianten zu charakterisieren.

1. Szientismus

Als szientistisch bezeichnen wir das Unternehmen, die philoso-
phische Aufgabe auf wissenschaftliche Weise oder doch unter Beriick-
sichtigung, mit Hilfe wissenschaftlicher Erkenntnis zu losen. Es ist
fiir die Beurteilung dieses Unterfangens oder dieses Anspruchs nétig,

146



auf den Unterschied der philosophischen von der wissenschaftlichen
Aufgabe zuriickzukommen. Die letztere wurde definiert als Aufgabe,
das Objekt moglichen Verhaltens, die Welt also, nach ihrer Be-
schaffenheit zu erkennen, als Voraussetzung der technischen Richtig-
keit des Verhaltens zu ihr. Der Philosophie dagegen geht es nicht
um diese technische, sondern um die grundsdtzliche Richtigkeit; die
Erkenntnis, welche sie zu gewinnen sucht, ist daher nicht Erkenntnis
der Objektbeschaffenheit. Philosophische und wissenschaftliche Er-
kenntnis liegen auf verschiedenen Ebenen und sind daher durchaus
inkommensurabel. Keine wissenschaftliche Erkenntnis hat philoso-
phische Bedeutung; keine philosophische Erkenntnis hat wissen-
schaftlichen Charakter. Wire erkannt, welches Verhalten zum Objekt
grundsitzlich richtig wire — wie immer das Objekt beschaffen sein
mochte —, so wire damit gar nichts iiber diese seine Beschaffenheit
gesagt; und wire diese — wissenschaftlich — erkannt, so wire damit
gar nichts tiber die grundsitzlich richtige Einstellung, die richtige
Sinnsetzung des Verhaltens gesagt.

Damit ist von allem Anfang an klar, daB fiir die Aufgabe der
Philosophie wissenschafiliche Erkenntnis nicht in Betracht kommt.
Wer also meinen sollte, jene Aufgabe sei auf wissenschaftlichem
Wege, von der Wissenschaft her zu 16sen, der verkennt die Aufgabe
als philosophische. Wissenschaftliche Philosophie ist ein hélzernes
Eisen. Jedes Unterfangen dieser Art ist Pseudophilosophie. Wenn
wir heute von prominenter Seite horen, «Philosophie kénne von
empirischer Wissenschaft nicht gesondert werden, sie miisse auf
einem festen Fundament wissenschaftlicher Erkenntnis aufgebaut
sein» — so sind derartige Thesen Beweis dafiir, dafl auch heute der
pseudophilosophische Wahn noch nicht iiberwunden ist.

Es gibt aber auch einen wenigstens anscheinend nicht so radikalen
Szientismus. Von ebenfalls prominenter Seite héren wir, «die Grofe
der Philosophie ermesse sich daran, wieviel Wissenschaft darin sei» —
und ferner: «Philosophie miisse in der Bindung an Wissenschaft mehr
als Wissenschaft sein» — und endlich: «die wissenschaftliche Er-
kenntnis sei zwingend», also offenbar auch fiir Philosophie ver-
pflichtend. Wenn hier die philosophische Aufgabe auch nicht gerade
identifiziert wird mit der wissenschaftlichen, so ist die Meinung doch
die, daf3 Philosophie die wissenschaftliche Erkenntnis zu beriicksich-
tigen habe und ohne sie nicht auskomme, ja sogar ihre «GréBe»
dieser Beriicksichtigung verdanke. Auch dieser «gemiBigte» Szien-

147



tismus verkennt die philosophische Aufgabe, verkennt, daf3 sie von
der wissenschaftlichen sich toto genere unterscheidet und daher von
der Wissenschaft her keinerlei Hilfe zu erwarten hat. Der Unter-
schied ist falsch gesehen, wenn gesagt wird, Wissenschaft schaffe nur
«partikulare», Philosophie dagegen umfassende Erkenntnis; Philo-
sophie ist nicht «mehr als Wissenschaft», sondern etwas ganz anderes.
Philosophie wird denaturiert, wird zu Pseudophilosophie, wenn sie
sich irgendwie auf Wissenschaft oder gar wissenschaftliche « Erkennt-
nisse» stiitzt. Thre Bindung an Wissenschaft ist zu vergleichen mit
der «Bindung» des Flugelrosses an einen Traktor.

Im iibrigen kann Wissenschaft, als Versuch der Objekterkenntnis,
ja lediglich mit der Vorarbeit der Philosophie, namlich mit ihrer
kosmologisch-anthropologischen Bemiithung, tberhaupt in verglei-
chende Beziehung gebracht werden. Denn die eigentliche philpso-
phische Aufgabe verlangt Erkenntnis grundsitzlich richtigen Ver-
haltens des Subjekts. Nur deshalb, weil diese Aufgabe nicht zu lgsen
ist ohne vorangehende Klirung des Verhiltnisses zwischen Subjekt
und Objekt, wendet sich Philosophie auch diesem zu — demselben
Objekt, das auch Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis ist. In
dieser und nur in dieser Weise «treffen» sich Philosophie und
Wissenschaft, und nur hier, auf dem Boden der Objekterforschung,
bietet sich daher die Moglichkeit des Vergleichs. Es ist moglich, zu
fragen, wie sich philosophische zu wissenschaftlicher «Beschiftigung»
mit der Welt verhalte. Es ist aber dabei zu beriicksichtigen, daf3 zu
der ihnen beiden gemeinsamen Welt das Subjekt (der Mensch) nicht
qua Subjekt, sondern nur insofern gehort, als es (der Mensch)
seinerseits Objekt ist. Nur insofern, als Bestandteil der Objektwelt,
ist er Gegenstand der Wissenschaft. Gegenstand der Philosophie aber
ist der Mensch zwar auch als Objekt (Weltzugehoriger), aber eben
auch als Subjekt; es geht ihr, in ihrer «Vorarbeit», ja gerade um das
Verhdltnis von Subjekt und Objekt (Welt). Wenn, wie wir sahen,
ihre Frage nach diesem Verhiltnis zugleich kosmologische und
anthropologische Frage ist, und wenn anderseits Wissenschaft, als
Bemiithung um Welterkenntnis, auch den Menschen (in seiner Welt-
zugehorigkeit) zum Gegenstand haben muB, so erweist sich, daB
ein Vergleich zwischen beiden nur als Vergleich philosophischer
mit wissenschaftlicher Kosmologie und Anthropologie méglich ist.

Dieser Vergleich ergibt nun aber eine radikale, uniiberbriickbare
Verschiedenheit. Wissenschaftliche Kosmologie und Anthropologie

148



bemiiht sich um die Beschaffenheit der Welt mit EinschluB des Men-
schen als Objekt; sie sucht ein gegenstindliches Bild der Welt im
ganzen. Philosophische Kosmologie und Anthropologie bemiiht sich
um das Verhiltnis zwischen Welt (Objekt) und Mensch als Subjek:.
Es geht ihr, der Philosophie, gar nicht um Beschaffenheiten, sondern
allein um die Tatsache, dafl hier Mensch als Subjekt und dort, ihm
gegeniiber, Welt und Mensch als Objekt ist. Der Mensch ist ihr
«interessant» nicht nach seiner so oder so gearteten Beschaffenheit,
sondern einzig wegen seiner Doppelstellung als Subjekt und Objekt —
und Welt ist ihr interessant nicht nach ihrer Beschaffenheit, sondern
einzig wegen der ritselhaften Tatsache, daB zu ihr, dem Objekt des
Menschen, der Mensch selber gehort. Es geht thr um Mensch qua
Mensch und um Welt qua Welt, wie immer sie beschaffen und also
wissenschaftlich erkannt oder erkennbar sein mochten. Es geht ihr
um das Wesen von Welt und Mensch als solchen. Philosophische und
wissenschaftliche Anthropologie sind toto genere verschieden; ihre
Aufgaben sind verschieden.

Dementsprechend unterscheiden sie sich radikal auch nach ihrer
Methode. Philosophie geht, als Anthropologie wie als Kosmologie,
aus von der primorialen Einsicht der Problemsituation. Ihre Methode
besteht in der Ausschépfung dieser Einsicht auf das Wesensverhaltnis
von Mensch und Welt hin; sie, die Methode, das philosophische
Denken, ist explikativ. Wissenschaft geht aus vom Inhalt der gegen-
stindlichen Erfahrung und sucht diesen Inhalt, in seiner Mannig-
faltigkeit, zu einem einheitlichen Weltbild zu gestalten. Ist sie, als
Anthropologie und Kosmologie, nach ihrem Ausgangspunkt empi-
risch, so ist ihre Methode, das wissenschaftliche Denken, konstruktiv.

Es hiangt damit zusammen, dafl philosophische Erkenntnis, wo sie
wirklich ist, unbedingt wahr ist (sie entspricht dann der primordialen
Wabhrheit, ist in dieser inbegriffen), wissenschaftliche Erkenntnis
dagegen, wo sie wirklich vorliegt, niemals; denn solche Erkenntnis
ist abhingig vom «Stand der Forschungw, sie ist dadurch bedingt.
Alle ihre Erkenntnisse sind in diesem Sinn hypothetisch (wie kritische
Wissenschaft, im Gegensatz zu dogmatischer, sehr wohl weiB3). Phi-
losophische Einsicht, wo sie wirklich ist, ist nicht Hypothese, hat
nichts mit Wahrscheinlichkeit zu tun; sie ist wahrhafte Einsicht.

Wenn wissenschaftliche Anthropologie oder Kosmologie philoso-
phischen Anspruch erhebt, so ist sie dadurch pseudophilosophisch,
daB sie das gegenstindliche Bild der Welt und des Menschen mit

149



ihrem Wesen verwechselt oder identifiziert. Doch ist solcher Irrtum
eben nur Folge der Verkennung des Unterschiedes der Aufgabe,
Verkennung, welche fiir alle szientistische Pseudophilosophie charak-
teristisch ist.

2. « Existenzialismus»

Das Schlagwort wird fiir recht verschiedene Erscheinungen ge-
braucht und steht daher in Anfithrungszeichen. Im folgenden ver-
stehen wir darunter die Bemiithung, die — menschliche — Existenz,
den Menschen in seinem Dasein, in Wahrheit zu erkennen («Exi-
stenzerhellung», « Daseinsanalyse»). Es geht um griindliche Rechen-
schaft des Menschen tber sich selbst. Der Mensch will so gesehen
werden, wie ihn seine innere Erfahrung ohne Beschoénigung und
ohne Scheuklappen zeigt. Die menschliche Situation soll erkannt
werden, wie sie tatsichlich ist.

Niemand wird solchem Unternehmen seine Berechtigung abstreiten
wollen. Fiir uns handelt es sich indessen ausschlieflich um sein
Verhiltnis zu Philosophie. Wir fragen, ob es richtig sei, von Existenz-
Philosophie zu sprechen, sei es, daB das Unternehmen sich selber so
nenne oder dafl es dafiir gehalten werde. Wir fragen, ob «Existenz-
philosophie» wirkliche Philosophie oder Pseudophilosophie sei.

Dazu ist zunichst zu bemerken, daB} ein Vergleich nur mit Philo-
sophie als Anthropologie moglich ist. Denn der Mensch allein ist
Gegenstand der Existenzerhellung. Wenn «Welt» dabei eine Rolle
spielt, so figuriert sie nicht als solche, nach ihrem Sein, sondern
lediglich als etwas fiir den Menschen «Vorhandenes». Auch das
«Inderweltsein» des Menschen visiert nicht die Welt, sondern die
Situation des Menschen. Es gibt keine Kosmologie. — Es ist also zu
fragen, wie «Existenzialismus» sich zu philosophischer Anthropologie
verhalte.

Eine erste Antwort darauf ist durch das Fehlen von Kosmologie
bereits gegeben. Wir wissen, daB3 Wesensverstindnis des Menschen
nur zusammen mit Wesensverstindnis der Welt méglich ist. Es gibt
keine philosophische Anthropologie ohne Kosmologie, weil es der
Philosophie, bei ihrer «Vorarbeit», um das Ritsel geht, wie der
Mensch zugleich Mensch als Subjekt und doch Objekt (Welt) sein,
oder: wie Welt Objekt sein und zugleich Mensch als Subjekt in sich
begreifen koénne. — Es ist fiir den Existenzialismus charakteristisch,

150



daf er dieses fundamentale Rétsel iiberhaupt nicht kennt oder
jedenfalls nicht zum AnlaB der Uberlegung nimmt. Was fiir die
Existenz des Menschen wesentlich ist, namlich seine Zugehorigkeit
und zugleich Gegeniiberstellung zu Welt, fillt fiir «Existenzphilo-
sophie» vollig auBer Betracht. Sie fragt nicht nach der Moglichkeit
der ritselhaften Tatsache der Selbsterfahrung, in welcher sich jene
Doppelstellung des Menschen als Subjekt und Objekt erweist. Damit
scheidet sie sich an der Wurzel von philosophischer Anthropologie,
fur welche jene Tatsache das eigentliche Problem darbietet. — Es
klingt wie eine Entschuldigung fiir die Trennung existenzialistischer
Anthropologie von Kosmologie, wenn wir lesen: «daB das Unter-
nehmen, das Sein im ganzen und seine Erscheinung im Menschen
in widerspruchsloser, eindeutiger Totalitit zu erkennen, grundsitz-
lich unméglich sei und stets scheitern miisse, ist zwingend (!) aufzu-
zeigen». Die — unphilosophische — Isolation der Anthropologie soll
als notwendig erscheinen. (Man erklirt gerne als unmdéglich, was
man selber nicht kann.) |

Durch Nichtbeachtung der kosmologischen Seite der Ontologie
wird Existenzialismus aber nicht nur der notwendigen «Vorarbeit»
wirklicher Philosophie nicht gerecht: er verkennt damit zugleich die
philosophische Aufgabe. Indem er seine Aufgabe einzig in der Er-
hellung der menschlichen Situation sieht, ist er blind fiir die Aufgabe
der Philosophie, welche immer in der Entdeckung menschlichen
Verhaltens, welches richtig wire, besteht. — Dem oberflichlichen
Blick mochte es freilich scheinen, daB existenzialistische Erforschung
der menschlichen Situation sich véllig decke mit philosophischer
Aufgabe. In der Tat will ja auch Philosophie nichts anderes, als
jene Situation ergriinden. Aber der fundamentale Unterschied wird
sofort deutlich, wenn man sich klar macht, was beide, Philosophie
und Existenzialismus, mit ihrer «Erhellung» wollen — in welchem
Sinne, unter welchem Gesichtspunkt sie unternommen wird.

Philosophie sucht die menschliche Situation zu ergriinden, um in
ihr, welche sich als problematisch erweist, womdoglich zu entdecken,
was in Wahrheit richtiges Verhalten wire. Sie ist Gegenstand des
Philosophierens nicht weil sie irgendwie «unbefriedigend» wire, son-
dern weil sie unrichtig ist. Philosophie entziindet sich am negativen
Selbsturteil des Menschen; daB das Verhalten nicht so ist, wie es als
richtiges sein miiite, ist Voraussetzung der Philosophie. Sie fragt
gar nicht nach der Beschaffenheit menschlicher Situation; diejenige

151



Beschaffenheit, welche fur sie ausschlaggebend ist, nimlich die Un-
richtigkeit, ist ihr urspriinglich bekannt. — Existenzialistische Situa-
tionserforschung besteht in Prisentation der menschlichen Lage, so
wie sie der Selbsterfahrung erscheint; sie erstrebt nichts anderes als
Klarheit iiber menschliche «Befindlichkeit». Ihr Ziel geht iiber diese
Selbsterhellung nicht hinaus. Wenn sie die Situation problematisch
findet, so ist fiir sie Problematizitit nicht, wie fiir Philosophie, gleich-
bedeutend mit Unrichtigkeit, welche nach Richtigkeit riefe; sie
figuriert lediglich als Tatsache. Was wir damit «anfangen» kénnen
oder sollen, darauf reflektiert sie nicht; sie bleibt beim Aufweis der
Problematizitit. Wenn freilich darin so etwas wie ein Aufruf zur
Anderung der Lage enthalten ist (die Problematizitit wird ja als
unbefriedigend empfunden), so bemiiht sich Existenzerhellung nicht
um Erkenntnis dessen, was geschehen miifite. So lesen wir beispiels-
weise: Philosophie («Existenzphilosophie» nédmlich) wolle keine
Theorie (der Problemlosung) geben; sie fordere vielmehr den Ein-
zelnen zur Entscheidung heraus. Oder an anderer Stelle: es sei nicht
Aufgabe der Philosophie, Probleme zu lésen, sondern sie «aufrecht-
zuerhalten». — Dadurch verkennt « Existenzphilosophie» ganz offen-
bar die philosophische Aufgabe, welche in der Tat «Theorie»
sucht, nidmlich als wahrhafte Einsicht eines Verhaltens, welches
richtig wire — ganz unabhingig von Entscheidungen «der Einzelnen ».
Philosophie sucht die Probleme nicht aufrechtzuerhalten, sondern zu
lésen. : '

Es hiangt mit der Nichtbeachtung der philosophischen Aufgabe
zusammen, dafl3 die «Problematizitit» der Situation nicht in dem
gesehen wird, was sie wirklich problematisch macht, nicht in der
Unrichtigkeit unseres Verhaltens, sondern ganz einfach in dem, was
sie «unbefriedigend» macht. Die Ausdriicke, mit dem sie bezeichnet
zu werden pflegt, sind lauter Klageworte: Geworfenheit, Sorge,
Angst, Grenzsituation, Ausweglosigkeit usw. Existenzialismus erweist
sich darin als « Stimmungsphilosophie»; wirkliche Philosophie sucht
iiber alle moéglichen Gestimmtheiten hinweg Wahrheit, und sucht
iiber alle Unbefriedigtheit hinweg richtiges Verhalten; Existenzia-
lismus ist desperativ, Philosophie ist mutig.

Der Verzicht auf die philosophische Aufgabe bedeutet, kurz ge-
sagt, Verzicht auf ethische Einsicht. Existenzialismus fragt nicht nach
dem wahren Ethos des Menschen. Indem er bei der Schilderung der
problematischen Situation, so wie er sie versteht, verharrt, tiberlaBt

152



er die «Entscheidung», d.h. die Stellungnahme dazu, dem «Ein-
zelnen». Damit erdfinet er der ethischen Subjektivitit die Tire,
fordert geradezu dazu auf. Er versetzt den Einzelnen in die «Frei-
heit» und verwechselt damit wirkliche ethische Freiheit mit Willkiir.
Auf existenzialistischer Basis gibt es keine Ethik. Was als solche
erscheinen mdchte, ist durchaus subjektive Setzung.

3. Skeptizismus und Relativismus

Damit figt sich «Existenzphilosophie» in den Rahmen des all-
gemeinen Relativismus ein. Er ist jedoch zu unterscheiden von
Skeptizismus. Dieser behauptet Unmoglichkeit wahrer Erkenntnis fiir
uns, jener, Relativismus, behauptet, Wahrheit sei sachlich nicht mog-
lich. — Wir haben seinerzeit ausgefithrt, warum der Zweifel am
moglichen Erfolg das Philosophieren so lange begleitet, als die Ant-
wort auf die philosophische Frage nicht gefunden ist; das Wissen
um die stindig problematische Situation scheint die Moglichkeit
richtigen Verhaltens und damit auch diejenige der Einsicht solchen
Verhaltens auszuschlieBen. Dieser Zweifel ist es, welcher der soge-
nannten Erkenntnistheorie zugrunde liegt. Sie stellt genau die Frage
nach der Moglichkeit wahrhafter Erkenntnis fiir uns, und zwar, im
Zusammenhang des Philosophierens, in der Absicht, diese Moglich-
keit zu erweisen. Erkenntnistheorie will auf diese Weise das philoso-
phische Unternehmen als sinnvoll dartun; es wére nicht sinnvoll,
wenn sein «Erfolg» ausgeschlossen wire. Die Frage nach der Me-
thode, welche geeignet wire, wahre Erkenntnis zu schaffen, ist fir
Erkenntnistheorie sekundir, vielmehr in ihrer eigentlichen Absicht
(Nachweis der Moglichkeit) inbegriffen: die Moglichkeit wire er-
wiesen, wenn die «richtige» Methode gefunden wire.

Nun ist aber klar, dal die Antwort niemals «von vornherein»
gegeben werden kann. Der Nachweis méglicher Einsicht kann nur
geliefert werden durch taésdchliche Einsicht; und welche Methode die
richtige sei, kann sich gleichfalls nur am wirklichen Erfolg erzeigen.
Solange dieser nicht erreicht ist, bleibt die Frage nach der Moglich-
keit offen. Nur durch gewonnene Einsicht wire sie positiv beant-
wortet. Negativ beantwortet werden kann sie auf keinen Fall, auch
nicht durch die Tatsache «bisherigen» MiBerfolges. Denn kein Mif3-
erfolg schlieBt die Mdglichkeit des Erfolges aus. Weswegen denn auch
der Hinweis auf die Widerspriiche zwischen einzelnen «Philoso-
phien» keinerlei negative Beweiskraft besitzt; solche Widerspriiche

153



zeigen nur an, daBl «bisher» keine Einsicht gewonnen ist, welche
allseits als solche anerkannt wire — aber Mangel an «Uberein-
stimmung» beweist gar nichts gegen mdégliche Wahrheit. — So kann
denn die «erkenntnistheoretische» Frage nicht vor dem Versuch,
die philosophische Frage zu beantworten, entschieden werden. Dieser
Versuch mufl gewagt werden, trotz Zweifel und MiBerfolg. Und er
wird gewagt, wo immer Philosophie ist.

Damit erledigt sich die Position des Skeptizismus. Seine Behauptung
ist durchaus willkiirlich und entbehrt jeder Begriindung. Niemals,
wie gesagt, kann die Frage nach der Moglichkeit fiir uns negativ
beantwortet werden. — Aber Skeptizismus ist nicht zu verwechseln
mit «Skepsis». Skeptische Haltung ist dem Philosophieren imma-
nent; sie ist nichts anderes als jener Zweifel an der Moglichkeit des
Erfolges, welcher so lange nicht zum Schweigen gebracht ist, als die
gesuchte Einsicht nicht gefunden ist. Sie, diese Skepsis, ist Mahnung
und Ansporn zugleich: Mahnung, nicht fir wahr zu halten, was
nur gerade jetzt als wahr erscheint — und Ansporn, tber alle ver-
meintliche Wahrheit hinaus weiter zu suchen. Skepsis ist berechtigt
als Warnung vor «vorschnellen» Losungen; sie ist identisch mit
«Vorsichtigkeit» des Philosophierenden, welche ihn veranlafit, jede
gewonnene Position zu prifen.

So viel tiber Skeptizismus in Sachen der Philosophie. Etwas ganz
anderes, wiewohl immer wieder damit vermengt, ist Skeptizismus in
Sachen wissenschaftlicher Erkenntnis. So unbegriindet die Leugnung
der Moglichkeit philosophischer Einsicht ist, so begriindet ist wissen-
schaftlicher Skeptizismus. Er ist dadurch begriindet, dafl — wie hier
nicht niher ausgefiithrt zu werden braucht — wissenschaftliche Er-
kenntnisse stets vorldufig, hypothetisch sind und daher unbedingter
Wahrheit entbehren. So muf3 hier die Frage nach der Moglichkeit
wahrer Erkenntnis fiir uns negativ beantwortet werden. Aber dieser
berechtigte Skeptizismus darf nun nicht auf Philosophie «iibertragen»
werden, wie es immer wieder geschieht. So, wenn wir lesen, in
Sachen Philosophie sei Skeptizismus «das Wahre», oder an anderer
Stelle: Philosophie miisse es auf sich nehmen, daB ihre Erkenntnisse
notwendig nur relativ, hypothetisch seien. Wer so schreibt, der ver-
kennt — szientistisch — den Unterschied zwischen Philosophie und
Wissenschaft; er tibertrigt, was fiir diese gilt, auf jene.

Von Skeptizismus unterscheidet sich Relativismus wesentlich; er
tritt aber nicht selten in skeptizistischer Verkleidung auf. Skeptizis-

154



mus leugnet zwar die Moglichkeit wahrer Erkenntnis fiir uns; er
leugnet aber, wenn er eben nicht verhiillter Relativismus ist, nicht,
da8 Wahrheit «an sich» moglich wire. Er leugnet nicht, da es
Wahrheit «gibe». Er leugnet nicht den Sinn von «Wahrheit», den
Sinn der Idee der Wahrheit. Diese Leugnung charakterisiert erst
den Relativismus. Er bestreitet den Sinn der Wahrheitsidee; er
behauptet, daB Wahrheit sachlich, nicht nur menschlich ausge-
schlossen sei.

So lesen wir z.B., Philosophie miisse sich «hiiten vor der Gefahr,
unter die intellektuelle Redlichkeit zuriickzusinken, welche die
Genealogie, das zeitbedingte Werden und Vergehen eines Wertes
(d.h. einer Ansicht vom Richtigen) aufzeige; Denken sei nur noch
als fragendes moglich, weil Wahrheit stets auf den Menschen hin
relativ sei». (Dazu nebenbei: was soll eigentlich das Fragen, wenn
wahre Antwort ausgeschlossen ist?) Im selben Sinn heiBit es anders-
wo, «Aufgabe der Philosophie sei es allein, die Probleme zu stellen». —
Es ist deutlich, da3 hier Wahrheit nicht nur als fiir uns, sondern als
«an sich» unméglich behauptet, daB die Idee von Wahrheit als
illusorisch erklart wird. |

Wir wissen demgegeniiber, dafl Philosophie, wo sie wirklich ist,
auf dem Glauben an sachlich moégliche Wahrheit beruht, méchte
diese Wahrheit uns zuginglich sein oder nicht. Es ist offenbar, da
die philosophische Frage und damit das ganze Unternehmen der
Philosophie, ihr Suchen nach Wahrheit, nur unter der Voraussetzung
tuberhaupt miglich ist, daB es Sinn habe. Sinn kann es nur haben,
wenn das Gesuchte moglicherweise zu finden ist; dies aber setzt
voraus, dafl es «existiere», d.h. daB es Wahrheit «gibe», oder: daf3
die Idee von Wahrheit nicht sinnlos sei. — Somit schlieBen Relativis-
mus und Philosophie sich gegenseitig einfach aus. Wenn Relativismus
seinerseits philosophische Bedeutung fiir sich in Anspruch nimmt, so
erweist er sich als pseudophilosophisch. Als Relativist kann man nicht
philosophieren; Relativismus ist nicht Philosophie, sondern Verzicht
auf Philosophie.

Dies gilt nicht nur mit Bezug auf das letzte philosophische Anliegen,
niamlich die Frage nach dem grundsitzlich richtigen Verhalten,
nach dem rechten Ethos, sondern «schon» in Hinsicht der philoso-
phischen «Vorarbeit»: auf relativistischer Basis ist nicht nur Ethik,
sondern auch Ontologie, als kosmologische wie als anthropologische,
unméglich. Die Wahrheit, welche Philosophie sucht, ist wahrhafte

155



Einsicht eines Verhaltens, welches richtig wire — wobei Verhalten
stets als Einstellung des Subjekts (des Menschen) zum Objekt (Welt)
gemeint ist. Nun ist klar, daB derartiges Verhalten sachlich («objek-
tiv») nur dann méglich ist, wenn das Objekt in sich «bestimmty,
d.h. so ist, wie es ist und nicht zugleich anders als es ist. Hitten wir
es mit einer in sich unbestimmten, «chaotischen» Welt zu tun,
dann wire bestimmte, also auch richtige Haltung zu ihr sachlich,
durch das Objekt selber, ausgeschlossen. Aber, wohlverstanden, nur
dann. Nur dann wire deshalb auch Wahrheit (iiber die richtige Ein-
stellung) objektiv, nicht nur subjektiv ausgeschlossen. Wenn daher
Relativismus die sachliche Moglichkeit von Wahrheit, wie Philoso-
phie sie sucht, leugnet, so leugnet er damit zugleich Welt als in sich
bestimmte; es gibt fiir ihn keinen «Kosmos», daher keine Kosmo-
logie und auch keine Anthropologie (weil diese ohne Kosmologie
ausgeschlossen ist). Relativismus bedeutet Verzicht auf Ontologie im
ganzen.

Wir lesen beispielsweise: «eine Philosophie, welche unsere Welt
in Ordnung sehe, sei schlechthin unwahrhaftig». Dies heit doch,
daB Welt tatsichlich micht «in Ordnung» sei — sei, nicht etwa nur
uns so erscheine. Nun ist Welt in Unordnung gleichbedeutend mit
in sich unbestimmter Welt, mit Chaos. Eine Philosophie, welche die
Welt «in Ordnung sieht», meint damit nichts anderes als eine in
sich bestimmte, nicht-chaotische Welt. Relativismus steht auBerhalb
der Philosophie, indem er behauptet, Welt sei «nicht in Ordnung».

Die Behauptung wirkt aber, an der zitierten Stelle, geradezu
grotesk durch den Vorwurf der Unwahrhaftigkeit gegenteiliger Auf-
fassung. Wie kann jemand, der die sachliche Moglichkeit von Wahr-
heit negiert, von Unwahrheit und gar von Unwahrhaftigkeit spre-
chen? Wie vertrigt sich Relativismus mit solchem « Moralismus»? Es
ist ja grotesk, wenn der Relativist das Wort «Wahrheit» (oder Un-
wabhrheit) tiberhaupt in den Mund nimmt. Ganz abgesehen davon,
daB er, in jenem Verdikt, die eigene Auffassung doch offenbar fiir
wahr ausgibt.

156



	Über Pseudophilosophie

