
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Le problème des rapports du devenir et de l'intelligibilité dans
l'évolutionnisme de Teilhard de Chardin

Autor: Gex, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le problème des rapports du devenir et de l'intelligibilité
dans l'évolutionnisme de Teilhard de Chardin1

par Maurice Gex

Nous désirons attirer l'attention des philosophes sur un point
important de la pensée de Teilhard de Chardin.

Le problème du devenir est l'un des plus ardus de toute la
philosophie: or il se pose d'une façon particulièrement aiguë pour un
penseur qui proclame que l'évolution est non point une théorie
particulière, mais une manière de penser inévitable :

«Une théorie, un système, une hypothèse, l'Evolution?... Non
point: mais, bien plus que cela, une condition générale à laquelle
doivent se plier et satisfaire désormais, pour être pensables et vrais,
toutes les théories, toutes les hypothèses, tous les systèmes. Une
lumière éclairant tous les faits, une courbure que doivent épouser
tous les traits: voilà ce qu'est l'Evolution2.»

1 Dans cette étude, nous supposons la pensée de Teilhard de Chardin
connue du lecteur dans ses grandes lignes et nous nous bornerons à donner
des citations sur des points précis. Nous nous permettons de rappeler nos
études auxquelles le lecteur peut se reporter.

Où va l'univers? L'évolutionnisme intégral du Père Teilhard de Chardin, «Cahiers
protestants», Imprimerie La Concorde, Lausanne, nov.-déc. 1953, p. 338-353.

Les évolutionnismes contemporains de Gustave Mercier et du Père Teilhard de

Chardin, «Dialectica», revue internationale de philosophie de la connaissance,
Neuchâtel, N° 32, 15.12.1954, p. 322-346.

L'homme et l'univers selon le Père Teilhard de Chardin, «Connaissance de

l'homme», Paris, N° 14, oct.-nov.-déc. 1955, p. 9-19.
Vers un humanisme cosmologique, la synthèse de Teilhard de Chardin, «Revue de

Théologie et de Philosophie», 1957 - III, p. 186-205.
Nous préciserons aussi brièvement que possible les conceptions philosophiques

qui nous serviront de systèmes de référence pour apprécier la position
de Teilhard de Chardin relativement au problème du devenir et de l'intelligibilité:

ce sont celles d'Emile Meyerson, d'Herbert Spencer, de Bergson,
de Lloyd Morgan, de Samuel Alexander et de Roy Wood Seilars.

2 Le phénomène humain, p. 242.

119



Comment concilier le devenir et l'intelligibilité? Tel est le
problème qui se pose.

Emile Meyerson l'a montré avec force: dans l'étude du devenir,
l'esprit se trouve placé devant une alternative impérieuse: ou
comprendre une transformation en ramenant les éléments de nouveauté

qui y apparaissent aux éléments préexistants au moyen d'une
identification, ou admettre la nouveauté comme irréductible et renoncer à

comprendre3.
Là où l'identification du conséquent avec l'antécédent se révèle

trop ardue, à cause de la manifeste différence existant entre ces

deux moments du devenir, l'esprit humain use d'une sorte de subterfuge

en imaginant, à la suite d'Aristote, la notion de puissance
(opposée à celle d'acte), ce qui revient à dire que le conséquent se

trouve à l'état latent dans l'antécédent, le chêne se trouve à l'état
latent dans le gland — donc le chêne est déjà bel et bien dans le

gland d'une certaine manière, ce qui sauve l'exigence causale d'identification

du conséquent avec l'antécédent, du chêne avec le gland.
Sans doute, cela ne se voit pas, et c'est ce que veut dire le concept
d'état latent ou d'état de puissance. On affirme l'identité malgré les

apparences contraires, pour sauver le principe, c'est-à-dire pour
sauver la face

Contrairement à la physique de la qualité, le mécanisme, qui
explique l'univers «par figure et mouvement», donne le plus
complètement satisfaction à l'exigence d'identité, pièce maîtresse de

l'épistémologie meyersonienne.
Herbert Spencer a systématiquement développé un évolutionnisme

mécaniste. Or Bergson a, comme on le sait, reproché violemment à

l'évolutionnisme de Spencer d'être incapable de rendre compte d'une
véritable nouveauté. «L'artifice ordinaire de la méthode de Spencer
consiste à reconstituer l'évolution avec des fragments de l'évolué.»
«Ce n'est pas en divisant l'évolué qu'on atteindra le principe de ce

qui évolue. Ce n'est pas en recomposant l'évolué avec lui-même
qu'on reproduira l'évolution dont il est le terme4.» La nouveauté,
chez Spencer, apparaît comme un réarrangement de l'ancien, ce

qui revient, à proprement parler, à supprimer le nouveau en tant

3 Voir notre étude : L'épistémologie d'Emile Meyerson, in «Revue de Théologie
et de Philosophie», 1959 - IV, p. 338-356.

4 L'évolution créatrice, p. 393, 394.

120



que tel, ancien et nouveau étant finalement homogènes, donc
identiques à un certain point de vue. Le devenir est sacrifié à l'intelligibilité.

Pour Bergson, la vie est un jaillissement d'imprévisible nouveauté,
elle est créatrice, et l'intuition saisit la vie par le dedans, en coïncidant
avec l'effort créateur au moyen de la sympathie. L'intuition berg-
sonienne se détourne des procédés de morcelage et d'immobilisation
de l'intelligence, laquelle est caractérisée par une incompréhension
naturelle de la vie : son aptitude naturelle étant la fabrication d'outils
et la compréhension du solide inorganisé.

L'évolution créatrice, selon Bergson, s'oppose à l'évolutionnisme
mécaniste de Spencer en sacrifiant l'intelligibilité qu'apporte l'intellect

au profit du devenir. En Angleterre, les philosophes ont procédé,
comme Bergson l'avait fait en France, à une critique aiguë de

l'évolutionnisme spencérien en lui substituant «l'évolution
émergente», dont les initiateurs sont Lloyd Morgan (1852-1936) et
Samuel Alexander (1859-1938). Alexander, penseur d'origine australienne,

qui se rattache au courant de philosophie réaliste avec
Bertrand Russell et A.N. Whitehead, a développé un vaste système
de philosophie de la nature à base scientifique. L'Espace-Temps
constitue la matrice des choses, la réalité primordiale faite de points-
instants d'où toutes les autres réalités ont progressivement «émergé»
au cours d'une évolution ascendante. On peut distinguer cinq
émergences fondamentales au cours de l'évolution cosmique: celle
du mouvement pur, de la matière, de la vie, de la conscience, enfin
celle de la «déité». Chaque niveau de l'être qui surgit au sein de

l'Espace-Temps est une synthèse qualitative qui est hétérogène par
rapport aux éléments dont elle est formée. Elle s'appuie sur les

éléments du niveau antérieur, elle les utilise, mais les dépasse par la
nouveauté qualitative qu'elle introduit. La conscience ne saurait se

réduire à la vie, ni la vie à la matière, ni la matière au mouvement

pur: nous sommes en présence de créations cosmiques originales.
Lloyd Morgan et Samuel Alexander nous recommandent d'adopter

une attitude de profonde piété naturelle à l'égard de la nature, ce

qui signifie qu'il faut enregistrer le fait de l'évolution dans un état

d'esprit réaliste et empiriste. Le terme d'émergence exprime cette

acceptation respectueuse du fait, avant de vouloir à tout prix le
réduire à nos formes mentales pour l'expliquer.

La théorie de l'évolution émergente souligne avec force, tout

121



comme l'évolution créatrice, que quelque chose de nouveau et
d'imprévisible se constitue pendant le procès évolutif.

Il est aisé de préciser les différences entre les deux conceptions.
Pour Bergson, la vie et l'esprit, qui sont en leur essence une seule et
même réalité, s'efforcent de remonter la pente que descend la matière

inorganique. Bien plus, la matière inorganique n'est que de l'élan
vital qui retombe, qui se défait, qui perd sa tension première.

Si la vie et l'esprit sont une unique réalité qui est primitive par
rapport à la matière inorganique, l'ordre d'apparition des

émergences selon Alexander est simplement supprimé. Bergson précise
dans Les deux sources de la morale et de la religion que «la matière et la
vie, telle que nous la définissons, sont données ensemble et solidairement5»,

bien que ontologiquement c'est la vie, l'élan vital qui est

premier, la matière étant l'élan vital détendu.

* * *

Le terme d'«émergence» est utile pour désigner l'apparition d'une
nouveauté qui ne peut se déduire de l'ancien. Toute philosophie
sans doute renferme en proportion variable des émergences et de

l'identique6. Demandons-nous pour commencer quelle est la part
que fait Teilhard de Chardin aux émergences.

Elle est très grande.
L'enroulement de l'Univers dans le complexe par déplacement

simultané dans la direction de l'organique et du conscient, constitue

pour Teilhard la dérive cosmique universelle, qui n'est autre qu'une
gigantesque émergence.

Détaillons cette dérive fondamentale en diverses phases.
Le pas de la vie par naissance de la biosphère, le pas de la réflexion

par apparition de la noosphère, enfin, la marche à la super-réflexion

par socialisation marquent nettement les trois émergences de la

cosmogénèse, dont la troisième est en cours — nous laissons de côté

l'émergence finale du point Oméga à cause de sa transcendance.

* * *

6 p. 274.
6 Dans cette acception générale, et indépandemment de la théorie précise

de l'émergence, on peut donc dire que la philosophie bergsonienne fait une
très grande place aux «émergences».

122



Avant de passer aux éléments d'identité que contient la pensée

teilhardienne, demandons-nous si, contrairement à la rigidité excessive

de l'exigence de Meyerson, l'évolution elle-même n'est pas un principe
d'explication.

Elle peut l'être à trois points de vue, nous semble-t-il.
Elle possède, tout d'abord, une valeur d'intelligibilité par la

continuité qu'elle introduit dans les processus: elle permet de saisir

comment le nouveau émerge de l'ancien progressivement, ce qui
atténue le saut de l'antécédent au conséquent, car n'importe quoi
ne peut sortir de n'importe quoi si une continuité de genèse est

assurée. Insistons sur le fait que le nouveau, même relié par continuité

à l'ancien, reste cependant inintelligible en tant que nouveau.

En second lieu, elle constitue une explication finaliste globale:

l'évolution montre une marche générale vers un plus être, vers un
accroissement de conscience, elle donne un sens à la vie et à l'univers,
mais ne saurait expliquer les mécanismes particuliers qu'elle utilise.
Rappelons que l'explication meyersonienne par déduction identifi-
catrice concerne la causalité efficiente et non la causalité finale.

En troisième lieu enfin, l'évolution peut devenir intelligible en un
autre sens que celui de la déduction: on saisit par l'intérieur le

processus d'évolution, on vit l'effort créateur en le reconstituant au-
dedans de soi, par sympathie, ce qui est possible, parce qu'on suppose

que les forces créatrices qui travaillent le cosmos sont à l'œuvre
également au-dedans de nous-mêmes, l'homme étant partie intégrante
du cosmos et non pas comme «un empire dans un empire». Il s'agit
d'une identification d'un type absolument différent de celle de Meyerson:

non pas identification par déduction entre des objets qui sont

découpés dans une évolution, mais identification entre des rythmes
créateurs qui sont vécus par des «sujets», l'univers lui-même étant
considéré comme un «sujet» dans ce cas, c'est-à-dire comme possédant

une intériorité, une initiative créatrice authentique. «La création
(conçue comme une continuité de jaillissement) n'est pas un mystère;
nous l'expérimentons en nous dès que nous agissons librement7.»

Teilhard de Chardin a surtout utilisé l'évolution comme finalité:
elle donne un sens à tout le réel, même au problème du mal qui
reçoit une solution dynamique, alors qu'aucune solution statique
n'est possible. L'évolution valorise la vie comme axe de progression,

' Bergson, L'évolution créatrice, p. 270.

123



alors que la vie est si peu de chose quantitativement et statique-
ment.

Teilhard a également utilisé l'évolution comme continuité, mais
reconnaissons que dans ce cas il a surtout proposé une description du

phénomène aussi objective que possible, par piété naturelle vis-à-vis
de la réalité - pour parler comme les philosophes de l'émergence -
bien plus qu'une explication.

Enfin, notre auteur n'a guère insisté, croyons-nous, sur le fait de

comprendre l'évolution cosmique en vivant intérieurement l'acte
créateur: il a surtout scientifiquement envisagé l'homme d'une
manière objective, comme «particule cosmique» tout en lui concédant,
à lui comme à toute matière d'ailleurs, une intériorité psychique,
envisagée elle aussi objectivement.

On ne peut jamais expliquer le monde entièrement - Meyerson
parle de l'irréductibilité des irrationnels : une explication totale ferait
évanouir le monde dans le néant, dans l'indifférencié. Le progrès
de l'explication revient souvent, comme on l'a remarqué, à un
déplacement du mystère. Lorsqu'on a découvert les propriétés les plus
curieuses de l'électricité, on était fort en peine de les rattacher à

d'autres propriétés connues, aussi beaucoup d'esprits procédèrent à

un renversement de la situation épistémologique en disant à peu
près ceci: «si l'électricité ne peut s'expliquer au moyen du connu,
prenons le mystère comme principe d'explication et ramenons tout
ce qui reste inexplicable dans le monde à des propriétés électriques »

D'énigme inexplicable qu'elle était, l'électricité passait ainsi au rang
de principe d'explication, le mystère se concentrant en elle et paraissant

diminuer du fait que, grâce à lui, on en dissipait d'autres.
En réalité on avait simplement déplacé les zones de mystère, ce

qui, en principe, est parfaitement légitime.
Nous croyons qu'il en est de même de la notion d'évolution prise

comme un principe universel d'explication, ou tout au moins comme
source de lumière permettant d'éclairer les autres problèmes. L'évolution

comme apparition d'imprévisibles nouveautés est le suprême
irrationnel (au sens de Meyerson) sur le terrain de la déduction
explicative par causes efficientes: par définition, la nouveauté radicale

ne peut se construire déductivement. La citation au début de

cette étude montre bien que Teilhard procède au renversement de
la situation épistémologique: si tout évolue, même les atomes, même
les corps dits inertes, alors une nouvelle intelligibilité s'introduit par

124



îa satisfaction donnée à l'exigence rationnelle d'universalité, qui,
bien entendu, est aussi une exigence d'identité. En effet, affirmer
qu'une loi ou un principe est valable pour tous les êtres et tous les

objets, c'est identifier le comportement de ces êtres et de ces objets,
donc leur essence, car ils sont ce qu'ils font. Et peut-être qu'en
s'universalisant le mystère de l'évolution nous devient plus familier,
moins étrange, donc moins choquant, sans compter le fait que nous

pouvons vivre ce mystère intérieurement chaque fois que nous
créons, que nous agissons librement, et nous le rendre ainsi encore
plus familier.

* * *

Contrairement aux philosophes de l'évolution émergente, Teilhard
a donné une large place à l'exigence d'intelligibilité par identification.
Sa vision du monde est avant tout universaliste, son esprit se révolte
contre l'exceptionnel, le bizarre: il faut, dit-il, «découvrir l'universel

sous l'exceptionnel».

«Nous l'avons trop souvent expérimenté dernièrement pour pouvoir

en douter encore: une anomalie naturelle n'est jamais que
l'exagération, jusqu'à devenir sensible, d'une propriété partout
répandue à l'état insaisissable. Bien observé, fût-ce en un seul point,
un phénomène a nécessairement, en vertu de l'unité fondamentale
du Monde, une valeur et des racines ubiquistes. Où nous conduit
cette règle si nous l'appliquons au cas de la self-connaissance '
humaine?

»,La conscience n'apparaît avec complète évidence que dans

l'Homme ', étions-nous tentés de dire, donc elle est un cas isolé,
inintéressant pour la Science '.

>>,La conscience apparaît avec évidence dans l'Homme', faut-il
reprendre en nous corrigeant, ,donc, entrevue dans ce seul éclair,
elle a une extension cosmique, et, comme telle, s'auréole de

prolongements spatiaux et temporels indéfinis'.
»La conclusion est lourde de conséquences. Et cependant, je suis

incapable de voir comment, en bonne analogie avec tout le reste de

la Science, nous saurions y échapper.
»Au fond de nous-mêmes, sans discussion possible, un intérieur

apparaît, par une déchirure, au cœur des êtres. C'en est assez pour
que, à un degré ou à un autre, cet ,intérieur' s'impose comme
existant partout et depuis toujours dans la Nature. Puisque, en un

125



point d'elle-même, l'Etoffe de l'Univers a une face interne, c'est

forcément qu'elle est biface par structure, c'est-à-dire en toute région
de l'espace et du temps, aussi bien par exemple que granulaire:
,Coextensif à leur Dehors, ily a un Dedans des Choses'a.»

Donc, dès l'origine de l'évolution, le psychisme est présent dans

la matière, celle-ci est «la matrice de l'esprit» et l'esprit est «un
état supérieur de la matière». En conséquence, l'esprit n'a pas
réellement émergé dans le monde puisqu'il existait dès l'origine.
Gomment concilier cette permanence de l'esprit avec un accroissement

de qualité? Pour répondre à cette question, Teilhard donne

encore une fois satisfaction à l'exigence d'identité en forgeant sa

théorie des deux énergies physique et psychique: «répandues
respectivement sur les deux feuillets externe et interne du Monde [elles]
ont dans l'ensemble la même allure. Elles sont constamment associées

et passent en quelque façon l'une dans l'autre.» D'où identification
des deux énergies. «Tout au fond, en quelque manière, il ne doit y
avoir, jouant dans le Monde, qu'une Energie unique.» «Essentiellement,

nous l'admettrons, toute énergie est de nature psychique.
Mais, en chaque élément particulaire, ajouterons-nous, cette énergie
fondamentale se divise en deux composantes distinctes: une énergie

tangentielle qui rend l'élément solidaire de tous les éléments de même
ordre (c'est-à-dire de même complexité et de même ,centréité') que
lui-même dans l'Univers; et une énergie radiale, qui l'attire dans la
direction d'un état toujours plus complexe et centré, vers l'avant8.»
Dans un cerveau humain, par exemple, l'énergie radiale (spirituelle)
est énorme et l'énergie tangentielle (physique) est infime.

Cependant, Teilhard reconnaît honnêtement que la somme de ces

deux énergies n'est pas toujours constante — ce qui serait une loi de

conservation satisfaisant le besoin d'identité.
«Dans le système ici proposé, ensuite, on se trouve paradoxalement

conduit à admettre que l'énergie cosmique est constamment
croissante, non seulement sous sa forme radiale, mais aussi, chose plus

grave, sous sa forme tangentielle (puisque la tension entre éléments

augmente avec leur centréité même) : et ceci paraît contredire directement

le principe de Conservation de l'Energie dans le Monde10.»

8 Le phénomène humain, p. 52.
9 Ibid., p. 61-62.

10 Le phénomène humain, p. 63.

126



Cette croissance de l'énergie est un élément d'émergence qui contrecarre

l'explication scientifique. Eternelle lutte entre le devenir riche
de ses émergences et l'exigence d'identité de la raison, où chacun
des antagonistes marque, tour à tour, des points

On peut se demander quelle serait la réaction d'un défenseur de

l'évolution émergente devant cette conception de l'esprit existant
dès les origines. Un texte y répond de façon précise, signé par un
philosophe américain, Roy Wood Seilars, né au Canada en 1880 et

professeur à l'Université de Michigan.
«Il ne sera peut-être pas sans intérêt de citer quelques passages

de mon Critical Realism pour faire comprendre ma position. A la
page 233, par exemple, je critique l'assertion de William James
selon laquelle ,1a conscience' pour que l'évolution soit acceptable,
devrait, sous quelque forme que ce soit, avoir été présente à l'origine
même des choses11.»

Dans sa critique, l'auteur estime que James adopte le point de

vue du mécanisme exclusif de toute nouveauté.
«Nous avons affaire ici à une application de la forme mécaniste

du principe de causalité. Par la nature même du système, le principe
de la raison suffisante est ramené au principe d'identité. Le
rationalisme mécaniste est naturellement transparent, et cette
transparence exclut toute nouveauté12.»

Il serait inexact d'affirmer en général que la théorie de la
conscience présente à l'origine des choses est nécessairement un
mécanisme exclusif de toute nouveauté: la critique ne vaudrait pas,

par exemple, pour la synthèse de Teilhard qui n'a rien d'un mécanisme

et où des émergences authentiques se produisent.
Ce qui domine la pensée de Teilhard, c'est la notion de complexité

opposée à celle d'agrégation: il s'agit d'une combinaison «dont le

propre est de relier sur soi un certain nombre fixe d'éléments

en un ensemble clos, de rayon déterminé: tels l'atome, la molécule,
la cellule, le métazoaire, etc.13».

Ces ensembles clos ou «corpuscules», à partir des vivants, sont
«indéfiniment extensibles par le dedans».

Nous sommes frappés de constater comme cette notion de com-

11 Revue de Métaphysique et de Morale, juillet-sept. 1933, p. 310.
18 R. W. Sellars, L'hypothèse de l'émergence, ibid., p. 310-311.
13 Teilhard de Chardin, Le groupe zoologique humain, p. 17.

127



plexité corpusculaire chez Teilhard recouvre exactement la notion
d'organisation chez Sellars: toutes deux sont destinées à dépasser

une conception purement mécaniste du monde où tout s'explique

par particules de matière en mouvement. Voilà qui rapproche
Teilhard de nos émergentistes.

* * *

Si l'on sort du Cosmos pour envisager le transcendant, l'exigence
d'identité est encore plus complètement satisfaite.

«Mais, si par contre, ainsi que nous l'avons admis, Oméga se

trouve actuellement déjà existant et opérant au plus profond de la
masse pensante, alors il semble inévitable que son existence, par
quelques indices, se manifeste dès maintenant à notre observation.
Pour animer l'Evolution au cours de ses stades inférieurs, le pôle
conscient du Monde ne pouvait agir, c'est naturel, que voilé de

Biologie, sous forme impersonnelle. Sur la chose pensante que nous
sommes devenus par hominisation, il lui est possible maintenant de

rayonner de Centre à centres - personnellement. Serait-il vraisemblable

qu'il ne le fît pas?...
»Ou bien toute la construction ici présentée du Monde est idéologie

vaine. Ou bien, quelque part autour de nous, sous une forme
ou sous une autre, quelque excès d'énergie personnelle,
extrahumaine, doit être décelable, trahissant la grande Présence... si

nous regardons bien.
»Et ici se découvre l'importance pour la Science du Phénomène

chrétien14.»

La présence de l'esprit divin aimantant le cosmos dès les origines
et se manifestant dans la noosphère par un rapport de personne à

personne est une conception diamétralement opposée au panthéisme
d'Alexander pour lequel la divinité est un niveau de réalité par
rapport au niveau inférieur qui l'a précédé dans l'ordre d'apparition
des émergences. La divinité est par conséquent, elle aussi, en devenir,
étant immanente au monde: l'exigence d'identité dans le temps
(de permanence) est bien réduite à l'extrême minimum - au
minimum de la continuité - chez les philosophes de l'émergence.

* * *

11 Le phénomène humain, p. 324.

128



Pour conclure, nous dirons que Teilhard de Chardin est habité

par cette profonde piété naturelle face au réel qui le rend attentif
au rythme évolutif de l'univers, à sa marche irréversible.

«Rien que le Phénomène, d'abord. Qu'on ne cherche donc point
dans ces pages une explication, mais seulement une Introduction à une

explication du Monde. Etablir autour de l'Homme, choisi pour
centre, un ordre cohérent entre conséquents et antécédents;
découvrir, entre éléments de l'Univers, non point un système de

relations ontologiques et causales, mais une loi expérimentale de

récurrence exprimant leur apparition successive au cours du Temps:
voilà, et voilà simplement, ce que j'ai essayé de faire15.»

Cependant, malgré la modestie de son dessein qui lui fait décrire
la succession des émergences et leurs enchaînements empiriques, un
puissant instinct rationnel le pousse, contrairement à Bergson et aux
théoriciens de l'émergence, à maintenir une exigence d'identité pour
structurer le devenir et le rendre intelligible, au moins partiellement,
ce qui le conduit à spiritualiser la matière et à affirmer l'esprit présent
à l'aurore du monde, d'une manière à la fois transcendante et
immanente.

16 Le phénomène humain, p. 21.

9 Studia Philosophica XIX 129


	Le problème des rapports du devenir et de l'intelligibilité dans l'évolutionnisme de Teilhard de Chardin

