Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Le probleme des rapports du devenir et de l'intelligibilité dans
I'évolutionnisme de Teilhard de Chardin

Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le probléme des rapports du devenir et de Pintelligibilité
dans ’évolutionnisme de Teilhard de Chardin?

par Maurice Gex

Nous désirons attirer ’attention des philosophes sur un point im-
portant de la pensée de Teilhard de Chardin.

Le probleme du devenir est I'un des plus ardus de toute la philo-
sophie: or il se pose d’une fagon particuli¢rement aigué pour un
penseur qui proclame que I’évolution est non point une théorie
particuliére, mais une maniere de penser inévitable:

«Une théorie, un systétme, une hypothese, I’Evolution?... Non
point: mais, bien plus que cela, une condition générale a laquelle
doivent se plier et satisfaire désormais, pour étre pensables et vrais,
toutes les théories, toutes les hypothéses, tous les systemes. Une
lumiere éclairant tous les faits, une courbure que doivent épouser
tous les traits: voila ce qu’est I’Evolution2.»

1 Dans cette étude, nous supposons la pensée de Teilhard de Chardin
connue du lecteur dans ses grandes lignes et nous nous bernerons 2 donner
des citations sur des points précis. Nous nous permettons de rappeler nos
études auxquelles le lecteur peut se reporter.

Ot va Punivers? L’ évolutionnisme iniégral du Pére Teilhard de Chardin, « Gahiers
protestants», Imprimerie La Concorde, Lausanne, nov.-déc. 1953, p.338-353.

Les évolutionnismes contemporains de Gustave Mercier et du Pére Teilhard de
Chardin, « Dialectica», revue internationale de philosophie de la connaissance,
Neuchatel, N° 32, 15.12.1954, p. 322-346.

L’homme et Uunivers selon le Pére Teilhard de Chardin, «Connaissance de
I’homme», Paris, N° 14, oct.-nov.-déc. 1955, p. 9-19.

Vers un humanisme cosmologique, la synthése de Teilhard de Chardin, «Revue de
Théologie et de Philosophie», 1957 - III, p. 186-205.

Nous préciserons aussi briévement que possible les conceptions philoso-
phiques qui nous serviront de systémes de référence pour apprécier la position
de Teilhard de Chardin relativement au probléme du devenir et de 'intelli-
gibilité: ce sont celles d’Emile Meyerson, d’Herbert Spencer, de Bergson,
de Lloyd Morgan, de Samuel Alexander et de Roy Wood Sellars.

2 Le phénoméne humain, p. 242.

119



Comment concilier le devenir et Pintelligibilité? Tel est le pro-
bléme qui se pose. _

Emile Meyerson I’a montré avec force: dans I’étude du devenir,
Pesprit se trouve placé devant une alternative impérieuse: ou com-
prendre une transformation en ramenant les éléments de nouveauté
qui y apparaissent aux éléments préexistants au moyen d’une identi-
Sication, ou admettre la nouveauté comme irréductible et renoncer a
comprendre3,

La ou Pidentification du conséquent avec I’antécédent se révele
trop ardue, a cause de la manifeste différence existant entre ces
deux moments du devenir, I’esprit humain use d’une sorte de subter-
fuge en imaginant, & la suite d’Aristote, la notion de puissance
(opposée a celle d’acte), ce qui revient a dire que le conséquent se
trouve a 1’état latent dans I’antécédent, le chéne se trouve a ’état
latent dans le gland — donc le chéne est déja bel et bien dans le
gland d’une certaine maniére, ce quisauve I’exigence causale d’identi-
fication du conséquent avec ’antécédent, du chéne avec le gland.
Sans doute, cela ne se voit pas, et c’est ce que veut dire le concept
d’état latent ou d’état de puissance. On affirme Pidentité malgré les
apparences contraires, pour sauver le principe, c’est-a-dire pour
sauver la face!

Contrairement a la physique de la qualité, le mécanisme, qui
explique 'univers «par figure et mouvement», donne le plus com-
plétement satisfaction a Iexigence d’identité, piéce maitresse de
Pépistémologie meyersonienne.

Herbert Spencer a systématiquement développé un évolutionnisme
mécaniste. Or Bergson a, comme on le sait, reproché violemment a
P’évolutionnisme de Spencer d’étre incapable de rendre compte d’une
véritable nouveauté. «L’artifice ordinaire de la méthode de Spencer
consiste a reconstituer ’évolution avec des fragments de 1’évolué.»
«Ce n’est pas en divisant I’évolué qu’on atteindra le principe de ce
qui évolue. Ce n’est pas en recomposant I’évolué avec lui-méme
qu’on reproduira I’évolution dont il est le terme%» La nouveauté,
chez Spencer, apparait comme un réarrangement de I’ancien, ce
qui revient, & proprement parler, a supprimer le nouveau en tant

® Voir notre étude: L’épistémologie d’ Emile Meyerson, in « Revue de Théologie
et de Philosophie», 1959 - IV, p. 338-356.
* L’¢volution créatrice, p. 393, 394.

120



que tel, ancien et nouveau étant finalement homogénes, donc iden-
tiques 4 un certain point de vue. Le devenir est sacrifié a I'intelligi-
bilité.

Pour Bergson, la vie est un jaillissement d’imprévisible nouveauté,
elle est créatrice, et I'intuition saisit la vie par le dedans, en coincidant
avec l’effort créateur au moyen de la sympathie. L’intuition berg-
sonienne se détourne des procédés de morcelage et d’immobilisation
de PIintelligence, laquelle est caractérisée par une incompréhension
naturelle de la vie: son aptitude naturelle étant la fabrication d’outils
et la compréhension du solide inorganisé.

L’évolution créatrice, selon Bergson, s’oppose a I’évolutionnisme
mécaniste de Spencer en sacrifiant 'intelligibilité qu’apporte P’intel-
lect au profit du devenir. En Angleterre, les philosophes ont procédé,
comme Bergson l’avait fait en France, & une critique aigué de
Pévolutionnisme spencérien en lui substituant «I’évolution émer-
gente», dont les initiateurs sont Lloyd Morgan (1852-1936) et
Samuel Alexander (1859-1938). Alexander, penseur d’origine austra-
lienne, qui se rattache au courant de philosophie réaliste avec
Bertrand Russell et A.N. Whitehead, a développé un vaste systéme
de philosophie de la nature a base scientifique. L’Espace-Temps
constitue la matrice des choses, la réalité primordiale faite de points-
instants d’ol1 toutes les autres réalités ont progressivement «émergé»
au cours d’une évolution ascendante. On peut distinguer cing
émergences fondamentales au cours de I’évolution cosmique: celle
du mouvement pur, de la mati¢re, de la vie, de la conscience, enfin
celle de la «déité». Chaque niveau de I'étre qui surgit au sein de
I’'Espace-Temps est une synthése qualitative qui est hétérogéne par
rapport aux éléments dont elle est formée. Elle s’appuie sur les élé-
ments du niveau antérieur, elle les utilise, mais les dépasse par la
nouveauté qualitative qu’elle introduit. La conscience ne saurait se
réduire a la vie, ni la vie a la matiere, ni la matiére au mouvement
pur: nous sommes en présence de créations cosmiques originales.

Lloyd Morgan et Samuel Alexander nous recommandent d’adopter
une attitude de profonde piété naturelle a I’égard de la nature, ce
qui signifie qu’il faut enregistrer le fait de 1’évolution dans un état
d’esprit réaliste et empiriste. Le terme d’émergence exprime cette
acceptation respectueuse du fait, avant de vouloir a tout prix le
réduire a4 nos formes mentales pour l’expliquer.

La théorie de I’évolution émergente souligne avec force, tout

121



comme ’évolution créatrice, que quelque chose de nouveau et d’im-
prévisible se constitue pendant le proces évolutif.

Il est aisé de préciser les différences entre les deux conceptions.
Pour Bergson, la vie et I’esprit, qui sont en leur essence une seule et
méme réalité, s’efforcent de remonter la pente que descend la matiére
inorganique. Bien plus, la mati¢re inorganique n’est que de 1’élan
vital qui retombe, qui se défait, qui perd sa tension premiere.

Si la vie et I’esprit sont une unique réalité qui est primitive par
rapport & la mati¢re inorganique, I'ordre d’apparition des émer-
gences selon Alexander est simplement supprimé. Bergson précise
dans Les deux sources de la morale et de la religion que «la matiére et la
vie, telle que nous la définissons, sont données ensemble et solidaire-
ment®», bien que onfologiquement c’est la vie, I'élan vital qui est
premier, la matiére étant I’élan vital détendu.

Le terme d’«émergence» est utile pour désigner ’apparition d’une
nouveauté qui ne peut se déduire de I’ancien. Toute philosophie
sans doute renferme en proportion variable des émergences et de
Pidentique®. Demandons-nous pour commencer quelle est la part
que fait Teilhard de Chardin aux émergences.

Elle est trés grande.

L’enroulement de 1’Univers dans le complexe par déplacement
simultané dans la direction de ’organique et du conscient, constitue
pour Teilhard la dérive cosmique universelle, qui n’est autre qu’une
gigantesque émergence.

Détaillons cette dérive fondamentale en diverses phases.

Le pas de la vie par naissance de la biosphére, le pas de la réflexion
par apparition de la noosphére, enfin, la marche a la super-réflexion
par socialisation marquent nettement les trois émergences de la
cosmogénese, dont la troisiéme est en cours — nous laissons de coté
I’émergence finale du point Oméga a cause de sa transcendance.

5
p. 274.

¢ Dans cette acception générale, et indépandemment de la théorie précise
de I’émergence, on peut donc dire que la philosophie bergsonienne fait une
trés grande place aux «émergences».

122



Avant de passer aux éléments d’identité que contient la pensée
teilhardienne, demandons-nous si, contrairement a la rigidité exces-
sive de I’exigence de Meyerson, I’évoluiion elle-méme n’est pas un principe
d’explication.

Elle peut I’étre a trois points de vue, nous semble-t-il.

Elle posst¢de, tout d’abord, une valeur d’intelligibilité par la
continuité qu’elle introduit dans les processus: elle permet de saisir
comment le nouveau émerge de Pancien progressivement, ce qui
atténue le saut de I’antécédent au conséquent, car n’importe quoi
ne peut sortir de n’importe quoi si une continuité de gencse est
assurée. Insistons sur le fait que le nouveau, méme relié par conti-
nuité a ’ancien, reste cependant inintelligible en tant que nouveau.

En second lieu, elle constitue une explication finaliste globale:
I’évolution montre une marche générale vers un plus étre, vers un
accroissement de conscience, elle donne un sens & la vie et a 'univers,
mais ne saurait expliquer les mécanismes particuliers qu’elle utilise.
Rappelons que I’explication meyersonienne par déduction identifi-
catrice concerne la causalité efficiente et non la causalité finale.

En troisieme lieu enfin, I’évolution peut devenir intelligible en un
autre sens que celui de la déduction: on saisit par l'intérieur le
processus d’évolution, on vit ’effort créateur en le reconstituant au-
dedans de soi, par sympathie, ce qui est possible, parce qu’on suppose
que les forces créatrices qui travaillent le cosmos sont a l’ccuvre
¢galement au-dedans de nous-mémes, ’homme étant partie intégrante
du cosmos et non pas comme «un empire dans un empire». Il s’agit
d’une identification d’un type absolument différent de celle de Meyer-
son: non pas identification par déduction entre des objets qui sont
découpés dans une évolution, mais identification entre des rythmes
créateurs qui sont zécus par des «sujets», 'univers lui-méme étant
considéré comme un «sujet» dans ce cas, c’est-a-dire comme possé-
dant une intériorité, une initiative créatrice authentique. «La création
(congue comme une continuité de jaillissement) n’est pas un mystere;
nous I’expérimentons en nous dés que nous agissons librement?.»

Teilhard de Chardin a surtout utilisé I’évolution comme finalité:
elle donne un sens a tout le réel, méme au probléme du mal qui
recoit une solution dynamique, alors qu’aucune solution statique
n’est possible. L’évolution valorise la vie comme axe de progression,

? Bergson, L’évolution créatrice, p. 270.



alors que la vie est si peu de chose quantitativement et statique-
ment.

Teilhard a également utilisé I’évolution comme continuité, mais
reconnaissons que dans ce cas il a surtout proposé une description du
phénoméne aussi objective que possible, par piété naturelle vis-a-vis
de la réalité — pour parler comme les philosophes de I’émergence —
bien plus qu’une explication. .

Enfin, notre auteur n’a guére insisté, croyons-nous, sur le fait de
comprendre I’évolution cosmique en vivant intérieurement l’acte
créateur: il a surtout scientifiquement envisagé ’homme d’une ma-
niére objective, comme «particule cosmique» tout en lui concédant,
a lui comme a toute mati¢re d’ailleurs, une intériorité psychique,
envisagée elle aussi objectivement.

On ne peut jamais expliquer le monde enti¢rement — Meyerson
parle de l'irréductibilité des irrationnels: une explication totale ferait
évanouir le monde dans le néant, dans P'indifférencié. Le progres
de 'explication revient souvent, comme on I’a remarqué, a un dé-
placement du mystére. Lorsqu’on a découvert les propriétés les plus
curieuses de Pélectricité, on était fort en peine de les rattacher 2
d’autres propriétés connues, aussi beaucoup d’esprits procédérent a
un renversement de la situation épistémologique en disant a peu
pres ceci: «si I’électricité ne peut s’expliquer au moyen du connu,
prenons le mystére comme principe d’explication et ramenons tout
ce qui reste inexplicable dans le monde a des propriétés électriques!»
D’¢énigme inexplicable qu’elle était, I’électricité passait ainsi au rang
de principe d’explication, le mystére se concentrant en elle et parais-
sant diminuer du fait que, grace 2 lui, on en dissipait d’autres.

En réalité on avait simplement déplacé les zones de mystere, ce
qui, en principe, est parfaitement légitime.

Nous croyons qu’il en est de méme de la notion d’évolution prise
comme un principe universel d’explication, ou tout au moins comme
source de lumiére permettant d’éclairer les autres problémes. L’évo-
lution comme apparition d’imprévisibles nouveautés est le supréme
irrationnel (au sens de Meyerson) sur le terrain de la déduction
explicative par causes efficientes: par définition, la nouveauté radi-
cale ne peut se construire déductivement. La citation au début de
cette étude montre bien que Teilhard procéde au renversement de
la situation épistémologique: si tout évolue, méme les atomes, méme
les corps dits inertes, alors une nouvelle intelligibilité s’introduit par

124



12 satisfaction donnée a l’exigence rationnelle d’universalité, qui,
bien entendu, est aussi une exigence d’identité. En effet, affirmer
qu’une loi ou un principe est valable pour tous les étres et tous les
objets, c’est identifier le comportement de ces étres et de ces objets,
donc leur essence, car ils sont ce qu’ils font. Et peut-étre qu’en
s’universalisant le mystére de I’évolution nous devient plus familier,
moins étrange, donc moins choquant, sans compter le fait que nous
pouvons vivre ce mystére intérieurement chaque fois que nous
créons, que nous agissons librement, et nous le rendre ainsi encore
plus familier.

Contrairement aux philosophes de 1’évolution émergente, Teilhard
a donné une large place a ’exigence d’intelligibilité par identification.
Sa vision du monde est avant tout universaliste, son esprit se révolte
contre ’exceptionnel, le bizarre: il faut, dit-il, «découvrir Puniversel
sous Uexceplionnel.

«Nous I’avons trop souvent expérimenté derniérement pour pou-
voir en douter encore: une anomalie naturelle n’est jamais que
Iexagération, jusqu’a devenir sensible, d’une propriété partout
répandue a I’état insaisissable. Bien observé, fiit-ce en un seul point,
un phénomene a nécessairement, en vertu de I'unité fondamentale
du Monde, une valeur et des racines ubiquistes. Olu nous conduit
cette régle si nous l’appliquons au cas de la ,self-connaissance®
humaine? ‘

»,La conscience n’apparait avec compléte évidence que dans
PHomme*, étions-nous tentés de dire, ,donc elle est un cas isolé, in-
intéressant pour la Science®.

»,La conscience apparait avec évidence dans 'Homme*, faut-il
reprendre en nous corrigeant, ,donc, entrevue dans ce seul éclair,
elle a une extension cosmique, et, comme telle, s’auréole de pro-
longements spatiaux et temporels indéfinis .

»La conclusion est lourde de conséquences. Et cependant, je suis
incapable de voir comment, en bonne analogie avec tout le reste de
la Science, nous saurions y échapper.

»Au fond de nous-mémes, sans discussion possible, un intérieur
apparait, par une déchirure, au cceur des étres. C’en est assez pour
que, 2 un degré ou a un autre, cet ,intérieur‘ s’impose comme
existant partout et depuis toujours dans la Nature. Puisque, en un

125



point d’elle-méme, I’Etoffe de I’Univers a une face interne, c’est
forcément qu’elle est biface par structure, c’est-a-dire en toute région
de I’espace et du temps, aussi bien par exemple que granulaire:
;Coextensif a leur Dehors, il y a un Dedans des Choses*8.»

Donc, des P'origine de I’évolution, le psychisme est présent dans
la maticre, celle-ci est «la matrice de Pesprit» et Pesprit est «un
état supérieur de la mati¢re». En conséquence, I’esprit n’a pas
réellement émergé dans le monde puisqu’il existait des lorigine.
Comment concilier cette permanence de Pesprit avec un accrois-
sement de qualité? Pour répondre a cette question, Teilhard donne
encore une fois satisfaction a l’exigence d’identité en forgeant sa
théorie des deux énergies physique et psychique: «répandues res-
pectivement sur les deux feuillets externe et interne du Monde [elles]
ont dans ’ensemble la méme allure. Elles sont constamment associées
et passent en quelque fagon I'une dans I’autre.» D’ou identification
des deux énergies. «Tout au fond, en gquelque maniére, il ne doit y
avoir, jouant dans le Monde, qu’une Energie unique.» «Essentielle-
ment, nous I’admettrons, toute énergie est de nature psychique.
Mais, en chaque élément particulaire, ajouterons-nous, cette énergie
fondamentale se divise en deux composantes distinctes: une énergie
tangentzelle qui rend I’élément solidaire de tous les éléments de méme
ordre (c’est-a-dire de méme complexité et de méme ,centréité‘) que
lui-méme dans I’Univers; et une énergie radiale, qui 'attire dans la
direction d’un état toujours plus complexe et centré, vers 'avant®.»
Dans un cerveau humain, par exemple, I’énergie radiale (spirituelle)
est énorme et I’énergie tangentielle (physique) est infime.

Cependant, Teilhard reconnait honnétement que la somme de ces
deux énergies n’est pas toujours constante — ce qui serait une loi de
conservation satisfaisant le besoin d’identité.

«Dans le systéme ici proposé, ensuite, on se trouve paradoxalement
conduit 4 admettre que 1’énergie cosmique est constamment crois-
sante, non seulement sous sa forme radiale, mais aussi, chose plus
grave, sous sa forme tangentielle (puisque la tension entre éléments
augmente avec leur centréité méme): et ceci parait contredire directe-
ment le principe de Conservation de I’Energie dans le Mondel0.»

8 Le phénoméne humain, p. 52.
?* Ibid., p. 61-62.
10 Le phénoméne humain, p. 63,

126



Cette croissance de ’énergie est un élément d’émergence qui contre-
carre I’explication scientifique. Eternelle lutte entre le devenir riche
de ses émergences et I’exigence d’identité de la raison, ott chacun
des antagonistes marque, tour 4 tour, des points!

On peut se demander quelle serait la réaction d’un défenseur de
Pévolution émergente devant cette conception de esprit existant
des les origines. Un texte y répond de facon précise, signé par un
Pphilosophe américain, Roy Wood Sellars, né au Canada en 1880 et
professeur a I’Université de Michigan.

«Il ne sera peut-étre pas sans intérét de citer quelques passages
de mon Critical Realism pour faire comprendre ma position. A la
page 233, par exemple, je critique l’assertion de William James
selon laquelle ,la conscience® pour que I’évolution soit acceptable,
devrait, sous quelque forme que ce soit, avoir été présente a ’origine
méme des choses.»

Dans sa critique, ’auteur estime que James adopte le point de
vue du mécanisme exclusif de toute nouveauté.

«Nous avons aflaire ici & une application de la forme mécaniste
du principe de causalité. Par la nature méme du syste¢me, le principe
de la raison suffisante est ramené au principe d’identité. Le ratio-
nalisme mécaniste est naturellement transparent, et cette trans-
parence exclut toute nouveauté2,»

Il serait inexact d’affirmer en général que la théorie de la cons-
cience présente a l'origine des choses est nécessairement un mé-
canisme exclusif de toute nouveauté: la critique ne vaudrait pas,
par exemple, pour la synthése de Teilhard qui n’a rien d’un méca-
nisme et ol des émergences authentiques se produisent.

Ce qui domine la pensée de Teilhard, c’est la notion de complexité
opposée a celle d’agrégation: il s’agit d’'une combinaison «dont le
propre est de relier sur soi un certain nombre fixe d’éléments (...)
en un ensemble clos, de rayon déterminé: tels ’atome, la molécule,
la cellule, le métazoaire, etc.3».

Ces ensembles clos ou «corpuscules», a partir des vivants, sont
«indéfiniment extensibles par le dedans».

Nous sommes frappés de constater comme cette notion de com-

11 Revue de Métaphysique et de Morale, juillet—sept. 1933, p. 310.
12 R.W. Sellars, L’hypothése de I’émergence, ibid., p. 310-311.
13 Teilhard de Chardin, Le groupe zoologique humain, p. 17.

127



plexité corpusculaire chez Teilhard recouvre exactement la notion
d’organisation chez Sellars: toutes deux sont destinées a dépasser
une conception purement mécaniste du monde ol tout s’explique
par particules de matiére en mouvement. Voila qui rapproche
Teilhard de nos émergentistes.

* * *

Si ’on sort du Cosmos pour envisager le transcendant, ’exigence
d’identité est encore plus complétement satisfaite.

«Mais, si par contre, ainsi que nous I’avons admis, Oméga se
trouve actuellement déja existant et opérant au plus profond de la
masse pensante, alors il semble inévitable que son existence, par
quelques indices, se manifeste dés maintenant a4 notre observation.
Pour animer I’Evolution au cours de ses stades inférieurs, le pole
conscient du Monde ne pouvait agir, c’est naturel, que voilé de
Biologie, sous forme impersonnelle. Sur la chose pensante que nous
sommes devenus par hominisation, il lui est possible maintenant de
rayonner de Centre & centres — personnellement. Serait-il vraisemblable
qu’il ne le fit pas?...

»Ou bien toute la construction ici présentée du Monde est idéo-
logie vaine. Ou bien, quelque part autour de nous, sous une forme
ou sous une autre, quelque excés d’énergie personnelle, extra-
humaine, doit étre décelable, trahissant la grande Présence... si
nous regardons bien.

»Et ici se découvre I'importance pour la Science du Phénomeéne
chrétien4.»

La présence de Pesprit divin aimantant le cosmos des les origines
et se manifestant dans la noosphére par un rapport de personne a
personne est une conception diamétralement opposée au panthéisme
d’Alexander pour lequel la divinité est un niveau de réalité par
rapport au niveau inférieur qui I’a précédé dans 'ordre d’apparition
des émergences. La divinité est par conséquent, elle aussi, en devenir,
étant immanente au monde: l’exigence d’identité dans le temps
(de permanence) est bien réduite a I'extréme minimum — au mi-
nimum de la continuité — chez les philosophes de I’émergence.

* % %
14 Le phénoméne humain, p. 324.

128



Pour conclure, nous dirons que Teilhard de Chardin est habité
par cette profonde piété naturelle face au réel qui le rend attentif
au rythme évolutif de 'univers, 2 sa marche irréversible.

«Rien que le Phénomene, d’abord. Qu’on ne cherche donc point
dans ces pages une explication, mais seulement une Iniroduction & une
explication du Monde. Etablir autour de I'Homme, choisi pour
centre, un ordre cohérent entre conséquents et antécédents; dé-
couvrir, entre éléments de I"Univers, non point un systéme de
relations ontologiques et causales, mais une loi expérimentale de
récurrence exprimant leur apparition successive au cours du Temps:
voila, et voild simplement, ce que j’ai essayé de faire®.»

Cependant, malgré la modestie de son dessein qui lui fait décrire
la succession des émergences et leurs enchainements empiriques, un
puissant instinct rationnel le pousse, contrairement a Bergson et aux
théoriciens de ’émergence, & maintenir une exigence d’identité pour
structurer le devenir et le rendre intelligible, au moins partiellement,
ce qui le conduit a spiritualiser la matieére et a affirmer ’esprit présent
a laurore du monde, d’une maniére a la fois transcendante et
lImmanente.

15 Le phénoméne humain, p. 21.

129

9 Studia Philosophica XIX



	Le problème des rapports du devenir et de l'intelligibilité dans l'évolutionnisme de Teilhard de Chardin

