
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: A l'occasion du centenaire de Bergson : 18 octobre 1859 - 3 janvier
1941

Autor: Gagnebin, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A l'occasion du centenaire de Bergson

(18 octobre 1859-3 janvier 1941)

par Samuel Gagnebin

I. Signification actuelle du bergsonisme

La Société romande de philosophie a eu le privilège1 de célébrer
le centenaire de la naissance de Bergson. Elle a pour cela transporté
sa réunion annuelle à St-Cergue, les 12 et 13 septembre 1959, et a
entendu quatre conférenciers: MM. Charles Favarger, sur La durée

et l'intuition bergsonienne; Georges Poulet, sur La vision panoramique des

mourants; Albert Vandel, sur L'importance de l'Evolution créatrice dans la

genèse de la pensée moderne; Henri Gouhier, sur Bergson et la philosophie
du christianisme'1. Répondant à la gracieuse invitation de Mlle Bergson,
les participants ont été réunis à l'Echappée, la maison de villégiature
construite par le philosophe. La cordialité de cette charmante réception,

qui était honorée de la présence de S. E. l'Ambassadeur de

France, M. Etienne Dennery, imprima à toute la réunion un caractère

de bienveillance et de cordialité qui laisse un souvenir charmant
aux membres de la société et à ses hôtes. Le temps était merveilleux.
Le séjour au Grand Hôtel de l'Observatoire, des plus agréable.

Si l'on veut porter un jugement équitable sur la valeur et la
signification de l'œuvre de Bergson, il faut, comme l'ont montré nos

conférenciers, entrer dans le mouvement de cette pensée. D'ailleurs
Bergson lui-même l'exige de toute étude qui porte sur ce qui est

vivant. A l'époque où Bergson a débuté, la pensée était encore tout
entière orientée vers une science qui cherchait à ramener tous les

phénomènes aux lois qui régissent la matière inanimée et les

combinaisons chimiques. A quel point cette tendance imprimait sa nuance

1 Elle le doit à l'aide financière très généreuse de la Société suisse de philosophie ;
aux subventions des Départements de l'Instruction publique des cantons de Genève,
Vaud et Neuchâtel, obtenues avec le concours des Facultés des Lettres des trois
universités et à un don de la Fondation Marie Gretler. Nous profitons de cette
occasion pour exprimer une nouvelle fois notre reconnaissance à ces généreux
donateurs.

2 Ces quatre conférences seront publiées dans la Revue de théologie et de philosophie

de Lausanne.

87



aux œuvres, même à celles qui avaient une visée spiritualiste, c'est

ce qu'on pourrait montrer par mille exemples. Nous n'en choisirons

qu'un. L'un des personnages dont aime à se revêtir Renan fait le

raisonnement suivant: «Mettons que notre planète soit condamnée
à n'atteindre que des résultats médiocres, que la routine, sous
prétexte de conserver les dogmes dont elle a besoin, étouffe l'esprit
scientifique et amène l'annulation de l'humanité pour les grandes
choses: que serait une telle perte dans l'ensemble de l'univers? La
même que celle d'un grain de blé qui, dans les plaines de la Beauce,
tombe sur un caillou, ou d'un germe de vie qui, dans la nuit mystérieuse

de la génération, ne trouve pas les conditions favorables à son

développement3.»
A cette vision de cimetière, Bergson oppose son: «De quel droit

met-on l'inertie d'abord?» Pour expliquer sa réaction, il commence

par mettre en évidence cette habitude d'esprit que nous avons de ne
retenir que ce qui est stable, arrêté, tout fait, mort; il montre qu'elle
est l'effet d'un penchant de notre esprit à l'analyse, penchant fort
utile en pratique, mais qui justement tend à nous cacher la réalité
mouvante. S'agit-il de vouloir saisir le mouvement? Nous ne retenons
de lui que des positions sur une trajectoire supposée tracée, et des

coïncidences de ces positions avec d'autres, notées par notre
conscience, seule à durer dans ce «mouvement».

De ce premier éveil de son œuvre originale, Bergson a parcouru
un chemin que mesurent d'autres protestations et le long duquel,
avec l'aide de M. Favarger, notre premier conférencier, nous allons

distinguer cinq étapes, chacune d'elle exigeant la suivante. Au cours
de ces étapes, Bergson dénonce successivement les défauts de notre
représentation, à savoir : 1. comment nous méconnaissons la nature
de notre propre pensée et 2. son vrai rapport avec le corps et la
matière; 3. comment nous méconnaissons notre pouvoir de connaître,
qui serait en mesure d'atteindre l'absolu; 4. comment nous
méconnaissons la vraie signification de la vie et enfin 5. comment nous
méconnaissons la signification de l'histoire de l'homme. A travers ces

cinq critiques que Bergson adresse à ses contemporains, le philosophe
en arrive à replacer l'homme dans le développement de l'univers et
à montrer comment c'est l'homme qui finit par donner son sens à

cet univers.

8 Dialogues et fragments philosophiques (1876) Xe éd. Paris, Calmann-Lévy,
1923; p. 191.

88



Le changement d'orientation général des esprits a été rapide durant
l'existence de Bergson. Celui-ci avait mis au centre de son oeuvre une
vision en quelque sorte biologique du monde. Or, depuis la fin de la
seconde guerre mondiale, c'est l'anthropologie qui est devenue la

préoccupation dominante, même pour les partisans du matérialisme

dialectique. Les philosophes qui sont actuellement au premier rang
de la réputation, isolent l'homme ou isolent la société humaine pour
les mettre ensuite en situation au centre de l'univers, lequel entre
ainsi progressivement dans le champ d'action de l'homme comme une
chose dont on pourra se servir à l'occasion. En face de cette vision

quasi manufacturière, ne doit-on pas en appeler au supplément d'âme

que réclamait Bergson et reconnaître que la pensée de Bergson,
souvent encore inconsciemment présente, pourrait efficacement
reprendre son rôle de composante active de la recherche philosophique?
Si elle avait travaillé dans ce sens, la célébration de ce centenaire
n'aurait pas été vaine.

II. Les étapes de la pensée bergsonienne et leurs successives implications

Appliquons-nous à distinguer les cinq étapes dont nous avons parlé et

qui correspondent d'ailleurs plus ou moins exactement à des œuvres
maîtresses de notre philosophe4.
Première étape: Durée et temps spatial

Pour comprendre le mouvement, Bergson en appelle à la conscience où
le présent devient bien vite un passé dont le souvenir modifie à tout instant
le présent lui-même, de sorte que la conscience est en perpétuel changement.
C'est ce caractère mouvant de la conscience qui fournit à Bergson sa vision
de la durée, «succession de changements qualitatifs qui se fondent, qui se

pénètrent, sans contours précis, sans aucune tendance à s'extérioriser les uns

par rapport aux autres, sans aucune parenté avec le nombre». Il pense que
l'expérience de la durée est irréductible, inanalysable, et qu'on ne peut
saisir son originalité et sa réalité que sur elle-même. Se placer dans la durée,
c'est recourir à cette expérience primitive pour «comprendre» ce monde
de réalités où la mesure ne peut pénétrer, où tout est qualités à nuances
changeantes, continuité hétérogène et pénétration réciproque où l'accroissement

d'une sensation est une sensation d'accroissement par diffusion de
réactions corporelles, ce qui est encore du qualitatif.

Bergson montre alors comment s'est construite l'idée de temps homogène
sur le modèle de l'espace homogène; celui-ci étant à la base de nos idées

4 Nous faisons allusion ici aux ouvrages suivants de Bergson : Essai sur les données

immédiates de la conscience (1889), Matière et Mémoire (1896), Introduction à la
métaphysique (1903), L'Evolution créatrice (1907), Les Deux Sources de la Morale et de la Religion
(1932).

89



de nombre, de grandeur, de mesure et symbole d'homogénéité. Quand
nous appliquons au temps la mesure, nous le réduisons à des simultanéités
d'états de conscience avec des positions d'un pendule dont le mouvement
est fait de positions distinctes dans un présent toujours le même et qui ne
se succèdent que pour une conscience seule ici capable de «durer».

Enfin, c'est en montrant ce qu'il y a d'artificiel dans la construction de

ce temps homogène que Bergson peut répondre aux critiques qu'on a faites
à la notion de liberté. En effet, toute représentation de la vie psychologique
faite au moyen de ce temps homogène et linéaire donnera raison au
déterminisme. Car pour échapper à l'enchaînement des états psychologiques
successifs, il faut affirmer qu'un état aurait pu être autrement qu'il n'a été;
ce qui ne peut s'établir. Au contraire, en se dégageant de ce temps spatial
et en rétablissant la vie psychologique dans sa durée, on voit bien qu'un
acte peut résulter du moi concret, qui se distingue de tout autre moi concret
quand on le considère dans la totalité de son passé. Alors ce moi, dans son
originalité et son unicité, échappe à des lois précises et obéit tout au plus à
des habitudes, ce qui est tout autre chose que d'être soumis à des lois scientifiques.

«Nous sommes libres, dit Bergson, quand nos actes émanent de notre
personnalité entière, quand ils ont avec elle cette indéfinissable ressemblance

qu'on trouve parfois entre l'œuvre et l'artiste5.»

Jusqu'ici la durée où temps réel s'oppose par tous ses caractères à l'espace
homogène. Mais quelle est la nature de cet espace homogène? Dans l'Essai
sur les données immédiates de la conscience, Bergson s'est borné à se demander
s'il fallait considérer la notion d'espace comme le résultat d'un acte de

l'esprit, ce qui nous amènerait à la solution kantienne, ou s'il fallait reconnaître

à son origine une sorte de différence qualitative comme l'est «la
gauche» et «la droite», ce qui nous ramènerait à une solution voisine de
celle de Descartes. Mais ainsi on pose le problème de la matière et on aborde
la seconde étape que nous distinguons dans le développement de la pensée
de Bergson.
Deuxième étape: Perception et intuition de la matière

Au cours de cette seconde étape, Bergson va dégager une nouvelle donnée
immédiate, la matière, en établissant une continuité entre la perception et
la matière par diminution de tension.

Les corps que le sens commun se représente strictement limités et en
quelque sorte invariables par leurs propriétés utilisables, sont, pour notre
perception attentive, ou pure, un ensemble nuancé de qualités toujours
changeantes. La science nous apprend à considérer ces qualités comme des

concentrations, en des temps caractéristiques de la vie animale, d'un nombre
énorme de mouvements répétés et très rapides. La qualité, quelle qu'elle
soit, garde de cette origine quelque chose qui la fait participer à l'étendue.
Mais celle-ci, pour autant qu'elle est perçue, est bien différente de l'espace
homogène ou du temps linéaire qui sont des schémas que «nous tendons

6 Essai sur les données immédiates, p. 132, cité d'après Durée et intuition bergsoniennes
de Ch. Favarger.

90



au-dessous de la diversité des choses pour diviser le continu, fixer le devenir
et fournir à notre activité des points d'application»6.

Si nous nous figurons maintenant que nous pouvons relâcher cette
concentration de mouvements qui nous fait percevoir les qualités, nous verrons
se délayer les qualités sensibles entre ces mouvements et nous comprendrons
qu'il reste quelque chose de la durée dans la matière. Ainsi, un morceau de
sucre met un temps déterminé à fondre dans l'eau.

La perception est à la fois intérieure et extérieure. C'est un moment unique
de ma durée intérieure dont elle n'est isolable qu'artificiellement et, d'autre
part, pour vivre, l'individu doit porter son attention sur la perception actuelle
et détacher certains instants privilégiés, rompant la continuité intérieure.
Nous opérons ainsi un morcelage en une succession de visions instantanées,
et c'est cette sorte de film cinématographique qui remplace la vision authentique

que nous pourrions avoir de la matière si nous échappions aux limites
que notre attention à la vie impose à notre vision.

L'organe de cette attention à la vie, c'est le cerveau. La mémoire conserve
intégralement le souvenir de notre passé. Le souvenir d'aucun des événements

de notre vie n'est aboli. Mais l'attention est une limitation et l'organe
de l'attention à la vie va opérer une sélection parmi les souvenirs: ceux-là
seuls qui intéressent l'action présente pourront être éclairés par la conscience.

D'où l'oubli, qui introduit une discontinuité dans la conscience. Une
coupure s'établit de cette façon entre le monde conscient dirigé vers l'action
pratique et le monde des souvenirs inconscients qui ne sont pas appelés à
la conscience par le jeu de nos organes sensori-moteurs. Il est vrai que ces

souvenirs inconscients se manifestent par notre caractère qui, lui, résulte de
toute notre histoire. Mais quand nous nous détachons de l'action, c'est en
quelque sorte pour entrer dans le rêve.

Nous pourrions cependant, d'après Bergson, par un effort inhabituel,
remonter au-delà des schèmes, créés par l'esprit en vue de la pratique, et
aller chercher l'expérience à sa source. Nous retrouverions ainsi la durée
du moi profond, mais notre vision se serait enrichie par l'expérience de la
réflexion et au lieu de nous arrêter à l'espace et au temps homogène, nous
aurions acquis, dans la durée et la vision de la matière un contact avec la
réalité même. Nous toucherions l'absolu, nous dépasserions le criticisme
kantien et nous aurions fondé une métaphysique sur l'expérience. Nous

passons ainsi de la seconde à la troisième étape.
Troisième étape: Intuition et analyse

Ce ne sont plus l'intuition de la durée ni celle de la matière qui vont
être l'objet de l'attention de Bergson, mais l'intuition en général, considérée

comme un acte de connaissance opposé à l'analyse. Le résultat sera de
soustraire la connaissance à la critique de Kant portant sur l'analyse. Tandis

que l'intuition se place à l'intérieur des choses, l'analyse compare les choses

et se place ainsi à l'extérieur des choses, multipliant indéfiniment les points
de vue sur elles; elle forme des concepts fixes de ce qui est commun à plusieurs
choses, de sorte que la connaissance par concepts, n'achevant jamais de

6 Matière et Mémoire, p. 236.

91



caractériser l'objet singulier, reste relative. Philosopher, dit Bergson, consiste
à se placer dans l'objet même par un effort d'intuition. Est relative la
connaissance symbolique par concepts préexistants qui va du fixe au mouvant;
mais non la connaissance intuitive qui s'installe dans le mouvant et adopte
la vie même des choses. Cette intuition atteint l'absolu. C'est celle que nous
découvrons à l'intérieur de nous-mêmes sous la forme de l'intuition de la
durée, celle-ci va servir de type à toutes les autres.

Seulement cette intuition n'est pas maniable. Pour l'utiliser, dans la

pratique de la vie, nous en appelons à l'analyse qui, devant l'intuition, ne
peut aboutir qu'à des antithèses, comme l'unité et la multiplicité caractères
opposés de la durée qui garde réellement son unité dans son changement
continu. Ces antithèses sont le signe de l'impuissance de l'analyse à atteindre
la vie même des choses '.

Indispensables en pratique, les concepts sont aussi utiles à l'invention et
à la découverte de l'intuition. L'intuition métaphysique est comparable à

l'intuition littéraire. Ce n'est qu'à force de documents et d'études réitérées
de ceux-ci qu'on parvient à se placer au cœur d'un sujet. Alors, on trouve
dans la profondeur du sujet l'impulsion à laquelle il n'y aura plus qu'à se
laisser aller. Les maîtres de la philosophie moderne ont été des hommes qui
s'étaient assimilé tout le matériel de la science de leur temps. En mettant
les «fluxions» à la base de son analyse ou en érigeant la mobilité en réalité
indépendante, les maîtres de la science moderne, Newton et Galilée, ont,
eux déjà, placé l'intuition au fondement même de notre science.

Si l'on se pose maintenant la question de la nature et de l'origine de

l'intuition, on doit passer à l'étape suivante. On doit quitter le domaine de
la psychologie et s'adresser à la biologie.
Quatrième étape: L'élan vital et l'interprétation biologique de l'intuition

Bergson va interpréter l'intuition de la durée à la lumière de la biologie.
La durée apparaîtra dans son caractère de création continue et deviendra
l'élan vital. Pour comprendre comment s'opère ce passage, il faut examiner
la critique que Bergson fait du mécanisme aussi bien que du finalisme.
M. Vandel, exposant cette critique, se sert de l'exemple des néo-darwiniens.
Ceux-ci ont cru asseoir leur théorie de l'évolution sur les mutations de Hugo
de Vries. Or, les mutations sont l'effet du hasard, ce sont «des erreurs de
copiage qui se produisent au cours de la division des chromosomes». Cette
conception de l'évolution, qui remonte à Maupertuis, est absolument insuffisante,

non pas pour expliquer, mais même pour imaginer la formation du
cerveau où quatorze milliards de neurones sont exactement connectés en un
appareil plus complexe que la plus perfectionnée de nos machines cybernétiques.

Il faudrait prétendre qu'une telle machine est due au hasard.

Tout ce qui concerne l'individu tend actuellement à prouver que l'organisme

est un système qui se construit lui-même ensuite d'accroissements et de
différenciations coordonnées et autorégulées. Les mêmes moyens ont été
à l'œuvre dans l'évolution.

Dans sa critique du finalisme, Bergson ne vise que celui qui comporte la
réalisation d'une idée conçue ou concevable d'avance. Le finalisme n'apparaît

92



au contraire qu'au terme du mouvement évolutif, lorsque le «but» est

atteint. Le vivant ressemble à l'artiste qui ne se propose pas d'exécuter une
œuvre parfaitement arrêtée d'avance, mais qui subit une poussée intérieure
l'obligeant à extérioriser cette puissance de création qu'il recèle en lui. La
vie et le psychique ne sont pas séparables. Le rôle de la vie est d'insérer de
l'indétermination dans la matière. La vie est spontanéité, liberté, invention
et création. «Dans le domaine de la vie, le progrès est contingence radicale,
incommensurabilité entre ce qui précède et ce qui suit, enfin Durée7.»

Ainsi, Bergson est amené à reprendre en somme les conclusions de
la Philosophie zoologique de Lamarck: «L'évolution est élan vital, une
poussée intérieure qui porterait la vie, par des formes de plus en plus
complexes, à des destinées de plus en plus hautes.» Comme Lamarck également,
il reconnaît « que l'adaptation explique les sinuosités du mouvement évolutif,
mais non pas les directions générales du mouvement, encore moins le mouvement

lui-même».
La vie est essentiellement une tendance. L'essence d'une tendance est de

se développer en forme de gerbe, créant, par le seul fait de sa croissance,
des directions divergentes entre lesquelles se partage son élan. Dans l'une
des directions où l'élan vital lance les branches du règne animal, on trouve
la création des hyménoptères dont la vie sociale est réglée par un instinct
perfectionné. Dans une autre direction, l'élan vital est allé jusqu'à la création
de Vhomo faber dont l'intelligence sait créer des instruments inorganiques.

C'est que l'élan vital rencontre une résistance. A un mouvement vers la
vie s'oppose un mouvement vers la matérialité. La matière est toujours pour
la vie un obstacle à surmonter ou à tourner; devant la résistance de la
matière, la vie succombe, sur certaines lignes d'évolution, à une torpeur
envahissante, à une ankylose annonciatrice de mort. Cette opposition de
la matière à la vie est d'ailleurs utile à la vie qui doit faire un effort d'invention

et qui est parfois amenée à disperser cet effort comme il arrive du
psychisme initial. Sur une ligne d'évolution c'est l'instinct qui va se développer,
sur une autre, c'est au contraire l'intelligence. L'instinct offre une connaissance

plutôt jouée que consciente, précise et s'appliquant à des choses
particulières dans un temps déterminé. L'instinct est parfaitement adapté à la
vie et semble une suite naturelle de l'élan vital. L'intelligence est une
connaissance consciente, générale, des rapports et elle a pour objet principal
le solide inorganisé. Elle se représente clairement le discontinu et l'immobilité

; elle peut décomposer et recomposer, elle tend à organiser des formes vides
de matière; elle se caractérise par une incompréhension naturelle de
la vie.

Cependant, la dissociation qui s'opère à partir de l'activité psychique
originelle n'est pas complète; il n'y a pas d'intelligence où l'on ne découvre
des traces d'instinct et pas d'instinct sans une frange d'intelligence. C'est
ici que l'intuition prend un sens vital. Elle résulte d'une dilatation de l'instinct
par l'intelligence et elle est consciente: «Il y a des choses que l'intelligence
seule est capable de chercher, mais que, par elle-même, elle ne trouvera jamais.

7 L'Evolution créatrice, p. 31 (note).

93



Ces choses, l'instinct seul les trouverait; mais il ne les cherchera jamais8.»
Telle est donc la signification biologique de l'intuition et Begson conclut:

la théorie de la connaissance est inséparable de la théorie de la vie.
Ainsi, dans l'interprétation de l'évolution qui est développée au cours de

cette quatrième étape, la création des espèces est l'effet d'un élan vital.
Cependant, chaque espèce se comporte comme si le mouvement général de
la vie s'arrêtait à elle au lieu de la traverser. L'évolution forme en effet une
onde immense se propageant à partir d'un centre et qui, presque partout
sur son front, s'arrête et se convertit en oscillations sur place: en un seul

point l'obstacle a été forcé, l'impulsion a passé librement. C'est cette liberté
qu'enregistre la forme humaine. Avec l'homme seul, elle a poursuivi son
chemin.

Un changement radical s'accomplit dès lors dans la manière dont
l'évolution se poursuit. En effet, en aboutissant à l'homme, l'élan vital abandonne
la création d'espèces fixes et c'est l'individu qui se substitue à elle. Il n'en
reste pas moins que l'individu homme doit être rattaché tout entier à
l'évolution. Or, sur les deux lignes d'évolution qui apparaissent dans tout leur
développement, soit celle qui aboutit aux hyménoptères soit celle qui aboutit
à l'homo faber, les individus sont rassemblés en société. La morale est
commandée par cette condition. Elle est d'essence biologique, déclare Bergson.
Les conséquences de ces faits sont développées dans Les Deux Sources de la
Morale et de la Religion. Nous ne nous y arrêterons pas, préférant suivre
l'exposé de M. Gouhier qui décrit l'effet de cet élan créateur à travers
l'individu. C'est l'objet de la cinquième étape.

A partir de cette dernière étape, l'histoire naturelle va être remplacée
par l'histoire de l'homme. Bien que celui-ci soit l'aboutissement d'une seulement

des lignes qu'a tracée l'évolution, on constate après coup qu'il en est

comme le terme à partir duquel l'élan vital va se continuer dans les individus,
dans certains d'entre eux du moins, dans ceux qui sont capables de se rattacher

à leur plus profonde origine et d'accueillir en eux cette union mystique
qui les rend créateurs d'amour à l'exemple du Christ.

III. Quelques indications sur les conférences

Maintenant que nous avons esquissé sommairement ces étapes et

vu comment elles se suivent naturellement, indiquons ce qu'il y a
de richesses dans les travaux qui nous ont été présentés.

Du premier, celui de M. Charles Favarger, disons que c'est à lui
que nous devons ce que nous venons d'exposer. Ce qui fait l'originalité
de ce travail, c'est la vue d'ensemble du mouvement de la pensée

bergsonienne de son point de départ, la durée, jusqu'aux grandes
thèses métaphysiques des deux mouvements vers le haut et vers le

8 L'Evolution créatrice, p. 164.

94



bas. Dans cette vue d'ensemble, l'intuition ne doit pas être séparée
de l'intelligence et nous reviendrons encore sur ce point en exposant
la discussion.

Le travail de M. G. Poulet se réfère à peu près complètement à

la deuxième étape et à ses prolongements. Nous allons entrer ici dans

un problème qui semble être de détail, mais se révèle très significatif
des difficultés qu'a dû résoudre successivement Bergson pour en
arriver à une vue cohérente de l'esprit.

M. Poulet analyse un texte de Matière et Mémoire (p. 168),
où il est fait allusion à des cas de suffocation brusque, noyade ou
pendaison, dans lesquels la victime est revenue à la vie et a déclaré
avoir vu « défiler devant elle, en peu de temps, les événements oubliés
de son histoire, avec leurs plus infimes circonstances et dans l'ordre
même où ils s'étaient produits».

Les auteurs cités par Bergson fournissent à M. Poulet des exemples

qui semblent s'écarter de la description de Bergson. De plus, presque
tous les auteurs, au lieu de constater dans la vision panoramique des

mourants une détente, comme le veut Bergson, y voient au contraire
une tension très grande de la conscience en face de la mort. Il semble

que c'est par un acte entièrement original de son esprit que Bergson
a lié l'apparition du souvenir total, non à une tension, à un raidissement,

à une suractivité de l'âme, comme la plupart de ses

prédécesseurs, mais, au contraire, à un relâchement de la tension habituelle
de celle-ci. Il semble que pour Bergson, l'homme, dans la certitude
de la mort, rêverait son existence au lieu de la vivre : désintéressé de

toute action, soustrait à l'inhibition que constituaient pour lui les

nécessités de la vie présente, il reprend sans effort possession de son

passé et de son moi. Le détachement est donc une méthode possible

pour la recherche de la donnée immédiate et Bergson en voit l'exemple
chez les artistes: «Si nous étions comme eux, absolument désintéressés,

nous entendrions chanter au fond de notre âme comme une
musique quelquefois gaie, plus souvent plaintive, toujours originale,
la mélodie ininterrompue de notre vie intérieure9.»

Cependant, on trouve des textes qui semblent prouver qu'au lieu

que le détachement conduise à la continuité mélodique de la durée

intérieure, il aboutisse à l'éparpillement qui va vers la matière. Il y
a là une contradiction formelle et qui semble se retrouver dans les

8 Le rire. 44e éd., 1938, p. 153.

95



interprétations qu'on peut donner de la vision panoramique des

mourants.
Quand on passe de la deuxième étape à la troisième, Bergson introduit

une pensée à la fois tendue et détendue: tendue vers la concentration

du regard pour embrasser la vie intérieure dans son intégrité,
et détendue quand il s'agit de l'objet de la pensée habituelle qui est

l'action présente.
Et voici le second texte cité par M. Poulet. Il est emprunté aux

conférences faites à Oxford en mai 191110 : « Il arrive, dans des cas

exceptionnels, que la tension renonce tout à coup à l'intérêt qu'elle
prenait à la vie: aussitôt, comme par enchantement, le passé redevient

présent. Chez des personnes qui voient surgir devant elles, à

l'improviste, la menace d'une mort soudaine, chez l'alpiniste qui
glisse au fond d'un précipice, chez les noyés et chez les pendus, il
semble qu'une conversion brusque de la tension puisse se produire -
quelque chose comme un changement d'orientation de la conscience

qui, jusqu'alors tournée vers l'avenir et absorbée par les nécessités

de l'action, subitement s'en désintéresse.»

Dans la suite de l'œuvre de Bergson, l'opposition de l'attachement
et du détachement n'est plus un problème et l'on n'en constate plus

que l'écho lointain dans une phrase qui semble caractériser la
religion dynamique. «C'est maintenant d'un détachement de chaque
chose en particulier que serait fait l'attachement à la vie en général.»
(Les Deux Sources, p. 227.)

Avec M. Poulet, c'était l'historien des idées s'exprimant littérairement,

que nous avons entendu; avec M. Vandel, c'est le savant. Mais

non le savant comme le conçoivent encore trop souvent les

philosophes. Il est de ceux qui ont compris le progrès qui s'est produit
dans toutes les sciences, y compris l'analyse mathématique et la

géométrie, voire la logique, depuis 50 ans, à savoir que l'état actuel
d'une science dépend de son histoire et n'est donc pas, ne peut pas
être, ni en droit, ni en fait, purement et exclusivement rationnel.
Il en résulte que si l'on considère une science actuellement dans sa

totalité, sa vérité doit être tenue pour présomptive. La science est

dans la durée et on peut se demander si Bergson, en exceptant
l'intuition philosophique de cette durée, n'a pas été victime du platonisme
dont il a si souvent dénoncé l'illusion. Si M. Ferdinand Gonseth

avait été des nôtres, comme nous l'avions espéré (il en a été empêché

10 «La perception du changement», dans La Pensée et le Mouvant, p. 192-193.

96



par l'exercice d'autres fonctions)u, il n'aurait pas manqué de relever
l'importance de cette conception de la science qui inspirait toute la
conférence de M. Vandel. C'est donc pour une raison profonde que
M. Vandel rattache L'Evolution créatrice à l'histoire de la biologie
qu'il esquisse à partir des idées déjà controversées de Buffon. Il
montre surtout une espèce de prescience de Jean-Baptiste Lamarck
(1744-1829). Dans sa Philosophie zoologique, ce savant constatait dans
le règne animal une gradation de l'extérieur vers l'intérieur, du
simple au complexe, de l'irritabilité à la sensation et de la
sensation à l'intelligence. C'est là le critère même que Teilhard de

Chardin choisit pour apprécier le degré d'évolution. C'est cependant
à Ch. R. Darwin (1809-1882) et à son De l'origine des espèces par
voie de sélection naturelle (1859) que l'on doit le succès de l'évolutionisme.
Le vital n'y apparaît que sous la forme d'une aptitude à la vie.

L'apport vraiment nouveau de Bergson s'explique parce qu'il
venait à la biologie en psychologue et en philosophe ; il inaugure une
nouvelle façon de comprendre le monde où l'homme prend la place
d'élément explicatif de l'évolution tout entière. M. Vandel montre
ensuite les échos de la pensée de Bergson dans une série d'œuvres
de Julian Huxley, F. Leenhard, Gustave Mercier, enfin Teilhard de

Chardin. Lui-même, au contraire de Bergson, pense qu'il faut considérer

la matière comme une énergie structurante et distinguer des

paliers où apparaissent des ensembles originaux régis par des principes

nouveaux: plan atomique, moléculaire, cellulaire, végétal,
animal, humain, social. Mais il adopte l'idée fondamentale du bergso-
nisme : l'évolution du monde ne saurait être conçue comme le simple
accroissement d'un donné original. Ce serait nier la possibilité de

nouveautés radicales, de créations et d'inventions entièrement
originales. En fait, nous voyons apparaître à chaque phase de l'histoire
du monde des manifestations inédites qui n'existent pas encore aux
paliers inférieurs. Dès lors, M. Vandel ne voit pas de raison pour
considérer l'homme comme le terme du mouvement évolutif.

M. Gouhier veut nous amener à comprendre comment et par quelle
suite d'évidences intérieures cet homme, que ses camarades
considéraient comme un pur et froid savant, est devenu un imitateur de

11 Nous avons aussi eu à regretter l'absence du Président de la Soc. suisse de
philosophie M. Gebhard Frei et de son caissier M. Gerhard Huber, de MM. les

prof. Werner, Mercanton, Bouvier, Müller, Brunner, Secrétan, Grize, de M= Albert
Brauen, de M. et Mme Schwöb, tous excusés.

7 Studia Philosophica XIX 97



Jésus-Christ. L'exposé de M. Gouhier parle d'abord de Vhomme, tel qu'il
se présente en méditant sur L'Evolution créatrice. Le mouvement évolutif
crée d'abord des espèces qui sont des arrêts, puis, arrivé à l'espèce

humaine, il se continue dans l'individu, sans avoir à créer de nouvelles

espèces. Ceci s'explique par le fait que dans l'homme la conscience

devient pensée, pensée de la matière par quoi l'homme se fait «maître
et possesseur» de la nature. Et c'est en formant l'idée d'espace
homogène que l'homme parvient à rendre la matière taillable à

merci. Cependant l'élan vital ne s'arrête pas à la création de Vhomo

faber et l'intelligence fabricatrice peut, dans certains individus
privilégiés, se transformer en intelligence poétique de sorte que, bien que
l'espèce humaine soit étroitement définie, les individus qui la
composent seront soulevés au-dessus d'eux-mêmes; ainsi «le surhomme est

inscrit dans l'humain».
Il s'agira maintenant de caractériser ce surhomme et, pour répondre

à cette question, Bergson se demande quelle est l'activité humaine la
plus puissamment créatrice. Les témoignages cités par M. Gouhier
montrent que Bergson aurait pu choisir l'activité esthétique. L'étude
intitulée la conscience et la vie qui est reproduite dans L'Energie
spirituelle (1919) permet de préciser que Bergson est déjà parvenu
à définir cette énergie comme la création de soi par soi, l'agrandissement

de la personnalité par un effort qui tire beaucoup de peu, quelque

chose de rien, et ajoute sans cesse à ce qu'il y avait de richesses

dans le monde. Et Bergson montre comment se relie cet effort à celui

que nous révèle l'histoire naturelle: «Chez l'homme seulement,
chez les meilleurs d'entre nous surtout, le mouvement vital se poursuit

sans obstacle, lançant à travers cette œuvre d'art qu'est le corps
humain et qu'il a créé au passage le courant indéfiniment créateur
de la vie morale.»

Cette lumière jetée sur l'ultime expression de l'élan vital permet
aussi d'en découvrir l'origine :, Dieu est le créateur libre ', écrit Bergson

au Révérend Père de Tonquédec, le 20 février 1912. L'idée d'un
créateur est une idée religieuse. A travers des siècles de spéculation,
elle est devenue la Cause première. Or, pour Bergson, l'idée de

création est de nature expérimentale et le Créateur libre ne peut
être la Cause première. Il est au contraire le sommet d'une hiérarchie
de créateurs. Où trouver dans l'expérience un fil conducteur pour
parvenir à ce sommet? Bergson avait présenté à ses collègues de

l'Institut l'ouvrage de Delacroix (Henri) : Etudes d'histoire et de psy-

98



chologie du mysticisme (Paris 1908). Les variétés de Vexpérience religieuse

de W.James l'orientent aussi vers l'étude des mystiques.
Mais l'expérience des mystiques ne peut être provoquée. Bergson

n'est pas mystique. Cette fois, Bergson doit se référer à une intuition
qui n'est pas de son ressort, du ressort du philosophe comme tel.

Il va donc emprunter à l'histoire une méthode qui n'est plus celle
de l'intuition, qui est celle du témoignage, le témoignage des

mystiques sur Dieu. Ce qu'il lui faut maintenant, c'est un critère d'authenticité.

Ce sera l'efficacité.
En effet, l'union mystique étant une union avec le principe même

de l'être, si l'être est l'élan vital, et si l'union est une coïncidence

parfaite, la présence du Dieu vivant ne s'arrêtera pas à l'extase,
mais se manifestera comme une puissance créatrice: le mysticisme
complet est activité. Voyez en effet ce qu'accomplit dans le domaine
de l'action un saint Paul, une sainte Thérèse d'Avila, une sainte
Catherine de Sienne, un saint François d'Assise, une Jeanne d'Arc.
En regard de ceux-ci, les mystiques anciens, un Plotin, par exemple,
sont incomplets. A travers ces mystiques réels, Bergson cherche le

modèle, car l'exigence de création est l'âme de leur âme.

C'est ainsi qu'apparaît le rôle du Christ. Un des caractères de ces

mystiques complets est leur amour de l'humanité. Ce qui les étonne,
c'est que tous les hommes ne soient pas capables d'atteindre leur
niveau et ils veulent aider leurs semblables à devenir semblables à

eux. Ils veulent faire de l'espèce humaine, qui est un arrêt, un effort
créateur et parachever ainsi l'espèce humaine.

Cette œuvre de création est double. Il faut trouver un moyen de

nourrir l'humanité et à la fin de Les Deux Sources se trouve un éloge
du machinisme, Mais il faut en même temps fixer son regard vers
le ciel et accélérer le progrès des sciences de l'esprit. Il n'y a pas un
paradis perdu, mais un paradis à perdre, si on ne sait le trouver.
L'intuition mystique doit retrouver la réalité originelle. Elle doit
concevoir l'univers tel qu'il aurait dû être: «une machine à faire
des dieux».

En cherchant ainsi à dégager le modèle le plus pur du mystique,
Bergson rencontre l'Evangile historique. Il ne va pas s'agir de se

lancer pour cela dans la critique historique ou philosophique, voire
théologique; il ne sera pas même question d'établir l'existence du
Christ. En effet, l'existence de l'homme-dieu est une affirmation
purement philosophique et, d'autre part, le Sermon sur la montagne

99



existe et il a un auteur. Bergson ne peut rencontrer le Christ qu'à
l'intérieur de sa philosophie et ce sera l'Absolu mystique. Il se trouve
que le Christ nous révèle que Dieu est amour. Amour qui n'est pas
conditionné par son objet, mais crée son objet et dépasse celui-ci,
l'emportant au-delà de lui-même vers «ce jaillissement» dont maintenant

s'explique le pourquoi. L'amour a besoin de créer pour aimer.
M. Gouhier se demande enfin comment il faut interpréter le

terme de philosophie du christianisme pour l'appliquer au bergso-
nisme. Tout d'abord, Bergson sait très bien tout ce qu'il néglige en
bornant son attention de philosophe au mysticisme seulement. Il
n'entend en aucune façon tirer une philosophie du Christianisme et

ce qu'il demande au Christianisme ce sont des faits qui peuvent
servir de fil conducteur à une conclusion exigée par UEvolution
créatrice. On peut remarquer qu'en particulier tout le drame de la

rédemption est absent de sa philosophie et cela ne signifie pas que
Bergson soit un optimiste. Cela signifie qu'il n'est pas parti d'une

rupture entre Créateur et créature et que ce sont les créateurs créés

qui l'amènent au Créateur créant. En d'autres termes, ce qui l'amène
à Dieu, c'est une ascension, un saut en hauteur et non pas une chute :

le libérateur a libéré l'espèce et s'est libéré de l'espèce.
A bien des reprises, Bergson affirme que sa philosophie repose sur

l'expérience et qu'en conséquence elle est ouverte et demande à

être continuée. Mais M. Gouhier avertit que ce serait sortir du
bergsonisme qui doit rester une philosophie, que de traduire le credo

en termes bergsoniens ou même de démontrer qu'il n'y a aucune
incompatibilité entre les vérités de la foi dont Bergson n'a pas parlé
et le bergsonisme. De tels prolongements éveilleraient sans doute la

sympathie de Bergson, mais il faut les situer en dehors de la
philosophie qui reste pour Bergson une discipline bien définie.

IV. Discussion et interventions

Une création continue d'imprévisibles nouveautés, telle est la
vision de l'univers que Bergson veut faire triompher.

Cette volonté marque essentiellement une direction de penser et
il résulte de là que :

1. Bergson ne va pas prétendre démontrer sa philosophie.
2. Bergson ne veut être jugé que sur ce qu'il apporte de positif.

Par exemple, les oppositions qui paraissent absolues sont en défini-

100



tive dues à un défaut de notre faculté d'analyse; elles manifestent la
puissance intuitive de négation '. (La Pensée et le Mouvant, p. 139.)

3. C'est le mouvement d'ensemble de sa pensée, son propre élan

créateur, qui doit être dégagé.
4. La pensée de Bergson exige une collaboration, une continuation ;

c'est une philosophie ouverte, non un système achevé.

Il y a une tendance éminente de l'individu humain à dépasser
l'ordre de la vie pratique et de la fabrication pour retrouver à la
pointe de lui-même quelque chose de l'élan vital en s'insérant dans
le jaillissement qui crée cet élan et dont le nom révélé est amour
et activité créatrice d'amour.

Sous cette forme, certes trop sommaire, mais où l'une du moins
des oppositions bergsoniennes apparaît, la philosophie de Bergson

qui semble vous inviter à participer à l'élan dont, tout entière, elle
voudrait nous montrer la réalité, éveille des sympathies très vives

et a son rôle à jouer dans la lutte des idées à notre époque.
Cependant, il y a des esprits qui se heurtent à une philosophie

prenant trop facilement, leur semble-t-il, cette direction. Ils exigent
des précisions et aspirent à une doctrine où les oppositions qui
renaissent sans cesse de la pensée de Bergson, soient de nature mieux
définie. Sont-ce des antithèses qui viennent des limites de nos esprits,

comme pour Kant, ou se rapportent-elles à l'ontologie comme chez

Hegel ou chez Kierkegaard et jusqu'à L'Etre et le Néant? Cette
dernière est absolument refusée par Bergson, ce qui semble montrer
que les oppositions chez lui concernent aussi bien les limites de

l'intelligence que la réalité vécue et qu'elles ne sont résolues qu'à
la limite, limite que les mystiques eux-mêmes n'atteignent pas
absolument. Aussi, M. Gouhier déclare-t-il, dans sa conférence, que, pour
Bergson, c'est le mixte qui est réel : durée - temps spatialisé, qualité -
quantité, vie - matière, intuition - intelligence, création - fabrication,
société ouverte - société close, religion dynamique - religion statique,
mystique - église, foi - doctrine. Ce sont là les points marquants d'une
leçon jamais terminée et qui doit enseigner que le bergsonisme est

une philosophie ouverte et à continuer.

Après la conférence de M. Charles Favarger

M. Miéville, qui prendra la parole le premier, est l'un de ces esprits
qui ne se laissent pas convaincre par le bergsonisme. Il est l'auteur
de nombreux ouvrages dont le dernier, paru en cette fin d'année,

101



Condition de l'homme est très caractéristique de l'effort vers ta
cohérence et l'intégralité que n'a cessé de fournir notre ami au cours de

près de soixante ans d'un labeur continu.
M. Miéville souligne ce qui lui paraît forcé dans la synthèse

bergsonienne. Il y trouve les effets de quatre critères (terme qui
pourrait signifier ici exigences), à savoir l'exigence de se soumettre
à l'expérience, celle de la cohérence logique, celle d'échapper au
relativisme et, par conséquent, d'atteindre l'absolu, celle de liberté
spirituelle. Ces exigences ne sont pas toujours parfaitement harmonisées;

les deux dernières en particulier sont de nature affective et

n'agiront pas toujours dans la pleine conscience de celui qui croit
en être le maître, de sorte qu'elles inclinent les solutions choisies

dans un sens qui n'est pas nécessairement imposé par les arguments
invoqués.

M. Miéville rend par ailleurs hommage à la noblesse d'inspiration
et à la puissance animatrice et rénovatrice de cette philosophie.

Nous ne retiendrons qu'un des exemples qu'il cite à l'appui de

sa thèse, et qui est relatif à la durée, trame de la réalité vraie.
Bergson en fait un absolu au-delà duquel on ne peut remonter,

un absolu dynamique et qui se crée continuellement. La parole
ne peut en évoquer que des aspects, des vues multiples et
complémentaires, images, concepts assouplis destinés à «capter plus ou
moins l'intuition»12.

Cependant, si la durée a été découverte par un effort de retournement

et en éliminant de la notion de temps mesurable et universel

tout élément intellectuel emprunté à la notion potentielle d'espace

homogène, si sa nature est supra- ou transintellectuelle, quel rapport
peut-elle avoir même avec des images ou des concepts assouplis?
Sans doute Bergson déclare que ces images et concepts sont formés

en isolant artificiellement, en immobilisant certains éléments du

devenir, en morcelant une réalité essentiellement continue. C'est
donc que nous pouvons identifier cette durée comme si elle possédait
une identité logique et y distinguer une multiplicité dans son unité
et une unité dans sa multiplicité. Mais ce pouvoir a quelque chose de

légitime puisqu'il réussit à capter plus ou moins l'intuition et il faut
conclure que l'intuition a un lien profond avec le résultat de notre
analyse et n'est par conséquent pas absolument désintellectualisée.

12 La Pensée et le Mouvant. Introduction, 2e partie, p. 40.

102



Si au contraire il faut entendre que nous avons affaire à une intuition
pure de tout élément logique, alors ce pouvoir est illusoire et l'intuition

est un absolu non monnayable dont il est vain de vouloir parler.
C'est déjà l'objection qu'Henri Poincaré faisait à Bergson. C'est
ainsi que le problème de la connaissance que Bergson croyait avoir
écarté se retrouve à l'intérieur du bergsonisme. Ce problème se

posera avec d'autant plus d'insistance qu'on donnera plus d'importance

à l'exigence d'absolu dans la philosophie de Bergson. Enfin,
si l'univers était absolument, c'est-à-dire intégralement et à chaque
instant, imprévisible nouveauté, vaudrait-il la peine de philosopher?
et ne devrait-on pas se contenter d'assister à son écoulement? Le
fait qu'au contraire Bergson établit un lien certain mais difficile à

comprendre entre l'intuition et la pensée discursive semble montrer
que c'est par besoin d'absolu que Bergson fait de l'intuition de la
durée un absolu qui garderait tout de même son identité.

M. Miéville propose d'autres exemples où se marque cette
exigence d'absolu, en particulier la manière dont Bergson établit
l'immortalité de l'âme.

M. René Schaerer présente des objections au rôle de l'intuition de

la durée dans l'édification de la philosophie de Bergson:

«La notion bergsonienne de durée implique une continuité parfaite et sans

coupure. On ne saurait l'écarter. Mais cette durée n'est-elle pas l'aspect le

moins intéressant de la réalité? Entre une graine de rose et la rose fanée, il y a

certes un développement continu. Mais ce qui importe qualitativement, c'est
la rose épanouie. De même, pour boire un verre d'eau sucrée, je dois bien
attendre que le sucre fonde, mais le moment d'attente n'a de sens et de
valeur que par l'instant privilégié où je bois. Bergson semble admettre que
tous les moments sont égaux. C'est peut-être vrai pour Dieu, certainement
pas pour l'homme.

»La durée ne m'apparaît donc pas une donnée première. Elle ne prend
une valeur que par la qualité dont elle est le support. Dans les moments
d'extase (musicale, religieuse par ex.) on ne se sent pas durer, on se sent
comblé. Le sentiment est celui d'une richesse statique. Cette stabilité sublime
a un nom: éternité.

»Fait significatif: aucun mystique, à ma connaissance, n'a jamais exprimé
son extase en disant: «je dure».

»L'expérience de Proust elle-même, assez proche de celle de Bergson, en
diffère radicalement sur ce point. Elle tire son sens d'une éternité vécue.

»J'ai l'impression que Bergson n'a pas trouvé, comme il le dit, la durée
sous la forme d'une donnée immédiate. Il a d'abord été sensible à l'insuffisance
des images spatiales, et c'est en réagissant contre cette illusion - effectivement
dangereuse - qu'il a été amené à poser la durée comme première. Il semble

103



bien d'ailleurs - à le lire - qu'il donne souvent dans l'illusion contraire, en
substituant des images temporelles, dangereuses elles aussi, aux images
spatiales de ses prédécesseurs.

»On fait, un peu trop facilement, de Bergson un anti-kantien. Je ne puis
me résigner à donner raison à l'un et tort à l'autre. Au lieu d'exclure, il
faut chercher une racine commune à ces deux expériences profondes, authentiques,

et qui ne sauraient demeurer irréductibles si la conscience est une
et si la philosophie a un sens. Méfions-nous des étiquettes. L'effort commun
de Kant et de Bergson me semble être dans une volonté d'exorciser les fausses

intuitions au profit d'une exigence radicale. Le premier semble avoir eu tort
de ne pas surmonter le moralisme, le second de n'avoir pas surmonté le

biologisme.
Ce qui est intéressant, c'est moins leur désaccord que la racine profonde.

Cherchons-là où ils se rencontrent.»
Dans la soirée même où il faisait cette première intervention,

M. Schaerer lut une page qui semblait être inspirée très directement
de Bergson et dont il faisait deviner l'auteur à l'assemblée. Cette

page était empruntée à Guerre et Paix III/l de Tolstoï.
Et voici l'importante intervention de M. Léon Husson:

«Les deux notions que M. Favarger a rapprochées, non sans raison, dans

son exposé, ont beau jouer l'une et l'autre un rôle cardinal dans la doctrine
bergsonienne, elles n'y occupent pas le même rang. La notion de durée est

beaucoup plus fondamentale, puisqu'elle est, selon les propres déclarations
de Bergson, le point d'où il est parti et où il est sans cesse revenu alors que
la notion d'intuition n'a émergé qu'au début de 1903 dans l'Introduction à la
métaphysique. Il faut donc, lorsqu'on les confronte, éclairer la notion d'intuition
par celle de durée et non celle de durée par celle d'intuition.

»Mais, pour l'une comme pour l'autre, une même précaution s'impose.
On ne peut, à mes yeux du moins, interpréter exactement les textes d'un
auteur que par référence à trois axes de coordonnées: son style au sens

propre, c'est-à-dire son mode d'expression; sa façon d'aborder et de traiter
les problèmes, qu'on pourrait appeler son style de pensée; enfin les doctrines
antérieures ou contemporaines vis-à-vis desquelles il a pris position. — Toute
pensée vraiment neuve se heurte à une difficulté, non seulement de style
mais plus radicalement de vocabulaire, car les mots existants ne sont pas
à sa mesure, mais à celle des pensées déjà reçues. Elle est pour se traduire
obligée, ou bien de créer des mots nouveaux, quitte à les définir tant bien

que mal par l'intermédiaire des anciens, ou bien d'adapter ceux-ci à son

usage. Bergson a pris le second parti: il s'est, il l'a dit à plusieurs reprises,
efforcé d'exprimer ses idées dans la langue de tout le monde; et il a pour y
parvenir procédé à la manière d'un artiste, dont les tons (s'il est peintre)
ou les notes (s'il est musicien) prennent des valeurs diverses selon les tons,
ou les notes, au milieu desquels il les dispose. Les mots qu'il emploie ne sont

pas, comme des signes mathématiques, pourvus d'une signification unique
et constante, qui pourrait s'enfermer dans une formule close; ils traduisent

104



dans la langue courante, en usant de toutes ses ressources qu'il connaissait
admirablement, une pensée qui demande au lecteur un effort incessant pour
briser ses cadres familiers. - De plus, cette pensée n'a cessé de s'enrichir, et
en s'enrichissant de se retoucher. Si elle n'a jamais renié aucune de ses

acquisitions antérieures, elle s'est toujours interdit d'en déduire purement
et simplement ses conclusions nouvelles; elle s'est appliquée inlassablement
à les préciser et à y ajouter, de telle façon qu'il ne faut pas interpréter les

derniers ouvrages en fonction des premiers, mais au contraire ceux-ci en
fonction de ceux-là. - Enfin, il ne faut pas oublier que la philosophie berg-
sonienne a de très bonne heure soulevé des enthousiasmes et suscité des
résistances dont son auteur n'a pas pu faire abstraction, et vis-à-vis desquels il
n'a pu éviter de se situer. Certaines de ses formules et de ses options
s'expliquent par les remous dans lesquels il s'est trouvé entraîné. C'est ainsi que
l'article aujourd'hui oublié de Jacob, qui prétendait l'opposer à toute la
tradition philosophique antérieure, est vraisemblablement à l'origine de
l'histoire des systèmes, esquissée à la fin de VIntroduction à la métaphysique, que
présente le quatrième chapitre de L'Evolution créatrice. C'est ainsi en tout cas
(nous en avons des preuves) que la conférence sur L'Intuition philosophique est

une réponse aux critiques de René Berthelot, et que le passage de
l'introduction à La Pensée et le Mouvant, qui pose le caractère réflexif de l'intuition,
vise personnellement Julien Benda, tout en se refusant à lui faire l'honneur
de le nommer.

» Si l'on veut bien considérer dans cette perspective la notion bergsonienne
d'intuition, la première chose à noter est que l'expression aujourd'hui
courante d'intuition bergsonienne désigne tour à tour chez ceux qui
l'emploient deux choses bien distinctes: l'intuition que Bergson a eue et qui est
celle de la durée, et la notion que Bergson s'est faite de l'intuition en général.
Ces deux choses ne pourraient se confondre que si Bergson avait posé l'intuition

de la durée comme la seule intuition possible, ou comme l'intuition
fondamentale dont les autres ne seraient que des succédanées. Mais il n'a
jamais manifesté une pareille prétention. Il affirme au contraire que toute
grande philosophie procède d'une intuition originale, qui en est la clef; et
que chacune de ces intuitions est un coup de sonde dans une réalité que
toutes atteignent mais qui n'est épuisée par aucune. Il reste cependant que
l'intuition de la durée fournit d'une certaine manière l'étoffe de la notion
d'intuition comme de toutes les autres notions bergsoniennes. Après avoir,
dans l'introduction de La Pensée et le Mouvant, marqué et justifié la diversité
des acceptions qu'il donne au mot, il ajoute qu'il y a pourtant un sens
fondamental: ,penser intuitivement est penser en durée'. Qu'est-ce que cela veut
dire?

»Ce sens fondamental est lui-même complexe: il enveloppe dans sa
compréhension au moins trois caractères, d'ailleurs complémentaires. D'abord
(c'est l'aspect de la durée sur lequel insistait l'Essai et que rappelle la lettre
à Höffding souvent citée), la durée est une ,multiplicité de pénétration
réciproque, toute différente de la multiplicité numérique'; penser intuitivement

est penser en durée parce que l'intuition englobe dans son unité, et
fond ensemble sans les confondre, une multiplicité de caractères que l'intelli-

105



gence est obligée de dissocier pour les représenter: elle est, dira l'Introduction
à la métaphysique, la pièce d'or dont les concepts ne sont que la monnaie, une
monnaie qui, même accumulée, n'arrivera jamais à en fournir l'équivalent
complet. - Mais ce n'est pas ce premier sens que le texte cité développe.
C'est l'idée que l'intuition porte sur le changement, et qu'elle le saisit dans

sa substantialité, au lieu d'en reconstruire, comme l'intelligence, un modèle

en juxtaposant des immobilités. - Et cette idée conduit à une troisième,
celle que l'intuition n'est pas, comme l'intelligence, réduite à constituer le

nouveau avec l'ancien, et par conséquent à l'y réduire, mais qu'elle saisit

une continuité ininterrompue d'imprévisible nouveauté, c'est-à-dire, au
sens large de ce nom, une création continuée (bien différente de la création
continuée de Descartes, qui n'est qu'une conservation). — Par où l'on aboutit
finalement à voir dans l'intuition elle-même une pensée qui crée, ou qui se

crée, en ce sens qu'elle n'est pas une pensée toute faite mais (même si elle
n'est que l'écho d'une pensée plus riche qui l'a suscitée) une pensée qui se

fait, c'est-à-dire une pensée fraîche et directe qui plonge dans le réel au lieu
de recueillir seulement, pour les mettre en œuvre, les résidus d'une pensée
antérieure: une pensée dont la clarté ne consiste pas à être en elle-même
sans obscurité, mais à éclairer par réflexion un nombre croissant de
problèmes.

»Tels sont les compléments, ou les commentaires, que je puis ajouter à

l'exposé très riche de M. Favarger, à qui je n'ai pas d'objections à adresser,
mais seulement des remerciements pour l'honneur qu'il m'a fait de me citer
si souvent. Si vous me permettez cependant d'ajouter quelques réflexions
sur un point particulier et de répondre sur certains points aux orateurs qui
sont intervenus ensuite, je ferai d'abord remarquer que les rapports de la
conscience et de la mémoire sont complexes, aussi bien d'ailleurs que les

deux notions de conscience et de mémoire. Il est vrai (et c'est le point qui
est apparu dès l'Essai) qu'il n'y a pas de conscience sans mémoire, et même

que la conscience est mémoire puisqu'elle lie le passé à l'avenir dans un
présent qui offre une certaine épaisseur. Mais Matière et Mémoire nous montre
que, si notre passé subsiste en effet dans sa totalité au fond de nous-même,
la plus grande partie en demeure comme enfouie, et que notre conscience
n'en saisit à chaque moment que les éléments intéressant notre activité
présente sur laquelle elle est penchée, de telle sorte que l'on pourrait dire
en un sens que la conscience est une limitation de la mémoire. Entre les

deux thèses il n'y a. nulle contradiction. Il suffit pour les accorder de reconnaître

une conscience virtuelle sous la conscience actuelle, et de distinguer
la conscience comme sujet de la vie psychique de la conscience comme fonction

vitale. Je vous renvoie sur ce point au bel article de M. Hyppolite dans
la Revue internationale de philosophie intitulé: Aspects divers de la mémoire chez

Bergson.

»J'ai été très intéressé par l'intervention de M. Miéville. Je crois, comme
lui, qu'il y a chez Bergson une recherche de l'absolu et un rôle de l'évidence
à côté de celui de l'expérience. Mais je ne pense pas qu'il prenne jamais
le besoin d'absolu pour critère de la vérité. C'est seulement l'un des ressorts
de sa recherche: le philosophe est homme, et sa pensée ne peut se développer

106



que si elle est stimulée et soutenue dans son effort par certains besoins ou
certaines aspirations. Il n'y a aucun mal à cela. Tout ce qu'exige la rigueur
de la méthode, c'est qu'il soumette à vérification les croyances qui se sont
formées en lui sous l'action de ses aspirations, afin de s'assurer que celles-ci
ne l'ont pas égaré. Or, il me semble que Bergson s'y applique toujours. D'autre
part, si sa pensée fait place à l'évidence, c'est en l'associant à l'expérience
plutôt qu'en l'y juxtaposant, en la cherchant en elle et non en dehors d'elle.

»L'intervention de M. Schaerer mériterait une longue réponse. Je lui
dirai simplement que, si la durée bergsonienne est essentiellement continue,
elle ne me paraît pas exclure tout élément de discontinuité. Ici comme
partout, Bergson refuse d'enfermer la réalité dans un concept, et il estime

qu'elle ne peut être approchée que par une combinaison ou un dosage de

concepts opposés. Si compréhensive que soit la notion de durée, elle reste
une notion qui exprime mais n'épuise pas l'intuition qu'elle fixe et transmet.
Si notre conscience nous donne accès dans le monde de la durée, on ne

peut dire que la durée concrète de notre existence soit la durée pure. Tels
seraient du moins les thèmes que je développerais, si j'avais à traiter ce

point. Mais ils demanderaient un long développement.
»Quant au rapport de Bergson à Kant, il ne me paraît pas douteux que

la pensée de Bergson soit en réaction contre celle de Kant. Mais il n'en
résulte pas qu'elle la supprime. Il lui arrive (en raison même de son
opposition) de s'exprimer en fonction d'elle: cela est frappant dans l'Introduction
à la métaphysique, qui pose en termes kantiens un problème qu'elle tend à

résoudre en niant la façon de le traiter que ces termes supposent. En tout
cas, elle ne vise pas à l'effacer mais bien plutôt à la dépasser. Je n'en veux
pour preuve que ce qui est dit de Kant dans le quatrième chapitre de L'Evolution

créatrice.»

A la suite de la conférence de M. Georges Poulet

La discussion fut très animée; je ne puis malheureusement pas la
reproduire dans sa diversité. Sauf erreur, y ont pris la parole : MM.
Cattauï, Chapiro, le R. P. Fessard, Christoff, Junod, MUe Jeanne
Hersch, MM. Marcel Reymond, Husson, Starobinski, de Spengler,
Reverdin.

A propos d'une critique de M. Poulet concernant l'intuition
mystique telle que la présente Bergson, on se posa la question de

savoir quelle est la doctrine catholique à cet égard.
Puis, M. Daniel Christoff remarque que M. Poulet a adopté la

méthode même de Bergson en portant son attention sur un problème
particulier pour résoudre une question générale. Il poursuit:

«Si Bergson souligne à l'aide de ces exemples de vision panoramique des

mourants la dispersion de l'attention dans les états de rêve et dans les états

qui, au rapport de plusieurs, précéderaient la mort, ce n'est qu'un argument

107



pour mieux faire ressortir la concentration du présent vécu, soit du présent
de l'action et de la perception, soit du présent de l'intuition et de la
contemplation. Pour l'action, en particulier, concentration de la personnalité
tout entière' dans ce présent où la liberté est efficace.

»Notre personnalité qui est notre durée entière n'est que vaguement
représentée par l'image du cône entier. Mais quand elle existe elle se

concentre au point où le cône-durée rencontre le présent-perception. C'est de
ce point qu'elle se retourne vers elle-même, mémoire, se dilatant et coïncidant
avec la totalité du cône.»

Et M. Christoff insiste encore sur le fait que la doctrine de Bergson

doit, d'après Bergson lui-même, se réduire à une «chose simple» et

«qui porte la même clarté essentielle dans les domaines les plus
différents»13. Il signale l'importance du problème de la liberté pour
Bergson à travers ses premiers, mais aussi ses derniers ouvrages.

M. Robert Junod pense que l'antinomie signalée par M. Poulet
doit être étudiée de près. La détente et la tension qui s'opposent
entre elles à tous les niveaux de la vie psychologique ne doivent pas
être interprétées comme des effets de la volonté. Pas plus que Proust,
Bergson n'est un volontariste.

La mémoire saisit le souvenir par une tension dynamique qui lui
est propre. C'est une tension créatrice dépassant l'ordre de la volonté
et il y a un déploiement d'activité qui n'est pas volontaire. On
retrouve l'opposition signalée tout d'abord dans l'état mystique car
le mystique est à la fois agent par rapport aux hommes et patient
par rapport à Dieu. Il y a là me antinomie.

MUc Jeanne Hersch déclare :

«La philosophie de Bergson n'est qu'en apparence une philosophie
optimiste de l'action. Je voudrais à ce propos rappeler un souvenir. Dans
le mémoire que j'avais écrit comme étudiante sur Les images dans l'œuvre
de Bergson, j'avais indiqué que les images les plus nombreuses évoquent
(en dépit, dira-t-on, de l'intention explicite de l'auteur) des choses qui
retombent et se défont. Elles semblent refléter, plutôt qu'une activité
optimiste, une contemplation pessimiste. Bergson lut mon mémoire, et lorsque
je le vis à la suite de cette lecture, il me dit: ,Vous avez raison quand vous
dites que mon premier mouvement est pessimiste. C'est vrai.' Puis il se

reprit aussitôt: ,Mais ce premier mouvement n'est pas le bon.' - Il confirmait
ainsi mon impression: ce qu'il voulait être différait de ce qu'il était immédiatement.

Sa théorie de la durée le confirme encore: cette ,durée concrète',
cette pure intériorité n'est vécue que par celui qui s'abandonne à elle dans

une attitude contemplative. Parfaitement continue, en effet, elle ignore la

13 Ibid.

108



rupture du présent qui sépare le passé de l'avenir. Elle ne s'articule pas en
passé, présent et futur. Il lui manque le point d'insertion du sujet actif, le
point de décision par rapport auquel se structure le temps réellement vécu.
Il lui manque 1',Augenblick', ,l'instant' de Kierkegaard. Elle va grossissant
et s'épaississant toujours dans la même direction. - Elle représente la continuité

d'une croissance, non la discontinuité de l'acte libre; un ,raté contemplatif

de l'action' plutôt que l'action elle-même.»

M. Junod fait valoir que la philosophie elle-même n'est pas une
action volontaire, elle n'est pas non plus un raté de l'action; elle
est une source d'action dans une intensité de la conscience qui est

créatrice et qui se situe bien au-dessus de la tension de la volonté.

M. Léon Husson intervient en disant:

«La documentation rassemblée par M. Poulet est très précieuse; et
j'accepte volontiers l'interprétation à laquelle il finit par aboutir. ,Se
détendre sans s'éparpiller' m'apparaît une formule excellente. Mais j'aurais
bien des réserves à faire sur l'exégèse par laquelle il y parvient. Il n'y a, à
mes yeux, chez Bergson en ce qui concerne la théorie de la mémoire ni
embarras, ni tentations, ni rectifications. L'interprétation que M. Poulet
donne de Matière et Mémoire me paraît reposer sur un malentendu qui, pour
avoir été consacré par un long usage, n'en est pas moins radical.

»La conception courante de la mémoire pure s'appuie sans doute sur de
nombreux textes; mais elle a le tort de prendre à la lettre des formules qui,
si l'on y regarde de près, doivent être prises dans un sens figuré. Je veux
bien que ces formules se soient révélées imprudentes; mais je crois qu'elles
étaient, à l'époque où elles ont été écrites, naturelles. En tout cas, elles

n'expriment la pensée de Bergson qu'en fonction des doctrines qu'il a
dénoncées. La mémoire pure n'est pas, elle ne saurait, dans la psychologie
qu'avait inaugurée l'Essai, être un réservoir d'images. Lorsque Bergson en
introduit la notion au début du second chapitre de Matière et Mémoire, il
prend bien soin de nous dire : Tout doit donc se passer comme si * une mémoire
indépendante ramassait des images le long du temps au fur et à mesure
qu'elles se produisent...' Tout doit donc se passer comme si...: on ne saurait
oublier cette réserve parce que dans la suite il en fait le plus souvent
l'économie. Le troisième chapitre explique sans aucune ambiguïté que les
souvenirs purs ne sont pas des images, et que le passé ne subsiste en nous que
sous la forme abrégée ou condensée de notre caractère.

»Je sais bien qu'il y a aussi dans ce même troisième chapitre le fameux
schéma du cône. Ce schéma ingénieux a égaré beaucoup de lecteurs, qui
l'ont pris pour une figuration du moi, alors qu'il est seulement celle du
champ dans lequel se déploie son activité, ou, si l'on préfère, celle des

différentes formes que cette activité peut prendre. Comment la base du cône

pourrait-elle représenter le moi profond qui, selon l'Essai, est un moi qui

* C'est nous qui soulignons.

109



se concentre? Il n'y a pas, en réalité, de base du cône. La base du cône

figure l'état dans lequel le moi tomberait s'il se laissait aller jusqu'au bout
de cette forme de détente qu'est l'éparpillement, comme la pointe figure celui
dans lequel il se trouverait si, cessant entièrement de se représenter son passé

et même d'avoir conscience de son existence, il se bornait à le jouer sans

cependant céder à l'automatisme. Il suffit pour s'en convaincre de remarquer
que les souvenirs accumulés dans la mémoire, dont le cône est la figuration,
n'ont, selon le contexte, aucune existence actuelle sous forme d'images, ce

qui revient à dire que le souvenir pur de Bergson est déjà ce que Sartre
appellera un savoir imageant.

» La référence à la vision panoramique des mourants s'explique parfaitement

dans cette interprétation. Car elle n'implique nullement que cette
vision soit le déroulement d'un film qui attendrait dans notre inconscient
le moment d'être projeté sur l'écran de notre conscience. On peut en rendre

compte en admettant que l'esprit compose le film, au fur et à mesure qu'il
lui apparaît, en développant, ou en laissant se développer, un savoir dont
il est gros. Cette seconde conception est la seule qui puisse s'accorder avec
un dynamisme tel que le dynamisme bergsonien. Aussi bien ne faut-il pas
forcer l'argument. Bergson, au moment où il fait usage de cet argument,
n'a pas besoin pour le rendre concluant de se demander comment le phénomène

se produit. Il lui suffit pour appuyer sa thèse de constater que des

souvenirs que l'on croyait abolis peuvent réapparaître lorsque l'activité
de l'esprit cesse d'être polarisée ou canalisée par les exigences de l'action
présente, ce qui ne veut pas dire d'ailleurs (et il y aurait des recherches
intéressantes à poursuivre sur ce point) qu'elle échappe à toute polarisation.»

M. Georges Poulet répond en deux mots à M. Husson que les textes

invoqués par lui n'en existent pas moins et M. S. Gagnebin appuie
cette remarque en rappelant que l'opposition « attachement-détachement»

a joué un rôle durant une phase de la pensée de Bergson.
Cette opposition a été dans la suite dépassée.

M. Henri Reverdin se réjouit qu'on ait fait allusion à l'ouvrage de

Henri Delacroix sur les grands mystiques, qui a certainement joué
un rôle important dans la documentation de Bergson et auquel nous
devrions vouer plus d'attention.

Après la conférence de M. Vandel

M. Maurice Gex, juge que l'avènement de vastes synthèses s'ap-

puyant sur la science actuelle, spécialement sur la biologie et les

théories de l'évolution, issues de L'Evolution créatrice, est le fait
philosophique le plus important de notre époque.

Il propose les termes suivants :

La philosophie des sciences désignant l'épistémologie telle que la

conçoivent Meyerson, Brunschvicg, Bachelard, Gonseth.

110



La philosophie scientifique désigne des conceptions faites sur le modèle
des sciences telles que le matérialisme dialectique, la philosophie de

Bertrand Russell, la doctrine du Cercle de Vienne et la philosophie
analytique qui en est issue.

La philosophie d'inspiration scientifique, dont M. Gex voudrait nous
parler. Il s'agit ici de philosophie sensible au monde des valeurs
telles que la philosophie organique de Whitehead, ou la
psychobiologie de Raymond Ruyer, ou les idées inspiratrices de Le Roy,
Teilhard de Chardin, Albert Vandel, Julian Huxley, Gustave
Mercier.

M. Gex distingue deux tendances qui agissent dans des proportions
variables suivant les auteurs: l'une spinoziste et en quelque sorte
moniste, l'autre leibnizienne où les individus ont une primauté
d'existence. L'auteur montre comment ces tendances se traduisent
dans les différentes œuvres des auteurs qu'il a cités. Si la tendance

spinoziste met l'accent sur l'ordre spatio-temporel, «qui déroule tout
l'être dans un certain registre, sous un certain aspect», la tendance
leibnizienne met en évidence l'intériorité de l'être, son caractère

psychique. Ainsi, la philosophie d'inspiration scientifique tient compte
des deux aspects du réel en montrant comment ils se concilient l'un
avec l'autre. Elle reprend en quelque sorte le projet de l'existentialisme

qui met l'être en position. Mais au lieu de ne considérer que
la situation telle qu'elle est éprouvée subjectivement, c'est de la
situation dans le monde cosmique dont il s'agit ici. L'homme est

situé dans l'espace par rapport au monde sub-atomique aussi bien

que par rapport au monde sidéral. Il l'est dans le temps par sa place
dans le cours de l'évolution14.

Après la conférence de M. Gouhier

M. Miéville rappelle qu'il a cherché à comprendre l'effet de

l'exigence d'absolu et de liberté spirituelle dans la pensée de Bergson.
Il suit maintenant la marche des idées qui ont amené Bergson à

passer d'un Dieu immanent, tel qu'il se révèle dans L'Evolution
créatrice, à un Dieu transcendant d'où viendrait l'élan vital. L'existence

de celui-ci devra être donnée dans une expérience et elle se

trouverait dans l'intuition mystique. L'objectivité de cette existence

découlerait de l'accord des mystiques dans leurs expériences qui se

14 M. Gex renvoie au numéro de Dialectica du 15 juin 1959 (n° 50).

111



rapportent à l'amour. Cependant, ni W. James, ni Delacroix ne
fournissent à Bergson des preuves de cet accord. James parle
d'expérience mystique diversement orientée et Delacroix parle de cet

amour mystique comme «d'une mer confuse d'affectivité», «d'une
exaltation du sentiment que l'on peut à peine encore appeler
amour». Et M. Miéville évoque une conversation de Bergson avec
Benrubi où Bergson reconnaît qu'une inspiration morale et religieuse
l'a peut-être guidé à son insu dès ses premiers travaux, la «pleine
conscience» ne lui serait venue qu'à partir de son ouvrage Les Deux

Sources... C'est en faisant la part de ces tendances profondes de son

esprit que l'on peut comprendre certaines démarches de la pensée

bergsonienne.

M. Schaerer intervient également et il se demande:

«Bergson a-t-il été sensible à la réalité positive du mal? Un progrès biologico-
spirituel n'arrange rien quand on pense aux sommes de souffrances qui
demeurent dans le passé sans compensation. Même escamotage - beaucoup
plus grave - chez Teilhard de Chardin. Certes, il n'y a pas un optimisme
béat chez Bergson. Il a connu lui-même la souffrance. Mais il ne semble

pas avoir eu conscience de ce qu'il y a de révoltant dans le mal.
»Concernant le mysticisme, j'ai remarqué que les grands textes religieux

(Notre Père, Enfant prodigue, Sermon sur la montagne) n'ont rien de

mystique. Certes, Bergson n'a jamais dit que le mysticisme était tout le
sentiment religieux. Mais il a conduit dans cette voie. Le mysticisme m'appa-
raît une expression particulière d'un sentiment religieux intense et profond.

»(Le sommet de l'art religieux, la Passion selon saint Matthieu, n'a rien
de mystique. Evitons de confondre religion et mystique.)

»Mais sur ce point comme sur les autres, je suis sûr que Bergson aurait eu
d'admirables réponses à nous apporter.»

M. Charles Gagnebin intervient ensuite:

«Bergson entend prendre ,à son terme' l'évolution de la vie mystique.
Ce terme n'est pas l'action, mais la conformité de la volonté humaine et de
la volonté divine. Si la vie mystique s'épanouit en action efficace, c'est

qu'elle trouve dans l'action une manifestation de sa propre richesse: son
terme ne laisse pas d'être l'obéissance à la volonté divine. Sur ce point
précis, l'interprétation bergsonienne semble bien exacte. Que l'on se rapporte,
par exemple, à sainte Thérèse d'Avila, Lesfondations, ch. 5. Et que cette recherche

de la conformité de la volonté humaine à celle de Dieu soit essentiellement
évangélique, c'est certain: le Christ la prescrit (Mt. 5,48; 6,33; 7,21),
l'accomplit à Gethsémané (Mt. 26,39) et sur la Croix. Sainte Thérèse

indique que le renoncement à sa volonté propre est, à certains égards,
contre nature: le sacrifice consenti de sa vie ne se réalise pas dans le prolonge-

112



ment évolutif de la vie biologique en nous. Ici, Bergson a mis l'accent sur
les continuités, estompant la discontinuité qui existe entre la vie biologique
et la vie mystique. D'où une suite de prises de positions qui rapprochent
indûment le christianisme et l'industrialisme, le christianisme et la démocratie

du type de 1789. Or, s'il est exact que la mécanique requiert la
mystique comme un supplément d'âme, l'inverse n'est pas également vrai: la
mystique appelle non pas l'industrialisation, même indirectement, comme
Bergson l'avance, mais la collaboration entre humains. Quant à la démocratie

du type 1789, signalons que les Cahiers de Doléances et la Déclaration des

droits de l'homme expriment aussi un mouvement de revendication (sans
doute justifié) : Cette revendication ne tire pas son élan de l'amour fraternel
d'essence évangélique, car celui-ci est don et sacrifice plutôt que revendication.

On le voit: les points d'application que Bergson mentionne dans
l'histoire ne se trouvent pas en accord et dans le prolongement harmonieux
de la vie mystique chrétienne, dont il a bien entrevu le terme.»

Puis M. André de Murait nous dit:

«L'application à la philosophie de la religion du schème de pensée évo-
lutionniste, développé dans L'Evolution créatrice, paraît très contestable. On
demande quel sens spirituel peut encore avoir la définition du saint, compris
comme le produit le plus excellent de l'évolution?

»1. La continuité de l'évolution est admise au prix d'un coup de force:
l'évolution spécifique étant achevée est continuée par une évolution
personnelle qui culminerait dans le héros ou dans le saint. En fait, rien, dans
la théorie évolutive, ne permet de vérifier expérimentalement' un tel
passage. Tout au plus peut-on dire que tout se passe comme si l'évolution
spécifique cessait à un moment donné, ce qui en soi est déjà étonnant, pour
se prolonger dans une évolution individuelle. Autrement dit, on s'appuie
sur le comme si, l'Als-ob bien connu des pragmatiques comme Vaihinger,
c'est-à-dire sur un acte de ,foi', qui n'est ni scientifique ni religieux. Sur
quoi donc repose cette philosophie de la religion?

»2. Le saint en effet est saint de par la grâce de Dieu. La philosophie de
la religion devrait donc admettre la discontinuité radicale entre la créature
et le Créateur, c'est-à-dire la transcendance, ce qui est bien impossible en
schème évolutionniste. Une philosophie de la religion sans grâce, du moins
sans transcendance, est une conception étonnante, surtout si elle tient à être
chrétienne et à éviter le panthéisme. - Evidemment, dira-t-on, il n'y a pas
de grâce, mais il n'y a pas de péché non plus. Dès lors, il n'y a plus qu'à
laisser se développer les virtualités immanentes de l'homme individuel et il
deviendra dieu: l'homme, dans la mesure où il sera pleinement homme,
sera pleinement dieu, et vice versa Dieu dans la mesure où il est pleinement
Dieu, est pleinement humain. Le mystère de l'Incarnation ne suscite plus
aucun scandale pour une raison dialectique de ce type, et il ne faut pas
chercher bien loin les antécédents philosophiques d'une telle affirmation:
le réel, au suprême degré de réalité, est pleinement rationnel, et le rationnel,
au suprême degré de rationalité, est pleinement réel. C'est une structure

8 Studia Philosophica XIX 113



hégélienne qui soustend cette philosophie de la religion, mais elle évacue du
même coup l'essentiel de la religion chrétienne.

»3. L'objection principale, qui résume les précédentes, porte sur la
méthode que suit la philosophie de la religion. Traitant de la religion
chrétienne en philosophie, elle ne peut que rationaliser le mystère; traitant de

la religion en s'appuyant sur une théorie scientifique, elle ne peut qu'extrapoler

les résultats de la science. Elle est théologie laïcisée ou science dilatée.
»II reste bien entendu que ces objections touchent le système clos de

Bergson, les thèmes et la méthode de son oeuvre écrite, en aucun cas sa vie
personnelle ouverte à la foi, que nos jugements ne peuvent atteindre.»

La conférence de M. Gouhier avait été si riche et le temps avait
si vite passé qu'il fallut abréger une discussion où M. Gouhier aurait
répondu en détails aux questions soulevées. D'ailleurs, sur bien des

points, l'exposé du conférencier suggérait ces réponses.
Sans vouloir intervenir dans le débat que soulèveraient ces critiques,

l'auteur de ce compte rendu ferait remarquer que, pour ramener la
civilisation industrielle à une authentique simplicité, ce qui serait son salut,
Bergson proposait de faire appel à un héros communiquant à ses concitoyens
un élan puisé aux sources de la religion dynamique et qui saurait en même

temps profiter de l'effort d'invention accompli sous le nom de mécanique.
Il verrait là une sorte de prophétie.

Le président de cette réunion annuelle avait prié M. Marcel
Reymond de présenter aux participants un aperçu concernant la
diffusion du bergsonisme. Nous donnons ici les principaux passages
de cet exposé que nous regrettons de ne pas pouvoir publier
intégralement :

«C'est comme philosophie de l'intuition plus que comme philosophie de

la durée que la doctrine de Bergson s'est répandue tout d'abord, à preuve
la rectification que renferme la lettre de Bergson à Harald Hoeffding, au
sujet de son ouvrage sur la philosophie bergsonienne15. On peut donc
rattacher à la doctrine de l'intuition et à la psychologie un aperçu du rayonnement

de la philosophie de Bergson et de l'adhésion qu'elle a obtenue, même
de la part de philosophes très originaux comme William James et comme
Max Scheler.

»En France même, il suffit de rappeler Edouard Le Roy qui, de son propre
effort, s'orienta dans la même direction que Bergson. M. Samuel Gagnebin
l'a montré dans son ouvrage intitulé La philosophie de l'intuition. Essai sur les

idées de M. Edouard Le Roy (Lausanne 1912), où il fait de justes réserves sur la

part excessive faite à la convention dans la connaissance par Ed. Le Roy.
On sait que celui-ci a poursuivi jusqu'à la fin un vigoureux labeur de pensée,
attesté par son Essai d'une philosophie première (1956-1958), témoignage d'une
réflexion fécondée par l'œuvre de Bergson.

16 H. Hoeffding, La philosophie de Bergson. Paris 1916.

114



»N'oublions ni les Cahiers de la Quinzaine de Charles Péguy, qui ont tant
fait pour la diffusion du bergsonisme, même chez nous (Péguy a souvent
précédé Bergson sur le chemin de sa propre pensée, de l'aveu même de
Bergson), ni le Bergsonisme (1923) d'Albert Thibaudet, vaste commentaire de
la doctrine, qui se trouve librement prolongée par un vrai bergsonien; on
sait quelle application Thibaudet en a faite à l'histoire et à la critique
littéraire, renouvelant les perspectives en tenant compte du temps qui
s'écoule effectivement, de la durée vivante, créatrice d'imprévu, d'imprévisible.

»Nous ne parlerons pas de l'influence de Bergson sur la théorie de
l'évolution puisqu'elle a été traitée par M. Maurice Gex16.

»Au 2e Congrès international de philosophie à Genève, en 1904, présidé
par J.J. Gourd, Bergson présenta sa fameuse communication: Le paralogisme
psycho-physiologique, qu'on lit aujourd'hui dans L'Energie spirituelle. Pierre
Cérésole la discuta dans les Archives de Psychologie, en un article intitulé: Le

parallélisme psycho-physiologique et l'argument de M. Bergson (1906). Cérésole

reproche à Bergson de ne démontrer qu'une partie de sa thèse: «Il faudrait
montrer encore, dit-il, qu'en fait le monde extérieur peut se modifier sans

que le cerveau se modifie.»
»Dans: Une révolution dans la philosophie: la doctrine de M.Bergson (1913)

Frank Grandjean se montre un disciple fervent du bergsonisme, attaché à

l'anti-intellectualisme, déçu de l'orientation ultérieure de la doctrine depuis
Les Deux Sources. Dans son Esquisse d'une pédagogie inspirée du bergsonisme (1917),
il appelle de ses vœux une école moins scolaire, plus ouverte à l'intuition et
il s'inscrit ainsi dans le mouvement vers l'école active.

»Notre Société romande de philosophie a mis deux fois la pensée berg-
sonienne à l'ordre du jour de ses séances annuelles à Rolle; en 1914, René
de Saussure traita du «temps en général et du temps bergsonien en particulier»
(1932). M. Charles Werner analysa Les Deux Sources de la morale et de la religion,
qui venaient de paraître.

»Arnold jReymond (1874-1958), fut très réservé vis-à-vis de L'Evolution
créatrice et de la position bergsonienne en face du rationnel; il se trouva
beaucoup plus proche de Bergson depuis Les Deux Sources; tous deux refusent
d'admettre une «mentalité primitive», gouvernée par une logique autre que
la nôtre; on sait, par ses Carnets postumes, que Lévy Brühl finit lui aussi par
se ranger à cette thèse.

»Le point de vue thomiste s'est exprimé chez nous par l'abbé Maurilio
T.-L. Penido, de l'Université de Fribourg. Dieu dans le bergsonisme (1934)
relève la distance entre la religion bergsonienne et le catholicisme. N'oublions
enfin ni Bergsonisme et Judaïsme de M. Chanan Lehrmann, ni les Souvenirs sur
Henri Bergson de Isaac Benrubi, ni encore le recueil intitulé Henri Bergson,
La Baconnière, 1941.

»II y a d'autre part une parenté certaine dans leurs conclusions chrétiennes
et personnalistes, entre le spiritualisme de la pensée romande et celui des

16 Maurice Gex, Le dynamiste ascensionnel de Gustave Mercier. In: L'âge nouveau.
Paris 1959, n° 105, p. 7.

115



Deux Sources; cette parenté découle de lointaines origines religieuses communes,
de l'Ancien et du Nouveau Testament, de l'accent mis, non sur la tradition
légaliste et doctrinale, mais sur les prophètes et sur les mystiques, en un
mot sur la religion de l'esprit' plus que sur les religions d'autorité', qui
leur servent de soubassement, mais finissent souvent par leur barrer la route.
Entre la pensée la plus originale de ce pays, depuis Rousseau, et celle de

Bergson, il y a non pas influence directe, mais affinité, rencontre, convergence
finale.

»En Italie, rejetant à la fois le positivisme et l'idéalisme de Croce, Giovanni
Papini a beaucoup contribué à faire connaître la pensée de Bergson; il a
traduit lui-même l'Introduction à la Métaphysique1'', la rendant plus accessible

en italien qu'en français (où il fallut en attendre longtemps la réimpression,
en 1934, dans La Pensée et le Mouvant).

»Le bergsonisme a agi aussi en Espagne et en Amérique latine, au Mexique
notamment, où un disciple, José Vasconcelos, secoua le joug du positivisme.

»En Angleterre et aux Etats-Unis, il faut tout de suite rappeler l'action
de William James (1842-1910), qui vit très tôt en Bergson un chef de file
de l'anti-intellectualisme. A la parution de L'Evolution créatrice (1907), il
écrivit à Bergson, en date du 13 juin 1907: «O mon cher Bergson, vous
êtes un magicien, et votre ouvrage est une merveille, un vrai miracle dans
l'histoire de la philosophie; pour le fond, c'est, si je ne m'abuse, le commencement

d'une ère toute nouvelle; la forme, cependant, en reste purement
classique.» Et plus loin: «Je sens qu'au fond nous menons le même combat,
vous comme chef, et moi dans le rang. La position que nous défendons,
c'est le ,tychisme' et l'idée d'un monde réellement en croissance18.»

»Dans ses Hibbert Lectures, faites à Oxford, et publiées sous le titre A
Pluralistic Universe en 1909 (trad, franç. en 1910 sous le titre peu exact de

Philosophie de l'expérience), James retient surtout de la doctrine de Bergson
sa critique de l'intellectualisme, la thèse d'un monde en train de se faire,
jamais définitivement fait.

»En Allemagne, Bergson a été longtemps considéré comme un continuateur
de Schelling et de Schopenhauer, ce qui est erroné, du double point de vue
de l'histoire et du contenu réel des doctrines. Ce préjugé, déjà combattu

par Hans Driesch et par Isaac Benrubi, a été déraciné par un philosophe
de premier ordre, Max Scheler (1874-1928), penseur original, indépendant,
qui a adapté à ses recherches la méthode phénoménologique de Husserl

(jamais la doctrine) ; sa pensée profonde a été fortement influencée par
Bergson, de son propre aveu10.

»Sans doute, Scheler attachait-il peu de valeur à l'œuvre psychologique de

Bergson, il y manquait à son avis la Wesensschau, mais le sens du cosmos, du

17 La filosofia dell'intuizione, Lanciano 1909 (Cultura dell'anima).
18 William James, Extraits de sa correspondance. Préface de H. Bergson. Trad, de

F. Delattre et M. Lebreton. Paris 1924-, p. 293, p. 295. Texte anglais dans The
letters of William James... London 1920.

19 Max Scheler, Versuche einer Philosophie des Lebens (écrit avant 1914). In: Vom

Umsturz der Werte II (1923). Repris dans: Gesammelte Werke, 3. Bd. Bern 1955, S. 323
bis 339.

116



lien de l'homme au cosmos dont témoigne L'Evolution créatrice, l'enthousiasmait,

avec son dépassement simultané du mécanisme et de la finalité
extérieure. En face du criticisme kantien et néo-kantien, Scheler était d'accord
avec Bergson : le caractère exclusivement formel, relationnel de l'intelligence
ne lui permet pas d'appréhender la richesse du monde, il y faut aussi l'affectivité,

,1'a priori émotionnel' ce que Bergson appelle l'émotion créatrice'.
Wesen und Formen der Sympathie (1923, trad, franç. : Nature et formes de la

sympathie, 1928) met en lumière la portée cognitive de l'affectivité, la valeur
créatrice de l'émotion, de 1 'Einfühlung et de 1'Einsfühlung. Mais Scheler a
mieux que Bergson marqué l'irréductibilité du Geist au monde du Drang,
à l'instinct, à la vitalité, et cela à travers toutes les métamorphoses de sa

pensée si mobile, ainsi que vient de le montrer M. Maurice Dupuy dans
sa grande thèse: La philosophie de Max Scheler (Paris 1959).

»Elève moi-même de Max Scheler à l'Université de Cologne, en 1926-1927,
je me rappelle que Scheler parlait beaucoup plus souvent de Bergson que de
Husserl, qu'il attendait avec impatience la morale de Bergson, dont il ne
devait pas voir la publication. La dernière philosophie de Scheler, de 1925
à 1928, fait en sens inverse le chemin parcouru par Bergson, de L'Evolution
créatrice aux Deux Sources et au-delà. Il est fort éclairant de comparer ces deux
itinéraires de sens opposés.

»Concluons de ce bref tableau du rayonnement universel de la pensée de

Bergson, que la durée n'a pas coulé sans effet sur cette grande philosophie:
philosophie des valeurs, anthropologie philosophique, phénoménologie,
philosophies diverses de l'existence, toutes obligent à de nouvelles et fécondes

confrontations, comme celles qui eurent lieu en mai à Paris, au Congrès
Bergson et nous. Quelle que soit notre position philosophique, Bergson reste

pour chacun un interlocuteur philosophique irremplaçable. Sa pensée continue de
vivre avec la nôtre, et le fera sans doute aussi avec celle de ceux qui nous
suivront.»

M. Reymond rappelle qu'avant 1914 L'Evolution créatrice, Matière et

Mémoire, puis les Données immédiates sous le titre, emprunté à la version
allemande, de Temps et Liberté, avaient été traduits et publiés en Russie.

M. B. de Spengler ajoute ces remarques:
«L'intuitivisme bergsonien trouva en Russie un terrain préparé par tout

le développement de la pensée originale russe du XIXe siècle. Les Slavophiles
et Vladimir Soloviev mettaient déjà l'accent sur l'élément intuitif de la
connaissance.

»Pour V. Soloviev, l'acte perceptuel initial est analogue à la foi, nous
mettant en présence d'un Autre, nous faisant sortir de l'isolement du Moi.

»Le principal promoteur du bergsonisme en Russie fut N. Losski (Fondements

de l'intuitivisme 1906; L'intuition sensorielle, intellectuelle et mystique, 1938).
Cependant, la veine platonicienne, propre à la philosophie russe, l'incita
à inclure dans sa théorie de la connaissance l'intuition conceptuelle, rejetée
par Bergson en tant que moyen de connaissance métaphysique.

»Les autres intuitivistes russes sont S. Frank (La connaissance et l'être,
1937), A. Iosev, D. Boldyrev et S. Lévitski.»

117



Le président de la Société romande de philosophie s'excuse auprès
des lecteurs des Studia philosophica de la longueur de ce compte rendu.
Son ambition aurait été de communiquer à ses collègues de la
Société suisse de philosophie un peu de cette intelligence de la pensée

bergsonienne à laquelle les conférenciers de St-Cergue et les participants

aux discussions avaient tenté d'élever leurs auditeurs. De cette

intelligence d'une doctrine, l'intuition n'est pas absente. Elle constitue
cet acte de comprendre où Spinoza voyait le sommet que peut
atteindre notre esprit et qui est accompagné d'une véritable joie.

118


	A l'occasion du centenaire de Bergson : 18 octobre 1859 - 3 janvier 1941

