Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: A l'occasion du centenaire de Bergson : 18 octobre 1859 - 3 janvier
1941

Autor: Gagnebin, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A Toccasion du centenaire de Bergson
(18 octobre 1859—-3 janvier 1941)

par Samuel Gagnebin

1. Signification actuelle du bergsonisme

La Société romande de philosophie a eu le privilege! de célébrer
le centenaire de la naissance de Bergson. Elle a pour cela transporté
sa réunion annuelle & St-Cergue, les 12 et 13 septembre 1959, et a
entendu quatre conférenciers: MM. Charles Favarger, sur La durée
et Pintuition bergsonienne; Georges Poulet, sur La vision panoramique des
mourants; Albert Vandel, sur Limportance de I’ Evolution créatrice dans la
genése de la pensée moderne; Henri Gouhier, sur Bergson et la philosophie
du christianisme®. Répondant a la gracieuse invitation de MU Bergson,
les participants ont été réunis a I’Echappée, la maison de villégiature
construite par le philosophe. La cordialité de cette charmante récep-
tion, qui était honorée de la présence de S. E. I’Ambassadeur de
France, M. Etienne Dennery, imprima a toute la réunion un carac-
tére de bienveillance et de cordialité qui laisse un souvenir charmant
aux membres de la société et a ses hotes. Le temps était merveilleux.
Le séjour au Grand Hoétel de ’Observatoire, des plus agréable.

Si on veut porter un jugement équitable sur la valeur et la signi-
fication de P’ceuvre de Bergson, il faut, comme l’ont montré nos
conférenciers, entrer dans le mouvement de cette pensée. D’ailleurs
Bergson lui-méme I'exige de toute étude qui porte sur ce qui est
vivant. A I’époque ol Bergson a débuté, la pensée était encore tout
entiere orientée vers une science qui cherchait a ramener tous les
phénoménes aux lois qui régissent la matiére inanimée et les combi-
naisons chimiques. A quel point cette tendance imprimait sa nuance

1 Elle le doit a 'aide financiére trés généreuse de la Société suisse de philosophie;
aux subventions des Départements de I’Instruction publique des cantons de Geneve,
Vaud et Neuchitel, obtenues avec le concours des Facultés des Lettres des trois
universités et 2 un don de la Fondation Marie Gretler. Nous profitons de cette
occasion pour exprimer une nouvelle fois notre reconnaissance a ces généreux
donateurs. ‘

2 Ces quatre conférences seront publiées dans la Reyue de théologie et de philo-
sophie de Lausanne.

87



aux ceuvres, méme 2 celles qui avaient une visée spiritualiste, c’est
ce qu’on pourrait montrer par mille exemples. Nous n’en choisirons
qu’un. L’un des personnages dont aime a se revétir Renan fait le
raisonnement suivant: « Mettons que notre planéte soit condamnée
a n’atteindre que des résultats médiocres, que la routine, sous pré-
texte de conserver les dogmes dont elle a besoin, étouffe I'esprit
scientifique et ameéne I’annulation de I’humanité pour les grandes
choses: que serait une telle perte dans I’ensemble de 'univers? La
méme que celle d’un grain de blé qui, dans les plaines de la Beauce,
tombe sur un caillou, ou d’un germe de vie qui, dans la nuit mysté-
rieuse de la génération, ne trouve pas les conditions favorables & son
développement?.»

A cette vision de cimeti¢re, Bergson oppose son: «De quel droit
met-on Pinertie d’abord?» Pour expliquer sa réaction, il commence
par mettre en évidence cette habitude d’esprit que nous avons de ne
retenir que ce qui est stable, arrété, tout fait, mort; il montre qu’elle
est ’effet d’un penchant de notre esprit a I’analyse, penchant fort
utile en pratique, mais qui justement tend a nous cacher la réalité
mouvante. S’agit-il de vouloir saisir le mouvement? Nous ne retenons
de lui que des positions sur une trajectoire supposée tracée, et des
coincidences de ces positions avec d’autres, notées par notre cons-
cience, seule a durer dans ce «mouvement».

De ce premier éveil de son ceuvre originale, Bergson a parcouru
un chemin que mesurent d’autres protestations et le long duquel,
avec I’aide de M. Favarger, notre premier conférencier, nous allons
distinguer cing étapes, chacune d’elle exigeant la suivante. Au cours
de ces étapes, Bergson dénonce successivement les défauts de notre
représentation, a savoir: l. comment nous méconnaissons la nature
de notre propre pensée et 2. son vrai rapport avec le corps et la
matiére; 3. comment nous méconnaissons notre pouvoir de connaitre,
qui serait en mesure d’atteindre 1’absolu; 4. comment nous mécon-
naissons la vraie signification de la vie et enfin 5. comment nous
méconnaissons la signification de I’histoire de ’homme. A travers ces
cing critiques que Bergson adresse a ses contemporains, le philosophe
en arrive a replacer I’homme dans le développement de ’univers et
a montrer comment c’est I’hnomme qui finit par donner son sens a
cet univers.

8 Dialogues et fragments philosophiques (1876) Xe éd. Paris, Calmann-Lévy,
1923; p. 191.

88



Le changement d’orientation général des esprits a été rapide durant
Pexistence de Bergson. Celui-ci avait mis au centre de son ceuvre une
vision en quelque sorte biologique du monde. Or, depuis la fin de la
seconde guerre mondiale, c’est ’anthropologie qui est devenue la
préoccupation dominante, méme pour les partisans du matérialisme
dialectique. Les philosophes qui sont actuellement au premier rang
de la réputation, isolent ’homme ou isolent la société humaine pour
les mettre ensuite en situation au centre de l'univers, lequel entre
ainsi progressivement dans le champ d’action de ’homme comme une
chose dont on pourra se servir a ’occasion. En face de cette vision
quasi manufacturiére, ne doit-on pas en appeler au supplément d’ame
que réclamait Bergson et reconnaitre que la pensée de Bergson,
souvent encore inconsciemment présente, pourrait efficacement re-
prendre son rble de composante active de la recherche philosophique?
Si elle avait travaillé dans ce sens, la célébration de ce centenaire
n’aurait pas été vaine.

11. Les étapes de la pensée bergsonienne et leurs successives implications

Appliquons-nous 4 distinguer les cinq étapes dont nous avons parlé et
qui correspondent d’ailleurs plus ou moins exactement a des ceuvres mai-
tresses de notre philosophe?®.

Premiére élape: Durée et temps spatial

Pour comprendre le mouvement, Bergson en appelle a la conscience ou
le présent devient bien vite un passé dont le souvenir modifie a4 tout instant
le présent lui-méme, de sorte que la conscience est en perpétuel changement.
C’est ce caractére mouvant de la conscience qui fournit a Bergson sa vision
de la durée, «succession de changements qualitatifs qui se fondent, qui se
pénétrent, sans contours précis, sans aucune tendance a s’extérioriser les uns
par rapport aux autres, sans aucune parenté avec le nombre». Il pense que
Pexpérience de la durée est irréductible, inanalysable, et qu’on ne peut
saisir son originalité et sa réalité que sur elle-méme. Se placer dans la durée,
c’est recourir a cette expérience primitive pour «comprendre» ce monde
de réalités o la mesure ne peut pénétrer, ou tout est qualités a nuances
changeantes, continuité hétérogéne et pénétration réciproque ol I’accroisse-
ment d’une sensation est une sensation d’accroissement par diffusion de
réactions corporelles, ce qui est encore du qualitatif.

Bergson montre alors comment s’est construite 'idée de temps homogeéne
sur le modele de I’espace homogene; celui-ci étant a la base de nos idées

* Nous faisons allusion ici aux ouvrages suivants de Bergson: Essai sur les données
immédiates de la conscience (1889), Matiére et Mémoire (1896), Iniroduction & la méta-
physique (1903), L’ Evolution créatrice (1907), Les Deux Sources de la Morale et de la Religion
(1932).

89



de nombre, de grandeur, de mesure et symbole d’homogénéité. Quand
nous appliquons au temps la mesure, nous le réduisons a des simultanéités
d’états de conscience avec des positions d’un pendule dont le mouvement
est fait de positions distinctes dans un présent toujours le méme et qui ne
se succedent que pour une conscience seule ici capable de «durer».

Enfin, c’est en montrant ce qu’il y a d’artificiel dans la construction de
ce temps homogeéne que Bergson peut répondre aux critiques qu’on a faites
a la notion de liberté. En effet, toute représentation de la vie psychologique
faite au moyen de ce temps homogene et linéaire donnera raison au déter-
minisme. Car pour échapper a l’enchainement des états psychologiques
successifs, 1l faut affirmer qu’un état aurait pu étre autrement qu’il n’a été;
ce qui ne peut s’établir. Au contraire, en se dégageant de ce temps spatial
et en rétablissant la vie psychologique dans sa durée, on voit bien qu’un
acte peut résulter du moi concret, qui se distingue de tout autre moi concret
quand on le considére dans la totalité de son passé. Alors ce moi, dans son
originalité et son unicité, échappe a des lois précises et obéit tout au plus 2
des habitudes, ce qui est tout autre chose que d’étre soumis 4 des lois scienti-
fiques. «Nous sommes libres, dit Bergson, quand nos actes émanent de notre
personnalité entiére, ... quand ils ont avec elle cette indéfinissable ressem-
blance qu’on trouve parfois entre I’ccuvre et ’artiste5.»

Jusqu’ici la durée ou temps réel s’oppose par tous ses caractéres a 1’espace
homogéne. Mais quelle est la nature de cet espace homogéne? Dans 1’ Essai
sur les données timmédiates de la conscience, Bergson s’est borné a se demander
s’il fallait considérer la notion d’espace comme le résultat d’un acte de
Pesprit, ce qui nous ameénerait 4 la solution kantienne, ou s’il fallait recon-
naitre a4 son origine une sorte de différence qualitative comme ’est «la
gauche» et «la droite», ce qui nous raménerait a2 une solution voisine de
celle de Descartes. Mais ainsi on pose le probléme de la matiére et on aborde
la seconde étape que nous distinguons dans le développement de la pensée
de Bergson.

Deuxiéme étape: Perception et intuition de la matiére

Au cours de cette seconde étape, Bergson va dégager une nouvelle donnée
immédiate, la matiere, en établissant une continuité entre la perception et
la matieére par diminution de tension.

Les corps que le sens commun se représente strictement limités et en
quelque sorte invariables par leurs propriétés utilisables, sont, pour notre
perception attentive, ou pure, un ensemble nuancé de qualités toujours
changeantes. La science nous apprend a considérer ces qualités comme des
concentrations, en des temps caractéristiques de la vie animale, d’un nombre
énorme de mouvements répétés et trés rapides. La qualité, quelle qu’elle
soit, garde de cette origine quelque chose qui la fait participer a 1’étendue.
Mais celle-ci, pour autant qu’elle est pergue, est bien différente de ’espace
homogéne ou du temps linéaire qui sont des schémas que «nous tendons

S Essai sur les données immédiates, p. 132, cité d’aprés Durée et intuition bergsoniennes
de Ch. Favarger.

90



au-dessous de la diversité des choses pour diviser le continu, fixer le devenir
et fournir & notre activité des points d’application»®.

Si nous nous figurons maintenant que nous pouvons reliacher cette con-
centration de mouvements qui nous fait percevoir les qualités, nous verrons
se délayer les qualités sensibles entre ces mouvements et nous comprendrons
qu’il reste quelque chose de la durée dans la matiére. Ainsi, un morceau de
sucre met un temps déterminé 2 fondre dans I’eau.

La perception est & la fois intérieure et extérieure. C’est un moment unique
de ma durée intérieure dont elle n’est isolable qu’artificiellement et, d’autre
part, pour vivre, I’individu doit porter son attention sur la perception actuelle
et détacher certains instants privilégiés, rompant la continuité intérieure.
Nous opérons ainsi un morcelage en une succession de visions instantanées,
et c’est cette sorte de film cinématographique qui remplace la vision authen-
tique que nous pourrions avoir de la matiere si nous échappions aux limites
que notre attention a la vie impose a notre vision.

L’organe de cette attention 2 la vie, c’est le cerveau. La mémoire conserve
intégralement le souvenir de notre passé. Le souvenir d’aucun des événe-
ments de notre vie n’est aboli. Mais I’attention est une limitation et I’organe
de l'attention a la vie va opérer une sélection parmi les souvenirs: ceux-la
seuls qui intéressent ’action présente pourront étre éclairés par la conscience.

D’ot Poubli, qui introduit une discontinuité dans la conscience. Une
coupure s’établit de cette fagon entre le monde conscient dirigé vers ’action
pratique et le monde des souvenirs inconscients qui ne sont pas appelés a
la conscience par le jeu de nos organes sensori-moteurs. Il est vrai que ces
souvenirs inconscients se manifestent par notre caractére qui, lui, résulte de
toute notre histoire. Mais quand nous nous détachons de ’action, c’est en
quelque sorte pour entrer dans le réve.

Nous pourrions cependant, d’aprés Bergson, par un effort inhabituel,
remonter au-dela des schémes, créés par I’esprit en vue de la pratique, et
aller chercher ’expérience a sa source. Nous retrouverions ainsi la durée
du moi profond, mais notre vision se serait enrichie par I’expérience de la
réflexion et au lieu de nous arréter a ’espace et au temps homogéne, nous
aurions acquis, dans la durée et la vision de la matiére un contact avec la
réalité méme. Nous toucherions I’absolu, nous dépasserions le criticisme
kantien et nous aurions fondé une métaphysique sur I’expérience. Nous
passons ainsi de la seconde a la troisiéme étape.

Troisiéme étape: Intuition et analyse

- Ce ne sont plus l'intuition de la durée ni celle de la matiére qui vont
étre I’objet de I’attention de Bergson, mais I’intuition en général, considérée
comme un acte de connaissance opposé i lanalyse. Le résultat sera de
soustraire la connaissance 2 la critique de Kant portant sur ’analyse. Tandis
que lintuition se place & P’'intérieur des choses, ’analyse compare les choses
et se place ainsi 4 ’extérieur des choses, multipliant indéfiniment les points
de vue sur elles; elle forme des concepts fixes de ce qui est commun 2 plusieurs
choses, de sorte que la connaissance par concepts, n’achevant jamais de

8 Matiére et Mémoire, p. 236.

91



caractériser I’objet singulier, reste relative. Philosopher, dit Bergson, consiste
a se placer dans Pobjet méme par un effort d’intuition. Est relative la con-
naissance symbolique par concepts préexistants qui va du fixe au mouvant;
mais non la connaissance intuitive qui s’installe dans le mouvant et adopte
la vie méme des choses. Cette intuition atteint ’absolu. C’est celle que nous
découvrons a lintérieur de nous-mémes sous la forme de l'intuition de la
durée, celle-ci va servir de type a toutes les autres.

Seulement cette intuition n’est pas maniable. Pour 1’utiliser, dans la
pratique de la vie, nous en appelons a I’analyse qui, devant I’intuition, ne
peut aboutir qu’ des antithéses, comme P'unité et la multiplicité caractéres
opposés de la durée qui garde réellement son unité dans son changement
continu. Ces antithéses sont le signe de 'impuissance de 1’analyse 2 atteindre
,la vie méme des choses*‘.

Indispensables en pratique, les concepts sont aussi utiles & I’invention et
a la découverte de l'intuition. L’intuition métaphysique est comparable a
Pintuition littéraire. Ce n’est qu’a force de documents et d’études réitérées
de ceux-ci qu’on parvient a se placer au cceur d’un sujet. Alors, on trouve
dans la profondeur du sujet P’impuision a laquelle il n’y aura plus qu’a se
laisser aller. Les maitres de la philosophie moderne ont été des hommes qui
s’étaient assimilé tout le matériel de la science de leur temps. En mettant
les «fluxions» a la base de son analyse ou en érigeant la mobilité en réalité
indépendante, les maitres de la science moderne, Newton et Galilée, ont,
eux déja, placé 'intuition au fondement méme de notre science.

Si on se pose maintenant la question de la nature et de l’origine de
Pintuition, on doit passer a I’étape suivante. On doit quitter le domaine de
la psychologie et s’adresser a la biologie.

Quatriéme étape: L’élan vital et Pinterprétation biologique de Iintuition

Bergson va interpréter I'intuition de la durée & la lumiére de la biologie.
La durée apparaitra dans son caractére de création continue et deviendra
PPélan vital. Pour comprendre comment s’opére ce passage, il faut examiner
la critique que Bergson fait du mécanisme aussi bien que du finalisme.
M. Vandel, exposant cette critique, se sert de I’exemple des néo-darwiniens.
Ceux-ci ont cru asseoir leur théorie de I’évolution sur les mutations de Hugo
de Vries. Or, les mutations sont ’effet du hasard, ce sont «des erreurs de
copiage qui se produisent au cours de la division des chromosomes». Cette
conception de I’évolution, qui remonte & Maupertuis, est absolument insuffi-
sante, non pas pour expliquer, mais méme pour imaginer la formation du
cerveau ol quatorze milliards de neurones sont exactement connectés en un
appareil plus complexe que la plus perfectionnée de nos machines cyberné-
tiques. I1 faudrait prétendre qu’une telle machine est due au hasard.

Tout ce qui concerne I’individu tend actuellement a prouver que l'orga-
nisme est un systéme qui se construit lui-méme ensuite d’accroissements et de
différenciations coordonnées et autorégulées. Les mémes moyens ont été
a Pceuvre dans I’évolution.

Dans sa critique du finalisme, Bergson ne vise que celui qui comporte la
réalisation d’une idée congue ou concevable d’avance. Le finalisme n’apparait.

92



au contraire qu’au terme du mouvement évolutif, lorsque le «but» est
atteint. Le vivant ressemble a P’artiste qui ne se propose pas d’exécuter une
ceuvre parfaitement arrétée d’avance, mais qui subit une poussée intérieure
Pobligeant & extérioriser cette puissance de création qu’il recéle en lui. La
vie et le psychique ne sont pas séparables. Le role de la vie est d’insérer de
Pindétermination dans la matiére. La vie est spontanéité, liberté, invention
et création. «Dans le domaine de la vie, le progrés est contingence radicale,
incommensurabilité entre ce qui précéde et ce qui suit, enfin Durée?”.»

Ainsi, Bergson est amené a reprendre en somme les conclusions de
la Philosophie zoologique de Lamarck: «L’évolution est élan wvital, une
poussée intérieure qui porterait la vie, par des formes de plus en plus com-
plexes, a des destinées de plus en plus hautes.» Comme Lamarck également,
il reconnait «que ’adaptation explique les sinuosités du mouvement évolutif,
mais non pas les directions générales du mouvement, encore moins le mouve-
ment lui-méme».

La vie est essentiellement une tendance. L’essence d’une tendance est de
se développer en forme de gerbe, créant, par le seul fait de sa croissance,
des directions divergentes entre lesquelles se partage son élan. Dans I'une
des directions ol I’élan vital lance les branches du régne animal, on trouve
la création des hyménoptéres dont la vie sociale est réglée par un instinct
perfectionné. Dans une autre direction, ’élan vital est allé jusqu’a la création
de I’homo faber dont I’intelligence sait créer des instruments inorganiques.

C’est que 1’élan vital rencontre une résistance. A un mouvement vers la
vie s’oppose un mouvement vers la matérialité. La matiére est toujours pour
la vie un obstacle 4 surmonter ou a tourner; devant la résistance de la
matiére, la vie succombe, sur certaines lignes d’évolution, a une torpeur
envahissante, & une ankylose annonciatrice de mort. Cette opposition de
la matiere a la vie est d’ailleurs utile 4 la vie qui doit faire un effort d’inven-
tion et qui est parfois amenée a disperser cet effort comme il arrive du psy-
chisme initial. Sur une ligne d’évolution c’est I'instinct qui va se développer,
sur une autre, c’est au contraire l’intelligence. L’instinct offre une connais-
sance plutét jouée que consciente, précise et s’appliquant a des choses parti-
culiéres dans un temps déterminé. L’instinct est parfaitement adapté a la
vie et semble une suite naturelle de I’élan vital. L’intelligence est une con-
naissance consciente, générale, des rapports et elle a pour objet principal
le solide inorganisé. Elle se représente clairement le discontinu et I'immobi-
lité; elle peut décomposer et recomposer, elle tend a4 organiser des formes vides
de matiére; elle se caractérise par une incompréhension naturelle de
la vie.

Cependant, la dissociation qui s’opére a partir de Pactivité psychique
originelle n’est pas compléte; il n’y a pas d’intelligence ol1 ’on ne découvre
des traces d’instinct et pas d’instinct sans une frange d’intelligence. C’est
ici que P’intuition prend un sens vital. Elle résulte d’une dilatation de ’instinct
par l'intelligence et elle est consciente: «Il y a des choses que I'intelligence
seule est capable de chercher, mais que, par elle-méme, elle ne trouvera jamais.

7 L’ Evolution c¢réatrice, p. 31 (note).

oo



Ces choses, Pinstinct seul les trouverait; mais il ne les cherchera jamais®.»

Telle est donc la signification biologique de P’intuition et Begson conclut:
la théorie de la connaissance est inséparable de la théorie de la vie.

Ainsi, dans I'interprétation de I’évolution qui est développée au cours de
cette quatriéme étape, la création des espéces est I'effet d’un élan vital.
Cependant, chaque espéce se comporte comme si le mouvement général de
la vie s’arrétait a elle au lieu de la traverser. L’évolution forme en effet une
onde immense se propageant a partir d’un centre et qui, presque partout
sur son front, s’arréte et se convertit en oscillations sur place: en un seul
point ’obstacle a été forcé, I'impulsion a passé librement. C’est cette liberté
qu’enregistre la forme humaine. Avec ’homme seul, elle a poursuivi son
chemin.

Un changement radical s’accomplit dés lors dans la maniére dont 1’évo-
lution se poursuit. En effet, en aboutissant 4 I’homme, I’élan vital abandonne
Ia création d’espéces fixes et c’est I'individu qui se substitue a elle. Il n’en
reste pas moins que I’individu homme doit étre rattaché tout entier a I’évo-
lution. Or, sur les deux lignes d’évolution qui apparaissent dans tout leur
développement, soit celle qui aboutit aux hyménopteres soit celle qui aboutit
a Phomo faber, les individus sont rassemblés en société. La morale est com-
mandée par cette condition. Elle est d’essence biologique, déclare Bergson.
Les conséquences de ces faits sont développées dans Les Deux Sources de la
Morale et de la Religion. Nous ne nous y arréterons pas, préférant suivre
Pexposé de M. Gouhier qui décrit 'effet de cet élan créateur a travers
Pindividu. C’est I’objet de la cinquiéme étape.

A partir de cette derni¢re étape, ’histoire naturelle va étre remplacée
par I’histoire de ’homme. Bien que celui-ci soit I’aboutissement d’une seule-
ment des lignes qu’a tracée I’évolution, on constate aprés coup qu’il en est
comme le terme a partir duquel I’élan vital va se continuer dans les individus,
dans certains d’entre eux du moins, dans ceux qui sont capables de se ratta-
cher 4 leur plus profonde origine et d’accueillir en eux cette union mystique
qui les rend créateurs d’amour a I’exemple du Christ.

III. Quelques indications sur les conférences

Maintenant que nous avons esquissé sommairement ces étapes et
vu comment elles se suivent naturellement, indiquons ce qu’il y a
de richesses dans les travaux qui nous ont été présentés.

Du premier, celui de M. Charles Favarger, disons que c’est a lui
que nous devons ce que nous venons d’exposer. Ce qui fait ’originalité
de ce travail, c’est la vue d’ensemble du mouvement de la pensée
bergsonienne de son point de départ, la durée, jusqu’aux grandes
théses métaphysiques des deux mouvements vers le haut et vers le

8 L’Evolution créatrice, p. 164.

94



bas. Dans cette vue d’ensemble, Pintuition ne doit pas étre séparée
de Pintelligence et nous reviendrons encore sur ce point en exposant
la discussion.

Le travail de M. G. Poulet se référe 2 peu prés complétement &
la deuxi¢me étape et a ses prolongements. Nous allons entrer ici dans
un probléme qui semble étre de détail, mais se révele trés significatif
des difficultés qu’a dit résoudre successivement Bergson pour en
arriver a une vue cohérente de I’esprit.

M. Poulet analyse un texte de Matidre et Mémoire (p. 168),
ou il est fait allusion a des cas de suffocation brusque, noyade ou
pendaison, dans lesquels la victime est revenue a la vie et a déclaré
avoir vu «défiler devant elle, en peu de temps, les événements oubliés
de son histoire, avec leurs plus infimes circonstances et dans ’ordre
meéme ou ils s’étaient produits».

Les auteurs cités par Bergson fournissent & M. Poulet des exemples
qui semblent s’écarter de la description de Bergson. De plus, presque
tous les auteurs, au lieu de constater dans la vision panoramique des
mourants une détente, comme le veut Bergson, y voient au contraire
une tension treés grande de la conscience en face de la mort. Il semble
que c’est par un acte enti¢rement original de son esprit que Bergson
a lié I’apparition du souvenir total, non a une tension, & un raidisse-
ment, a une suractivité de I’ame, comme la plupart de ses prédé-
cesseurs, mais, au contraire, a un relichement de la tension habituelle
de celle-ci. Il semble que pour Bergson, ’homme, dans la certitude
de la mort, réverait son existence au lieu de la vivre: désintéressé de
toute action, soustrait a l’inhibition que constituaient pour lui les
nécessités de la vie présente, il reprend sans effort possession de son
passé et de son moi. Le détachement est donc une méthode possible
pour la recherche de la donnée immédiate et Bergson en voit ’exemple
chez les artistes: «Si nous étions comme eux, absolument désinté-
ressés, nous entendrions chanter au fond de notre Ame comme une
musique quelquefois gaie, plus souvent plaintive, toujours originale,
la mélodie ininterrompue de notre vie intérieure?®.»

Cependant, on trouve des textes qui semblent prouver qu’au lieu
que le détachement conduise a la continuité mélodique de la durée
intérieure, il aboutisse & I’éparpillement qui va vers la matiére. Il y
a la une contradiction formelle et qui semble se retrouver dans les

o Le rire; 44° &d., 1938, p. 153.

95



interprétations qu’'on peut donner de la vision panoramique des
mourants.

Quand on passe de la deuxi¢me étape a la troisiéme, Bergson intro-
duit une pensée a la fois tendue et détendue: tendue vers la concen-
tration du regard pour embrasser la vie intérieure dans son intégrité,
et détendue quand il s’agit de 'objet de la pensée habituelle qui est
Paction présente.

Et voici le second texte cité par M. Poulet. Il est emprunté aux
conférences faites a Oxford en mai 191119: «Il arrive, dans des cas
exceptionnels, que la tension renonce tout a coup a l'intérét qu’elle
prenait & la vie: aussitot, comme par enchantement, le passé rede-
vient présent. Chez des personnes qui voient surgir devant elles, a
I'improviste, la menace d’une mort soudaine, chez I’alpiniste qui
glisse au fond d’un précipice, chez les noyés et chez les pendus, il
semble qu’une conversion brusque de la tension puisse se produire —
quelque chose comme un changement d’orientation de la conscience
qui, jusqu’alors tournée vers I’avenir et absorbée par les nécessités
de P’action, subitement s’en désintéresse.»

Dans la suite de ’ceuvre de Bergson, ’opposition de I’attachement
et du détachement n’est plus un probléme et 'on n’en constate plus
que I’écho lointain dans une phrase qui semble caractériser la
religion dynamique. « C’est maintenant d’un détachement de chaque
chose en particulier que serait fait ’attachement a la vie en général.»
(Les Deux Sources, p. 227.)

Avec M. Poulet, c’était ’historien des idées s’exprimant littéraire-
ment, que nous avons entendu; avec M. Vandel, c’est le savant. Mais
non le savant comme le congoivent encore trop souvent les philo-
sophes. Il est de ceux qui ont compris le progrés qui s’est produit
dans toutes les sciences, y compris ’analyse mathématique et la
géométrie, voire la logique, depuis 50 ans, & savoir que 1’état actuel
d’une science dépend de son histoire et n’est donc pas, ne peut pas
étre, ni en droit, ni en fait, purement et exclusivement rationnel.
Il en résulte que si ’on considére une science actuellement dans sa
totalité, sa vérité doit étre tenue pour présomptive. La science est
dans la durée et on peut se demander si Bergson, en exceptant I’in-
tuition philosophique de cette durée, n’a pas été victime du platonisme
dont il a si souvent dénoncé l'illusion. Si M. Ferdinand Gonseth
avait été des notres, comme nous I’avions espéré (il en a été empéché

10 «La perception du changement», dans La Pensée et le Mouvant, p. 192-193.

96



par I’exercice d’autres fonctions) 12, il n’aurait pas manqué de relever
Pimportance de cette conception de la science qui inspirait toute la
conférence de M. Vandel. C’est donc pour une raison profonde que
M. Vandel rattache L’Evolution créairice a I’histoire de la biologie
qu’il esquisse & partir des idées déja controversées de Buffon. Il
montre surtout une espece de prescience de Jean-Baptiste Lamarck
(1744-1829). Dans sa Philosophie zoologique, ce savant constatait dans
le régne animal une gradation de extérieur vers l'intérieur, du
simple au complexe, de lirritabilit¢ & la sensation et de la sen-
sation a l’intelligence. C’est 1a le critere méme que Teilhard de
Chardin choisit pour apprécier le degré d’évolution. C’est cependant
a Ch. R. Darwin (1809-1882) et a son De lorigine des espéces par
vote de sélection naturelle (1859) que 'on doit le succes del’évolutionisme.
Le vital n’y apparait que sous la forme d’une aptitude a la vie.

L’apport vraiment nouveau de Bergson s’explique parce qu’il
venait a la biologie en psychologue et en philosophe;ilinaugure une
nouvelle fagon de comprendre le monde ot ’homme prend la place
d’élément explicatif de I’évolution tout entiere. M. Vandel montre
ensuite les échos de la pensée de Bergson dans une série d’ceuvres
de Julian Huxley, F. Leenhard, Gustave Mercier, enfin Teilhard de
Chardin. Lui-méme, au contraire de Bergson, pense qu’il faut consi-
dérer la matiére comme une énergie structurante et distinguer des
paliers oli apparaissent des ensembles originaux régis par des prin-
cipes nouveaux: plan atomique, moléculaire, cellulaire, végétal, ani-
mal, humain, social. Mais il adopte I'idée fondamentale du bergso-
nisme: 1’évolution du monde ne saurait étre congue comme le simple
accroissement d’un donné original. Ce serait nier la possibilité de
nouveautés radicales, de créations et d’inventions enti¢rement origi-
nales. En fait, nous voyons apparaitre & chaque phase de I’histoire
du monde des manifestations inédites qui n’existent pas encore aux
paliers inférieurs. Dés lors, M. Vandel ne voit pas de raison pour
considérer I’homme comme le terme du mouvement évolutif.

M. Gouhier veut nous amener a comprendre comment et par quelle
suite d’évidences intérieures cet homme, que ses camarades consi-
déraient comme un pur et froid savant, est devenu un imitateur de

11 Nous avons aussi eu a regretter ’absence du Président de la Soc. suisse de
philosophie M. Gebhard Frei et de son caissier M. Gerhard Huber, de MM. les
prof. Werner, Mercanton, Bouvier, Miiller, Brunner, Secrétan, Grize, de Me Albert
Brauen, de M. et Mme Schwob, tous excusés.

7 Studia Philosophica XIX 97



Jésus-Christ. L’exposé de M. Gouhier parle d’abord de ’fomme, tel qu’il
se présente en méditant sur L’ Eyolution créalrice. Le mouvement évolutif
crée d’abord des especes qui sont des arréts, puis, arrivé a I’espece
humaine, il se continue dans I’individu, sans avoir a créer de nouvelles
especes. Ceci s’explique par le fait que dans I’homme la conscience
devient pensée, pensée de la mati¢re par quoi I’homme se fait «maitre
et possesseur» de la nature. Et c’est en formant l'idée d’espace
homogeéne que ’homme parvient a4 rendre la matiére taillable a
merci. Cependant I’élan vital ne s’arréte pas 2 la création de Phomo
Jaber et I'intelligence fabricatrice peut, dans certains individus privi-
légiés, se transformer en intelligence poétique de sorte que, bien que
Pespéce humaine soit étroitement définie, les individus qui la com-
posent seront soulevés au-dessus d’eux-mémes; ainsi «le surhomme est
inscrit dans I’humain».

Il s’agira maintenant de caractériser ce surhomme et, pour répondre
a cette question, Bergson se demande quelle est ’activité humaine la
plus puissamment créatrice. Les témoignages cités par M. Gouhier
montrent que Bergson aurait pu choisir Pactivité esthétique. L’étude
intitulée la conscience et la vie qui est reproduite dans L’Energie
spirituelle (1919) permet de préciser que Bergson est déja parvenu
a définir cette énergie comme la création de soi par soi, I’agrandisse-
ment de la personnalité par un effort qui tire beaucoup de peu, quel-
que chose de rien, et ajoute sans cesse a ce qu’il y avait de richesses
dans le monde. Et Bergson montre comment se relie cet effort a celui
que nous révele Ihistoire naturelle: «Chez I’homme seulement,
chez les meilleurs d’entre nous surtout, le mouvement vital se pour-
suit sans obstacle, langant & travers cette ceuvre d’art qu’est le corps
humain et qu’il a créé au passage le courant indéfiniment créateur
de la vie morale.»

Cette lumiére jetée sur I'ultime expression de I’élan vital permet
aussi d’en découvrir Porigine: ,Dieu est le créateur libre¢, écrit Bergson
au Révérend Pere de Tonquédec, le 20 février 1912. L’idée d’un
créateur est une idée religieuse. A travers des siécles de spéculation,
elle est devenue la Cause premiére. Or, pour Bergson, l'idée de
création est de nature expérimentale et le Créateur libre ne peut
étre la Cause premiére. Il est au contraire le sommet d’une hiérarchie
de créateurs. Ou trouver dans I’expérience un fil conducteur pour
parvenir & ce sommet? Bergson avait présenté a ses collegues de
PInstitut 'ouvrage de Delacroix (Henri): Etudes d’histoire et de psy-

98



chologie du mysticisme (Paris 1908). Les variétés de Uexpérience religieuse
de W. James P’orientent aussi vers I’étude des mystiques.

Mais ’expérience des mystiques ne peut étre provoquée. Bergson
n’est pas mystique. Cette fois, Bergson doit se référer a une intuition
qui n’est pas de son ressort, du ressort du philosophe comme tel.
Il va donc emprunter & Ihistoire une méthode qui n’est plus celle
de Pintuition, qui est celle du témoignage, le témoignage des mys-
tiques sur Dieu. Ce qu’il lui faut maintenant, ¢’est un critére d’authen-
ticité. Ce sera I’efficacité.

En effet, I'union mystique étant une union avec le principe méme
de Détre, si I’étre est ’élan vital, et si 'union est une coincidence
parfaite, la présence du Dieu vivant ne s’arrétera pas a Pextase,
mais se manifestera comme une puissance créatrice: le mysticisme
complet est activité. Voyez en effet ce qu’accomplit dans le domaine
de I’action un saint Paul, une sainte Thérése d’Avila, une sainte
Catherine de Sienne, un saint Frangois d’Assise, une Jeanne d’Arc,
En regard de ceux-ci, les mystiques anciens, un Plotin, par exemple,
sont incomplets. A travers ces mystiques réels, Bergson cherche le
modele, car Pexigence de création est I’ame de leur ame.

C’est ainsi qu’apparait le role du Christ. Un des caractéres de ces
mystiques complets est leur amour de I’humanité. Ce qui les étonne,
c’est que tous les hommes ne soient pas capables d’atteindre leur
niveau et ils veulent aider leurs semblables & devenir semblables 2
eux. Ils veulent faire de I’espéce humaine, qui est un arrét, un effort
créateur et parachever ainsi I’espéce humaine.

Cette ceuvre de création est double. Il faut trouver un moyen de
nourrir ’humanité et a la fin de Les Deux Sources se trouve un éloge
du machinisme, Mais il faut en méme temps fixer son regard vers
le ciel et accélérer le progres des sciences de Pesprit. Il n’y a pas un
paradis perdu, mais un paradis a perdre, si on ne sait le trouver.
L’intuition mystique doit retrouver la réalité originelle. Elle doit
concevoir 'univers tel qu’il aurait dii étre: «une machine a faire
des dieux». _

En cherchant ainsi & dégager le modéle le plus pur du mystique,
Bergson rencontre I’Evangile historique. Il ne va pas s’agir de se
lancer pour cela dans la critique historique ou philosophique, voire
théologique; il ne sera pas méme question d’établir existence du
Christ. En effet, I’existence de ’homme-dieu est une affirmation
purement philosophique et, d’autre part, le Sermon sur la montagne

99



existe et il a un auteur. Bergson ne peut rencontrer le Christ qu’a
Pintérieur de sa philosophie et ce sera I’Absolu mystique. Il se trouve
que le Christ nous révele que Dieu est amour. Amour qui n’est pas
conditionné par son objet, mais crée son objet et dépasse celui-ci,
Iemportant au-dela de lui-méme vers «ce jaillissement» dont mainte-
nant s’explique le pourquoi. I’amour a besoin de créer pour aimer.

M. Gouhier se demande enfin comment il faut interpréter le
terme de philosophie du christianisme pour P'appliquer au bergso-
nisme. Tout d’abord, Bergson sait tres bien tout ce qu’il néglige en
bornant son attention de philosophe au mysticisme seulement. Il
n’entend en aucune facon tirer une philosophie du Christianisme et
ce qu’'il demande au Christianisme ce sont des faits qui peuvent
servir de fil conducteur & une conclusion exigée par L’Evolution
créatrice. On peut remarquer qu’en particulier tout le drame de la
rédemption est absent de sa philosophie et cela ne signifie pas que
Bergson soit un optimiste. Cela signifie qu’il n’est pas parti d’une
rupture entre Créateur et créature et que ce sont les créateurs créés
qui ’ameénent au Créateur créant. En d’autres termes, ce qui ’améne
a Dieu, c’est une ascension, un saut en hauteur et non pas une chute:
le libérateur a libéré I’espéce et s’est libéré de ’espece.

A bien des reprises, Bergson affirme que sa philosophie repose sur
I’expérience et qu’en conséquence elle est ouverte et demande a
étre continuée. Mais M. Gouhier avertit que ce serait sortir du
bergsonisme qui doit rester une philosophie, que de traduire le ¢redo
en termes bergsoniens ou méme de démontrer qu’il n’y a aucune
incompatibilité entre les vérités de la foi dont Bergson n’a pas parlé
et le bergsonisme. De tels prolongements éveilleraient sans doute la
sympathie de Bergson, mais il faut les situer en dehors de la philo-~
sophie qui reste pour Bergson une discipline bien définie,

IV. Discussion et interventions

Une création continue d’imprévisibles nouveautés, telle est la
vision de I'univers que Bergson veut faire triompher.

Cette volonté marque essentiellement une direction de penser et
il résulte de 1a que: _

1. Bergson ne va pas prétendre démontrer sa philosophie.

2. Bergson ne veut étre jugé que sur ce qu’il apporte de positif.
Par exemple, les oppositions qui paraissent absolues sont en défini-

100



tive dues a4 un défaut de notre faculté d’analyse; elles manifestent la
» purssance intuitive de négation®. (La Pensée et le Mouvant, p. 139.)

3. C’est le mouvement d’ensemble de sa pensée, son propre élan
créateur, qui doit étre dégagé.

4. La pensée de Bergson exige une collaboration, une continuation;
c’est une philosophie ouverte, non un systéme achevé.

Il y a une tendance éminente de l'individu humain a dépasser
Pordre de la vie pratique et de la fabrication pour retrouver a la
pointe de lui-méme quelque chose de I’élan vital en s’insérant dans
le jaillissement qui crée cet élan et dont le nom révélé est amour
et activité créatrice d’amour.

Sous cette forme, certes trop sommaire, mais ot I'une du moins
des oppositions bergsoniennes apparait, la philosophie de Bergson
qui semble vous inviter & participer a I’élan dont, tout entiére, elle
voudrait nous montrer la réalité, éveille des sympathies trés vives
et a son role a jouer dans la lutte des idées & notre époque.

Cependant, il y a des esprits qui se heurtent & une philosophie
prenant trop facilement, leur semble-t-il, cette direction. Ils exigent
des précisions et aspirent a une doctrine ol les oppositions qui
renaissent sans cesse de la pensée de Bergson, soient de nature mieux
définie. Sont-ce des antithéses qui viennent des limites de nos esprits,
comme pour Kant, ou se rapportent-elles & 'ontologie comme chez
Hegel ou chez Kierkegaard et jusqu’a L’Elre et le Néant? Cette
derniére est absolument refusée par Bergson, ce qui semble montrer
que les oppositions chez lui concernent aussi bien les limites de
Pintelligence que la réalité vécue et qu’elles ne sont résolues qu’a
la limite, limite que les mystiques eux-mémes n’atteignent pas abso-
lument. Aussi, M. Gouhier déclare-t-il, dans sa conférence, que, pbur
Bergson, c’est le mixte qui est réel: durée-temps spatialisé, qualité‘-
quantité, vie-matiére, intuition-intelligence, création-fabrication,
société ouverte -société close, religion dynamique-religion statique,
mystique - église, foi-doctrine. Ce sont la les points marquants d’une
lecon jamais terminée et qui doit enseigner que le bergsonisme est
une philosophie ouverte et & continuer.

Aprés la conférence de M. Charles Favarger

M. Miéville, qui prendra la parole le premier, est I'un de ces esprits
qui ne se laissent pas convaincre par le bergsonisme. Il est Pauteur
de nombreux ouvrages dont le dernier, paru en cette fin d’année,

101



Condition de I’homme est trés caractéristique de Peffort vers 1a cohé-
rence et P'intégralité que n’a cessé de fournir notre ami au cours de
pres de soixante ans d’un labeur continu.

M. Miéville souligne ce qui lui parait forcé dans la synthese
bergsonienne. Il y trouve les effets de quatre critéres (terme qui
pourrait signifier ici exigences), a savoir I’exigence de se soumettre
a Pexpérience, celle de la cohérence logique, celle d’échapper au
relativisme et, par conséquent, d’atteindre ’absolu, celle de liberté
spirituelle. Ces exigences ne sont pas toujours parfaitement harmo-
nisées; les deux derni¢res en particulier sont de nature affective et
n’agiront pas toujours dans la pleine conscience de celui qui croit
en étre le maltre, de sorte qu’elles inclinent les solutions choisies
dans un sens qui n’est pas nécessairement imposé par les arguments
invoques.

M. Miéville rend par ailleurs hommage a la noblesse d’inspiration
et a la puissance animatrice et rénovatrice de cette philosophie.

Nous ne retiendrons qu’un des exemples qu’il cite a 'appui de
sa theése, et qui est relatif a la durée, trame de la réalité vraie.

Bergson en fait un absolu au-dela duquel on ne peut remonter,
un absolu dynamique et qui se crée continuellement. La parole
ne peut en évoquer que des aspects, des vues multiples et complé-
mentaires, images, concepts assouplis destinés a «capter plus ou
moins 'intuition» 1%,

Cependant, si la durée a été découverte par un effort de retourne-
ment et en éliminant de la notion de temps mesurable et universel
tout élément intellectuel emprunté a la notion potentielle d’espace
homogene, si sa nature est supra-ou transintellectuelle, quel rapport
peut-elle avoir méme avec des images ou des concepts assouplis?
Sans doute Bergson déclare que ces images et concepts sont formés
en isolant artificiellement, en immobilisant certains éléments du
devenir, en morcelant une réalité essentiellement continue. C’est
donc que nous pouvons identifier cette durée comme si elle possédait
une identité logique et y distinguer une multiplicité dans son unité
et une unité dans sa multiplicité. Mais ce pouvoir a quelque chose de
légitime puisqu’il réussit & capter plus ou moins l'intuition et il faut
conclure que l’intuition a un lien profond avec le résultat de notre
analyse et n’est par conséquent pas absolument désintellectualisée.

12 La Pensée et le Mouvant. Introduction, 2¢ partie, p. 40.

102



Si au contraire il faut entendre que nous avons affaire 4 une intuition
pure de tout élément logique, alors ce pouvoir est illusoire et I'intui-
tion est un absolu non monnayable dont il est vain de vouloir parler.
C’est déja l'objection qu’Henri Poincaré faisait a Bergson. Clest
ainsi que le probleme de la connaissance que Bergson croyait avoir
écarté se retrouve a lintérieur du bergsonisme. Ce probléme se
posera avec d’autant plus d’insistance qu’on donnera plus d’impor-
tance a l’exigence d’absolu dans la philosophie de Bergson. Enfin,
si 'univers était absolument, c’est-a-dire intégralement et a chaque
instant, imprévisible nouveauté, vaudrait-il la peine de philosopher?
et ne devrait-on pas se contenter d’assister a son écoulement? Le
fait qu’au contraire Bergson établit un lien certain mais difficile a
comprendre entre 'intuition et la pensée discursive semble montrer
que c’est par besoin d’absolu que Bergson fait de I'intuition de la
durée un absolu qui garderait tout de méme son identité.

M. Miéville propose d’autres exemples ol se marque cette exi-
gence d’absolu, en particulier la maniére dont Bergson établit I’im-
mortalité de ’ame.

M. René Schaerer présente des objections au rdle de l'intuition de
la durée dans I’édification de la philosophie de Bergson:

«La notion bergsonienne de durée implique une continuité parfaite et sans
coupure. On ne saurait I’écarter. Mais cette durée n’est-elle pas Plaspect le
moins intéressant de la réalité? Entre une graine de rose et la rose fanée, il y a
certes un développement continu. Mais ce qui importe qualitativement, c’est
la rose épanouie. De méme, pour boire un verre d’eau sucrée, je dois bien
attendre que le sucre fonde, mais le moment d’attente n’a de sens et de
valeur que par Pinstant privilégié ol je bois. Bergson semble admettre que
tous les moments sont égaux. C’est peut-étre vrai pour Dieu, certainement
pas pour I’homme.

»La durée ne m’apparait donc pas une donnée premiére. Elle ne prend
une valeur que par la qualité dont elle est le support. Dans les moments
d’extase (musicale, religieuse par ex.) on ne se sent pas durer, on se sent
comblé. Le sentiment est celui d’une richesse statique. Cette stabilité sublime
a un nom: élernité.

»Fait significatif: aucun mysiique, 4 ma connaissance, n’a jamais exprimé
son extase en disant: «je dure».

»L’expérience de Proust clle-méme, assez proche de celle de Bergson, en
différe radicalement sur ce point. Elle tire son sens d’une éternité vécue.

»J’ai I'impression que Bergson n’a pas trouvé, comme il le dit, la durée
sous la forme d’une donnée immédiate. 11 a d’abord été sensible a P’insuffisance
des images spatiales, et c’est en réagissant contre cette illusion — effectivement
dangereuse — qu’il a été amené a poser la durée comme premiére. Il semble

103



bien d’ailleurs — a le lire — qu’il donne souvent dans [’illusion contraire, en
substituant des images temporelles, dangereuses elles aussi, aux images
spatiales de ses prédécesseurs.

»On fait, un peu trop facilement, de Bergson un anti-kantien. Je ne puis
me résigner a donner raison a un et tort a l'autre. Au lieu d’exclure, il
faut chercher une racine commune a ces deux expériences profondes, authen-
tiques, et qui ne sauraient demeurer irréductibles si la conscience est une
et si la philosophie a un sens. Méfions-nous des étiquettes. L’effort commun
de Kant et de Bergson me semble étre dans une volonté d’exorciser les fausses
intuitions au profit d’une exigence radicale. Le premier semble avoir eu tort
de ne pas surmonter le moralisme, le second de n’avoir pas surmonté le
biologisme.

Ce qui est intéressant, c’est moins leur désaccord que la racine profonde.
Cherchons-1a ol ILS SE RENCONTRENT.»

Dans la soirée méme ol il faisait cette premiére intervention,
M. Schaerer lut une page qui semblait étre inspirée trés directement
de Bergson et dont il faisait deviner 'auteur a I’assemblée. Cette
page était empruntée a Guerre et Paix 111]/1 de Tolstoi.

Et voici importante intervention de M. Léon Husson:

«Les deux notions que M. Favarger a rapprochées, non sans raison, dans
son exposé, ont beau jouer 'une et I’autre un réle cardinal dans la doctrine
bergsonienne, elles n’y occupent pas le méme rang. La notion de durée est
beaucoup plus fondamentale, puisqu’elle est, selon les propres déclarations
de Bergson, le point d’ou il est parti et o il est sans cesse revenu alors que
la notion d’intuition n’a émergé qu’au début de 1903 dans I’Iniroduction a la
métaphysique. 11 faut donc, lorsqu’on les confronte, éclairer la notion d’intuition
par celle de durée et non celle de durée par celle d’intuition.

» Mais, pour I'une comme pour l'autre, une méme précaution s’impose.
On ne peut, 2 mes yeux du moins, interpréter exactement les textes d’un
auteur que par référence a trois axes de coordonnées: son style au sens
propre, c’est-a-dire son mode d’expression; sa facon d’aborder et de traiter
les problémes, qu’on pourrait appeler son style de pensée; enfin les doctrines
antérieures ou contemporaines vis-3-vis desquelles il a pris position. — Toute
pensée vraiment neuve se heurte 4 une difficulté, non seulement de style
mais plus radicalement de vocabulaire, car les mots existants ne sont pas
4 sa mesure, mais & celle des pensées déja regues. Elle est pour se traduire
obligée, ou bien de créer des mots nouveaux, quitte a les définir tant bien
que mal par Iintermédiaire des anciens, ou bien d’adapter ceux-ci &4 son
usage. Bergson a pris le second parti: il s’est, il I’a dit & plusieurs reprises,
efforcé d’exprimer ses idées dans la langue de tout le monde; et il a pour y
parvenir procédé 4 la maniére d'un artiste, dont les tons (s’il est peintre)
ou les notes (s’il est musicien) prennent des valeurs diverses selon les tons,
ou les notes, au milieu desquels il les dispose. Les mots qu’il emploie ne sont
pas, comme des signes mathématiques, pourvus d’une signification unique
et constante, qui pourrait s’enfermer dans une formule close; ils traduisent

104



dans la langue courante, en usant de toutes ses ressources qu’il connaissait
admirablement, une pensée qui demande au lecteur un effort incessant pour
briser ses cadres familiers. — De plus, cette pensée n’a cessé de s’enrichir, et
en s’enrichissant de se retoucher. Si elle n’a jamais renié aucune de ses
acquisitions antérieures, elle s’est toujours interdit d’en déduire purement
et simplement ses conclusions nouvelles; elle s’est appliquée inlassablement
a les préciser et a y ajouter, de telle fagon qu’il ne faut pas interpréter les
derniers ouvrages en fonction des premiers, mais au contraire ceux-ci en
fonction de ceux-la. — Enfin, il ne faut pas oublier que la philosophie berg-
sonienne a de trés bonne heure soulevé des enthousiasmes et suscité des
résistances dont son auteur n’a pas pu faire abstraction, et vis-a-vis desquels il
n’a pu éviter de se situer. Certaines de ses formules et de ses options s’ex-
pliquent par les remous dans lesquels il s’est trouvé entrainé. C’est ainsi que
Particle aujourd’hui oublié de Jacob, qui prétendait 'opposer & toute la
tradition philosophique antérieure, est vraisemblablement a4 I’origine de
Phistoire des systémes, esquissée a la fin de ’Introduction a la métaphysique, que
présente le quatriéme chapitre de L’Evolution créairice. C’est ainsi en tout cas
(nous en avons des preuves) que la conférence sur L’Intuition philosophique est
une réponse aux critiques de René Berthelot, et que le passage de l'intro-
duction & La Pensée et le Mouvant, qui pose le caractére réflexif de I’intuition,
vise personnellement Julien Benda, tout en se refusant a lui faire I’honneur
de le nommer.

»Si I’on veut bien considérer dans cette perspective la notion bergsonienne
d’intuition, la premiére chose a4 noter est que Pexpression aujourd’hui
courante d’intuition bergsonienne désigne tour a tour chez ceux qui 'em-
ploient deux choses bien distinctes: ’intuition que Bergson a eue et qui est
celle de la durée, et la notion que Bergson s’est faite de ’intuition en général.
Ces deux choses ne pourraient se confondre que si Bergson avait posé I’intui-
tion de la durée comme la seule intuition possible, ou comme ’intuition
fondamentale dont les autres ne seraient que des succédanées. Mais il n’a
Jamais manifesté une pareille prétention. Il affirme au contraire que toute
grande philosophie procéde d’une intuition originale, qui en est la clef; et
que chacune de ces intuitions est un coup de sonde dans une réalité que
toutes atteignent mais qui n’est épuisée par aucune. Il reste cependant que
Pintuition de la durée fournit d’une certaine maniére 1’étoffe de la notion
d’intuition comme de toutes les autres notions bergsoniennes. Aprés avoir,
dans Pintroduction de La Pensée et le Mouvant, marqué et justifié la diversité
des acceptions qu’il donne au mot, il ajoute qu’il y a pourtant un sens fonda-
mental: ,penser intuitivement est penser en durée‘. Qu’est-ce que cela veut
dire?

»Ce sens fondamental est lui-méme complexe: il enveloppe dans sa com-
préhension au moins trois caractéres, d’ailleurs complémentaires. D’abord
(c’est I’aspect de la durée sur lequel insistait 1’Essai et que rappelle la lettre
a Hoflding souvent citée), la durée est une ,multiplicité de pénétration
réciproque, toute différente de la multiplicité numérique; penser intuitive-
ment est penser en durée parce que Iintuition englobe dans son unité, et
fond ensemble sans les confondre, une multiplicité de caractéres que I'intelli-

105



gence est obligée de dissocier pour les représenter: elle est, dira [’ Introduction
a la métaphysique, la piece d’or dont les concepts ne sont que la monnaie, une
monnaie qui, méme accumulée, n’arrivera jamais a en fournir I’équivalent
complet. — Mais ce n’est pas ce premier sens que le texte cité développe.
C’est I’idée que Pintuition porte sur le changement, et qu’elle le saisit dans
sa substantialité, au lieu d’en reconstruire, comme P’intelligence, un modéle
en juxtaposant des immobilités. — Et cette idée conduit & une troisiéme,
celle que lintuition n’est pas, comme l’intelligence, réduite a4 constituer le
nouveau avec ’ancien, et par conséquent a 'y réduire, mais qu’elle saisit
une continuité ininterrompue d’imprévisible nouveauté, c’est-a-dire, au
sens large de ce nom, une création continuée (bien différente de la création
continuée de Descartes, qui n’est qu’une conservation). — Par ot ’on aboutit
finalement & voir dans 'intuition elle-méme une pensée qui crée, ou qui se
crée, en ce sens qu’elle n’est pas une pensée toute faite mais (méme si elle
n’est que 1’écho d’une pensée plus riche qui I’a suscivée) une pensée qui se
fait, c’est-a-dire une pensée fraiche et directe qui plonge dans le réel au lieu
de recueillir seulement, pour les mettre en ccuvre, les résidus d’une pensée

AoA

antérieure: une pensée dont la clarté ne consiste pas a étre en elle-méme
sans obscurité, mais & éclairer par réflexion un nombre croissant de pro-
blémes.

»Tels sont les compléments, ou les commentaires, que je puis ajouter a
P’exposé tres riche de M. Favarger, &4 qui je n’ai pas d’objections a adresser,
mais seulement des remerciements pour I’honneur qu’il m’a fait de me citer
si souvent. Si vous me permettez cependant d’ajouter quelques réflexions
sur un point particulier et de répondre sur certains points aux orateurs qui
sont intervenus ensuite, je ferai d’abord remarquer que les rapports de la
conscience et de la mémoire sont complexes, aussi bien d’ailleurs que les
deux notions de conscience et de mémoire. Il est vrai (et c’est le point qui
est apparu deés Essai) qu’il n’y a pas de conscience sans mémoire, et méme
que la conscience est mémoire puisqu’elle lie le passé a4 I’avenir dans un
présent qui offre une certaine épaisseur. Mais Matiére et Mémoire nous montre
que, si notre passé subsiste en effet dans sa totalité au fond de nous-méme,
la plus grande partie en demeure comme enfouie, et que notre conscience
n’en saisit & chaque moment que les éléments intéressant notre activité
présente sur laquelle elle est penchée, de telle sorte que ’on pourrait dire
en un sens que la conscience est une limitation de la mémoire. Entre les
deux théses il n’y a nulle contradiction. 11 suffit pour les accorder de recon-
naitre une conscience virtuelle sous la conscience actuelle, et de distinguer
la conscience comme sujet de la vie psychique de la conscience comme fonc-
tion vitale. Je vous renvoie sur ce point au bel article de M. Hyppolite dans
la Revue internationale de philosophie intitulé: Aspects divers de la mémoire chez
Bergson.

»J’ai été trés intéressé par Pintervention de M. Miéville. Je crois, comme
lui, qu’il y a chez Bergson une recherche de I’absolu et un réle de I’évidence
4 coté de celui de Pexpérience. Mais je ne pense pas qu’il prenne jamais
le besoin d’absolu pour critére de la vérité. Clest seulement 1'un des ressorts
de sa recherche: le philosophe est homme, et sa pensée ne peut se développer

106



que si elle est stimulée et soutenue dans son effort par certains besoins ou
certaines aspirations. Il n’y a aucun mal 2 cela. Tout ce qu’exige la rigueur
de la méthode, c’est qu’il soumette & vérification les croyances qui se sont
formées en lui sous I’action de ses aspirations, afin de s’assurer que celles-ci
ne’ont pas égaré. Or, il me semble que Bergson s’y applique toujours. D’autre
part, si sa pensée fait place a I’évidence, c’est en ’associant 4 ’expérience
plutét qu’en 'y juxtaposant, en la cherchant en elle et non en dehors d’elle.

»L’intervention de M. Schaerer mériterait une longue réponse. Je lui
dirai simplement que, si la durée bergsonienne est essentiellement continue,
elle ne me parait pas exclure tout élément de discontinuité. Ici comme
partout, Bergson refuse d’enfermer la réalité dans un concept, et il estime
qu’elle ne peut étre approchée que par une combinaison ou un dosage de
concepts opposés. Si compréhensive que soit la notion de durée, elle reste
une notion qui exprime mais n’épuise pas ’intuition qu’elle fixe et transmet.
Si notre conscience nous donne accés dans le monde de la durée, on ne
peut dire que la durée concréte de notre existence soit la durée pure. Tels
seraient du moins les thémes que je développerais, si j’avais a traiter ce
point. Mais ils demanderaient un long développement.

»Quant au rapport de Bergson 4 Kant, il ne me parait pas douteux que
la pensée de Bergson soit en réaction contre celle de Kant. Mais il n’en
résulte pas qu’elle la supprime. Il lui arrive (en raison méme de son oppo-
sition) de s’exprimer en fonction d’elle: cela est frappant dans I’Introduction
a la mélaphysique, qui pose en termes kantiens un probléme qu’elle tend a
résoudre en niant la facon de le traiter que ces termes supposent. En tout
cas, elle ne vise pas a l’effacer mais bien plutdt a la dépasser. Je n’en veux
pour preuve que ce qui est dit de Kant dans le quatrieéme chapitre de L’ Evo-
lution créatrice.»

A la suite de la conférence de M. Georges Poulet

La discussion fut trés animée; je ne puis malheureusement pas la
reproduire dans sa diversité. Sauf erreur, y ont pris la parole: MM.
Cattaui, Chapiro, le R. P. Fessard, Christoff, Junod, M!¢ Jeanne
Hersch, MM. Marcel Reymond, Husson, Starobinski, de Spengler,
Reverdin.

A propos d'une critique de M. Poulet concernant Pintuition
mystique telle que la présente Bergson, on se posa la question de
savoir quelle est la doctrine catholique & cet égard.

Puis, M. Daniel Christoff remarque que M. Poulet a adopté la
méthode méme de Bergson en portant son attention sur un probléme
particulier pour résoudre une question générale. Il poursuit:

«Si Bergson souligne 2 ’aide de ces exemples de vision panoramique des

mourants la dispersion de P’attention dans les états de réve et dans les états
qui, au rapport de plusieurs, précéderaient la mort, ce n’est qu’un argument

107



pour mieux faire ressortir la concentration du présent vécu, soit du présent
de l'action et de la perception, soit du présent de 'intuition et de la con-
templation. Pour l’action, en particulier, concentration de la ,personnalité
tout entiére‘ dans ce présent ou la liberté est efficace.

»Notre personnalité qui est notre durée entiére n’est que vaguement
représentée par 'image du cbne entier. Mais quand elle existe elle se con-
centre au point ol le céne-durée rencontre le présent-perception. C’est de
ce point qu’elle se retourne vers elle-méme, mémoire, se dilatant et coincidant
avec la totalité du céne.»

Et M. Christoff insiste encore sur le fait que la doctrine de Bergson
doit, d’aprés Bergson lui-méme, se réduire a une «chose simple» et
«qui porte la méme clarté essentielle dans les domaines les plus
différents»13. Il signale 'importance du probléme de la liberté pour
Bergson a travers ses premiers, mais aussi ses derniers ouvrages.

M. Robert Junod pense que Pantinomie signalée par M. Poulet
doit étre étudiée de prés. La détente et la tension qui s’opposent
entre elles a tous les niveaux de la vie psychologique ne doivent pas
étre interprétées comme des effets de la volonté. Pas plus que Proust,
Bergson n’est un volontariste.

La mémoire saisit le souvenir par une tension dynamique qui lui
est propre. C’est une tension créatrice dépassant I’ordre de la volonté
et il y a un déploiement d’activité qui n’est pas volontaire. On
retrouve 'opposition signalée tout d’abord dans I’état mystique car
le mystique est a la fois agent par rapport aux hommes et patient
par rapport a Dieu. Il y a 1a 1ne antinomie.

M"™ Feanne Hersch déclare:

«La philosophie de Bergson n’est qu’en apparence une philosophie
optimiste de I’action. Je voudrais a ce propos rappeler un souvenir. Dans
le mémoire que javais écrit comme étudiante sur Les images dans I’ euvre
de Bergson, Javais indiqué que les images les plus nombreuses évoquent
(en dépit, dira-t-on, de lintention explicite de I’auteur) des choses qui
retombent et se défont. Elles semblent refléter, plutét qu’une activité opti-
miste, une contemplation pessimiste. Bergson lut mon mémoire, et lorsque
je le vis a la suite de cette lecture, il me dit: ,Vous avez raison quand vous
dites que mon premier mouvement est pessimiste. Cl’est vrai.® Puis il se
reprit aussitot: , Mais ce premier mouvement n’est pas le bon.‘ — Il confirmait
ainsi mon impression: ce qu’il voulait étre différait de ce qu’il était immédiate-
ment. Sa théorie de la durée le confirme encore: cette ,durée concréte®,
cette pure intériorité n’est vécue que par celui qui s’abandonne 2 elle dans
une attitude contemplative. Parfaitement continue, en effet, elle ignore la

13 Jhid.

108



rupture du présent qui sépare le passé de I’avenir. Elle ne s’articule pas en
passé, présent et futur. Il lui manque le point d’insertion du sujet actif, le
point de décision par rapport auquel se structure le temps réellement vécu.
Il lui manque I’, Augenblick®, ,I’instant ¢ de Kierkegaard. Elle va grossissant
et s’épaississant toujours dans la méme direction. — Elle représente la conti-
nuité d’une croissance, non la discontinuité de ’acte libre; un ,raté contem-
platif de I’action® plut6ét que P’action elle-méme.»

M. Funod fait valoir que la philosophie elle-méme n’est pas une
action volontaire, elle n’est pas non plus un raté de ’action; elle
est une source d’action dans une intensité de la conscience qui est
créatrice et qui se situe bien au-dessus de la tension de la volonté.

M. Léon Husson intervient en disant:

«La documentation rassemblée par M. Poulet est trés précieuse; et
Jaccepte volontiers 'interprétation a laquelle il finit par aboutir. ,Se dé-
tendre sans s’éparpiller m’apparait une formule excellente. Mais j’aurais
bien des réserves a faire sur P'exégése par laquelle il y parvient. Il n’y a, a
mes yeux, chez Bergson en ce qui concerne la théorie de la mémoire ni
embarras, ni tentations, ni rectifications. L’interprétation que M. Poulet
donne de Matiére et Mémoire me parait reposer sur un malentendu qui, pour
avoir été consacré par un long usage, n’en est pas moins radical.

»La conception courante de la mémoire pure s’appuie sans doute sur de
nombreux textes; mais elle a le tort de prendre a la lettre des formules qui,
si ’on y regarde de prés, doivent étre prises dans un sens figuré. Je veux
bien que ces formules se soient révélées imprudentes; mais je crois qu’elles
étaient, a I’époque ou elles ont été écrites, naturelles. En tout cas, elles
n’expriment la pensée de Bergson qu’en fonction des doctrines qu’il a dé-
noncées. La mémoire pure n’est pas, elle ne saurait, dans la psychologie
qu’avait inaugurée 1’Essai, étre un réservoir d’images. Lorsque Bergson en
introduit la notion au début du second chapitre de Matiére et Mémoire, il
prend bien soin de nous dire: , Tout doit donc se passer comme si* une mémoire
indépendante ramassait des images le long du temps au fur et & mesure
qu’elles se produisent... Tout doit donc se passer comme si...: on ne saurait
oublier cette réserve parce que dans la suite il en fait le plus souvent I’éco-
nomie. Le troisiéme chapitre explique sans aucune ambiguité que les sou-
venirs purs ne sont pas des images, et que le passé ne subsiste en nous que
sous la forme abrégée ou condensée de notre caractére.

»Je sais bien qu’il y a aussi dans ce méme troisi¢éme chapitre le fameux
schéma du coéne. Ce schéma ingénieux a égaré beaucoup de lecteurs, qui
Pont pris pour une figuration du moi, alors qu’il est seulement celle du
champ dans lequel se déploie son activité, ou, si 'on préfere, celle des diffé-
rentes formes que cette activité peut prendre. Comment la base du coéne
pourrait-elle représenter le moi profond qui, selon I’Essai, est un moi qui

* (C’est nous qui soulignons.

109



se concentre? Il n’y a pas, en réalité, de base du cone. La base du cone
figure I’état dans lequel le moi tomberait s’il se laissait aller jusqu’au bout
de cette forme de détente qu’est ’éparpillement, comme la pointe figure celui
dans lequel il se trouverait si, cessant entierement de se représenter son passé
et méme d’avoir conscience de son existence, il se bornait a le jouer sans
cependant céder a 'automatisme. Il suffit pour s’en convaincre de remarquer
que les souvenirs accumulés dans la mémoire, dont le cone est la figuration,
n’ont, selon le contexte, aucune existence actuelle sous forme d’images, ce
qui revient a dire que le souvenir pur de Bergson est déja ce que Sartre
appellera un savoir imageant. .

»La référence a la vision panoramique des mourants s’explique parfaite-
ment dans cette interprétation. Car elle n’implique nullement que cette
vision soit le déroulement d’un film qui attendrait dans notre inconscient
le moment d’étre projeté sur I’écran de notre conscience. On peut en rendre
compte en admettant que Pesprit compose le film, au fur et & mesure qu’il
lui apparait, en développant, ou en laissant se développer, un savoir dont
il est gros. Cette seconde conception est la seule qui puisse s’accorder avec
un dynamisme tel que le dynamisme bergsonien. Aussi bien ne faut-il pas
forcer I’argument. Bergson, au moment ou il fait usage de cet argument,
n’a pas besoin pour le rendre concluant de se demander comment le phéno-
méne se produit. Il lui suffit pour appuyer sa theése de constater que des
souvenirs que l’on croyait abolis peuvent réapparaitre lorsque l’activité
de Desprit cesse d’étre polarisée ou canalisée par les exigences de I’action
présente, ce qui ne veut pas dire d’ailleurs (et il y aurait des recherches
intéressantes & poursuivre sur ce point) qu’elle échappe a toute polarisation.»

M. Georges Poulet répond en deux mots a M. Husson que les textes
invoqués par lui n’en existent pas moins et M. S. Gagnebin appuie
cette remarque en rappelant que 'opposition «attachement-détache-
ment» a joué un role durant une phase de la pensée de Bergson.
Cette opposition a été dans la suite dépassée.

M. Henri Reverdin se réjouit qu’on ait fait allusion a I’ouvrage de
Henri Delacroix sur les grands mystiques, qui a certainement joué
un réle important dans la documentation de Bergson et auquel nous
devrions vouer plus d’attention.

Aprés la conférence de M. Vandel

M. Maurice Gex, juge que ’avénement de vastes syntheses s’ap-
puyant sur la science actuelle, spécialement sur la biologie et les
théories de I’évolution, issues de L’Evolution créatrice, est le fait philo-
sophique le plus important de notre époque.

I1 propose les termes suivants:

La philosophie des sciences désignant 1'épistémologie telle que la
congoivent Meyerson, Brunschvicg, Bachelard, Gonseth.

110



La philosophie scientifique désigne des conceptions faites sur le modéle
des sciences telles que le matérialisme dialectique, la philosophie de
Bertrand Russell, la doctrine du Cercle de Vienne et la philosophie
analytique qui en est issue.

La philosophie d’inspiration scientifique, dont M. Gex voudrait nous
parler. Il s’agit ici de philosophie sensible au monde des valeurs
telles que la philosophie organique de Whitehead, ou la psycho-
biologie de Raymond Ruyer, ou les idées inspiratrices de Le Roy,
Teilhard de Chardin, Albert Vandel, Julian Huxley, Gustave
Mercier.

M. Gex distingue deux tendances qui agissent dans des proportions
variables suivant les auteurs: 'une spinoziste et en quelque sorte
moniste, ’autre leibnizienne ol les individus ont une primauté
d’existence. L’auteur montre comment ces tendances se traduisent
dans les différentes ceuvres des auteurs qu’il a cités. Si la tendance
spinoziste met ’accent sur I’ordre spatio-temporel, «qui déroule tout
Pétre dans un certain registre, sous un certain aspect», la tendance
leibnizienne met en évidence lintériorité de 1’étre, son caractére
psychique. Ainsi, la philosophie d’inspiration scientifique tient compte
des deux aspects du réel en montrant comment ils se concilient ’'un
avec I'autre. Elle reprend en quelque sorte le projet de l’existentia-
lisme qui met I’étre en position. Mais au lieu de ne considérer que
la situation telle qu’elle est éprouvée subjectivement, c’est de la
situation dans le monde cosmique dont il s’agit ici. L’homme est
situé dans I’espace par rapport au monde sub-atomique aussi bien
que par rapport au monde sidéral. Il Pest dans le temps par sa place
dans le cours de I’évolution 4.

Aprés la conférence de M. Gouhier

M. Miéville rappelle qu’il a cherché a comprendre I’effet de I'exi-
gence d’absolu et de liberté spirituelle dans la pensée de Bergson.
Il suit maintenant la marche des idées qui ont amené Bergson a
passer d’un Dieu immanent, tel qu’il se révele dans L’Evolution
créatrice, 2 un Dieu transcendant d’ou viendrait 1’élan vital. L’exis-
tence de celui-ci devra étre donnée dans une expérience et elle se
trouverait dans 'intuition mystique. L’objectivité de cette existence
découlerait de P’accord des mystiques dans leurs expériences qui se

14 M. Gex renvoie au numéro de Dialectica du 15 juin 1959 (ne 50).

111



rapportent a ’amour. Cependant, ni W. James, ni Delacroix ne
fournissent 2 Bergson des preuves de cet accord. James parle d’ex-
périence mystique diversement orientée et Delacroix parle de cet
amour mystique comme «d’une mer confuse d’affectivité», «d’une
exaltation du sentiment que l'on peut a peine encore appeler
amour». Et M. Miéville évoque une conversation de Bergson avec
Benrubi ot Bergson reconnait qu’une inspiration morale et religieuse
I’a peut-&tre guidé a son insu deés ses premiers travaux, la «pleine
conscience» ne lui serait venue qu’a partir de son ouvrage Les Deux
Sources... C’est en faisant la part de ces tendances profondes de son
esprit que ’on peut comprendre certaines démarches de la pensée
bergsonienne.

M. Schaerer intervient également et il se demande:

«Bergson a-t-il été sensible a la réalité positive du mal? Un progres biologico-
spirituel n’arrange rien quand on pense aux sommes de souffrances qui
demeurent dans le passé sans compensation. Méme escamotage — beaucoup
plus grave — chez Teilhard de Chardin. Certes, il n’y a pas un optimisme
béat chez Bergson. Il a connu lui-méme la souffrance. Mais il ne semble
pas avoir eu conscience de ce qu’il y a de révoltant dans le mal.

» Concernant le mysticisme, j’al remarqué que les grands textes religieux
(Notre Pére, Enfant prodigue, Sermon sur la montagne) n’ont rien de
mystique. Certes, Bergson n’a jamais dit que le mysticisme était fout le
sentiment religieux. Mais il a conduit dans cette voie. Le mysticisme m’appa-
rait une expression particuliére d’un sentiment religieux intense et profond.

» (Le sommet de Part religieux, la Passion selon saint Maithieu, n’a rien
de mystique. Evitons de confondre religion et mystique.)

» Mais sur ce point comme sur les autres, je suis str que Bergson aurait eu
d’admirables réponses a4 nous apporter.»

M. Charles Gagnebin intervient ensuite:

«Bergson entend prendre ,A son terme* I’évolution de la vie mystique.
Ce terme n’est pas I’action, mais la conformité de la volonté humaine et de
la volonté divine. Si la vie mystique s’épanouit en action efficace, c’est
qu’elle trouve dans I’action une manifestation de sa propre richesse: son
terme ne laisse pas d’étre 1’obéissance a la volonté divine. Sur ce point
précis, 'interprétation bergsonienne semble bien exacte. Que ’on se rapporte,
par exemple, & sainte Thérése d’Avila, Les fondations, ch. 5. Et que cette recher-
che de la conformité de la volonté humaine a celle de Dieu soit essentiellement
évangélique, c’est certain: le Christ la prescrit (Mt. 5, 48; 6,33; 7, 21),
I'accomplit & Gethsémané (Mt. 26,39) et sur la Croix. Sainte Thérése
indique que le renoncement A sa volonté propre est, & certains égards,
contre nature: le sacrifice consenti de sa vie ne se réalise pas dans le prolonge-

112



ment évolutif de la vie biologique en nous. Ici, Bergson a mis ’accent sur
les continuités, estompant la discontinuité qui existe entre la vie biologique
et la vie mystique. D’olt une suite de prises de positions qui rapprochent
indfiment le christianisme et Pindustrialisme, le christianisme et la démo-
cratie du type de 1789. Or, 5’1l est exact que la mécanique requiert la mys-
tique comme un supplément d’ime, I’inverse n’est pas également vrai: la
mystique appelle non pas Iindustrialisation, méme indirectement, comme
Bergson I’avance, mais la collaboration entre humains. Quant 2 la démo-
cratie du type 1789, signalons que les Cahiers de Doléances et la Déclaration des
droits de P’homme expriment aussi un mouvement de revendication (sans
doute justifié) : Cette revendication ne tire pas son élan de Pamour fraternel
d’essence évangélique, car celui-ci est don et sacrifice plutdét que revendi-
cation. On le voit: les points d’application que Bergson mentionne dans
I'histoire ne se trouvent pas en accord et dans le prolongement harmonieux
de la vie mystique chrétienne, dont il a bien entrevu le terme.»

Puis M. André de Muralt nous dit:

«L’application a la philosophie de la religion du schéme de pensée évo-
lutionniste, développé dans L’Evolution créatrice, parait trés contestable. On
demande quel sens spirituel peut encore avoir la définition du saint, compris
comme le produit le plus excellent de I’évolution?

»1. La continuité de I’évolution est admise au prix d’un coup de force:
Iévolution spécifigue étant achevée est continuée par une évolution per-
sonnelle qui culminerait dans le héros ou dans le saint. En fait, rien, dans
la théorie évolutive, ne permet de vérifier ,expérimentalement® un tel
passage. Tout au plus peut-on dire que tout se passe comme si 1’évolution
spécifique cessait 2 un moment donné, ce qui en soi est déja étonnant, pour
se prolonger dans une évolution individuelle. Autrement dit, on s’appuie
sur le comme si, I’Als-0b bien connu des pragmatiques comme Vaihinger,
C’est-a-dire sur un acte de ,foi‘, qui n’est ni scientifique ni religicux. Sur
quoi donc repose cette philosophie de la religion?

»2. Le saint en effet est saint de par la grdce de Dieu. La philosophie de
la religion devrait donc admettre la discontinuité radicale entre la créature
et le Créateur, c’est-a-dire la transcendance, ce qui est bien impossible en
sché¢me évolutionniste. Une philosophie de la religion sans grice, du moins
sans transcendance, est une conception étonnante, surtout si elle tient a étre
chrétienne et a éviter le panthéisme. — Evidemment, dira-t-on, il n’y a pas
de grice, mais il n’y a pas de péché non plus. Des lors, il n’y a plus qu’a
laisser se développer les virtualités immanentes de ’homme individuel et il
deviendra dieu: ’homme, dans la mesure ol il sera pleinement homme,
sera pleinement dieu, et vice versa Dieu dans la mesure ou il est pleinement
Dieu, est pleinement humain. Le mystére de I’Incarnation ne suscite plus
aucun scandale pour une raison dialectique de ce type, et il ne faut pas
chercher bien loin les antécédents philosophiques d’une telle affirmation:
le réel, au supréme degré de réalité, est pleinement rationnel, et le rationnel,
au supréme degré de rationalité, est pleinement réel. G’est une structure

8 Studia Philosophica XIX 113



hégélienne qui soustend cette philosophie de la religion, mais elle évacue du
méme coup l’essentiel de la religion chrétienne.

»3. L’objection principale, qui résume les précédentes, porte sur la
méthode que suit la philosophie de la religion. Traitant de la religion chré-
tienne en philosophie, elle ne peut que rationaliser le mystére; traitant de
la religion en s’appuyant sur une théorie scientifique, elle ne peut qu’extra-
poler les résultats de la science. Elle est théologie laicisée ou science dilatée.

»1l reste bien entendu que ces objections touchent le systéeme clos de
Bergson, les thé¢mes et la méthode de son ceuvre écrite, en aucun cas sa vie
personnelle ouverte a la foi, que nos jugements ne peuvent atteindre.»

La conférence de M. Goubhier avait été si riche et le temps avait
si vite passé qu’il fallut abréger une discussion ot M. Gouhier aurait
répondu en détails aux questions soulevées. D’ailleurs, sur bien des

points, I’exposé du conférencier suggérait ces réponses.

Sans vouloir intervenir dans le débat que souléveraient ces critiques,
Pauteur de ce compte rendu ferait remarquer que, pour ramener la civili-
sation industrielle 2 une authentique simplicité, ce qui serait son salut,
Bergson proposait de faire appel 2 un héros communiquant a ses concitoyens
un élan puisé aux sources de la religion dynamique et qui saurait en méme
temps profiter de I’effort d’invention accompli sous le nom de mécanique.
I1 verrait 14 une sorte de prophétie.

Le président de cette réunion annuelle avait prié M. Marcel
Reymond de présenter aux participants un apergu concernant la
diffusion du bergsonisme. Nous donnons ici les principaux passages
de cet exposé que nous regrettons de ne pas pouvoir publier inté-
gralement:

«C’est comme philosophie de Pintuition plus que comme philosophie de
la durée que la doctrine de Bergson s’est répandue tout d’abord, 2 preuve
la rectification que renferme la letire de Bergson 4 Harald Hoeffding, au
sujet de son ouvrage sur la philosophiec bergsonienne?®. On peut donc
rattacher 2 la doctrine de P’intuition et 4 la psychologie un apercu du rayonne-
ment de la philosophie de Bergson et de I’adhésion qu’elle a obtenue, méme
de la part de philosophes trés originaux comme William James et comme
Max Scheler.

»En France méme, il suffit de rappeler Edouard Le Roy qui, de son propre
effort, s’orienta dans la méme direction que Bergson. M. Samuel Gagnebin
I’a montré dans son ouvrage intitulé La philosophie de Uintuition. Essai sur les
idées de M. Edouard Le Roy (Lausanne 1912), ou il fait de justes réserves sur la
part excessive faite 4 la convention dans la connaissance par Ed. Le Roy.
On sait que celui-ci a poursuivi jusqu’a la fin un vigoureux labeur de pensée,
attesté par son Essai d’une philosophie premiére (1956-1958), témoignage d’une
réflexion fécondée par I’ccuvre de Bergson.

15 H. Hoeflding, La philosophie de Bergson. Paris 1916.

114



»N’oublions ni les Cahiers de la Quinzaine de Charles Péguy, qui ont tant
fait pour la diffusion du bergsonisme, méme chez nous (Péguy a souvent
précédé Bergson sur le chemin de sa propre pensée, de ’aveu méme de
Bergson), ni le Bergsonisme (1923) d’Albert Thibaudet, vaste commentaire de
la doctrine, qui se trouve librement prolongée par un vrai bergsonien; on
sait quelle application Thibaudet en a faite a Phistoire et a la critique
littéraire, renouvelant les perspectives en tenant compte du temps qui
s’écoule cffectivement, de la durée vivante, créatrice d’imprévu, d’impré-
visible. '

»Nous ne parlerons pas de influence de Bergson sur la théorie de 1’évo-
lution puisqu’elle a été traitée par M. Maurice Gex.

»Au 2¢ Congres international de philosophie & Genéve, en 1904, présidé
par J.J. Gourd, Bergson présenta sa fameuse communication: Le paralogisme
psycho-physiologique, qu’on lit aujourd’hui dans L’Energie spirituelle. Pierre
Cérésole la discuta dans les Archives de Psychologie, en un article intitulé: Le
parallélisme psycho-physiologique et Iargument de M. Bergson (1906). Cérésole
reproche a Bergson de ne démontrer qu’une partie de sa thése: «Il faudrait
montrer encore, dit-il, qu’er fait le monde extérieur peut se modifier sans
que le cerveau se modifie.»

»wDans: Une révolution dans la philosophie: la docirine de M. Bergson (1913)
Frank Grandjean se montre un disciple fervent du bergsonisme, attaché a
Panti-intellectualisme, dégu de I'orientation ultérieure de la doctrine depuis
Les Deux Sources. Dans son Esquisse d’une pédagogic inspirée du bergsonisme (1917),
il appelle de ses veeux une école moins scolaire, plus ouverte 2 Iintuition et
il s’inscrit ainsi dans le mouvement vers I’école active.

»Notre Société romande de philosophie a mis deux fois la pensée berg-
sonienne a ’ordre du jour de ses séances annuelles 2 Rolle; en 1914, René
de Saussure traita du « temps en général et du temps bergsonien en particulier»
(1932). M. Charles Werner analysa Les Deux Sources de la morale et de la religion,
qui venaient de paraitre.

»Arnold :qumond (1874-1958), fut trés réservé vis-a-vis de L’Euvolution
créalrice et de la position bergsonienne en face du rationnel; il se trouva
beaucoup plus proche de Bergson depuis Les Deux Sources; tous deux refusent
d’admettre une «mentalité primitive», gouvernée par une logique autre que
la nétre; on sait, par ses Carnets postumes, que Lévy Bruhl finit lui aussi par
se ranger a cette thése.

»Le point de vue thomiste s’est exprimé chez nous par ’abbé Maurilio
T.-L. Penido, de I’Université de Fribourg. Dieu dans le bergsonisme (1934)
releve la distance entre la religion bergsonienne et le catholicisme. N’oublions
enfin ni Bergsonisme et Judaisme de M. Chanan Lehrmann, ni les Souvenirs sur
Henri Bergson de Isaac Benrubi, ni encore le recueil intitulé Henri Bergson,
La Baconniére, 1941.

»Il y a d’autre part une parenté certaine dansleurs conclusions chrétiennes
et personnalistes, entre le spiritualisme de la pensée romande et celui des

16 Maurice Gex, Le dynamiste ascensionnel de Gustave Mercier. In: L’dge nouveau.
Paris 1959, ne 105, p. 7.

115



Deux Sources; cette parenté découle de lointaines origines religieuses communes,
de I’Ancien et du Nouveau Testament, de ’accent mis, non sur la tradition
légaliste et doctrinale, mais sur les prophétes et sur les mystiques, en un
mot sur la ,religion de Pesprit‘ plus que sur les ,religions d’autorité‘, qui
leur servent de soubassement, mais finissent souvent par leur barrer la route.
Entre la pensée la plus originale de ce pays, depuis Rousseau, et celle de
Bergson, il y a non pas influence directe, mais affinité, rencontre, convergence
finale.

»En Italie, rejetant 2 la fois le positivisme et1’idéalisme de Croce, Giovanni
Papini a beaucoup contribué 2 faire connaitre la pensée de Bergson; il a
traduit lui-méme ’Iniroduction a la Métaphysique'?, la rendant plus accessible
en italien qu’en frangais (ou il fallut en attendre longtemps la réimpression,
en 1934, dans La Pensée et le Mouvant).

»Le bergsonisme a agi aussi en Espagne et en Amériquelatine, au Mexique
notamment, olt un disciple, José Vasconcelos, secoua le joug du positivisme.

»En Angleterre et aux Etats-Unis, il faut tout de suite rappeler ’action
de William Fames (1842-1910), qui vit tres t6t en Bergson un chef de file
de l'anti-intellectualisme. A la parution de L’Evolution créatrice (1907), il
écrivit a Bergson, en date du 13 juin 1907: «O mon cher Bergson, vous
&tes un magicien, et votre ouvrage est une merveille, un vrai miracle dans
Phistoire de la philosophie; pour le fond, c’est, si je ne m’abuse, le commence-
ment d’une ére toute nouvelle; la forme, cependant, en reste purement
classique.» Et plus loin: «Je sens qu’au fond nous menons le méme combat,
vous comme chef, et moi dans le rang. La position que nous défendons,
c’est le ,tychisme‘ et I'idée d’un monde réellement en croissance®.»

»Dans ses Hibbert Lectures, faites 4 Oxford, et publiées sous le titre 4
Pluralistic Universe en 1909 (trad. frang. en 1910 sous le titre peu exact de
Philosophie de expérience), James retient surtout de la doctrine de Bergson
sa critique de l’intellectualisme, la thése d’un monde en train de se faire,
jamais définitivement fait.

»En Allemagne, Bergson a étélongtemps considéré comme un continuateur
de Schelling et de Schopenhauer, ce qui est erroné, du double point de vue
de l’histoire et du contenu réel des doctrines. Ce préjugé, déja combattu
par Hans Driesch et par Isaac Benrubi, a été déraciné par un philosophe
de premier ordre, Max Scheler (1874-1928), penseur original, indépendant,
qui a adapté a ses recherches la méthode phénoménologique de Husserl
(jamais la doctrine); sa pensée profonde a été fortement influencée par
Bergson, de son propre aveu™. '

»Sans doute, Scheler attachait-il peu de valeur a ’ceuvre psychologique de
Bergson, il y manquait a son avis la Wesensschau, mais le sens du cosmos, du

Y La filosofia dell’intuizione, Lanciano 1909 (Cultura dell’anima).

18 William James, Extraits de sa correspondance. Préface de H. Bergson. Trad. de
F. Delattre et M. Lebreton. Paris 1924, p. 293, p. 295. Texte anglais dans 7/e
letters of William Fames... London 1920.

19 Max Scheler, Versuche einer Philosophie des Lebens (écrit avant 1914). In: Vom
Umsturz der Werte 11 (1923). Repris dans: Gesammelte Werke, 3. Bd. Bern 1955, S. 323
bis 3309.

116



lien de ’homme au cosmos dont témoigne L’Evolution créatrice, ’enthousias-
mait, avec son dépassement simultané du mécanisme et de la finalité exté-
rieure. En face du criticisme kantien et néo-kantien, Scheler était d’accord
avec Bergson: le caractére exclusivement formel, relationnel de Pintelligence
ne lui permet pas d’appréhender la richesse du monde, il y faut aussi ’affec-
tivité, ,I’a priori émotionnel* ce que Bergson appelle ,I’émotion créatrice’.
Wesen und Formen der Sympathie (1923, trad. frang.: Nature et formes de la
sympathie, 1928) met en lumiére la portée cognitive de I’affectivité, la valeur
créatrice de I’émotion, de I’Einfihlung et de 1 Einsfiihlung. Mais Scheler a
mieux que Bergson marqué l'irréductibilité du Geist au monde du Drang,
a Pinstinct, a la vitalité, et cela a travers toutes les métamorphoses de sa
pensée si mobile, ainsi que vient de le montrer M. Maurice Dupuy dans

sa grande thése: La philosophie de Max Scheler (Paris 1959).

»Eléve moi-méme de Max Scheler 4 I'Université de Cologne, en 19261927,
Jje me rappelle que Scheler parlait beaucoup plus souvent de Bergson que de
Husserl, qu’il attendait avec impatience la morale de Bergson, dont il ne
devait pas voir la publication. La derni¢re philosophie de Scheler, de 1925
a 1928, fait en sens inverse le chemin parcouru par Bergson, de L’Evolution
créatrice aux Deux Sources et au-dela. Il est fort éclairant de comparer ces deux
itinéraires de sens opposés.

»Concluons de ce bref tableau du rayonnement universel de la pensée de
Bergson, que la durée n’a pas coulé sans effet sur cette grande philosophie:
philosophie des valeurs, anthropologie philosophique, phénoménologie, philo-
sophies diverses de l’existence, toutes obligent a de nouvelles et fécondes
confrontations, comme celles qui eurent lieu en mai a Paris, au Congres
Bergson et nous. Quelle que soit notre position philosophique, Bergson reste
pour chacun un interlocuteur philosophique irremplagable. Sa pensée continue de
vivre avec la noétre, et le fera sans doute aussi avec celle de ceux qui nous
suivront.»

M. Reymond rappelle qu'avant 1914 L’Evolution créairice, Matiére et
M¢émoire, puis les Données immédiates sous le titre, emprunté a la version alle-
mande, de Temps et Liberté, avaient été traduits et publiés en Russie.

M. B. de Spengler ajoute ces remarques:

«L’intuitivisme bergsonien trouva en Russie un terrain préparé par tout
le développement de la pensée originale russe du XIXe siecle. Les slavophiles
et Vladimir Soloviev mettaient déja l'accent sur I’élément intuitif de la
connaissance.

»Pour V. Soloviev, 'acte perceptuel initial est analogue a la foi, nous
mettant en présence d’un Auire, nous faisant sortir de I'isolement du Moi.

»Le principal promoteur du bergsonisme en Russie fut N. Losski (Fonde-
ments de Uintuitivisme 1906; L’intuition sensorielle, intellectuelle et mystique, 1938).
Cependant, la veine platonicienne, propre 2 la philosophie russe, 'incita
a inclure dans sa théorie de la connaissance l'intuition conceptuelle, rejetée
par Bergson en tant que moyen de connaissance métaphysique.

»Les autres intuitivistes russes sont S. Frank (La connaissance et Déire,
1937), A. Iosev, D. Boldyrev et S. Lévitski.»

117



Le président de la Société romande de philosophie s’excuse aupres
des lecteurs des Studia philosophica de la longueur de ce compte rendu.
Son ambition aurait été de communiquer A ses collégues de la
Société suisse de philosophie un peu de cette infelligence de la pensée
bergsonienne a laquelle les conférenciers de St-Cergue et les partici-
pants aux discussions avaient tenté d’élever leurs auditeurs. De cette
intelligence d’une doctrine, intuition n’est pas absente. Elle constitue
cet acte de comprendre ol Spinoza voyait le sommet que peut
atteindre notre esprit et qui est accompagné d’une véritable joie.

118



	A l'occasion du centenaire de Bergson : 18 octobre 1859 - 3 janvier 1941

