Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Zur Problematik von Gemit und Gewissen
Autor: Binder, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Problematik von Gemiit und Gewissen?

von Hans Binder

1. Einleitung

Es kommt nur vereinzelt vor, daBB wir als forensische Begutachter
bei einem Menschen, der eine strafbare Handlung begangen hat,
eine Neurose feststellen. Dies rithrt daher, daB wir den Begriff der
Neurose sehr eng fassen. Wir bezeichnen damit nicht jede beliebige
psychische Fehlentwicklung, sondern nur eine solche, bei der see-
lische Konflikte aus dem BewuBtsein verdringt und von der iibrigen
Psyche durch Hemmungen mehr oder weniger abgesperrt werden;
solche relativ verselbstindigten neurotischen Komplexe kénnen sich
nur noch in einer eigenartig versteckten Weise in abnormen Symp-
tomen zum Ausdruck bringen. Wenn wir bei einem Kriminellen
eine Neurose in diesem Sinne finden, so pflegt die weitere Unter-
suchung ziemlich schwierig zu sein. Wir miissen ndmlich zuerst
beurteilen, ob das Delikt von der Neurose praktisch unabhingig
oder ob es mehr oder weniger weitgehend als neurotisches Symptom
aufzufassen, d.h. in gréBerem oder geringerem Umfange durch
Ausdruckstendenzen eines neurotischen Komplexes motiviert ist.
Seitdem aber Max Miiller erstmals klar herausgestellt hat, daB3 eine
kriminelle Handlung #duBerst selten nur durch neurotische Trieb-
krifte bedingt wird, miissen wir ferner noch nach auferneurotischen
Momenten (psychische Veranlagung, andere Fehlentwicklung, kér-
perliche Stérung mit seelischen Folgen) suchen, die in solchen Fillen
fast immer beim Zustandekommen eines Deliktes zum mindesten
mitwirken. Als auBerneurotisches Moment kann man in einzelnen
Fillen, die allerdings nur ausnahmsweise vorkommen, nichts weiter
als eine wesentlich anlagebedingte Armut des Gemiites feststellen;
wir finden also dann bei einem Menschen, der Delikte begangen hat,

1 Aus der Ziircher Heil- und Pflegeanstalt Rheinau (Direktor: Prof.
H. Binder). ‘

41



einerseits eine Neurose, anderseits eine mehr oder weniger stark aus-
geprigte Gemiitsarmut. Da diese ziemlich haufig durch erworbene
Fehlentwicklungen nur vorgetiuscht wird (gemiitliche Verkiimme-
rung durch chronische Vertrotzung, Verbitterung, Verangstigung,
Verwahrlosung usw.), mochten wir betonen, daB in denjenigen
Fallen, die wir jetzt im Auge haben, es sich zweifellos um eine haupt-
sachlich anlagebedingte Armut des Gemiites handelte, was durch ein-
gehende Untersuchung und Beobachtung abgeklirt wurde. Solche
Falle eines gleichzeitigen Bestehens von Neurose und echter Gemiitsarmut
beim selben Menschen werfen nun, auch wenn sie nur selten vor-
kommen, eine weitgreifende, prinzipielle Problematik auf. Es stellen
sich verschiedene, untereinander zusammenhingende Fragen: Was
wir im psychiatrischen Sprachgebrauch Gemitsarmut zu nennen
pflegen, enthilt doch wohl auch einen Gewissensdefekt? Anderseits
haben aber alle bisherigen Erfahrungen gezeigt, daBl diejenigen
Konflikte, die zu Neurosen fiithren, stets solche des Gewissens sind.
Kommen Neurosen nicht gerade durch eine besonders kriftige, ja
iiberstrenge Gewissensinstanz zustande? Wie aber kann jemand der-
artige Gewissensregungen zeigen, obschon er gleichzeitig gemiitsarm,
d.h. also wohl auch in seinem Gewissen sehr erheblich beeintrichtigt
ist? Kann denn das Gewissen unabhingig vom Gemiit funktionieren?
Kurz: Wie verhalten sich Gemiit und Gewissen zueinander?

Wir stoBen hier auf zwei Begriffe, welche seelische Bereiche be-
zeichnen, die das Wesentlichste und Eigentlichste eines Menschen,
unser innerstes Anliegen ausmachen. Darum werden diese Begriffe
stindig gebraucht, sind aber trotzdem noch sehr ungeniigend geklart.
Auch in der neueren Literatur herrschen iiber sie viele Verschwom-
menheiten, Meinungsdifferenzen und Widerspriiche. Deshalb er-
scheint uns eine erneute Erorterung der mit Gemiit und Gewissen
zusammenhé.hgenden psychologischen Probleme nicht uberfliissig,
wobei dann auch die aufgeworfenen speziellen Fragen behandelt
werden.

2. Qum Aufbau der Persinlichkeit

Um bei der vorhin umschriebenen Aufgabe nicht von unbestimm-
ten Voraussetzungen auszugehen, ist es notwendig, einige Ausfiith-
rungen iiber den Aufbau der Persénlichkeit im allgemeinen voraus-
zuschicken. Es wiirde allerdings zu weit fithren, diese Darlegungen,

42



die nur den Rahmen fiir unser Thema bilden, hier eingehender zu
begriinden. Bei den Bemiihungen, den inneren Aufbau der Psyche
als Ganzes darzustellen, wird die prinzipielle Beschrinkung aller
Psychologie besonders deutlich fithlbar: Sie muf3 das unmittelbare
Erleben in fixierende Begriffe, Gedanken und Worte iibersetzen,
was immer nur mehr oder weniger annihernd gelingen kann, weil
die damit unvermeidlicherweise verbundene Vergegenstindlichung
des Seelischen ein verfilschendes Schematisieren des unreflektierten
Erlebens bedeutet. (Schiller: «Spricht die Seele, so spricht ach schon
die Seele nicht mehr.») Die Psychologie muB nach einer Ubersetzung
suchen, die so adiquat als méglich ist; dabei stoBt diese Methode
besonders dort an uniibersteigliche Grenzen, wo sie Phinomenen
begegnet, die mit der schopferischen Freiheit des Seelischen zu-
sammenhingen. Die philosophischen Aufgaben, die sich an diesen
Grenzen erheben, miissen fiir unsere rein psychologisch gemeinten
Erorterungen auBler Betracht bleiben.

Die Entwicklung des Kindes zeigt, daBl der psychische Aufbau in
mehreren Organisationsphasen erfolgt, die zu verschiedenen Zeiten
des Lebens einsetzen und jeweilen gegeniiber den vorangegangenen
Phasen durchaus neuartige Gestaltungen ausbilden, die freilich an
frithere anzuschlieBen pflegen. Das fiir diese Entwicklungsschritte
vielfach gebrauchte Bild von aufeinandergelagerten seelischen
«Schichten», das der Geologie entliehen ist, scheint uns nicht nur
jene psychologisch unumgingliche Objektivierung, sondern eine
inadiquate Verdinglichung des Seelischen darzustellen; denn dieses
Biid 148t die wesentliche Tatsache auBer acht, daB durch jede neue
Entwicklungsphase die Gestaltungen der fritheren oft tiefgehend
beeinfluBt und verindert werden. Deshalb ist es ad4dquater, zu sagen,
die Bildungen einer neuen Organisationsphase werden in die fritheren
derart hineingewoben, daB die ilteren Gestaltungen von den jiingeren
nicht nur umgriffen und durchflochten, sondern geradezu durch-
drungen und integriert werden. Dabei ist aber zu beachten, daf an
der mit fortschreitender Entwicklung immer differenzierter geglie-
derten Ganzheit gewisse frithere Gestaltungen trotz ihrem Einbe-
zogensein in die spiteren unter bestimmten Bedingungen sich aus der
Integration mehr oder weniger herauslésen und wieder in fritherer
Weise funktionieren kénnen.

Das erste Lebensjahr des Kindes ist gepragt durch die vitale Stufe
(dieses Wort immer im Sinne von Entwicklungsstufe gemeint) des

45



Seelischen, deren Sinn in der Sicherung des vorindividuellen, gatrungs-
miBigen Lebens besteht. Wie man annehmen muB, erlebt sich das
ganz kleine Kind noch nicht als abgehobenes Einzelwesen, sondern
nur als Lebenstriager schlechthin, eingebettet in eine Umwelt, die
es anfinglich von sich noch nicht deutlich unterscheidet und nicht
individuiert erfaBt, auf deren Signale es aber reagiert. Aus einem
einheitlichen Lebensdrang differenzieren sich in der Folge die
vitalen Dringe (Titigkeits-, GenuB-, Verinderungs- und Behar-
rungsdrang), Triebe und Strebungen. Bei den letzteren lassen sich
drei Grundtendenzen unterscheiden: ndmlich diejenigen nach vitaler
Erhaltung (Triebe nach Nahrung, Wirme oder Kilte, Bewegung,
Schlaf, bestimmtem Heim), vitaler Behauptung gegeniiber der Um-
welt (Aggressions-, Abwehr- und Fluchttrieb) und vitalem Kontaki
(Sexual-, Zirtlichkeits-, Pflege- und Unterwerfungstrieb). Schon die
vitalen Regungen bilden einen wenn auch noch losen Wirkzusammen-
hang, wurzeln daher in einem sie koordinierenden Subjektzentrum,
dem Es, das allerdings noch wenig in sich gefestigt ist und erst eine
geringe Eigendynamik und Selbsttitigkeit zeigt.

Im zweiten Jahre entsteht beim Kinde die egoisiische Stufe des
Seelischen, deren Sinn in der Herausdifferenzierung und Entfaltung
des selbstindigen Einzelwesens liegt, das sich nun deutlich von seiner
Umgebung absetzt. Deshalb entwickelt sich das Es durch das Ein-
greifen neuer Gestaltungsmomente («Ich-Formanten», wie Caruso
sagt) zu einem organisatorisch und dynamisch mehr gefestigten und
gesammelten Zentrum, dem #riebhaften Ich. Dadurch erhalten die
urspriinglich rein vitalen Triebe einen Bezug auf das individuelle
Ichsein, also einen egoistischen Charakter und werden zentral straffer
gelenkt, so daB sich ein Einzeltrieb nicht mehr gleichsam «auf
eigene Faust» befriedigen kann. Das triebhafte Ich verfiigt also schon
iiber eine gewisse Eigenaktivitit, um das Zusammenwirken der ver-
schiedenen egoistischen Strebungen zu regulieren. Ferner entwickeln
sich auf dieser Stufe noch neuartige, im Ich verwurzelte Triebe,
ndmlich der Besitz-, der Macht- und der Geltungstrieb, durch die
das Ich die Konkurrenz mit andern gleichartigen Einzelwesen auf-
nimmt, weshalb die egoistische Natur dieser Triebe auffillig stark
heraustritt. Wahrend die vitalen Regungen nur die Beibehaltung
eines lebendigen Gleichgewichtes erstreben, haben die egoistischen
Triebe in ihrer Tendenz zur MaBlosigkeit die Neigung in sich, iiber
das Lebensdienliche hinaus zu expandieren.

44



Thnen erwichst ein Gegengewicht in den Gestaltungen der geistigen
Stufe des Seelischen, deren Entwicklung im dritten Lebensjahr be-
ginnt, aber erst in den unteren Schuljahren auffallend hervortritt
und bis ins Leben des Erwachsenen hinein noch neue Bildungen
erzeugt, die weiterhin bestehen bleiben. Auf dieser Stufe entsteht
eine ungemein reichhaltige, den Trieben gegeniiber véllig neuartige,
Innere Welt von geistigen Gesinnungen, Gefiihlen und Strebungen,
die von der zentralen Steuerungsinstanz des geistigen Ich zusammen-
gefaBt, koordiniert und gelenkt werden. Dieses durchwebt organi-
sierend das triebhafte Ich und seine Gestaltungen, wobei die letzteren
den geisdgen Tendenzen mehr oder weniger ein- und untergeordnet
werden, aber immerhin in ihrem eigenen Wesen und ihren Trieb-
richtungen grundsitzlich erhalten bleiben. Wohl schlieBen sich das
ineinander verflochtene triebhafte und geistige Ich zu einer neuen,
zentralen Ganzheit, dem Selbst zusammen; doch bleibt in diesem
der Gegensatz von triebhafter und geistiger Orientierung bestehen.
Das Selbst, dieses «Herz der Personlichkeit» behilt, wie sich Caruso
ausdriickt, ein Doppelgesicht und birgt somit den Kern der mensch-
lichen Tragik in sich. Immerhin bildet dieses Selbst eine «Einheit
der Gegensitze»: Die Integration erreicht doch einen solchen Grad,
daB eine weitgehend ganzheitlich geleitete Zusammenarbeit der
triebhaften und geistigen Strebungen zustande kommt, die auf die
Lebensziele dieses Menschen ausgerichtet ist (Syneidesis von Monakow;
Autoregulation von Maeder). Das Selbst entfaltet also eine eigene
ausgleichende und synthetisierende Tatigkeit, die, wie Steinberg mit
Recht hervorhebt, ganz unwillkiirlich erfolgt, zu der es aber eine
betrichtliche seelische Dynamik aufwendet.

Worin liegt nun der gemeinsame Sinn alles Geistigen, das auf dieser
Entwicklungsstufe in der Seele als ganz neuartiger Inhalt ausgezeugt
wird und fiiberall dem triebhaften Egoismus gegeniibersteht, wenn
es auch mit ihm von {ibergeordneten Kriften des Selbst oft zu
gemeinsamem Wirken zusammengefaBt wird? Um alles geistbe-
stimmte Werten, Streben und Handeln erkliren zu kénnen, muB in
der psychischen Struktur eine Grundgesinnung angenommen wer-
den, die als dispositionelle Werthaltung im Menschen angelegt ist
und die ihrer Intention nach eine Welt fordert, bei der das Ausein-
anderfallen in egoistische Einzelwesen iiberwunden ist, so daB simt-
liche Individuen harmonisch sich einordnende Glieder einer geeinten
Gesamtheit sind. Alles, was eine Anniherung an eine solche Welt

45



bedeutet, wird vom geistigen Ich positiv gewertet, als unbedingt
Sein-Sollendes erlebt und aus dieser Haltung heraus angestrebt.
Erst nachdem das menschliche Dasein im triebhaften Ich zu sich
selbst gekommen ist, kann es nun im geistigen Ich {iber sich hinaus
leben, indem es sich an tberindividuelle Werte und Ziele hingibt.
Allem Geistigen liegt demnach als richtunggebender Antrieb jene
Wertidee des Zusammenschlusses aller Individuen zum eintrichtigen
Ganzen zugrunde, die kein Ergebnis des Denkens, also keine theo-
retische Idee ist, sondern als schlechthin geltender, absoluter An-
spruch dem menschlichen Werten und Streben einen neuen Stil
verleiht. Von jener Grundhaltung her werden namlich alle geistigen
Wertungen, die wir vollziehen, als objektiv, d.h. an und fiir sich giltig
erlebt, wihrend dasjenige, das nur egoistische Triebe befriedigt,
bloB als subjektiv, d.h. fiir mich wertvoll erscheint. Die geistige Idee
kann in der realen Welt nie vollig realisiert werden; jedoch hat
schon das Streben nach ihrer Verwirklichung Selbstwert, trigt somit
einen Sinn in sich, der keine weitere Begriindung mehr braucht.
Wenn der Mensch auch in stark triebhafter Einstellung gegeniiber
dem unbedingten Charakter der geistigen Wertungen oft stumpf
werden kann, so ist dieser doch bei ungetriibtem geistigem Erleben
stets wieder erfahrbar. Entsprechend den hochst verschiedenen
menschlichen Daseinssituationen findet die geistige Grundidee, die
als vorwiegend dispositionelle Haltung fiir gewo6hnlich nicht zu
gesondert faBBbarem, aktuellem Erleben kommt, ihre konkrete Aus-
gestaltung in sehr unterschiedlichen Idealen, die miteinander auch
in mannigfache Konflikte geraten. So erklirt es sich, daf3 die Men-
schen sich iiber solche Ideale und ihre Verwirklichung im einzelnen
so vielfach streiten, obschon sie — wenn auch sehr verschieden inten-
siv — von einer dhnlichen Grundhaltung beseelt sind. Riickblickend
kénnen wir den Sinn der geistigen Stufe dahin bestimmen, daf
gerade deshalb, weil der Mensch nunmehr die Sorge um das eigene
Individuum transzendiert und sich an weit dartiber hinausreichende
Werte und Ziele hingibt, er sich in neuartig bereicherter Weise
wieder selbst findet.

Die letzte Organisationsstufe des Seelischen ist die personale Stufe,
deren Entwicklung im vierten Lebensjahr beginnt, aber erst in den
oberen Schuljahren stirker hervortritt und mit Erreichung des
Erwachsenenalters endgiiltige Formung annimmt. Diese Stufe
bildet sich dadurch, daB sich aus dem Selbst eine neue Zentral-

46



Sphére, das personale Ich (kurz: die Person) als «Aufgipfelung»
ausgliedert (Pfinder), jedoch weiter in integrativem Zusammenhang
mit dem Selbst bleibt. In psychischen Entspannungszustinden wird
das personale Ich wieder mehr oder weniger ins Selbst eingebettet
und tritt als besondere Instanz zuriick. Dagegen ist im vollen Wach-
zustande das personale Ich eine Sphire sehr betonter, spezifisch
gestalteter Aktivitit und konzentriert viel seelische Dynamik auf
sich, die vorher weder an triebhafte noch geistige Bildungen gebun-
den war, also gewissermaBen noch «neutralen» Charakter hat. Im
personalen Ich wurzeln nun die neuen Gestaltungen dieser letzten
Stufe: das rationale Denken und der Wille. Im Zusammenhang mit
ihrer Herausdifferenzierung erfolgt ferner die Umbildung des seeli-
schen Erlebens der fritheren Phasen zum hellen WachbewuBtsein der
Person. Kennzeichnend ist, daB die personale Stufe eine rein formale
Organisation darstellt, d.h. jene priméire inkaltliche Gerichtetheit
nicht aufweist, wie sie zum Wesen aller triebhaften und geistigen
Gestaltungen gehért. Da in der Person das héchste, dem Menschen
erreichbare MaB3 von schopferischer Freiheit herrscht — eine ausge-
zeichnete Seinsweise, die sich der denkenden Objektivierung ent-
zieht, daher nicht eigentlich analysierbar ist und oft Existenz genannt
wird —, werden erst auf dieser Stufe bewuBlte Entscheidungen ge-
troffen, fur die sich der Mensch verantwortlich fiihlt. Sie geschehen
in der Weise, dafB3 das personale Ich gewisse gefiithlsbetonte Strebun-
gen des Selbst herausgreift oder von ihnen ergriffen wird, die nun
zu Motiven fiir einen denkgeleiteten Willensakt des personalen Ich
werden. Dieses nimmt zu den triebhaften und geistigen Strebungen
des Selbst Stellung, bejaht oder unterdriickt sie oder gestaltet sie
koordinierend und kombinierend um. Dabei steht es innerhalb eines
gewissen Spielraumes in der Macht der Person, mehr die geistigen
oder die triebhaften Strebungen zum WillensentschluB zu erheben,
der sich dann in Handlung umsetzt. Auf diese Weise kann das per-
sonale Ich im Rahmen der ihm sich darbictenden Strebungen ge-
wisse unvorhersehbare, schopferische Wirkungen setzen und sich
deshalb wenigstens einigermalBlen von den Auswirkungen der psychi-
schen Anlage emanzipieren. Man sieht, daf die vom Selbst schon
aufgenommene, unwillkiirliche Zusammenfassung, Steuerung und
Umprigung der triebhaften und geistigen Strebungen vom perso-
nalen Ich in mehr souveriner, denkender und willentlicher Weise
fortgefithrt wird. Da diese Lenkung der Strebungen des Selbst durch

47



die Person natiirlich Gedachtnisdispositionen zuriicklaBt, welche die
Bildung neuer Strebungen beeinflussen, kann auf diese Weise eine
gewisse Umgestaltung des Charakters von der Selbstbestimmungs-
fahigkeit der Person her erfolgen. Wenn das personale Ich in seinen
Willensakten mehr der unbedingten Forderung geistiger Motive
folgt und die Verwirklichung triebhafter Strebungen ihnen unterzu-
ordnen sucht, so vollzieht sich eine personale Vervollkommnung und
erfiillt sich damit der Sinn dieser Stufe. Oft lebt aber die Person durch-
aus nicht diesem Sinn gemiB, sondern ihm entgegengesetzt.

3. Das Gemiit

Nunmehr sind die Grundlagen dargelegt, auf die wir uns beziehen
miissen, wenn wir uns jetzt mit dem ersten Begriff befassen, der
sich bei der einleitend entwickelten Problematik als klarungsbediirftig
gezeigt hat, ndmlich mit dem Gemiit. Was ist darunter zu verstehen?
Die nicht selten vollzogene Gleichsetzung von Gemiit mit Gefiihl ist,
wie auch Henze betont, unzutreffend. So hat z.B. der Siugling
wohl Gefiihle, aber noch kein Gemiit. Wer nur seinem Egoismus
lebt, dem sprechen wir nicht Gemiit zu; wer aber seiner Umwelt
mit gefihlsmiBiger Teilnahme entgegenkommt und sich mit seinen
Strebungen an sie hingibt, den pflegt man eine gemiitvolle Persén-
lichkeit zu nennen, und zwar konnen derartige Gemitsregungen
nicht nur andern Menschen, sondern auch Tieren, Pflanzen und
Dingen gegeniiber lebendig sein. Gemiit ist demnach altruistische
Haltung, Leben tiber das eigene Ich hinaus, tiefes Wertfithlen beim
Vollzug tiberindividueller Wertungen und Streben nach ihrer Ver-
wirklichung. Somit bezeichnet Gemiit nichts anderes als — in der
Terminologie des vorigen Abschnittes gesprochen — die Gesamtheit
der geistigen Gefithle und Strebungen. Nicht selten wird gesagt,
Gemiit sei der Inbegriff unserer Bindungen; doch ist dies miBver-
stindlich, da man auch aus vitalen oder egoistischen Griinden an
jemand oder etwas gebunden sein, d.h. daran hingen kann, wihrend
nur die geistigen Bindungen das Gemiit ausmachen. Fassen wir mit
E. Bleuler Gefiihle und Strebungen unter der Bezeichnung Affekti-
vitdt zusammen, so ist Gemiit die affektive Seite des Geistes. (Seine
denkende Seite pflegt man Vernunft zu nennen.) Der hier entwickelte
Begriff des Gemiites stimmt mit dem von Wellek und Liickert iiberein,

48



obschon diese Autoren den Ausdruck «geistig» in anderem Sinne
brauchen als wir. Wenn Wellek, der das Bild von den seelischen
«Schichten» verwendet, erkliart, das Gemiit sei weder im Oberbau
noch im Fundament der Personlichkeit zu finden, so stimmt dies
mit unserer Auffassung prinzipiell iiberein: Das Gemiit gehért der
geistigen Organisationsstufe an und somit weder der personalen
(dem «Oberbau») noch der vitalen (dem «Fundament»). Rudert
verwendet den Ausdruck Gemiit in engerer Bedeutung, als es hier
geschieht, da er nicht alle teilnehmende, hingebende Umweltbe-
Jahung als gemiithaft gelten lassen will, sondern nur jene iiberstro-
mende, die sich unspezifisch den Gegenstinden zuwendet und sie
als werthaft erlebt, bloB3 weil sie da sind. Uns scheint es zweckmiBiger,
die Bezeichnung Gemiit im weiteren Sinne fiir simtliche tiberindi-
viduellen Wertungen und Strebungen zu verwenden, weil gerade
hiefiir zweifellos ein besonderer Name notwendig ist. Es handelt sich
bei den Regungen des Gemiites in erster Linie um Gefiihlsakte, d.h.
auf bestimmte Erkenntnisgegenstinde gerichtete Wertgefiihle, deren
subjektive Toénung in den zentrumsnahen Innenbereich des Seeli-
schen eingebettet ist, wihrend die Wertqualitit dieser Gefiihle der
peripheren Gegenstandssphire des Psychischen angehért; denn wir
erleben ja die Werte als an den Objekten haftend. Weil die Ver-
ankerung dieser Gefiithle im subjekthaften Kernbereich des Psychi-
schen erlebnismiBig auffallend heraustritt, hebt Wellek mit Recht
die besondere Tiefe der Gefiihlserlebnisse im Gemiit hervor, womit —
wie die Erfahrung zeigt — meist eine lingere Dauer, jedoch eine ge-
ringe Intensitit dieser Gefuhle verbunden ist.

Nach dieser Klirung des Gemiitsbegriffs wire also ein gemiits-
armer Mensch — wir reden nur von geringerer oder schwererer
Gemiitsarmut, nicht von einer bei Menschen kaum vorkommenden
volligen Gemiitslosigkeit — eine solche Personlichkeit, bei der die
gesamte geistige Organisationsstufe des Seelischen ihrer affektiven
Seite nach nicht geniigend entwickelt und deshalb in unzureichendem
MaBe titig ist. Nun ist es im psychiatrischen Sprachgebrauch viel-
fach iiblich, gleichbedeutend mit der Bezeichnung « Gemitsarmut»
auch den Ausdruck «moralischer oder ethischer Defekt» zu gebrau-
chen. Da diese letztere Benennung, bei der die Adjektiva moralisch
und ethisch ihrer Bedeutung nach nicht unterschieden werden,
hiufig im Sinne eines isolierten Defektes nur der ethischen Gefiihle
verstanden wird, entsteht hier immer wieder Verwirrung. Denn der

4 Studia Philosophica XIX 49



Ausdruck «Gemiitsarmut» scheint doch eine viel weiter reichende
Storung zu meinen, weil ja das Gemiit, das wir der gesamten geistigen
Stufe zugeordnet haben, zwar offenbar die ethischen Haltungen
einschlieBt, daneben aber auch noch andere geistige Einstellungen
umfassen diirfte. Zur Klirung muf3 deshalb empirisch untersucht
werden, ob bei den Typen, die wir gemiitsarm zu nennen pflegen,
nur die ethischen Gefiihle und Strebungen isoliert betroffen sind oder
ob auch die auflerethischen Einstellungen der geistigen Organisations-
stufe des Psychischen mitbeteiligt werden. Zur Priiffung dieser Frage
miissen wir alle die verschiedenen Haltungen des Gemiites der Reihe
nach erértern, wobel wir uns meistens an die von Lersch gegebene,
wirklichkeitsnahe Gliederung der Vollziige des Uber-sich-hinaus-
Seins anlehnen. ,

Da treten uns als auffilligste und darum zuerst zu erwihnende
Gruppe die geistigen Verhaltensweisen zu den Mitmenschen ihrer affektiven
Seite nach, also die sozialen Wertgefithle und Strebungen entgegen.
Fiir eine weitere Einteilung derselben geht man mit Lersch am besten
von der Unterscheidung zwischen Gesellungs- und Gemeinschafts-
streben aus. Das normale Gesellungsstreben, dem wir uns zuerst zu-
wenden, méchte in typisch geistiger Weise ein iiber Ich und Du
hinausgehendes Wir im Sinne eines harmonischen Miteinanderseins
herbeifiihren, und zwar durch gegenseitige Einstellung auf den
Partner und Anpassung an ihn. Offensichtlich hat ein solches Be-
diirfnis nach Gesellung nicht den Charakter einer ethischen Ver-
pflichtung; da es sich aber um eine iiberindividuelle Kommunikation
im Miteinandersein, jedoch bei volligem Erhaltenbleiben der Grenze
zwischen Ich und Du handelt, liegt ein echt geistiges Streben vor,
das sich von allen Manifestationen des Unterwerfungstriebes sowohl
in seiner vitalen wie in seiner egoistischen Ausprigung (vgl. Seite 44)
deutlich unterscheidet. Denn bei dessen vitalem Charakter geht das
Individuum im Andern, dem es sich unterwirft, mehr oder weniger
unter, wihrend bei der egoistischen Modifikation des Triebes sich
das Ich durch Unterwerfung unter den Partner — sei dieser ein Ein-
zelner oder ein Kollektiv — schiitzt oder seine Macht und Geltung
potenziert. Dies alles liegt dem geistigen Gesellungsstreben ferne.
DaB es, wie Piaget gezeigt hat, beim Kinde erst etwa vom 7. Lebens-
jahr an deutlich hervortritt, spricht auch fiir seine Zugehorigkeit zur
geistigen Stufe. — Die Erfahrung mit gemiitsarmen Persénlichkeiten
zeigt nun unzweifelhaft, daB das Gesellungsstreben bei ihnen mehr

50



oder weniger ungeniigend entwickelt ist, obschon dies bisher zu
wenig beachtet wurde. Die Anpassung solcher Typen an andere
Menschen ist oberflichlich und unzureichend; statt sich auf den
Partner einzustellen, miBbrauchen sie ihn zu ihren egoistischen
Zwecken. Wenn der Gemiitsarme mit Andern mitmacht, wird er
vorwiegend vom Unterwerfungstrieb, d.h. von den Vorgingen der
primitiven Nachahmung und der Gefiihlsansteckung geleitet. Oft
wirkt er sogar ausgesprochen ungesellig; Wyrsch hat auf die Unter-
scheidung der Ungeselligkeit des Gemiitsarmen von der des Schizoiden
hingewiesen. — Das Gesellungsstreben wird normalerweise durch die
Gefithle der Sympathie und Antipaihie motiviert, die ihrerseits auBer
auf den korperlichen Eindruck des Partners auf das Nacherleben
seiner psychischen Vollziige zuriickgehen. Unter dem letzteren wird
eine durch Einfithlung zustande kommende, aber schlieBlich nur
vorstellungsmiBige Vergegenwirtigung der seelischen Lage des
Andern verstanden. Durch dieses Nacherleben wird das Wertgefiihl
der Sympathie begriindet, d.h. eine echt geistige Wertung, da die
Eigenarten der Lebendigkeit des Partners als objekiive, an und fiir sich
giiltige Werte erlebt werden (vgl. Seite46) und deshalb der Andere
als Gesellungspartner akzeptiert wird. Es ist bezeichnend fiir alle
diese geistigen Gefiihle, daB sie den Mitmenschen in seinem An-sich-
Sein zu werten suchen, ihn also nicht deshalb schitzen, weil er fiir
ein egoistisches Bediirfnis des Wertenden angenehm oder niitzlich
wire. In der Sympathie wird der Partner in bezug auf seine ganze
fur ihn spezifische Lebendigkeit positiv eingeschétzt und in der sub-
jektiven Toénung dieses Wertgefiihls jene Zuneigung erlebt, von der
wir sagen, daB wir den Andern «gut leiden mégen». Bei der Ge-
sellung mit ihm passe ich mich ihm an, weil ich seine Eigenarten
nicht nach meinen egoistischen Interessen umbiegen, sondern sie als
objektive Werte erhalten méchte. — Wenden wir uns wieder zum
Gemiitsarmen, so ist schon von verschiedenen Seiten (G. Stirring,
Scheler, K. Schneider) gesehen worden, daB bei ihm gerade die Sym-
pathiegefiihle unzureichend entwickelt sind; er pflegt seinen Mit-
menschen mit mehr oder weniger nivellierender Gleichgiiltigkeit zu
begegnen. Beiden das Gesellungsstreben normalerweise motivierenden
Gefiithlen erwzhnt Lersch auch Achiung und Verachtung, deren Fehlen
beim Gemiitsarmen Wjyrsch mit Recht betont. In der Achtung wird der
Andere vor allem auf Grund gewisser geistiger Eigenarten — also nicht
seiner gesamten Lebendigkeit — als Gesellungspartner geschitzt.

51



Vom Gesellungs- ist das Gemeinschaftssireben zu unterscheiden, bei
dem die Kommunikation von Menschen zum Wir eine engere ist
als beim AMiteinandersein, namlich ein Fiireinandersein. Hier fiithle
ich mich fiir den Partner verantwortlich; er wird fiir mich zu einer
Aufgabe und ich spiire die Verpflichtung, ihn durch fiirsorgliches
Handeln zu einer harmonischen Gemeinschaft gegenseitiger Hilfe
fahig zu machen. Das Gemeinschaftsstreben appelliert also vor allem
durch das Erlebnis von Verantwortung und Pflicht in einer besonders
dringlichen und auch qualitativ spezifischen Weise — namlich der
des imperativischen Sollens — an das personale Ich, den Willen und
das Handeln. Denn nur die Person kann sich fir die Verwirklichung
eines Strebens verantwortlich fithlen (vgl. Seite 47), und nur durch
einen Willensakt kann sich das PflichtbewufBitsein im Handeln voll-
enden. An diesen Zusammenhingen sieht man, daB im Unterschied
zum Gesellungsbediirfnis das Gemeinschaftsstreben ethischer Natur
sein muB. Es kennzeichnet nimlich, wie z.B. Reiniger ausfiihrt, alle
ethischen Werterlebnisse, daf3 sie in der Weise eines besonders ge-
steigerten Sollens ihre Verwirklichung durch den Willen fordern
und auf das Handeln dringen. Aber auch im Inhalt des Gemein-
schaftsstrebens zeigt sich, daB3 gerade in ihm das ethische Anliegen
zum Ausdruck kommt. Denn alle richtig verstandene Ethik kann
dahin zusammengefaBt werden, daB die Menschen durch wechsel-
seitige Unterstiitzung und Férderung eine uberindividuelle Ganz-
heit geeinten Zusammenlebens bilden sollen. In diesem Hindringen
auf das Handeln am Mitmenschen nimmt die geistige Idee (vgl. Seite
46) ihre spezifisch ethische Auspragung an. Im ethischen Urteil schitze
ich den Mitmenschen daraufhin ein, ob er zu einer solchen Gemein-
schaft des Fiireinanderlebens geeignet ist; jedes derartige Urteil
weist aber iiber sich hinaus auf das Streben nach Gemeinschaft und
das ethische Handeln, durch das ich den Andern zur Einordnung
in sie zu bringen suche.

Befassen wir uns zuerst mit den normalen seelischen Erscheinungen
des Gemeinschaftsstrebens einem konkreten Einzelmenschen gegeniiber.
In solchen Fillen wird durch das Nacherleben, wie Scheler gezeigt
hat, das Mitgefiihl hervorgerufen, das seiner objektiven Wertqualitit
nach den Mitmenschen als Gemeinschaftspartner positiv schitzt,
seiner subjektiven Ténung nach eine Gefiihlsqualitat enthilt, die
derjenigen im Partner dhnlich ist. Ferner werden durch das Mit-
gefithl mannigfache Strebungen des Helfenwollens wach, die uns

52



dem Andern gegeniiber zu bestimmtem Handeln im Sinne der
Gemeinschaft verpflichten. Je nach der Nuancierung der Gefiihls-
tonungen und Strebungen kennt die Sprache eine Reihe von Be-
zeichnungen fiir Erlebnisse, die dem Mitgefithl benachbart sind:
Wohlwollen, Giite, Herzlichkeit, Hilfsbereitschaft, Riicksicht, Zart-
gefiihl usw. Endlich gehért hieher die mitmenschliche Liebe, die dadurch
gekennzeichnet ist, daB ich bestimmte Beschaffenheiten des Partners
als einzigartige, ganz individuelle, oft noch unverwirklichte Werte
und deshalb als Entfaltungsméglichkeiten erfiihle, auf Grund derer
ich Gemeinschaft mit dem geliebten Wesen im Sinne des Fiirein-
anderseins erstrebe. Jene als einzigartig erlebten Werte liegen bei
der erotischen Liebe in der gegengeschlechtlichen Lebendigkeit des
Partners, bei der humanen Liebe (Lersch) in andern Eigenschaften
seines Menschentums. Auch hier handelt es sich um echt geistige
Wertungen, da ich den andern Menschen in seinem Eigensein, nicht
in einer meinen egoistischen Trieben entsprechenden Umdeutung
liecbe. (In letzterem Falle wiirde es sich um bloBe Verliebtheit han-
deln, die dem Zirtlichkeitstrieb entstammt.) Nicht nur die humane,
auch die erotische Liebe ist ein ethisches Phinomen; denn sie fiihlt
sich — im Unterschied zu Sexualitit und Zirtlichkeit — verpflichtet,
den geliebten Menschen durch titige Fiirsorge so zu fordern, daB
alle seine Gaben und Maéglichkeiten fiir die Gemeinschaft fruchtbar
werden. Auch die Liebe appelliert durch das Verpflichtungserlebnis
immer wieder an den Willen, was natiirlich nicht ausschlieBt, daB
sich die Strebung der Liebe auch manchmal direkt in die fiirsorgliche
Tat fiir den Andern umsetzt, weil sich die Verwirklichung des Appells
an den Willen und der Umweg iiber ihn als unnétig erweist. Dann
verhalte ich micht ethisch «aus Neigung». — Beim gemiitsarmen
Menschen wird allgemein betont, daB das Mitgefithl und die ver-
wandten Haltungen sowie die mitmenschliche Liebe mangelhaft
ausgebildet sind. Insbesondere auch zur erotischen Liebe mit ihrer
Hingabe an den Partner und ihrem starken ethischen Zug ist er
ungeniigend fihig; an ihre Stelle treten bei ihm die Triebe der
Sexualitit und Zartlichkeit, die bei der gemiitsreichen Personlichkeit
bloBe Ausdrucksmoglichkeiten fiir die erotische Liebe sind. Es ist
ohne weiteres verstandlich, daB, wie K. Schneider betont, der Gemiits-
arme auch zum Haf nicht eigentlich fahig ist; denn HaB ist ein
Gefiihl der geistigen Stufe und entsteht aus zuriickgewiesener Liebe.
Um so lebhafter pflegen dann aber beim gemiitsarmen Menschen

53



jene aggressiven Regungen der egoistischen Stufe wie Feindseligkeit,
Rache, Ressentiment zu sein, die nach Abweisung von Trieban-
spriichen durch den Andern in weniger tiefer und gleichsam kilterer
Einstellung als der HaB auf die Schiadigung des Gegners ausgehen.

Das Gemeinschaftsstreben duBlert sich in andern seelischen Phi-
nomenen, wenn es sich bei einem Menschen nicht auf einen einzelnen
Nichsten beschrinkt, sondern sich innerhalb einem Kollektiv von
Leuten (Arbeitsgenossenschaft, Berufsstand, Volk, Kirche, Mensch-
heit) betitigt. Eine solche Gesamtheit kann ich nicht mehr eigentlich
lieben — wirklich lieben kann man nur ein konkretes Einzelnes —;
wohl aber kann ich auch hier eine Gemeinschaft gegenseitiger Hilfe
und Unterstiitzung zwischen den Gliedern des Kollektivs anstreben,
ein echtes Fiireinandersein, das freilich nicht mehr so eng und un-
mittelbar zu sein vermag wie bei einem einzelnen Du. Bei derartigen
Bemiihungen miissen die Wertgefithle und Strebungen, die mit
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit zu tun haben, wegleitend sein; auch
sie rufen in sehr ausgeprigter Weise als PflichtbewuBtsein Wollen
und Handeln auf. Nur durch die Verwirklichung solcher ethischer
Normen, die fiir jedes Individuum des Kollektivs gelten und daher
einen gewissen abstrakten Charakter haben, kann wirkliche Gemein-
schaft innerhalb einer Gesamtheit entstehen. — Auch diese normativen
Einstellungen sind, wie allgemein bekannt, beim Gemiitsarmen zu
wenig ausgebildet. Wird eine geltende, gerechte Regelung von einem
Andern verletzt, so kann ich dariiber in Eniriistung, Empérung oder
Lorn geraten. Da solche Reaktionen stets positive Wertgefiihle fiir
sittliche Normen voraussetzen, ist es nur folgerichtig, daB sie, wie
K. Schneider betont, beim Gemiitsarmen kaum angetroffen werden.
Dagegen kennt dieser sehr wohl die Wut, d.h. jenen akuten aggres-
siven Affekt, der bei der Verletzung egoistischer Interessen auftritt.

Nachdem wir nun von den Haltungen des Gemiites eine erste
Gruppe: namlich die vielfiltigen Moglichkeiten geistbestimmten
Benehmens gegeniiber den Milmenschen erortert haben, behandeln
wir als zweite Gruppe die geistigen Verhaltensweisen zur Wirklichkeit
im allgemeinen, deren affektive Seite einen wesentlichen Teil des
Gemiites ausmacht. Da hier der Mensch keine ausgezeichnete Rolle
mehr spielt, handelt es sich nicht um Einstellungen ethischer Natur.
Denn ethisch kann ich mich nur den Menschen und héchstens den-
Jjenigen Tieren gegeniiber verhalten, mit denen noch eine menschen-
ahnliche Gemeinschaft mdéglich ist, nicht aber in bezug auf die

54



Ubrige Welt. Wir fithren die hier in Betracht kommenden geistigen
Vollziige nur kurz an. Beim Erkennen handelt es sich auf der geistigen
Stufe um das auf ganzheitlicher Schau beruhende intuitive Denken,
noch nicht um das rational-diskursive Denken der personalen Stufe.
Im Erkennen soll die Welt in einer Weise erfaBt werden, die von
aller egoistischen Subjektivitit frei ist. Deshalb sind die noetischen
Wertgefithle und Strebungen, welche dieses Denken tragen und
leiten, auf das Suchen nach Wahrheit, auf das Erforschen der Sach-
verhalte in ihrer Eigenbedeutung ausgerichtet. Mit dem Erkennen
teilt die Liebe zur auPermenschlichen Welt (also z.B. zu gewissen Tieren
und Pflanzen, zu besonderen Dingen, zur Heimat oder zur Natur)
die objektive Haltung: Auch die Liebe will den Gegenstand in
seinem Eigensein erfahren. Aber sie hat fiir gewisse Beschaffenheiten
ihres Objektes ein feineres Wertgefiihl, weshalb sie diese Eigen-
schaften als besondere, unvergleichliche Werte erlebt. Eine von der
Liebe verschiedene Einschitzung erfihrt das Objekt in der dsthetischen
Einstellung. Die geistige Wertidee (vgl. Seite 46) bezieht sich nicht nur
auf Menschen, sondern meint wenigstens im Prinzip einen sinnvollen
ZusammenschluB3 aller Einzelwesen zum einheitlichen Ganzen fir
die gesamte Wirklichkeit. Deshalb wird, wie z.B. Hdberlin darlegt,
ein Gegenstand als schon erlebt, wenn seine Form eine Realitit zum
Ausdruck bringt, in der die individuellen Dissonanzen in einer
héheren Harmonie des Ganzen aufgehoben sind. Hier tritt uns jene
Grundidee, die den geistigen Menschen beseelt, in ihrer dsthetischen
Auspriagung entgegen. In der religidsen Einstellung sucht und ahnt
der Mensch das transzendente Subjekt jenes absoluten Anspruches
nach Vergeistigung, den er an sich gestellt fithlt, und er legt diesem
Wesen den Wert des Heiligen bei. SchlieBlich ist noch darauf hinzu-
weisen, dafl im Gemit das Sireben nach geistiger Werkgestaltung und
die Freude an ihr eine erhebliche Rolle spielen. Der Mensch mochte
eigene Erzeugnisse in die Welt setzen oder wenigstens in ihr un-
selbstindige Leistungen vollbringen, die von geistigen Wertungen
bestimmt sind und deren Gesamtheit das ausmacht, was man die
Kultur nennt. Es kommen also wissenschaftliche, kiinstlerische oder
soziale (z.B. manche beruflichen) Leistungen in Betracht; auch im
letzteren Falle, wo ethische Wertungen fiir den Inhalt des Schaffens
oft mitsprechen, ist doch das Bediirfnis nach der Werkgestaltung an
sich eine besondere, auBerethische Tendenz. Dieses Bediirfnis dringt
nicht in jener Weise imperativ gesteigerten Sollens auf das Werk wie

35



die ethischen Strebungen auf das Handeln gegeniiber dem Mit-
menschen. Immerhin mufl alle geistige Leistung um ihrer selbst
willen, d.h. in Erfillung unbedingt erlebter Wertforderungen des
Gemiites erfolgen, nicht etwa aus Geltungs- oder Machtbediirfnis. —
Wenn wir nun zahlreiche Einzelbeobachtungen der Literatur
(Schrider, Heinze, K. Schneider, Wyrsch, Lersch) zusammenfassen, so
kann man sagen, daB beim Gemiitsarmen auch alle diejenigen
auBerethischen Verhaltensweisen, die sich auf die Wirklichkeit im
allgemeinen beziehen, wenig entwickelt werden. Da diese Menschen
ein ungeniigendes Erkenntnisinteresse haben, kiimmern sie sich nicht
viel um sachliche Aufklirung und objektive Belehrung, weshalb sie
hiufig trotz guter intellektueller Begabung sich z.B. den Unterrichts-
stoff in der Schule oder Lehre schlecht angeeignet haben. Auffallend
ist ferner, wie lieblos solche Leute nicht nur gegen Menschen, sondern
auch gegen Tiere, Pflanzen und Dinge sein konnen. Tierquilereien —
nicht aus Sadismus, sondern aus Gemiitsmangel — werden von ihnen
ebenso oft berichtet wie die Tatsache, daB sie Gegenstinde mit-
laufen lassen und nachher gleichgiiltig wieder wegwerfen, demnach
im wesentlichen nicht aus Besitztrieb, sondern aus mangelnder Ach-
tung vor den Dingen handeln. DafB3 solche Leute geringe Heimat-
und Naturliebe, wenig oder keinen Sinn fiir das Schéne und das
Heilige haben, ist ebenso bekannt wie die Tatsache, daB3 sie kaum
Freude an einer beruflichen Leistung um ihrer selbst willen kennen.
Es ist ohne weiteres verstindlich, daB bei gemiitsarmen Menschen
auch ihre Vernunft, d.h. die Verarbeitung der verschiedenen ge-
miitlichen Einstellungen im intuitiven und dann auch im rationalen
Denken unzureichend ist, weil selbst bei geniigender Denkfihigkeit
die gemiitlichen Grundlagen fehlen.

Haben wir nun das geistbestimmte Verhalten gegeniiber den
Mitmenschen und gegeniiber der Wirklichkeit im allgemeinen be-
sprochen, so sind als dritte Gruppe noch die geisiigen Verkaltensweisen
zu sich selbst zu erwihnen. Hier begegnen wir vor allem dem FEigen-
wertgefiihl und dem aus ihm hervorgehenden Streben, das aus drei
untereinander verquickten Bereichen genihrt wird: aus der Mich-
tigkeit der triebhaften Sphire, aus der Energie und Festigkeit der
geistigen Haltungen und aus dem personalen BewuBtsein eigener
Entscheidungskraft. Ferner zeigt die Beobachtung, da3 verschiedene
geistige, Im Selbst zentrierte Vollziige, die uns bereits aus dem Ver-
halten des Menschen zu seiner Mit- und Umwelt bekannt sind, sich

56



Teflexiv auf das Selbst zuriickwenden; so entstehen Selbsterkenntnis,
Selbstachtung, Selbstliebe, Selbstgestaltung. Zwischen dem #uBeren und
lnneren Verhalten besteht ein enger Zusammenhang; wer z.B. der
Liebe zu andern Menschen fihig ist, wird auch sich selbst gegeniiber
eine liebevolle Haltung zeigen. Fromm weist mit Recht darauf hin,
wie wichtig die normale Selbstliebe ist, die in der eigenen Persénlich-
keit noch unverwirklichte Wertméglichkeiten entdeckt und darum
AnstoB zur Selbstvervollkommnung gibt. Diese Selbstliebe ist, wie
Fromm darlegt, véllig vereinbar mit der Liebe zum Mitmenschen und
steht im Gegensatz zu allem triebhaften Egoismus. Was die Selbst-
gestaltung anbelangt, so hat sie vorwiegend einen ethischen Inhalt:
Der Mensch erlebt die Verpflichtung, sich innerlich so zu formen,
daB er zur Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen méglichst geeignet
wird. Da im Pflichterlebnis der personale Wille angesprochen wird,
setzt sich oft auch dieser als innerer Formungswille bewuBt fiir die
ethische Selbstgestaltung ein. — Untersuchen wir nun, wie die gemiits-
arme Persénlichkeit sich zu sich selbst verhilt, so versteht man, daB3
ihr wesentliche Komponenten zum Aufbau eines normalen Eigen-
wertgefiihles fehlen: Die unentwickelten geistigen Strebungen kénnen
ihr ein solches nicht vermitteln, und zudem ist sie zur rechten Ach-
tung und Liebe sich selbst gegeniiber unfihig. Man begreift deshalb,
daB K. Schneider gesagt hat, der Gemiitsarme habe zu wenig Selbst-
bewuBtsein. Es ist aber einschrinkend hinzuzufiigen, daB es sich nur
um die geistige Komponente des Eigenwertgefiihls handelt; denn an
dessen triebhaftem Fundament (also an dem, was Lersch « Eigenmacht-
gefithl» nennt) fehlt es diesen eher sthenischen Typen meistens
nicht. Ahnlich ist die wiederholt vertretene Auffassung zu beurteilen,
der Gemiitsarme habe keinen Stolz, kein Ehrgefiihl, keine Fahigkeit
zu nachhaltigem Trotzen. Dabei handelt es sich um AuBerungen
eines sehr lebhaften Eigenwertgefiihls, und es ist deshalb verstind-
lich, wenn solche beim Gemiitsarmen — aber immer nur in geistigen
Zusammenhingen — nicht auftreten. Man wird jedoch den triebhaften
Stolz auf eine neu errungene Machtposition, den iriebhafien Trotz
nach Verletzung des eigenen Geltungsbediirfnisses und dergleichen
bei Gemiitsarmen keineswegs vermissen. Ferner hat man behauptet,
diese Typen empfinden keine Scham, kénnten also jene Herab-
setzung des Eigenwertes vor uns selbst und vor Andern, wie sie in
der Scham eintritt, nicht empfinden. Macht man einem Gemiits-
armen z.B. Vorwiirfe iiber seine Lieblosigkeit einem Mitmenschen

57



gegeniiber, so wird er sich deswegen nicht schimen, weil er den
ethischen Wert liebevollen Verhaltens nicht geniigend fiithlt. Versagt
er aber bei einer Frau sexuell, so kann er sich seiner Partnerin gegen-
uber lebhaft genieren, also zu dieser triebhaften Scham fihig sein.
SchlieBlich ist noch darauf hinzuweisen, daf3 bei eingehender Unter-
suchung eines Gemiitsarmen sich immer wieder zeigt, wie wenig er
imstande ist, sich selbst gegeniiber einigermaBen ehrlich zu sein
und innerlich an sich zu arbeiten. Darin kommt seine beeintrichtigte
Fahigkeit zur Selbsterkenntnis und Selbstgestaltung zum Ausdruck.

Neben den vielfachen Gefiihlsakten und Strebungen des Gemiites,
die nunmehr in drei Gruppen (Verhaltensweisen zu den Mitmenschen,
zur Wirklichkeit im allgemeinen und zu sich selbst) besprochen
worden sind, miissen wir die zugehorigen reaktiven Stimmungen wenig-
stens noch erwihnen. Dabei handelt es sich um Gefiihlszustinde, die
mit ihrer subjektiven Ténung jeweilen den ganzen Innenbereich
des Seelischen durchdringen, wihrend sie nur noch einen schwachen,
ihrer T6énung entsprechenden «Wertschleier» (Kunz) uiber die Welt
der Gegenstinde legen. Sie pflegen als Nachklang bedeutsamer
Gefiihlsakte zu entstehen. Lersch erwihnt insbesondere den Ernst
und den Humor als Stimmungen, die wir hieher rechnen miissen.
Wer gemiitsarme Menschen kennt, weiB, daB sie weder zum rechten
Ernst, in dem stets das Moment der Verantwortung mitschwingt,
noch zum wahren Humor, der ohne Liebe zur Welt nicht méglich
ist, fiahig sind. |

Die systematische Durchmusterung des ganzen Reichtums von
geistigen Gefithlen und Strebungen hat nun den Begriff des Gemiites
mit konkretem Inhalt gefullt und hat zugleich die Psychologie der
Gemiitsarmut unter zusammenfassende Gesichtspunkte gestellt. Es
hat sich gezeigt, daB bei einem gemiitsarmen Menschen eine Unter-
entwicklung vorliegt nicht nur seiner ethischen Gefiihle und Strebun-
gen (worunter, wie erértert, zu verstehen ist die Gemeinschaft mit
andern Menschen im Sinne gegenseitiger Hilfe und die Selbstgestal-
tung, durch die ich mich zu solcher Gemeinschaft geeignet mache),
sondern auch aller andern auyferethischen Einstellungen der geistigen
Entwicklungsstufe des Psychischen (Gesellungsstreben; geistige Hal-
tungen zur Wirklichkeit im allgemeinen; Selbsterkenntnis). Um dies
eindeutig festzustellen, muBl man sich an schwere, ausgesprochen
psychopathische Fille von Gemiitsarmut halten, wo alle die ver-
schiedenen gemiitlichen Beeintrachtigungen auch dann zweifellos

58



feststellbar sind, wenn sie sich noch mit andern psychopathischen
Zigen mischen; denn ganz reine Gemiitsarme kommen ja selten vor.
Wo diese Unterenwicklung aber nur in leichtem Grade ausgepragt
und darum bloB als eine noch normale Personlichkeitseigenart zu
betrachten ist, was recht hiufig zutrifft, da kann allerdings diese
geringfiigige Beeintrichtigung in gewissen Bereichen des Gemiites
nicht mehr sicher faBbar sein, weil unsere Untersuchungsmittel
nicht fein genug sind. Das dndert nichts daran, daB derjenige, der
zahlreiche Gemiitsarme genau untersucht hat, empirisch den be-
stimmten Eindruck bekommt, es handle sich um eine Affektion,
welche die ganze geistige Stufe des Psychischen durchgehend betrifft.
Im Alltagsleben sieht man hie und da den vorwiegend theoretischen
oder #sthetischen oder ethischen Menschen; diese Typen sind aber,
wie besonders auch aus Sprangers Schilderungen hervorgeht, auf den
beiihnen jeweils zuriicktretenden Wertgebieten keineswegs unterent-
wickelt oder gar defekt. Solche hauptsichlich milieubedingten Ver-
schiedenheiten der Ausgestaltung und Betitigung einzelner Wert-
gebiete kann es auch bei im ganzen leicht gemiitsarmen Menschen
geben. Dagegen haben wir keine Anhaltspunkte gefunden, daf bei
ihnen anlagebedingte Defekte nur einzelner gemiitlicher Richtungen
vorkimen — im Unterschied zu konstitutionellen Anomalien nur
einzelner Triebe. Diese Beobachtungen legen den SchluB nahe, daB,
wie auch Landmann betont, wohl nur die grundlegende geistige Wert-
haltung (vgl. Seite 46) ererbte Veranlagung sein diirfte, wihrend ihre
weitere Gliederung und Differenzierung hauptsiachlich abhingt von
den Einfliissen des den Triger umgebenden kulturellen Milieus
(des «objektiven Geistes» in Familie, Schule, Beruf, Gesellschaft
usw.) sowie auch von andern Erbanlagen bei ihm (triebhafte und
Willenseigenarten, Stimmung, Phantasie und Ausdrucksfihigkeit,
intuitives und rationales Denken usw.). Da wir von der Gemiitsarmut
den Eindruck einer auf Unterentwicklung beruhenden Diirftigkeit
der ganzen gemiitlichen Sphire bekommen, liegt es nahe, sie auf eine
ererbte Schwiche der geistigen Grundhaltung zuriickzufiihren.
Gerade deshalb, weil die Gemiitsarmut eine hauptsiachlich grad-
miBige und formale Stérung in einem weiten Bereich des Seelischen
ohne Bezug auf bestimmte Inhalte ist, paBt sie sehr wohl zu den
andern, im Wesen ganz gleichen, vorwiegend erbbedingten psychi-
schen Verinderungen (z.B. Hyperthymie, Triebhaftigkeit, Uber-
erregbarkeit, Stimmungslabilitit, Haltarmut), welche die verschie-

99



denen Psychopathien bzw. die entsprechenden normalen Personlich-
keitseigenarten kennzeichnen. Da die echte, anfagebedingte Gemiits-
armut stets den ganzen gemiitlichen Bereich in allen seinen Tendenzen
beteiligt, liegt darin ein differentialdiagnostisch verwendbares Kri-
terium gegeniiber jenen erworbenen Verkiimmerungen des Gemiites,
die durch chronische Vertrotzung, Verbitterung, Veringstigung,
Verwahrlosung usw. eine anlagemifBige gemiitliche Unterentwick-
lung vortduschen kénnen. Wenn in einem Falle die Lieblosigkeit
nicht nur gegeniiber Menschen, sondern auch gegeniiber Tieren,
Pflanzen und Dingen deutlich ausgesprochen ist, wenn ferner die
Freude an sozialer Leistung im Beruf ebenso weitgehend fehlt wie
das Interesse an Erkenntnis und die Beeindruckbarkeit durch das
Schéne, dann diirfte es sich sehr wahrscheinlich um eine echte, anlage-
bedingte Gemiitsarmut handeln. Die erworbenen Fehlentwicklungen
pflegen nur zu partiellen Verkiimmerungen des an sich normalen
Gemiites zu fiihren, welche hauptsidchlich auf jenem Gebiete liegen,
auf dem sich die psychotraumatische Milieuwirkung abgespielt hat,
die zu der abnormen Entwicklung fiithrte. Deshalb verhalten sich
solche Leute besonders hiufig nur gegen die Mitmenschen — oder gar
nur gegen bestimmte Individuen (z.B. Vaterersatztypen) — scheinbar
gemiitsarm, wihrend die iibrigen Bereiche gemiitlicher Betitigung
ungeschédigt sind, ja nicht selten kompensatorisch iiberbetitigt wer-
den (z.B. Tierliebe). Selbst dann, wenn etwa eine Trotzentwicklung
in der Zerstorung von Dingen ersatzweise abreagiert wird, zeigt
sich, daB3 dieser Mensch doch an andern Dingen hingt.

Da also die echte Gemiitsarmut keineswegs nur die ethischen
Verhaltensweisen, sondern ein viel umfassenderes Gebiet der Psyche
betrifft, wire es zweckmifig, wenn man die bisher mit Gemitsarmut
synonym gebrauchte Bezeichnung «moralischer bzw. ethischer
Defekt» tiberhaupt nicht mehr verwenden wiirde. Sie ist unnétig
und fiihrt leicht zu dem MiBverstindnis, es handle sich um nichts
anderes als eine ethische Beeintrichtigung. Wyrsch betont zutreffend,
daB die schwer antisozialen Verbrechertypen hiufig erst dann ent-
stehen, wenn zur Gemiitsarmut noch tbermiaBige Triebhaftigkeit
oder Hyperthymie oder Haltarmut oder Schwachsinn hinzutritt.
Sofern dies der Fall ist, soll es in der Diagnose ausdriicklich gesagt
werden; dagegen pflegt die Verwendung des Ausdruckes «moralischer
Defekt», welchen man rasch fiir einen Kriminellen zur Hand hat, den
Bemiithungen um feinere Personlichkeitsanalyse bloB Abbruch zu tun.

60



4. Das Gewissen

Nachdem wir nun gesehen haben, da das Gemiit sowohl ethische
wie auBerethische Verhaltensweisen umfaBt, ist demgegeniiber fest-
zustellen, daf3 das Gewissen — wir betrachten vorerst nur das voll-
entwickelte Gewissen des erwachsenen Menschen — ein rein ethisches
Phianomen darstellt. Es wurde bereits frither (Seite 52) auf die Eigen-
art des sittlichen Erlebens hingewiesen. Zwar wird auch das Er-
kennen des Wahren und das Erfithlen und Gestalten des Schénen
als unbedingt wertvoll erlebt; doch steckt in diesen Werterlebnissen
nicht ein so unmittelbar dringender, imperativ gesteigerter Appell
an Willen und Handeln wie im ethischen Sollen. Letzteres ist eine
besondere Erlebnisqualitit in der Subjektseite der ethischen Wert-
gefihle und Strebungen, die sich deshalb immer wieder an die
Freiheit der Person wenden, welche sich fiir die Verwirklichung der
ethischen Forderung verantwortlich fiihlt. Dieser eigentiimliche
Charakter des sittlichen Erlebens bringt es mit sich, daB es nur dann,
wenn ich ethischen Anspriichen nicht geniige, zum spezifischen Pha-
nomen des Schuldgefiihls kommt, das Liickert zutreffend ein nicht weiter
ableitbares Urgefiihl nennt. Wenn ich es irgendwo an #sthetischem
Geschmack habe fehlen lassen oder die Gelegenheit zum Erwerben
einer Erkenntnis versiumt habe, die mir fiir die ethische Selbstge-
staltung nicht wichtig erscheint, so kann sich zwar ein Bedauern, aber
kein Schuldgefiihl einstellen; selbst der Kiinstler oder der Forscher
hat keine Schuld-, sondern nur Unzufriedenheits- und Minder-
wertigkeitsgefiihle, wenn seine Arbeit trotz aller Mithe nicht geniigend
vorwirts geht. Sobald er aber durch falsche, billige Effekte bzw.
durch intellektuelle Unredlichkeit der Pflicht der Wahrhaftigkeit
nicht geniigt, stellen sich bei ihm, da seine Situation nun einen
ethischen Aspekt bekommen hat, Schuldgefiihle ein. Wenn sich der
religiose Mensch vor Gott siindig fiihlt, weil er infolge seiner Men-
schennatur nicht sein ganzes Leben Gott zu weihen vermag, so ist
diese unentrinnbare Siinde (die «Erbsiinde») ein ganz anderes Er-
lebnis als die sittliche Schuld, die, wie Bodenhetmer mit Recht betont,
nur im Zusammenhang mit dem menschlichen Freiheitserlebnis auf-
treten kann. Schuld ist also ein spezifisch ethisches Phinomen, was
auch fiir das Gewissen gelten muf}, da es bei diesem immer nur um
eigene Schuld oder Nichtschuld geht. Denn als riickblickendes Ge-
wissen sagt mir seine «Stimme», ob ich mich durch eine Tat bzw.

61



eine Gesinnung schuldig gemacht habe oder nicht; als voraus-
schauendes Gewissen befiehlt es mir, wie ich handeln soll, um nicht
schuldig zu werden. — Das rein ethische Wesen des Gewissens wird
verkannt, wenn man, wie es nicht selten geschieht, von kiinstleri-
schem, wissenschaftlichem, Leistungs-, Arbeitsgewissen und derglei-
chen redet und damit auBerethische Phinomene meint. In Wirklich-
keit kann das echte Gewissen gerade zuriickgedringt werden durch
einseitig #sthetische Einstellung (z.B. bei Oscar Wilde) oder durch
fanatischen Dienst an der Wissenschaft (Gelehrter, der aus Erkennt-
nisstreben zu weit gehende Experimente an Menschen macht). Um-
gekehrt kann eine sehr gewissenhafte Personlichkeit ohne alle dsthe-
tische oder intellektuelle Bildung sein. Solche Beobachtungen lassen
sich nur dann ungezwungen verstehen, wenn man das Gewissen als
rein ethisches Phinomen ansieht. — Man hat auch viel von religiosem
Gewissen gesprochen, wogegen nichts einzuwenden ist, solange Klar-
heit dariiber besteht, daB3 es sich lediglich um eine religiése Deutung
des Gewissens handelt, das aber nach wie vor ein rein ethisches
Phinomen bleibt. Auch wenn die « Stimme» des Gewissens irgendwie
als Hereinwirken Gottes in die menschliche Seele gedeutet wird, so
bleibt doch die Tatsache bestehen, daB im Gewissenserlebnis selbst
nichts von jener Anwesenheit eines Transzendenten erfahren wird,
wodurch alles religiése Erleben nach dem iibereinstimmenden
Zeugnis von Menschen, die es wirklich erfahren haben, gekenn-
zeichnet ist. Wie z.B. Haberlin iiberzeugend ausfiithrt, wird mir im
Gewissen mit besonderer Eindringlichkeit klar, daB das Sittliche
schlechthin in sich selber wertvoll ist, so dal es keiner weiteren
Begriindung und Stiitze bedarf. — Das spezifisch ethische Wesen des
Gewissens geht auch dann verloren, wenn man seinen Begriff so
weit faBt, daBl man es mit Liickert als die zentrale Steuerungsinstanz
des Selbst bezeichnet oder mit Nachmansohn unter Gewissen alle
Antriebe versteht, welche sich aus echten Lebensaufgaben ergeben,
also unserem «Bauplan» entsprechen. Wenn ich eine musikalische
oder mathematische Anlage brach liegen lassen mul, so kann ich
zwar dariiber héchst ungliicklich sein; ich werde mich aber nicht
vor meinem Gewissen schuldig fithlen, es sei denn, ich komme mir
dadurch in meiner Aufgabe beeintrichtigt vor, andern Menschen
zu helfen. Wire, wie Nachmansohn annimmt, jede bewuBte, bauplan-
gemifBe Strebung ein Gewissensantrieb, so miilten wir dauernd
Gewissenserlebnisse haben, wihrend es doch wohl zweifellos ist, daf3

62



uns solche nur ausnahmsweise zuteil werden. — Als Ergebnis der
bisherigen Erérterungen ist also festzuhalten, daB das Gewissen
Immer ein ethisches Erlebnis ist, weil es sich, wie auch Blum betont,
bei ihm stets um eigene Schuld oder Nichtschuld handelt.

Da schon bei der psychologischen Beschreibung des Gewissens zahl-
reiche und tiefgehende Meinungsverschiedenheiten unter den Au-
toren bestehen, mit denen wir uns aber aus Raumgriinden nicht
auseinandersetzen kénnen, miissen wir hier versuchen, die Gewissens-
vorginge nochmals kurz deskriptiv zu kennzeichnen. Im Laufe
meines Daseins entwickelt sich ein prinzipieller ethischer Werlentwurf,
d.h. eine innere Ordnung sittlicher Werthaltungen, die sich auf die
wichtigsten Aspekte menschlichen Gemeinschaftslebens beziehen.
Dieser Wertentwurf erwichst aus den Auseinandersetzungen meiner
geistigen Grundhaltung (vgl. Seite 45) mit den Lebens- und Ideen-
kreisen, denen ich angehore, und mit den Umweltsituationen, denen
ich begegne, wobei die sich ergebenden ethischen Probleme aus
meiner personalen Freiheit heraus entschieden werden kénnen. Der
Prinzipielle Wertentwurf ist nur zum geringsten Teil in Form ratio-
naler Urteile gegeben; meistens handelt es sich um unformulierte,
oft nicht klar bewuBte Werthaltungen, die sich auch in einem
gewissen, jedoch langsamen Gestaltwandel befinden, entsprechend
den allmihlichen Aspektverschiebungen im Ablauf eines Lebens.
Gehen wir nun vom hiufigsten Fall aus, daB das Gewissen auf eine
begangene schlechte Tat zuriickblickt, so wird eigentlich nicht in
erster Linie die Tat, sondern der ihr zugrunde liegende spezielle
Wertentwurf verurteilt, weil dieser allzu einseitig durch egoistische
Triebe bestimmt wurde und daher mit dem prinzipiellen Wertent-
wurf irgendwo nicht iibereinstimmt, weshalb die innere ethische
Ordnung verletzt ist. Eine ausgeprigte Reaktion des Gewissens
erfolgt jedoch nur dann, wenn die Tat und ihr besonderer Wert-
entwurf ein Ergebnis der Willensentscheidung des personalen Ich
und daher von FreiheitsbewuBtsein begleitet waren. Die Abwertung
der schlechten Tat erfolgt nun in einem spezifischen Akt des Selbst,
den Bremi Gewissensstellungnahme genannt hat. Sie mufl als ein
geistiges Wertgefithl beschrieben werden, dessen gegenstdndlicher
Anteil der schlechten Tat ihre Unwertqualitit verleiht, wihrend
sein subjektiver Gehalt in der typischen Farbung des Schulderlebens
besteht, das in eigentiimlicher Tiefe im Grunde der Seele dem Selbst
entquillt. Dieses Erlebnis stellt das Kernphdnomen des Gewissens dar;

63



wir finden es nur bei ihm und sonst nirgends. Da die Stellungnahme
als erste Phase des Gewissensvorganges im Selbst entsteht, tritt sie
in einer gewissen «Ferne» vom personalen Ich auf (Heidegger, Kuhn,
Hifner ), das den «Ruf» des Gewissens anfinglich oft nur sehr unbe-
stimmt, bloB als eine vage Unruhe vernimmt. Daraus wird es ver-
stindlich, daB3 das personale Ich den Gewissensvorwurf so oft iiber-
hoéren, umdeuten oder verdringen kann. Findet dies nicht statt,
dann erfolgt hiufig in einer zweiten Phase des Gewissensvorganges
die Annahme des Schuldgefiihls durch die bewuBte Person. Erst jetzt
akzeptiert diese den Einspruch «aus der Tiefe», weshalb Fung sagt,
der Vorgang finde gewissermallen «in zwei Stockwerken» statt.
Nun tibernimmt der Mensch mit Wissen und Willen seine Schuld,
formuliert sie in Gedanken als ausdriickliches ethisches Werturteil
und reagiert auf sie mit Schamgefiihl. Die Herabsetzung des Eigen-
wertes vor sich selbst und Andern, wie man sie in der Scham spiirt,
gehort zu jeder bewuBten Annahme eines Gewissensvorwurfs. Das
Schamgefiihl ist also ein durch das Schulderlebnis mofivierter Be-
wuBtseinsvollzug; diese beiden Wertgefiihle diirfen nicht miteinander
verwechselt werden. Auch Furcht vor den iiblen Konsequenzen der
schlechten Tat und Angst vor noch unfaBbaren Gefihrdungen
treten nicht selten in der zweiten Phase des Gewissensvorganges
auf; sie gehéren aber, wie Nachkmansohn und Hifner mit Recht be-
tonen, nicht wesensmaBig zum schlechten Gewissen und spielen
beim reifen Menschen eine relativ geringe Rolle. Das Schuldgefiihl
ist seinem Wesen nach frei von Furcht und Angst, kann aber diese
Gefithle hiufig motivieren, wenn Charakter, Erziechung und Welt-
anschauung (z.B. Glaube an Strafen im Jenseits) einen Menschen
zu furchtsamem und &dngstlichem Reagieren geneigt machen. Das
schlechte Gewissen kann nun in einer dritten Phase, die sich, wie
Kuhn sagt, hiufig wieder «jenseits des Ich», d.h. im Selbst abspielt
und deshalb den Charakter unwillkiirlichen Erlebens hat, zur Ent-
wicklung der Reue fithren. Diese ist eine Strebung — Scheler nennt sie
eine «zielmiBige Bewegung» der Seele —, die auf eine innere Wand-
lung, nimlich die Anderung jenes speziellen Wertentwurfs gerichtet
ist, der die bose Tat entstehen lieB, welch letztere ja nicht unge-
schehen gemacht werden kann. Indem durch die Reue der spezielle
Wertentwurf korrigiert, d.h. in Ubereinstimmung mit dem prinzi-
piellen gebracht wird, fiihrt sie zur Tilgung der Schuld, d.h. jener
Diskrepanz zwischen den beiden Wertentwiirfen, und damit zum

64



Schwinden des Schuldgefiihls, weil die innere Ordnung wieder her-
gestellt ist. Anfinglich ist die Reue mehr von Schmerz iiber die
begangene Tat, spiter mehr von Gliick iiber die Abnahme des
Schulddruckes begleitet. Furcht und Angst pflegen, wie Scheler sehr
richtig gesehen hat, die Entwicklung der Reue zu stéren und zu
hemmen. Wie alle ethischen Vollziige, so dringt auch die Strebung
der Reue auf Mobilisierung des personalen Willens, um auf diese
Weise ihr besonderes Ziel, nimlich die Wandlung des speziellen
Wertentwurfs eher zu erreichen. Deshalb wird auch die vom Selbst
ausgehende Reue ofters doch wieder eine Angelegenheit der be-
wuBten Person. Manchmal greift diese aber nicht ein, wenn die
Reue schon als unwillkiirliche Strebung des Selbst zu ihrem Ziele
kommt. Indem sie als innere Siihne erlebt wird, fordert sie an sich
keine #auBere Strafe; sie nimmt sie aber willig an, wenn die Strafe
als gerechter Ausgleich und Hilfe zur inneren Umstellung angesehen
werden kann. Haufig wird zwischen Tat- und Seinsreue unter-
schieden; die letztere kommt dann zustande, wenn ich z.B. meine
Willensschwiche als Ursache immer neuer Abweichungen von
meinem prinzipiellen Wertentwurf erkannt habe und ich nun diese
Schwiche zu dndern suche. — Wihrend wir uns im nunmehr eror-
terten riickblickenden schlechten Gewissen als schuldig fithlen, erfolgt
beim guten nach einer Selbstpriifung die Stellungnahme des Nicht-
Schuldigseins, d.h. des Einklangs zwischen speziellem und prin-
zipiellem Wertentwurf, weshalb es zum Erlebnis inneren Gliickes
kommt. Im vorausschauenden Gewissen wird zu einer erst geplanten
Tat, also zu einer bestimmten Strebung im Hinblick auf mégliches
Schuldigwerden Stellung genommen, sei es negativ wie im warnenden
oder positiv wie im anireibenden Gewissen. Dadurch kénnen Willens-
akte motiviert werden, wenn nicht die Strebung im ersten Fall
bereits schon durch eine unwillkiirliche Hemmung im Selbst unter-
driickt wird bzw. sich im zweiten Fall direkt in Handlung umsetzt.

Das Kernphinomen des Gewissens, nidmlich die Stellungnahme
in bezug auf die Schuld, ist ein ethisches Wertgefiihl des Selbst von
besonderer Tiefe und gehért unzweifelhaft weder der triebhaften
Sphire noch der bewuBten Person, sondern dem Gemiit an. Es
handelt sich um eine gemiithafte Verhaltensweise zu -sich selbst,
um ein Selbsterleben, das in dieser Kernphase noch keine artikulierte
Selbsterkenntnis ist. Beim schlechten Gewissen ist auch der an-
schlieBende Reueakt eine typische AuBerung des Gemiites. Daneben

65

5 Studia Philosophica XIX



konnen aber, wie aus unserer Beschreibung hervorgeht, beim Ge-
wissen noch Denk- und Willensakte der bewuB3ten Person auftreten,
die allerdings gegeniiber den Grundlagen des Gewissens im Gemiit
mehr nur sekundire Bedeutung haben.

Die psychologische Erfahrung zeigt nun, daB es zwei verschiedene
Typen des Gewissens gibt. Seine gemiithaften Grundphinomene
sind bei beiden Formen hinreichend gut entwickelt — ohne sie ist
eine lebendige Betitigung des Gewissens gar nicht moglich —; die
rational-willentlichen Vorginge sind aber verschieden ausgeprigt.
Im einen Fall — ndmlich beim vorwiegend rationalen Willensmen-
schen, dem sogen. Teletiker, wie Rigffert ihn nennt — ist die bewuBte
Verarbeitung der urspriinglichen Gewissensstellungnahme sowie der
Reue sehr ausgesprochen, so daB3 die Gewissensprobleme im Leben
der bewuBten Person eine ziemlich groBe Rolle spielen, weil sie
denkend und willentlich ausgetragen werden. Im andern Fall —
beim vorwiegenden Gemiitsmenschen — tritt die personale Verar-
beitung stark zuriick und das Gewissen bleibt mehr ein unbewuBtes,
unwillkiirliches, nur erlebtes Phinomen. Gerade bei Menschen mit
reichem und lebendigem Gemiit kommt es oft nicht zu gréBeren
ethischen Auseinandersetzungen im BewuBtsein. Die Gewissensvor-
ginge werden nicht etwa verdringt, aber sie vollziehen sich ziemlich
unbemerkt, treten mehr nur in Form leiser, gefithlsmiBiger Stellung-
nahmen ins BewuBtsein, fithren aber nicht weniger als bei der ersten
Form doch zu einem dem Gewissen entsprechenden Wandel der
Einstellung und des Verhaltens. Insbesondere Frankl und Fung haben
gezeigt, daB die Gewissensvorginge auch ganz unbewuBt — also
sogar ohne gefiihlsmiBige Reprisentanz in der bewuBten Person —
ablaufen und sich hie und da in kennzeichnenden Triumen ver-
raten koénnen. Die ethische Anderung der Handlungsweise erfolgt
dann ganz unvermerkt, ohne jedes BewuBtsein davon.

Auch die Befunde der differentiellen Persénlichkeitskunde weisen
ganz deutlich darauf hin, da die Grundlagen des Gewissens dem
Gemiit angehdren. Gemiitsarme Menschen zeigen immer auch eine
herabgesetzte Fihigkeit, zu sich selbst unter dem Gesichtspunkte
der Schuld Stellung zu nehmen, verraten also immer eine Armut des
Gewissens. Persénlichkeiten mit reichem Gemiit haben stets auch
ein feines und lebendiges Gewissen, sind also «gewissenhaft»; der
gegenteilige Anschein kann nur dann einmal entstehen, wenn das
Gewissen weitgehend unbemerkt abliuft und sich darum der Beob-

66



achtung leicht entzieht. Gelegentlich nennen wir einen Menschen
gewissenhaft, bei dem nur die bewuBten Sckundirphinomene des
Gewissens etwas hypertrophisch, dessen gemiitliche Grundlagen aber
eher kiitmmerlich sind; ein derart pedantischer Mensch pflegt dann
nicht besonders gemiitsreich zu sein. Diese Typen leiten hiniiber
zum Fall des kalten, gemiitsarmen Prinzipienmenschen mit eisernen
Grundsitzen, den man hie und da auch noch — aber durchaus zu
Unrecht — gewissenhaft nennt. Denn solche Menschen leben nur aus
einem zwar aufdringlich bewuBten, aber kiitmmerlichen prinzipiellen
Wertentwurf, jedoch nicht aus ihrem Gewissen heraus, das ebenfalls
wenig entwickelt ist, da ja diese Menschen gerade das nicht kénnen,
was das Wesen des Gewissens ausmacht: sich immer wieder unter
dem Aspekt der Schuld in Frage zu stellen. Nicht nur in quantitativer,
auch in qualitativer Hinsicht gehen Ausprigung von Gemiit und
Gewissen einander parallel. Besondere Tiefe, Wirme, Schwere oder
die gegenteiligen Eigenschaften der Gefiihlsreaktionen des Gemiites
zeigen sich in Zhnlicher Weise auch im Gewissen an. Wenn Wellek
im Gewissen ein eigenes, iiber das Gemiit hinausgehendes und zu
ihm polares Prinzip sieht, wahrend wir das Gewissen seiner Grund-
lage nach einfach fiir einen Teilbereich des Gemiites halten, so
kommt dies daher, dal Wellek unseres Erachtens das Rationale und
WillensmiBige am Gewissen zu einseitig betont, wihrend wir ebenso
wie Bremi darin nur Sekundirerscheinungen und in der gefiihls-
mifigen Stellungnahme des Gewissens sein Kernphinomen sehen.
Nach unserer Meinung steht empirisch unzweifelhaft fest, daB das
Innerste des Gewissens Wertgefiihl ist, wihrend erst eine nachtrag-
liche Entwicklung, die eintreten kann, aber nicht muf, zu rationalem
Urteil und Willen fithrt. —

In unseren bisherigen Erérterungen haben wir nur das ausgereifte
Gewissen des erwachsenen Menschen im Auge gehabt. Im letzten
Vierteljahrhundert hat sich nun aber in der Literatur die Auffassung
immer mehr durchgesetzt, daB das Gewissen beim Kinde eine Vor-
stufe hat, die der egoistischen Phase und damit dem triebhaften Ich
(vgl. Seite 44) angehért und die dann im Laufe der Entwicklung
immer mehr von einer neuen, reifen Ausprigung des Gewissens in
der geistigen Organisationsstufe der Psyche abgelést wird. Ent-
sprechend den verschiedenen Gesamtanschauungen iiber den Aufbau
der Personlichkeit ist diese Auffassung sehr unterschiedlich dargestellt
worden (Spranger, Bergson, Nachmansohn, Caruso, Reiniger, Richard,

67



Odier, Piaget, ulliger, Fromm, Hifner, Jung, Wolff); doch wird iiberall
die Anschauung vertreten, da3 das Gewissen aus zwei verschiedenen
selbstandigen Wurzeln herauswichst, die wir entsprechend unserer
Terminologie die triebhafte und die geistige Wurzel nennen miissen.
Die kindliche Vorstufe hat man heteronomes oder autoritires oder
primitives Gewissen genannt oder hat auch einfach von Moral
gesprochen, weil dieses Gewissen auf den bestehenden Sitten (mores)
der unmittelbaren Umgebung beruht. Das reife Gewissen wurde
dann als autonomes oder humanistisches bezeichnet, oder man hat
bei seinen AuBerungen von Ethik im Unterschied zur Moral geredet.
Auf Grund dieser Differenzierung konnten manche Beobachtungen
und Schlisse Freuds iber die Entstehung einer besonderen psychischen
Instanz, die er Uberich nannte, erst ins richtige Licht geriickt werden :
Es zeigte sich, daB diese Freudschen Aufstellungen zwar fiur die Er-
klarung der heteronomen Moral des Kindes sehr zutreffend und
bedeutsam sind, daB sich aber aus ihnen die autonome Ethik nicht
herleiten l4Bt. Von groBer Wichtigkeit fiir die empirische Unter-
bauung der Anschauung von den zwei Wurzeln des Gewissens sind
die weitgespannten, subtilen Untersuchungen Piagets tiber die Ent-
wicklung des moralischen Urteils beim Kinde geworden. Piaget hat
gefunden, daB die Kinder bis etwa zum 7. Lebensjahr alle Regeln
und Ordnungen in erster Linie auf die allmichtige Autoritat der
Eltern oder ihrer Ersatzpersonen zuriickleiten, also eine heteronome
Moral vertreten, die mit einer egozentrischen, kontaktarmen Ein-
stellung verbunden ist. Erst nach dem 7. Jahre tritt ein autonomes
RegelbewuBtsein in den Vordergrund, weil in jedem Kinde ein
eigener Ordnungswille erwacht, so daB die Regeln des Verhaltens
in freier Zusammenarbeit der Kinder, die sich beim Spiel, in der
Schule usw. treffen, aus einer gegenseitigen Achtung und Fiirsorge
heraus entstehen, die nicht aus fritheren seelischen Erscheinungen
herleitbar oder sonstwie empirisch begriindbar sind, so daB wir hier
von einer geistigen Einstellung (vgl. Seite 46) sprechen kénnen.
~ Wir miissen uns nun noch eingehender mit der Entstehung und
den Eigenarten der heferonomen Moral beim Kinde beschiftigen. Solange
sich ein Kind nur rein duBerlich der Autoritit der Eltern unterzieht
und ihre Gebote bloB aus Furcht vor Strafe oder Hoffnung auf
Belohnung befolgt, kann man noch nicht von Gewissen reden. Dies
ist erst dann der Fall, wenn das Kind sich die fiir sein Leben bedeut-
samen Stellungnahmen seiner Eltern und damit deren Gestalten

68



selbst «einverleibty», d.h. sie aus der peripheren Gegenstandssphire
seines Erlebens in den zentralen Innenbereich seiner Psyche ein-
bezieht. Diese Introjektion ist ein sehr urtiimlicher ProzeB und setzt
schon im zweiten Lebensjahr ein, wofiir Julliger Beispiele bringt.
Beobachtungen an Kleinkindern legen den SchluB nahe, daB ver-
schiedene egoistische Triebregungen eine solche Verinnerlichung
motivieren konnen; sie pflegt deshalb erfahrungsgemiB am inten-
sivsten zu erfolgen, wenn ambivalente Triebeinstellungen beteiligt
sind, wie dies beim Kind gegeniiber den Eltern so haufig der Fall ist.
Egoistische Modifizierungen der vitalen Erhaltungs-, Aggressions-,
Zirtlichkeits- und Unterwerfungstriebe (vgl. Seite 44) kénnen hier
eingreifen. Das kleine Kind fiihlt in der Furcht vor den Eltern seine
Erhaltung gefihrdet und nimmt ihre Weisungen deshalb in sich
hinein, so daB es sie nun wie von ihm selbst ausgehend erlebt, weil
es dadurch zugleich die Michtigkeit der Eltern introzipiert und so
seine Schwiiche ausgleicht. Auch aggressive Triebe des Kindes
kénnen, wie Freud dargetan hat, durch die introjektive «Verschlin-
gung» der Eltern zu einer gewissen Befriedigung kommen. Ferner
kann der Zirtlichkeitstrieb das Kind zu einer solchen «Einver-
seelung» dringen: Indem es diejenigen Gestalten, die sich um sein
Dasein sorgen, es behiiten und bestitigen, in sich einbezieht, berei-
chert und erweitert es sein Leben. Endlich spielt oft der Unterwer-
fungstrieb eine wesentliche Rolle bei der introjizierenden Identifi-
kation des Kindes mit den Eltern, da seine Hilflosigkeit dadurch
Sicherung und Halt findet. Natiirlich handelt es sich hier nur um
rein phantasiemiBige Triebbefriedigungen, die ja beim Kleinkind,
das Phantasiec und Wirklichkeit noch nicht klar auseinanderhilt,
sehr hiufig vorkommen. Die eigentliche Liebe zu den Eltern, die als
Gefiihl der geistigen Stufe beim Kinde erst spiter erwacht, ist bei
dem Introjektionsvorgang nicht beteiligt; denn Liebe fithrt nicht
zur Identifikation, die nur triebhaften Tendenzen dient, sondern zur
geistigen Wir-Bildung ohne Antastung der Grenzen von Ich und Du.
Nach Freuds Auffassung kommt durch die beschriebene Introjektion
das Uberich zustande, das in dem Seite 43 ff. entworfenen Persénlich-
keitsaufbau als besondere Instanz der egoistischen Stufe gedacht
werden muB, deren hemmende Einfliisse sich nur auf das triebhafte
Ich beziehen. Wenn Freud erklart, daB das Uberich weitgehend un-
bewuBt sei, so paBt dies zu unseren fritheren Ausfithrungen, nach
denen im Zeitpunkt der Entstehung des Uberich zwar mehr oder

69



weniger dumpfes seelisches Erleben méglich, die klarbewuBte Person
aber noch gar nicht ausgebildet ist. Durch die Auswirkungen der
introjizierten elterlichen Verbote gliedert sich vom Uberich aus in
die triebhaften Strebungen der egoistischen Stufe ein System von
Triebhemmungen ein, das man auch Uberich-Moral nennt, und
nun zeigt das Gewissen des Kindes die Ubertretung der verinner-
lichten Verbote an, die dann erfolgt, wenn eine bestimmte Tat
allzusehr seinem Egoismus statt den erworbenen Triebhemmungen
entspricht. Dadurch entsteht beim Kinde ein Schuldgefiihl auf dhn-
liche Weise, wie wir es fiir das Gewissen des reifen Menschen be-
schrieben haben. Dieses Schuldgefiihl pflegt aber beim Kinde viel
weniger eindringlich als beim Erwachsenen zu sein, weil — verglichen
mit der bewuBten Person — das Freiheitserlebnis auf der egoistischen
Stufe weit geringer ausgesprochen ist. Immerhin fillt es auch hier
nicht véllig weg; denn schon bei den triebhaften Handlungen dieser
Stufe entwickelt sich ja eine gewisse zentrale Steuerung der Stre-
bungen und deshalb auch das Erlebnis ihrer Lenkbarkeit. Das
reine Schuldgefiihl ist also beim Kinde meist unbedeutender als
beim reifen Gewissen, dafiir aber viel stirker von Furcht vor Strafe,
Angst vor weiteren unbestimmten Gefihrdungen von den Eltern
her und eventuell auch Trotz gegen sie durchsetzt. Diese Gefiihle
driangen sich beim Kind deshalb vor, weil es, wie Fromm hervorhebt,
durch die Introjektion sich durchaus nicht vollig von der ZuBeren
Autoritit der Eltern gelost hat, sondern sowohl an sie wie an die
introzipierten Forderungen, an die duBere wie an die innere Ordnung
gebunden bleibt. Da beim Kinde die Furcht vor Strafe meist eine
groBere Rolle spielt als das Schuldgefithl, wobei, wie Piaget betont,
namentlich bei jiingeren Kindern die Strafe noch sehr den Charakter
einer willkiirlichen Vergeltung durch die beleidigte Autoritit, nicht
den eines gerechten Ausgleichs hat, werden die Kinder oft zu kurz-
schliissigen Reaktionen der Selbstbestrafung getrieben, indem sie
auch die ziichtigende Rolle der Eltern introjizieren. Da Furcht die
Entwicklung der Reue hemmt (vgl. Seite 65), finden wir diese bei
Kindern selten in tiefgehender Weise; natiirlich ist auch die infantile
Selbstbestrafung, wobei man sich blo8 ein Ubel zufiigt, etwas ganz
anderes als die innere Wandlung durch die Reue. Die kindlichen
Gewissensvorginge haben bei dem schwachen Freiheitserlebnis und
dem kaum vorhandenen Appell an einen bewuBten Willen — der ja
in der ersten Zeit des infantilen Gewissens noch gar nicht und spéter

70



erst gering entwickelt ist, weshalb auch ein deutliches Pflichtbewuf3t-
sein fehlt — haufig einen halb automatischen, reflexdhnlichen Cha-
rakter, wobei die starren Selbstbestrafungsreaktionen diesen Abldufen
ofters eine auffallende Note geben koénnen. Inhaltlich besteht die
heteronome Moral des Kindes hauptsichlich aus Verboten (z.B.
Verbot des Ungehorsams, des Stehlens, der aggressiven und sexuellen
Betitigung) und ist nur auf das Prinzip des blinden Gehorsams
gegeniiber der Autoritit gegriindet: Was diese befichlt, ist gut. Die
Verbote haben fiir das jiingere Kind einen eigenttimlich kategorischen
Charakter, sind unantastbar und miissen mit pedantischer Genauig-
keit befolgt werden. Dies rithrt nicht etwa davon her, daB3 das Kind
die in den Verboten enthaltenen Wertungen selbst als unbedingt
erleben wiirde, sondern nur daher, daB es die Herrschaft der Eltern
als geradezu allmichtig und unfehlbar empfindet. Fiir das Kind
kommen als Autoritiaten neben den Eltern nur noch gewisse néichste
Beziehungspersonen in Frage, ferner auch die 6ffentlichen Meinun-
gen in seiner unmittelbaren Umgebung. Wegen des eingeschrinkten
kindlichen Horizontes muf3 seine heteronome Moral einen engen,
konkreten, traditionsgebundenen Charakter haben und kann ferner-
liegende Probleme noch nicht erfassen.

Etwa vom vierten bis fiinften Lebensjahr an, besonders hervor-
tretend aber in den unteren Schuljahren und dann wieder in der
zweiten Pubertitshilfte, wird die triebhafte Autorititsmoral des
Kindes immer mehr durch die autonome Eihik abgelost, welche der
geistigen Stufe der Psyche angehért und durch den Aufbau des
prinzipiellen ethischen Wertentwurfes (vgl. Seite 63) entsteht. Die
ersten selbstindigen sittlichen Entscheidungen pflegen dann zu
erfolgen, wenn das Kind in Situationen gerit, die durch elterliche
Weisungen nicht geregelt sind oder wenn zwei autoritative Befehle
kollidieren. Dann wendet das Kind seine geistige Wertidee, die als
Grundhaltung sich in der Tiefe seines Wesens immer mehr geltend
macht, in einer durchaus irrationalen Weise auf die gegebene Situa-
tion an und kommt so zu einer eigenen-ethischen Stellungnahme.
Diese ist natiirlich mitbestimmt durch individuelle Anlagen und
kulturelle Umwelteinfliisse, erfolgt aber letzten Endes doch aus der
im Laufe der Entwicklung langsam wachsenden Freiheit der Person
heraus. Vieles aus der kindlichen Autorititsmoral wird in die auto-
nome Ethik durch eigene Entscheidung iibernommen; anderes wird
entsprechend meinen persénlichen Wertungen modifiziert oder als

71



fir mich nicht mehr passend verworfen, worin die zunehmende
Ablésung von den Autorititen der Kindheit zum Ausdruck kommt.
Jeder Widerstreit sittlicher Wertungen wird einer neuen individuellen
Entscheidung unterzogen, wodurch ein autonomes Ethos entsteht,
das im Unterschied zur kindlichen Autorititsmoral mehr positive
Vorsitze anstatt bloer Verbote enthilt, einen viel weiteren, offenen
Horizont hat, auch allgemeinere und abstraktere Probleme in seinen
Bereich zieht, in seinen Stellungnahmen toleranter, plastischer und
kritischer ist und mehr durch eigene verniinftige Einsicht geleitet
wird. Was von der heteronomen Moral nicht in die autonome Ethik
aufgenommen worden ist, hat keine Bedeutung und Aktualitit fir
die Persénlichkeit mehr. Die phantastischen infantilen Triebbefrie-
digungen durch die Introjektion der elterlichen Gestalten verlieren
infolge des wachsenden kindlichen Realititssinns thre Wirksamkeit;
zudem erwacht die Kritik an Vater und Mutter, die ihre Michtig-
keit und Unfehlbarkeit einbiiBen. Damit ist der infantilen Autoritats-
moral die Grundlage entzogen.

Aus unseren Ausfithrungen iiber die Entwicklung der heteronomen
Uberich-Moral ergibt sich, daB diese in erster Linie durch die
Erziechung des Kindes gestaltet wird. Wichst es ohne zureichendes
autoritatives Vorbild auf, weil sich niemand geniigend um es be-
kiimmert, dann kann bloB ein schwaches Uberich entstehen, weshalb
sich nur ungeniigende Hemmungen in die egoistische Triebhaftig-
keit des Kindes einschalten. In diesen Féllen droht die Verwahr-
losung, da solche Kinder ihrem egoistischen Verlangen nach Besitz,
Macht, Geltung, GenuB véllig verfallen und darum asozial werden
konnen. Darin zeigt sich, wie notwendig die autoritative Moral als
Vorstufe fiir den weiteren Aufbau ist. Auch verwahrloste Jugend-
liche kénnen sich allerdings in den spiteren Entwicklungsjahren
ofters noch zurechtfinden, wenn sich die anlagemiBige geistige
Grundhaltung und damit die Reifung der Persénlichkeit zu einer
neuen Stufe geniigend durchsetzt. Oft ist die Sozialisierung aber
auch nicht mehr méglich, weil jener moralische Grundstock fehlt,
der normalerweise von der selbstindigen Ethik iibernommen wird.
Empfingt das Kind eine allzu strenge Erziehung — ebenso ungiinstig
wirkt ein zwischen Extremen schwankendes Verhalten der Eltern,
weil dann die plétzliche Hirte jeweilen ganz iiberméBig empfunden
wird —, dann bildet sich ein sehr rigoroses Uberich, so daB das Kind
unter allzu groBen Hemmungen, Minderwertigkeits- und Schuld-

72



gefithlen, vor allem aber an Straffurcht und Autorititsingsten leidet.
In solchen Fillen kommt es nicht selten zu kindlichen Neurosen, da
gewisse Konflikte zwischen egoistischen Trieben und heteronom
erworbenen Hemmungen sich zu derartig quilender Schirfe zu-
spitzen kénnen, daB sie abgesperrt werden und sich dann in indirekten
neurotischen Symptomen &duBern. Bei Kindern mit uberwertiger
Autorititsmoral kann der Durchbruch der autonomen Ethik erheb-
lich erschwert und verzégert werden, bis schlieBlich die kritische
Einstellung gegeniiber den Erzieherpersonen und damit die autonome
Orientierung doch die Oberhand gewinnt. Der normale Abbau
der kindlichen Moral bleibt nur dann aus, wenn eine Reifungs-
hemmung der ganzen Persénlichkeit eintritt, so daB sie mehr oder
weniger auf einem infantilen Stadium stehenbleibt, sei es aus konsti-
tutionellen Griinden oder infolge einer Fehlentwicklung, die ein-
treten kann, wenn die Eltern den jungen Menschen dauernd in einer
iibertriebenen Abhingigkeit halten. Derartige Leute bleiben auch
im erwachsenen Alter in einem engen, konservativen Sittenkodex
stecken, kénnen weiterreichende Probleme gar nicht sehen und
wirken deshalb unselbstindig und naiv. Sie werden dann auch
solchen Michten, die weit tiber ihre infantile Erlebniswelt hinaus-
reichen, wie dem Berufskreis, dem Staate oder Gott, in der sklavischen
Unterwiirfigkeit des von Strafangst geplagten Kindes begegnen. —

Durch unsere Erorterungen ist nun das in der Einleitung auf-
geworfene Problem, wie sich Gemiit und Gewissen zueinander ver-
halten, geklirt worden. Gemiit ist die affektive Seite in der ge-
samten geistigen Organisationsstufe der Psyche und umfat neben
ethischen Gefiithlen und Strebungen noch zahlreiche auBerethische
geistige Haltungen. Gewissen aber ist seinem Kernvorgang nach
eine gefithlsmiBige Stellungnahme, bei der es stets um eigene Schuld
geht, also ein rein ethisches bzw. moralisches Phinomen. Es zeigt
einen sehr komplexen Aufbau, an dem unterschieden werden muf:
1. die triebhafte, kindliche Vorstufe des Gewissens, die sich auf eine
autoritative Moral bezieht und der egoistischen Stufe des Seelischen
angehort; 2. die Grundlagen des reifen Gewissens, ndmlich die
gefithlsmiBigen Stellungnahmen, die sich auf eine autonome Ethik
stiitzen und die einen Teilbestand des Gemiites ausmachen, also
zur geistigen Stufe der Psyche zu rechnen sind; 3. die sekundiren
rational-willentlichen Ausgestaltungen des reifen Gewissens, die der
personalen Stufe des Seelischen zugehéren und die unter Umstéinden

73



auch fehlen kénnen. — Obschon also die Kernphidnomene des Ge-
wissens im Gemiit zu finden sind, stehen Gemiit und Gewissen doch
im Verhiltnis von zwei Bereichen, die sich nur teilweise decken:
Es gibt viele Gemiitsphdnomene, die nicht zum Gewissen gehéren
(auBerethische und solche ethischen Verhaltensweisen des Gemiites,
bei denen die Frage eigener Schuld im konkreten Falle gar nicht
aufgeworfen wird), und umgekehrt finden wir wesentliche Erschei-
nungen des Gewissens, die mit dem Gemiit nicht in niherem Zu-
sammenhang stehen (triebhafte Vorstufe und rational-willentlicher
«Uberbau» des Gewissens).

5. Neurosen ber Gemiitsarmen

Wenden wir uns nun noch zu den gemiitsarmen Menschen, so
kann man in den ersten Lebensjahren von dieser Veranlagung nichts
feststellen, da sich auch bei normalen Kindern erst im dritten Jahre
die frithesten Regungen des Gemiites konstatieren lassen, das deut-
lich aber erst in der Schulzeit hervortritt. Auch der Gemiitsarme
wird also, wenn er eine entsprechende Erziehung erhilt, eine hete-
ronome Autorititsmoral bei sich ausbilden, da deren Entstehung ja
nicht mit dem Gemiit, sondern mit der egoistischen Triebhaftigkeit
zusammenhingt. Beobachtungen bestitigen, dal solchen Kindern
tatsichlich in den ersten Lebensjahren durch straffe Lenkung eine
primitive Verbots- und Gehorsamsmoral beigebracht werden kann
und erst von der Schulzeit an sich die Gemiitsarmut deutlicher zu
verraten beginnt, bezeichnenderweise ofters gerade dort, wo keine
Befehle das Verhalten regeln, z.B. durch liebloses Benehmen gegen-
iiber Tieren und wertvollen Gegenstinden. Haufig miissen solche
Kinder allerdings bei psychisch abnormen Eltern aufwachsen, die
sich ungeniigend um sie kiimmern; nicht selten ist ja eines der Eltern
ebenfalls gemiitsarm. Dann bildet ein solches Kind nur ein schwaches
Uberich aus, setzt gegen seine egoistischen Triebe nur geringe
Hemmungen ein und verwahrlost frith. Aber auch dort, wo das
Erziehungsmilieu nicht so schlecht ist, wird die Autorititsmoral bei
gemiitsarmen Kindern oft besonders frith und intensiv abgebaut.
Dies ist leicht verstindlich: Bei solchen Kindern pflegen starke
triebhafte Trotzeinstellungen die Gestalten der Erzieher und daher
auch ihre Befehle bald zu entwerten; ferner entwickelt sich infolge

74



der allmihlich in Erscheinung tretenden Gemiitsarmut keine rechte
Liebe zu den Erziehern, welche beim normalen Kinde besonders in
den Schuljahren sehr dazu beitrigt, daB die Autorititsmoral trotz
langsamem Wachsen der autonomen Ethik noch lange ziemlich
weitgehend erhalten bleibt und erst in der zweiten Pubertitshilfte
vollig abgebaut wird. Gemiitsarme Kinder gleiten aber in der Regel
schon frith in eine einseitig egoistische, hemmungslos triebhafte
Lebensfithrung hinein und lassen sich durch Verbote ihrer Erzieher
daran nicht mehr hindern. Wenn Héfner schildert, wie der Egoist,
dem das triebhafte Ich zum alleinigen Werthintergrund des Daseins
geworden ist, an verborgenen Angsten vor der Einsamkeit, der
Sinnlosigkeit, der Schuld und dem Tode leidet und diese Angst
auf verschiedene Weise zu betiduben und ihr auszuweichen sucht,
so kann damit nicht der gemiitsarme Mensch gemeint sein, sondern
derjenige, der bei einigermaflen normaler Veranlagung bewuBt und
willentlich, also durch personalen Entschlufl sich nur dem egoisti-
schen Lustgewinn verschreibt. Auch Wyrsch unterscheidet diese
beiden Typen deutlich voneinander. Beim normalen Menschen,
dessen Person sich fiir den Egoismus entscheidet, kann eben sein
Gemiit, bevor es nach und nach verkitmmert, durch die erwihnten
Angste insgeheim gegen die gewihlte Lebenseinstellung protestieren;
der Gemiitsarme wird aber von einer solchen Angst kaum etwas
erleben, weil ihm die gemitliche Grundlage dazu, namlich das
Bediirfnis nach iiberindividueller, geistiger Sinnfindung fehlt. Er
geht in der moglichst lustvollen Fiithrung seines individuellen Da-
seins auf und versteht gar nicht recht, daB3 es etwas dariiber hinaus
geben kann. Nachdem er die Autorititsmoral, die ihm eventuell
in der ersten Kinderzeit andressiert wurde, bald abgelegt hat, ent-
wickelt sich bei ihm ein prinzipieller Wertentwurf, welcher im wesent-
lichen nicht aus ethischen, sondern aus triebhaft-subjektiven Wert-
haltungen besteht, die nur auf das seinem Egoismus Angenehme
und Niitzliche gerichtet sind. Unter diesen Umstinden hat das Ge-
wissen keine hinreichende ethische Grundlage, auf die es sich stiitzen
kann, und ist zudem in sich selber schwach, weil infolge der Gemiits-
armut keine tieferen Schuldgefiihle entstehen. Héhergradige Gemiits-
arme wiirden sich derart auffillig benehmen, dal} sie sozial rasch
unmoglich wiirden, wenn sie nicht aus Klugheit oder Schlauheit —
S0 nennen wir das von triebhaftem Sicherungsbediirfnis geleitete
Denken - sich ihrer Mitwelt wenigstens im #uBeren Verhalten

75



einigermaflen anpassen wiirden, weil sie gelernt haben, daB sie da-
durch vorteilhafter leben, als wenn sie fortwdhrend mit ihrer Umge-
bung zusammenstoBen. _

Solche Menschen sind in der Primitivitdt ihres Aufbaues sehr
einheitlich gestaltet — ihr personales Ich wird einfach im allgemeinen
von der Triebhaftigkeit mitgenommen oder unterstiitzt sie willent-
lich —; sie zeigen also viel weniger Zwiespiltigkeit als der normale
Mensch. Darum sind bei ihnen keine Neurosen zu erwarten; denn
fiir deren Entwicklung ist ja stets ein innerer Konflikt Voraussetzung.
Nun zeigt aber die Erfahrung, daB es bei Typen aus diesem Konsti-
tutionskreise unter einer bestimmten Voraussetzung doch vereinzelt
zu Neurosenbildung kommen kann. Wenn ein gemiitsarm veran-
lagtes Kind seinen Erziehern gegeniiber im Vorschulalter lebhafte
Furcht hat oder stark ambivalent zu ihnen eingestellt ist — auch ein
gemitsarmer, wenig liebesfahiger Mensch vermag heftige Zartlich-
keitsanspriiche zu entwickeln —, dann kann sich die Introjektion der
Erziehergestalten und ihrer autoritativen Befehle sehr eindringlich
vollziehen (vgl. Seite 69). Deshalb entstehen starke Triebhemmun-
gen, so daB im ZusammenstoB dieser Uberich-Moral mit den meist
heftigen egoistischen Strebungen es zu drangvollen primitiven Ge-
wissenskonflikten kommen kann. Diese kénnen dann neurotisch ab-
gesperrt werden, so daf3 solche Komplexe frither oder spiter zu
abnormer Symptombildung fithren. Wenn die Uberich-Moral ab-
gebaut wird — wie bereits erwihnt, geschieht dies bei Gemiitsarmen
besonders frith und intensiv —, dann bleiben die durch die Autoritéts-
moral entstandenen Komplexe in der immer mehr sich ausprigenden
Gemiitsarmut und egoistischen Lebenseinstellung als neurotische
«Fremdkoérper» bestehen. Sie bilden nun samt der sich an sie an-
schlieBenden Symptombildung einen sonderbaren Kontrast zur Ge-
samtprigung der iibrigen Persénlichkeit: GewissensduBerungen,
wenn auch primitiver Art, bei einem im iibrigen weitgehend ge-
wissenlosen Menschen. Damit ist die in der Einleitung gestellte
Frage beantwortet, wie es moglich sei, daB eine Neurose, also ein
Gewissenskonflikt bei einer gemiits- und deshalb auch gewissens-
armen Personlichkeit entstehen koénne. Der neurotische Konflikt
gehort eben in diesen Fillen der triebhaften Vorstufe des Gewissens,
der Uberich-Moral an, wihrend das geistige, gemiithafte Gewissen
tatsdchlich unentwickelt ist. Deshalb handelt es sich bei diesen
primitiven Neurosen um einen Widerstreit zwischen Triebtendenzen

76



und auf der egoistischen Stufe heteronom entstandenen Trieb-
hemmungen, nicht — wie bei den iibrigen Neurosen — um einen
Konflikt zwischen triebhaften und geistigen Strebungen. Solche
primitive Neurosebildung bei Gemiitsarmen ist im iibrigen ein em-
pirischer Beweis dafiir, dal3 der geistigen Gewissensbildung normaler-
weise eine triebhafte Vorstufe vorausgeht.

Zur Veranschaulichung des Dargelegten folgen nun noch einige
Beispiele:

Johann B.: Vater jihzorniger, grober Mensch, der gegen den Knaben
J.B. besondere Abneigung hatte, weil er seinetwegen dessen Mutter, eine
debile, gleichgiiltige, hemmungslose Person, hatte heiraten mussen. Mchrere
Glieder der miitterlichen Familie kriminell. Vater iiberstreng gegen J.B.,
schiichterte ihn durch gereiztes Verhalten ein, wollte angeblich den kleinen
Buben einmal in einem Wutanfall zum Fenster hinauswerfen. Aus Furcht
vor dem Vater introjizierte J.B. dessen tyrannische Forderungen so intensiv,
daB ihm deren sklavische Befolgung ganz selbstverstandlich war. Wihrend
er anfianglich angab, daB er dem Vater gegeniiber nur das Gefiihl volliger
Fremdheit gehabt habe, stellte sich bei der Untersuchung nach und nach
immer deutlicher heraus, daf} er schon friih einen heftigen Konflikt zwischen
schweren, im Zusammenhang mit den véterlichen Befehlen auftretenden
Angsthemmungen einerseits, Wutaffekten, aggressiven Phantasien und
Todeswiinschen auf den Vater anderseits neurotisch abgesperrt hat. Deshalb
begann J.B. vor allem dem Vater gegeniiber zu stottern; wenn dieser er-
schien, hat sich bei dem Knaben nach dessen Ausdruck «immer etwas
zusammengezogen». Fand auch zur Mutter, die ihn sehr unkonsequent
behandelte, keinen ndheren Kontakt, Kam mit 8 Jahren in ein Erziehungs-
heim, litt weiter an Stottern gegeniiber allen Autoritdten, die ihm in der
Rolle des Vaters erschienen, ferner an Bettnissen, an Angstanfillen, wobei
er ersticken zu miissen glaubte, an phobisch tibersteigerter Furcht vor
Gewittern und groBen Tieren, an hiufigen Angsttriumen, in denen er sich
ofters von einem riesigen Mann verfolgt glaubte. Auch als er erwachsen war,
bestand das Stottern in abgeschwichtem MaBe gegeniiber allen Respekts-
personen weiter, ebenso eine vage Angst, die ihn von Zeit zu Zeit einmal
beschleicht und bei ihm Brustbeklemmungen hervorruft. Er begegnet Vor-
gesetzten mit iibertriecbener Unterwiirfigkeit, die gar nicht zu seinem son-
stigen Wesen paBt. Schon im Erziehungsheim war er namlich durch sein
ungeniigendes Pflichtgefiihl, seine Riicksichts- und Lieblosigkeit gegen
Mensch und Tier, seine Neigung zu kaltbliitigem Liigen und Stehlen, sein
Einzelgingertum infolge mangelnder Bindung an einen andern Menschen
sehr auffillig. Spiter interessierte er sich trotz guter Intelligenz fiir keinen
Beruf, hatte kaum Freude an irgendeiner Arbeitsleistung, war politischen,
sozialen, kiinstlerischen, religiosen Fragen gegeniiber vollig gleichgiiltig.
Verfiel aus innerer Leere immer wieder einem primitiven GenuBleben, ver-
schwendete Geld fiir elegante Vergniigungen, Alkohol und Frauen, geriet

77



deshalb stets von neuem in Schulden und beging immer wieder zahlreiche
Betriigereien, um sich Mittel fiir sein liederliches Treiben zu beschaffen.
Schwindelte skrupellos Militar- und Arbeitskameraden ihr Geld ab, bestahl
sie gelegentlich zum Dank dafiir, daB sie ihn bei sich beherbergten. Wenn
ihm der Boden zu heill war, fliichtete er regelmaBig ins Ausland und be-
friedigte dort sein Sensationsbediirfnis durch abenteuerliche Vagabunden-
fahrten, bis er jeweilen wegen Betriigereien festgenommen und nach Be-
strafung in die Schweiz abgeschoben wurde. War Frauen gegeniiber sehr
ungehemmt, stotterte im Gesprach mit ihnen nicht, hatte zahlreiche sexuelle
Beziehungen ohne die geringsten Potenzstorungen, aber auch ohne jede
tiefere Liebesbindung, beutete seine Partnerinnen oft auch finanziell aus.
Verschiedene Autorititspersonen, denen J.B. besonders untertinig be-
gegnete, versuchten erfolglos, ihn auf einen bessern Weg zu bringen; nerven-
arztliche Behandlungsversuche scheiterten an seiner volligen Einsichtslosig-
keit. Heute hat er mit 28 Jahren schon 7 Vorstrafen.

Wir sind zum Ergebnis gekommen, daB3 es sich bei J.B. um einen gemiits-
armen Psychopathen handelt, der innerlich weder an einem Menschen noch
einem Gegenstand, weder an einer Arbeit noch einer Idee wirklich hingt
und der diese Leere und Hohlheit im Kern seiner Personlichkeit durch ein
egoistisches GenuBleben ausfiillt. In eigentiimlichem Widerspruch zu dieser
Wesensartung bestehen bei ihm noch Restsymptome (leichtes Stottern,
Angstzustinde) einer Angstneurose, die frither viel starker ausgesprochen war.
Sie hat offenbar keine sexuelle Wurzel; das Verhalten von J.B. den Frauen
gegeniiber ist durchaus unneurotisch und wird nur durch seine Gemiitsarmut
gepragt. Die bereits im Vorschulalter entstandene Neurose geht auf den
Vater von J.B. zuriick, dessen herrische Gehorsamsforderungen er so intensiv
introjiziert hat, dafl er noch jetzt allen Vorgesetzten mit einer halb reflek-
torisch gewordenen Unterwiirfigkeit begegnet, die zu seiner sonstigen Riick-
sichtslosigkeit seltsam kontrastiert. An die vom Vater geforderte, primitive
Autoritatsmoral hat sich bei J.B. ein neurotischer Konflikt zwischen Angst-
hemmungen und Aggressionsimpulsen gegen den Vater gekniipft. Die
Angstneurose von J.B. besteht heute nur noch in einer «verborgenen Ecke»
seiner gemiitsarmen Personlichkeit und entstammt seiner Aggressivitit, also
einer ganz andern Triebsphire als seine durch Besitztriebe motivierten
Eigentumsdelikte. Es ist in keiner Weise einleuchtend, den typischen Mangel
im ganzen gemiitlichen Bereich (vgl. Seite 60) bei J. B. nur auf die viterliche
Fehlerziehung zuriickfithren zu wollen; hier spielen vielmehr Erbeinfliisse
von den kriminellen Typen der miitterlichen Familie her die wichtigste Rolle.

Edwin D.: Vater Akademiker; sehr ernster, etwas starrer, schizoider
Charakter. Mutter lebhaft, impulsiv; in ihrer Familie geltungssiichtige
Typen mit finanziellen Schwindeleien. E.D. war als Kind oft aggressiv
gegeniitber Geschwistern und Schulgenossen, verlangte selber aber immer
wieder nach Zirtlichkeiten; fabulierte seiner Umwelt ganze Romane vor,
in denen er eine Heldenrolle spielte. War schon in den Schuljahren unehrlich,
hatte wenig PflichtbewuBtsein, falschte Unterschriften, beging kleinere
Diebstahle, blieb recht gleichgiiltig, wenn er bei Liigen ertappt wurde,

78



mifbrauchte Vertrauen mit kithler Berechnung. War auch zu geringen
Opfern fiir einen andern Menschen oder fiir ein Ideal kaum fahig. Begegnete
dem strengen Vater, der ihn &fters korperlich strafte, mit Trotz, heftete
dafiir seinen ganzen Zirtlichkeitstrieb an die Mutter, die ihn verwohnte
und zu der er als kleiner Junge abends oft ins Bett wollte. Als er sich aber
so wenig erfreulich entwickelte und so viele Streiche beging, wandte sich
die Mutter von ihm einigermaBen ab, entzog ihm viel von ihrer Zuneigung
und stellte sich ganz auf die Seite des strafenden Vaters. Infolge dieser Ent-
tauschung an der Mutter entwickelte der zur Aggressivitat neigende E.D.
insgeheim eine starke und zzhe Feindseligkeit gegen sie. Da die elterliche
Autoritatsmoral in ihm doch eine gewisse Wurzel gefaBt hatte, riefen seine
heftigen, feindlich-trotzigen Einstellungen gegen Vater und Mutter bei ihm
entsprechende Triebhemmungen hervor. SchlieBlich verdrangte er diesen
ganzen Konflikt und sperrte ihn neurotisch ab, trat daher den Eltern mit
einem dngstlichen Respekt gegentiber, wovon er bei andern Leuten allerdings
keine Spur zeigte. Erwies sich trotz iiberdurchschnittlicher Intelligenz zu
einem akademischen Berufe wegen mangelnder gemiitlicher Beteiligung bei
Jeder Arbeit, Unzuverlissigkeit, iibermaBiger Empfindlichkeit und Aggres-
sivitat, vor allem aber wegen hemmungslosen renommistischen Schwinde-
leien als unfihig. Wurde kaufminnischer Angestellter, gebardete sich aber,
sobald er sich der elterlichen Kontrolle entziehen konnte, infolge seiner
Geltungssucht iiberall als Baron, reicher Gonner, Finanzgenie und Ver-
gniigungsleiter, geriet deswegen immer wieder in hohe Schulden, dubiose
Geschifte und Betriigereien hinein. Erfand aber auch aus reiner GroBtuerei
ohne jeden materiellen Vorteil 6fters weit ausgesponnene Miarchen, die er
gutglaubigen Leuten vorflunkerte und wihrend Jahren mit immer neuen
phantastischen Einzelheiten iiber seine angebliche Té4tigkeit als internatio-
naler Spion und politischer Geheimagent ausstattete. Wegen seiner Betriige
wire er langst vor Gericht gekommen, wenn ihm der Vater nicht mehrfach
aus seinem Schlamassel herausgeholfen und seine Schulden bezahlt hitte.
Dabei pflegte E.D. jeweilen in dienstfertigem Ubereifer Besserung zu
schworen, wollte freiwillig noch viel weitergehende Einschrinkungen auf
sich nehmen, als die Eltern von ihm verlangten, gehorchte ihnen auch
eine Zeitlang tatsidchlich wie ein Hiindchen, um dann aber bald wieder von
neuem abzugleiten. Zeigte den Eltern solange als moglich eine uiberkorrekte
Fassade, log das Blaue vom Himmel herunter, um die Rolle des «braven
Séhnchens» noch aufrechtzuerhalten, wenn die ganze Situation schon
hoffnungslos verfahren war, suchte bei Vater und Mutter seinem ganzen
Treiben immer wieder ein moralisches Mantelchen umzuhéangen, worauf er
sonst keinerlei Wert legte, sondern sich eher in einem wurstigen Zynismus
gefiel. In diesem Gegensatz tritt einerseits das wenn auch unechte Nach-
wirken der ihm eingeimpften Autorititsmoral, anderseits seine Gemiitsarmut
zu Tage. Den Frauen begegnete er in ausgesprochen neurotischer Haltung:
Da er bei seiner Mutter frith eine schwere Enttiuschung erlitten hatte,
suchte er Bemutterung durch andere Frauen, uibertrug aber auf diese un-
bewuBt jene Feindseligkeit, die er seiner eigenen Mutter gegeniiber ent-
wickelt, aber verdrangt hatte. Deshalb wurde bei ihm jede zirtliche Be-

79



ziehung zu einer Frau durch geheime aggressive Regungen gegen sie beein-
trachtigt, die auch bewirkten, daf er haufig sexuell impotent war. So geriet
er in einen neurotischen Don Juanismus hinein, indem er jede neue Madchen-
bekanntschaft durch sonderbare Ausfilligkeiten und Trotzereien selbst zer-
storte, sich aber nachher als der von der Frau Verlassene, Beiseitegestellte
und Verachtete vorkam und sich in ein zunehmendes Ressentiment gegen
das weibliche Geschlecht hineinarbeitete. Im Zusammenhang mit diesen
Schwierigkeiten litt er oft unter neurotischen Kopfschmerzen, Herzbe-
schwerden und Schlafstorungen, Nachdem er zweimal hintereinander durch
etwas dirnenhafte Madchen tatsidchlich belogen und ausgebeutet worden
war, konzentrierte sich sein tief verwurzelter, aber versteckter Haf3 auf die
Frauen vorwiegend auf deren dirnenhaften Typus. Inzwischen trieb der
30jahrige E.D. einer neuen Katastrophe entgegen, da er im Verlaufe von
zwel Jahren ohne Wissen der Eltern neuerdings fiir etwa 10000 Franken
Darlehen auf betriigerische Weise aufgenommen hatte, um die Ausgaben
fiir seinen verschwenderischen, geltungssiichtigen Lebenswandel als Grand-
seigneur, insbesondere auch fiir seine Frauenbekanntschaften zu decken.
Als er wuBte, dafl Strafklagen gegen ihn nicht mehr aufzuhalten waren,
faBte er den Plan, ins Ausland zu fliehen. Dies fiel ihm schwer, weil er durch
die Abreise eine neue Midchenbekanntschaft aufgeben mufite, an die er
sich in einem neurotisch iibersteigerten Zéartlichkeitshunger geklammert
hatte, wie es bei ihm nicht selten im Anfang eines Verhéltnisses der Fall
war. Als er sich in einer Bar gegen Mitternacht zum EntschluB3 durchge-
rungen hatte, am nachsten Tage trotzdem seine Koffern zu packen und
loszufahren, traf er nachher auf der Strafle eine Dirne, die ihn sexuell
reizte. Wiahrend er sich sonst nie mit eigentlichen Dirnen einlieB, sprach er
diese jetzt sofort an und ging mit ihr. Dadurch habe er, wie er sagt, die
andere Midchenbekanntschaft hinter sich geworfen, habe also seinen Ent-
schluf3, mit allem zu brechen, befestigt. Beim Geschlechtsverkehr mit der
Dirne war er aber infolge seines geheimen Hasses auf dirnenhafte Frauen
impotent. Dieses Versagen empfand er als groe Demiitigung und Blamage,
wodurch offenbar seine verdringten Aggressionstendenzen gegen derartige
Frauen stark aufgereizt wurden. Als nachher die Dirne noch etwas briisk
sagte, er solle nun gehen, weil ihr Freund nichstens komme, wirkte diese
Bemerkung als «Funke ins PulverfaB», da E.D. sich — wie so oft schon —
von der Frau wieder weggewiesen, beiseitegestellt und verachtet fiihlte.
Nun brachen seine neurotischen Aggressionstendenzen plétzlich ins volle
BewuBtsein und ins Handeln durch — er sagt, es sei «eine kolossale Wut»
in ihm aufgestiegen —; er rif3 eine Pistole aus seiner Tasche und schlug diese
der Dirne, die gerade am Radio kauerte, zweimal mit aller Kraft auf den
Hinterkopf, wobei er ihr zwar klaffende Wunden, aber keine gefahrlichen
Verletzungen beibrachte. (Die Pistole hatte er bewiesenermafen schon seit
langem mit sich herumgetragen, offenbar nur um damit zu blagieren.)
Es kam zu einem Handgemenge zwischen E.D. und der Dirne, wobei er
mit der Pistole noch weiter auf ihren Kopf loszuschlagen suchte, dann aber
die Flucht ergriff. Er geriet in den Verdacht, er habe die Frau ermorden
und berauben wollen; nach Abklarung der psychologischen Zusammen-

80



hinge wurde er aber nur wegen Kérperverletzung und wegen seiner Betrii-
gereien vom Gericht verurteilt.

E.D. ist als geltungssiichtiger Psychopath zu betrachten; insbesondere die
Jahrelang fortgesponnenen Mérchen aus bloBer Renommisterei sind zweifel-
los abnorm, auch wenn sie nicht eigentlich pseudologischen Charakter
haben, da E.D. nie im geringsten an sie geglaubt hat. Dagegen sind die
ausgesprochene Empfindlichkeit, die Neigung zu Aggressivitit, das lebhafte
Zartlichkeitsverlangen, dem eine deutliche Gemiitsarmut bei E.D. gegen-
libersteht, nur Eigenarten in der Spielbreite des Normalen, erreichen also
keine psychopathischen AusmafBe. Ferner ist bei E.D. eine Charakterneurose
mit konversionsneurotischen Begleitsymptomen (Kopfweh, Herzbeschwer-
den usw.) entstanden, weil die autoritire Moral, die E.D. als Kind in sich
aufgenommen hat, dazu fiihrte, dafl insbesondere seine Aggressionen gegen
die Mutter starke Triebhemmungen hervorriefen und der ganze Konflikt
verdrangt und abgesperrt wurde. Gerade deshalb sind dann diese aggressiven
Tendenzen im Sinne indirekter neurotischer EntduBerung auf alle Frauen
libertragen worden, mit denen E.D. in nihere Berithrung kam, und haben
sich schlieBlich durch bestimmte Erlebnisse besonders auf den dirnenhaften
Frauentypus konzentriert. Als E.D. eine Dirne durch Schlige mit der
Pistole verletzte, sind diese vorher neurotisch verborgenen Aggressions-
tendenzen zum Durchbruch gekommen. Das neurotisch motivierte Delikt
wire aber von E.D. unterdriickt oder zum mindesten nicht in dieser brutalen
Weise ausgefithrt worden, wenn er nicht ein anlagemiBig gemiitsarmer
Mensch wire. Wihrend in dem Angriff des E.D. auf die Dirne sowohl
seine Neurose, die blo3 einen beschriankten Triebbereich seiner Personlich-
keit einbezieht, wie auch seine Gemiitsarmut, die nur die geistige Stufe
seiner Personlichkeit betrifft, zum Ausdruck kommen, sind seine skrupel-
losen Betriigereien ausschlieBlich auf die letztere zuriickzufithren. Die auto-
ritire Moral, die dem E.D. in der Kindheit beigebracht wurde, ist nur
noch in neurotischen Uberresten vorhanden, wihrend die Gemiitsarmut
sein Verhalten weitgehend farbt.

Hermine G.: Vater ehrgeiziger Beamter, enttduscht und verbittert. Er
stammt aus gebildeter Familie, in der aber verschiedene Glieder durch
Ziige von Riicksichts- und Lieblosigkeit, also durch einen Einschlag von
Gemiitsarmut auffallen. H.G., die nach zwei &lteren Schwestern geboren
wurde, war die Lieblingstochter des Vaters, der ihr aber o6fters sagte, daB3
er sich statt ihrer sehr einen Jungen gewiinscht habe. Er behandelte sie mit
pedantischer Strenge, und sie unterwarf sich seiner Autoritat vollig, ja trieb
dies so weit, daB sie sich entsprechend dem viterlichen Wunsche mehr und
mehr in eine minnliche Rolle hineinlebte und sich ganz knabenhaft ge-
birdete. Darin kommt ein typischer Zug der heteronomen Moral des Kindes
zum Ausdruck: die blinde Unterwerfung unter die als unantastbar erlebten
Wiinsche der Autoritit. Schon in der Schule fiel H.G. durch ihr derbes,
burschikoses Benehmen sehr auf; in der Pubertitszeit hatte sie im stillen
sogar homoerotische Anwandlungen. Erst als sie nicht mehr beim Vater
lebte und ihr spiterer Ehemann Heinrich — damals noch Student — sich ihr

6 Studia Philosophica XIX 81



niaherte, stellte sie sich in der Zeit nach der Konfirmation bewuBt auf ihr
korperlich ganz eindeutiges Frausein um, bildete Triebhemmungen gegen
die vorher geziichtete mannliche Haltung aus und verdringte den ganzen
Konflikt, zugleich mit ihm aber auch die infantile Autoritdtsmoral und die
Unterwerfung unter die Vatergestalt. Es fand also keine bewuBte Verar-
beitung und Uberwindung dieser Problematik, sondern eine unwillkiirliche
Absperrung derselben statt. Indem H.G. sich von den engen, vaterlichen
Moralgeboten wegwendete, wurde sie bedenkenloser und ungezwungener;
dadurch trat aber bei ihr eine schon frither vorhandene Tendenz zur egoisti-
schen MiBachtung anderer Interessen aus ungeniigendem Mitgefiihl, iiber-
haupt eine gewisse Kiihle fiir das Schicksal anderer Menschen, also ein
Einschlag von Gemiitsarmut deutlicher hervor. Als sie sexuelle Bezichungen
zu Heinrich aufnehmen sollte, hatte sie infolge ihres verdringten Méannlich-
keitskomplexes groBe Widerstande dagegen, litt eine Zeitlang an kérper-
neurotischen Beschwerden und behielt eine Neigung zur Frigiditat bei.
Sie spielte Heinrich gegeniiber, der durch eine iiberstrenge Erziehung ein-
geschiichtert, verangstigt und unentschlossen war, aus ithrem UnbewuBten
heraus eine méinnlich beherrschende Rolle, zu der auch gehorte, daf sie
bei gemeinsamen Ausfliigen stets fiir beide bezahlte. Infolge ihres iiber-
steigerten Geltungsbediirfnisses tat sie dergleichen, als ob sie dies ganz gut
konne, wihrend sie in Wirklichkeit hiefiir nicht genug verdiente. Um sich
das nétige Geld zu beschaffen, bestahl sie — sie war damals Hilfsleiterin in
einem Fliichtlingslager — ihre bediirftigen Schiitzlinge, was sie merkwiirdig
kiihl lieB, auch als die Sache vor Gericht kam, wo sie bedingt verurteilt
wurde. Wihrend der Verlobung und spiter in der Ehe mit Heinrich, der
eine hohere Beamtenstelle gewissenhaft versah, fithrte ihr iiberbetontes
Dominierungs-, Geltungs- und Aggressionsbediirfnis — offenbar ebenfalls
eine neurotische EntiuBerung ihres Minnlichkeitskomplexes — zu man-
cherlei Reibungen, die nur wegen der passiven Duldsamkeit des Mannes
kein schweres Ausmal3 annahmen. Ein zermiirbender Lebenskonflikt war
fiir sie, daf3 sie von den Eltern ihres Mannes, die durchaus gegen sie einge-
stellt waren, ein grofles MaBl an Demiitigungen, Krinkungen und Unter-
driickungen erfahren muBte, die sie bei ihrer Unfidhigkeit zur Unterordnung
gar nicht ertrug. Sie wehrte sich anfinglich mit minnlicher Vehemenz
dagegen, muBte aber mehr und mehr alles «still in sich hineinfressen»,
da ihr Gatte nicht zu ihr hielt, sondern hilflos zwischen ihr und seinen
Eltern stand. Deshalb war sie im Laufe der Jahre zu ganz massivem Zuriick-
drangen ihrer Macht- und Geltungsanspriiche wie ihrer Aggressivitit gegen-
iiber den Schwiegereltern gezwungen. Vom Ehemann fiihlte sie sich wegen
seiner unentschlossenen Haltung enttduscht und im Stiche gelassen, ver-
drangte aber ihren Zorn und Trotz auf ihn, zugleich aber auch viele ihrer
zirtlichen und sexuellen Bediirfnisse. Fiihrte natiirlich das Zepter in der
Ehe und war sehr stolz auf ihre tadellose Haushaltfithrung. Hatte in jeder
ihrer drei Schwangerschaften am Anfang Depressionen mit ihr selbst unver-
standlichen Widerstinden gegen das Austragen, die als AuBlerungen ihres
Minnlichkeitskomplexes aufzufassen sind. Da ihr Gatte noch Schulden fiir
die Aussteuer an seine Eltern abzuzahlen hatte, verabfolgte er ihr, ohne

82



sich dariiber Rechenschaft zu geben, zu wenig Haushaltungsgeld, was sie
ihm in ihrem verkrampften Geltungsbediirfnis — sie pflegte sich gerne wichtig
zu machen, wie sie auch mit kleinen Mitteln noch einen gepflegten Haushalt
filhren kénne — und in ihrem Trotz gegen den Mann nicht offen sagen
konnte. Deswegen vergriff sie sich wiahrend mehreren Jahren immer wieder
an ihr anvertrauten Geldern fiir eine Sparkasse, die ihr Mann zu verwalten
hatte, verwendete diese Mittel fiir ihren Haushalt und ging wiederum auf-
fallend leicht und kiihl dariiber hinweg, daB sie eine Reihe von kleinen
Sparern um ihr Geld brachte, Erst als die Sache vor Gericht kam — sie wurde
wegen fortgesetzter Veruntreuung und Urkundenfilschung verurteilt, und
zwar nochmals bedingt —, litt sie auBBerordentlich darunter, ihrem eigenen
Ansehen und dem ihrer Familie so sehr geschadet zu haben. Bekam um diese
Zeit ein junges, imbezilles Dienstmiddchen Elsa, durch dessen boshafte
Trotzereien sie aufs schwerste geirgert, dazwischen aber von den tdppischen
Zirtlichkeitsausbriichen des Madchens tberfallen wurde. Wahrend eines
Winters, in welchem die Differenzen von H. G, mit den Eltern ihres Mannes
und damit auch die Disharmonien in ihrer Ehe sich noch stark verschlimmert
hatten, miBhandelte die schwer iiberreizte Hausfrau das Dienstmidchen
Elsa in einer geradezu ungeheuerlichen Weise. Sie sperrte das Madchen fast
Jjede Nacht vollstindig nackt mit zusammengeketteten Hinden in ein kaltes,
dunkles, vollstindig leeres Zimmer, so daf3 Elsa in einer Zimmerecke kauernd
oder auf dem harten Boden liegend die Nacht zubringen muBte. Sie konnte
das Madchen auf diese Weise auch wiahrend zwei bis drei Tagen ununter-
brochen einschlieBen und ihm gar nichts zu essen geben. Ferner mufite es
jeden Morgen im kaltesten Winter sich nackt in der ungeheizten Wasch-
kiiche in einen Zuber voll eiskalten Wassers hineinsetzen und sich von H.G.
noch kalt abspritzen lassen. Als Elsa sich ihren Angehoérigen endlich einmal
bemerkbar machte und weggeholt wurde, zeigte sie hochgradie Abmagerung,
Erfrierungserscheinungen an den Extremititen und Spuren heftiger Schlige,
die H.G. ihr verabfolgt hatte. Die Quélereien des M&Adchens waren fiir
H.G. zu einer Sucht geworden, an der sie mit gréBter Leidenschaft hing,
weshalb sie sich auch mit tobsiichtigen Wutanféllen gegen die Bemiithungen
des Mannes striubte, das Madchen aus dem Hause zu bringen. Wenn sie
Elsa wieder gefesselt und eingesperrt hatte, konnte sie lachen, singen, pfeifen,
ja geradezu in eine gewisse Ekstase geraten. Die schwachsinnige Elsa war
durch ihre Wehrlosigkeit fiir H.G. das Opfer geworden, an dem sie ihre
ganze verdringte und aufgestaute Triebhaftigkeit ersatzweise austoben
konnte. Thre neurotisch iiberreizten und so lange zuriickgehaltenen Aggres-
sions-, Macht- und Geltungstendenzen entluden sich in einer grotesken
Orgie; ihr Minnlichkeitskomplex reagierte sich in einer karikaturhaften
Ubersteigerung minnlicher Herrschsucht und Befehlsgewalt gegeniiber dem
Midchen ab. Da dabei auch unterdriickte Geschlechtlichkeit von H.G.
eine geheime Befriedigung fand — es bestanden gegeniiber Elsa verdeckte
homosexuelle Regungen —, war es bei H. G. zu jener Verquickung aggressiver
und sexueller Tendenzen gekommen, wie sie fiir die sadistische Haltung
kennzeichnend ist. In dem véllig fehlenden Mitleid von H.G. mit Elsa
zeigt sich wieder ihre Gemiitsarmut. Mit dem Deckmotiv, sie wolle durch

83



diese Behandlung Elsa nur zur Sauberkeit, zum Gehorsam und zur Demut
erziehen, tiuschte sie sich selbst bis zu einem gewissen Grade iiber die wahren
Motive ihres Tuns hinweg. Wihrend des sadistischen Verhaltens gegeniiber
Elsa bestanden bei H.G. starke konversionsneurotische Beschwerden, deret-
wegen sie sogar in arztlicher Behandlung war (Kopfweh, Schwindel, Herz-
beklemmungen, verstirkte Perioden) sowie zwangsneurotische Symptome
(ausgesprochen zwangsméiBiges Griibeln und Kontrollieren, worin die ver-
dringten Triebhemmungen zum Ausdruck gelangten). In der Art, wie
H.G. das Madchen behandelte, kamen auch Ziige ihrer verdringten kind-
lichen Autorititsmoral in iibertreibender Verzerrung wieder zum Vorschein
(Forderung des blinden Gehorsams; Strafe als willkiirliche Vergeltung der
beleidigten Autoritit, die nur Furcht einfloBen will; Starrheit des Straf-
systems). H.G. wurde vom Gericht wegen fortgesetzter Freiheitsberaubung
mit grausamer Behandlung bei einer Pflegebefohlenen, wobei in mittlerem
Grade verminderte Zurechnungsfahigkeit bei H.G. angenommen wurde,
zu drei Jahren Zuchthaus verurteilt, der Strafvollzug aber eingestellt und
sie zur Behandlung in eine psychiatrische Anstalt eingewiesen.

Es handelt sich bei H.G. um einen triebhaften Charakter mit einem deut-
lichen Einschlag von Gemiitsarmut, jedoch noch in der Spielbreite des
Normalen, weil im Alltagsleben oft keine Beeintrichtigung des Gemiites
bei ihr festzustellen ist, sondern vor allem in belasteten Situationen. Durch
abwegige Verarbeitung ihrer kindlichen Autorititsmoral ist bei H.G. ein
verdringter Minnlichkeitskomplex entstanden, auf Grund dessen bei ihr
eine schwere Charakterneurose (verkrampftes Geltungs- und Dominierungs-
bediirfnis, iiberm#Bige Aggressivitit, schlieBlich neurotischer Sadismus) mit
konversions- und zwangneurotischen Begleitsymptomen sich entwickelt hat.
Alle drei Delikte von H.G. (Bestehlung der Fliichtlinge; Veruntreuungen
in der Sparkasse; MiBhandlung von Elsa) sind mehr oder weniger weit-
gehend neurotisch motiviert — am meisten natiirlich das letzte —; es wire
aber doch nicht zu derartigen Delikten gekommen, wenn bei H.G. nicht
noch eine gewisse Gemiitsarmut bestehen wiirde.

Die angefiihrten Fille beleuchten die Beziehungen, die zwischen
einer aus der kindlichen Autorititsmoral erwachsenen Neurose und
einer gleichzeitig vorhandenen Gemiitsarmut bestehen. Sie zeigen,
daB die infantile Uberich-Moral noch zu weitreichenden Folge-
erscheinungen in der Personlichkeit fithren kann, obschon die spitere
autonome Ethik infolge Gemiitsarmut ungeniigend entwickelt ist.
Die Delikte, die solche Menschen begehen, kénnen von der gleich-
zeitigen Neurose, die nur ein Teilgebiet der Persénlichkeit betrifft,
praktisch unabhingig und im wesentlichen nur durch die Gemiits-
armut hervorgerufen sein (Betriige und Diebstihle von J.B., Betriige
von E.D.), oder sie konnen mehr oder weniger weitgehend durch
neurotische Tendenzen motiviert, in ihrer Ausfithrung aber doch

84



auch durch die Gemiitsarmut mitbedingt sein (Korperverletzung
von E.D., alle Delikte von H.G.). Sich iiber diese Verhiltnisse in
jedem Einzelfall klar zu werden, ist sehr wesentlich fiir die Beur-
teilung der Zurechnungsfihigkeit. Je naher die Beziehungen sind,
die sich zwischen dem zu beurteilenden Delikt und der beim Téter
vorhandenen Neurose aufdecken lassen, eine um so stirkere Ver-
minderung der Zurechnungsfihigkeit wird man im allgemeinen an-
nehmen miissen. Denn ein Mensch ist bei Handlungen, die durch
eine Neurose motiviert sind, viel mehr das bloBe Werkzeug seines
UnbewuBten, gegen das er mit Intelligenz und Willen wenig
vermag, als dies im Normalzustande der Fall ist. Die Gemiitsarmut
aber wird nur selten einmal bei einem Delikt, bei dem nicht mehr
angenommen werden kann, daB die unzureichende gemiitliche Be-
teiligung durch klugheitsgeleitetes Verhalten hitte kompensiert
werden konnen (vgl. Seite 75), eine leichtere Verminderung der
Zurechnungsfahigkeit bedingen. — Psychotherapeutisch liegen die
Fille um so ungiinstiger, je ausgepragter die Gemitsarmut ist. Es
besteht die Gefahr, daf3 z.B. durch eine psychoanalytische Therapie
nur ein noch stirker egoistisches, skrupelloseres Verhalten begiinstigt
wird, weil gewisse noch vorhandene Triebhemmungen der Uberich-
Moral gelockert werden, diese Menschen jedoch anlagemiBig nicht
geniigend fihig sind, an ihre Stelle eine autonome Ethik zu setzen.
Die Beschiftigung mit solchen Fillen ist aber wertvoll, um in den
Aufbau von Gemiit und Gewissen, der in dieser Arbeit zu kliren
versucht wurde, genauere Einblicke zu bekommen.

Verzeichnis der zitierten Literatur

Bergson H.: Die beiden Quellen der Moral und der Religion. Jena 1933,

Bleuler E.: Affektivitat, Suggestibilitat, Paranoia. Halle 1926.

Blum E.: Freud und das Gewissen. In: Das Gewissen. Ziirich 1958.

Bodenheimer A.R.: Beitrag zum Schuldproblem. Schweiz. Arch. Neurol.
Psychiat. 83, 39-46 (1959).

Bremi W.: Was ist das Gewissen? Ziirich 1934,

Caruso 7. A.: La notion de responsabilité et de justice immanente chez enfant.
Arch. Psychol. 29, 113-170 (1943). '

— Bios, Psyche, Person. Freiburg 1957.

Frankl V.E.: Der unbewuBte Gott. Wien 1949.

Freud S.: Das Ich und das Es. Wien 1923.

Fromm E.: Psychoanalyse und Ethik. Ziirich 1954.

85



Hiberlin P.: Der Geist und die Triebe. Basel 1924,

~ Uber das Gewissen. Basel 1930.

Hifner H.: Schulderleben und Gewissen. Stuttgart 1956.

Heidegger M.: Sein und Zeit. Halle a.S. 1935.

Heinze H.: Zur Phinomenologie des Gemiites. Z. Kinderforsch. 40, 371-456
(1932).

Jung C.G.: Das Gewissen in psychologischer Sicht. In: Das Gewissen.
Ziirich 1958. '

Kuhn H.: Begegnung mit dem Sein. Tiibingen 1954,

Kunz H.: Zur Frage nach dem Wesen der Norm. Psyche 8, 322366 (1954/55).

Landmann M.: Philosophische Anthropologie. Berlin 1955.

Lersch Ph.: Aufbau der Person. Miinchen 1954,

Liickert H.R.: Konfliktpsychologie. Miinchen 1957.

Maeder A.: Selbsterhaltung und Selbstheilung. Ziirich 1949.

Monakow C. und Morgue R.: Biologische Einfithrung in das Studium der
Neurologie und Psychopathologie. Stuttgart 1930,

Miiller M.: Neurose und Kriminalitit. Schweiz. Arch. Neurol. Psychiat, 36,
112-130 (1935).

Nachmansohn M.: Wesen und Formen des Gewissens. Wien 1937,

Odier Ch.: Les deux sources de la vie morale. Neuchétel 1947.

Pfiinder A.: Zur Psychologie der Gesinnungen. Halle 1930.

Piaget }.: Das moralische Urteil beim Kinde. Ziirich 1954.

Reiniger R.: Wertphilosophie und Ethik. Wien 1947.

Richard G.: La psychanalyse et la morale. Lausanne 1946.

Rieffert 7.B.: Methoden und Grundbegriffe der Charakterologie. Jena 1934.

Rudert J¥.. Gemiit als charakterologischer Begriff. In: Seelenleben und
Menschenbild. Miinchen 1958.

Scheler M.: Wesen und Formen der Sympathie. Bonn 1923.

— Reue und Wiedergeburt. In: Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1923.

Schneider K.: Pathopsychologie der Triebe und Gefiihle. Leipzig 1935.

— Die psychopathischen Personlichkeiten. Wien 1950.

— Klinische Psychopathologie. Stuttgart 1950.

Schrider P.: Kindliche Charaktere und ihre Abartigkeiten. Breslau 1931.

Spranger E.: Psychologie des Jugendalters. Leipzig 1928.

— Lebensformen. Halle 1930.

Steinberg W.: Grundfragen des menschlichen Seins. Miinchen 1953.

Storring G.: Psychologie des menschlichen Gefiihlslebens. Bonn 1916.

Wellek A.: Die Polaritat im Aufbau des Charakters. Bern 1950.

Wyrsch F.: Uber moralischen Defekt. Mschr, Psychiat. Neurol. 107, 226-248
(1943).

- Naturrechtliche und ethische Fragen im psychiatrischen Krankheitsbild.
Schweiz. Arch, Neurol. Psychiat. 83, 22-32 (1959).

Wolff K.: Psychologie und Sittlichkeit. Stuttgart 1958.

Qulliger H.: Umgang mit dem kindlichen Gewissen. Stuttgart 1953.

86



	Zur Problematik von Gemüt und Gewissen

