
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Zur Problematik von Gemüt und Gewissen

Autor: Binder, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Problematik von Gemüt und Gewissen1

von Hans Binder

1. Einleitung

Es kommt nur vereinzelt vor, daß wir als forensische Begutachter
bei einem Menschen, der eine strafbare Handlung begangen hat,
eine Neurose feststellen. Dies rührt daher, daß wir den Begriff der
Neurose sehr eng fassen. Wir bezeichnen damit nicht jede beliebige
psychische Fehlentwicklung, sondern nur eine solche, bei der
seelische Konflikte aus dem Bewußtsein verdrängt und von der übrigen
Psyche durch Hemmungen mehr oder weniger abgesperrt werden;
solche relativ verselbständigten neurotischen Komplexe können sich

nur noch in einer eigenartig versteckten Weise in abnormen Symptomen

zum Ausdruck bringen. Wenn wir bei einem Kriminellen
eine Neurose in diesem Sinne finden, so pflegt die weitere
Untersuchung ziemlich schwierig zu sein. Wir müssen nämlich zuerst
beurteilen, ob das Delikt von der Neurose praktisch unabhängig
oder ob es mehr oder weniger weitgehend als neurotisches Symptom
aufzufassen, d.h. in größerem oder geringerem Umfange durch
Ausdruckstendenzen eines neurotischen Komplexes motiviert ist.
Seitdem aber Max Müller erstmals klar herausgestellt hat, daß eine
kriminelle Handlung äußerst selten nur durch neurotische Triebkräfte

bedingt wird, müssen wir ferner noch nach «zt/ferneurotischen
Momenten (psychische Veranlagung, andere Fehlentwicklung,
körperliche Störung mit seelischen Folgen) suchen, die in solchen Fällen
fast immer beim Zustandekommen eines Deliktes zum mindesten
mitwirken. Als außerneurotisches Moment kann man in einzelnen
Fällen, die allerdings nur ausnahmsweise vorkommen, nichts weiter
als eine wesentlich anlagebedingte Armut des Gemütes feststellen;
wir finden also dann bei einem Menschen, der Delikte begangen hat,

1 Aus der Zürcher Heil- und Pflegeanstalt Rheinau (Direktor: Prof.
H. Binder).

41



einerseits eine Neurose, anderseits eine mehr oder weniger stark
ausgeprägte Gemütsarmut. Da diese ziemlich häufig durch erworbene

Fehlentwicklungen nur vorgetäuscht wird (gemütliche Verkümmerung

durch chronische Vertrotzung, Verbitterung, Verängstigung,
Verwahrlosung usw.), möchten wir betonen, daß in denjenigen
Fällen, die wir jetzt im Auge haben, es sich zweifellos um eine
hauptsächlich anlagebedingte Armut des Gemütes handelte, was durch
eingehende Untersuchung und Beobachtung abgeklärt wurde. Solche
Fälle eines gleichzeitigen Bestehens von Neurose und echter Gemütsarmut

beim selben Menschen werfen nun, auch wenn sie nur selten
vorkommen, eine weitgreifende, prinzipielle Problematik auf. Es stellen
sich verschiedene, untereinander zusammenhängende Fragen: Was
wir im psychiatrischen Sprachgebrauch Gemütsarmut zu nennen
pflegen, enthält doch wohl auch einen Gewissensdefekt? Anderseits
haben aber alle bisherigen Erfahrungen gezeigt, daß diejenigen
Konflikte, die zu Neurosen führen, stets solche des Gewissens sind.
Kommen Neurosen nicht gerade durch eine besonders kräftige, ja
überstrenge Gewissensinstanz zustande? Wie aber kann jemand
derartige Gewissensregungen zeigen, obschon er gleichzeitig gemütsarm,
d.h. also wohl auch in seinem Gewissen sehr erheblich beeinträchtigt
ist? Kann denn das Gewissen unabhängig vom Gemüt funktionieren?
Kurz: Wie verhalten sich Gemüt und Gewissen zueinander?

Wir stoßen hier auf zwei Begriffe, welche seelische Bereiche
bezeichnen, die das Wesentlichste und Eigentlichste eines Menschen,
unser innerstes Anliegen ausmachen. Darum werden diese Begriffe
ständig gebraucht, sind aber trotzdem noch sehr ungenügend geklärt.
Auch in der neueren Literatur herrschen über sie viele Verschwommenheiten,

Meinungsdifferenzen und Widersprüche. Deshalb
erscheint uns eine erneute Erörterung der mit Gemüt und Gewissen

zusammenhängenden psychologischen Probleme nicht überflüssig,
wobei dann auch die aufgeworfenen speziellen Fragen behandelt
werden.

2. Zum Aufbau der Persönlichkeit

Um bei der vorhin umschriebenen Aufgabe nicht von unbestimmten

Voraussetzungen auszugehen, ist es notwendig, einige Ausführungen

über den Aufbau der Persönlichkeit im allgemeinen
vorauszuschicken. Es würde allerdings zu weit führen, diese Darlegungen,

42



die nur den Rahmen für unser Thema bilden, hier eingehender zu
begründen. Bei den Bemühungen, den inneren Aufbau der Psyche
als Ganzes darzustellen, wird die prinzipielle Beschränkung aller
Psychologie besonders deutlich fühlbar: Sie muß das unmittelbare
Erleben in fixierende Begriffe, Gedanken und Worte übersetzen,
was immer nur mehr oder weniger annähernd gelingen kann, weil
die damit unvermeidlicherweise verbundene Vergegenständlichung
des Seelischen ein verfälschendes Schematisieren des unreflektierten
Erlebens bedeutet. (Schiller: «Spricht die Seele, so spricht ach schon
die Seele nicht mehr.») Die Psychologie muß nach einer Übersetzung
suchen, die so adäquat als möglich ist; dabei stößt diese Methode
besonders dort an unübersteigliche Grenzen, wo sie Phänomenen
begegnet, die mit der schöpferischen Freiheit des Seelischen

zusammenhängen. Die philosophischen Aufgaben, die sich an diesen
Grenzen erheben, müssen für unsere rein psychologisch gemeinten
Erörterungen außer Betracht bleiben.

Die Entwicklung des Kindes zeigt, daß der psychische Aufbau in
mehreren Organisationsphasen erfolgt, die zu verschiedenen Zeiten
des Lebens einsetzen und jeweilen gegenüber den vorangegangenen
Phasen durchaus neuartige Gestaltungen ausbilden, die freilich an
frühere anzuschließen pflegen. Das für diese Entwicklungsschritte
vielfach gebrauchte Bild von aufeinandergelagerten seelischen

«Schichten», das der Geologie entliehen ist, scheint uns nicht nur
jene psychologisch unumgängliche Objektivierung, sondern eine

inadäquate Verdinglichung des Seelischen darzustellen; denn dieses

Bild läßt die wesentliche Tatsache außer acht, daß durch jede neue

Entwicklungsphase die Gestaltungen der früheren oft tiefgehend
beeinflußt und verändert werden. Deshalb ist es adäquater, zu sagen,
die Bildungen einer neuen Organisationsphase werden in die früheren
derart hineingewoben, daß die älteren Gestaltungen von den jüngeren
nicht nur umgriffen und durchflochten, sondern geradezu
durchdrungen und integriert werden. Dabei ist aber zu beachten, daß an
der mit fortschreitender Entwicklung immer differenzierter gegliederten

Ganzheit gewisse frühere Gestaltungen trotz ihrem Einbe-
zogensein in die späteren unter bestimmten Bedingungen sich aus der
Integration mehr oder weniger herauslösen und wieder in früherer
Weise funktionieren können.

Das erste Lebensjahr des Kindes ist geprägt durch die vitale Stufe

(dieses Wort immer im Sinne von Entwicklungsstufe gemeint) des

43



Seelischen, deren Sinn in der Sicherung des forindividuellen, gattungs-

mäßigen Lebens besteht. Wie man annehmen muß, erlebt sich das

ganz kleine Kind noch nicht als abgehobenes Einzelwesen, sondern

nur als Lebensträger schlechthin, eingebettet in eine Umwelt, die

es anfänglich von sich noch nicht deutlich unterscheidet und nicht
individuiert erfaßt, auf deren Signale es aber reagiert. Aus einem
einheitlichen Lebensdrang differenzieren sich in der Folge die
vitalen Dränge (Tätigkeits-, Genuß-, Veränderungs- und
Beharrungsdrang), Triebe und Strebungen. Bei den letzteren lassen sich
drei Grundtendenzen unterscheiden : nämlich diejenigen nach vitaler
Erhaltung (Triebe nach Nahrung, Wärme oder Kälte, Bewegung,
Schlaf, bestimmtem Heim), vitaler Behauptung gegenüber der Umwelt

(Aggressions-, Abwehr- und Fluchttrieb) und vitalem Kontakt

(Sexual-, Zärtlichkeits-, Pflege- und Unterwerfungstrieb). Schon die
vitalen Regungen bilden einen wenn auch noch losen Wirkzusammenhang,

wurzeln daher in einem sie koordinierenden Subjektzentrum,
dem Es, das allerdings noch wenig in sich gefestigt ist und erst eine

geringe Eigendynamik und Selbsttätigkeit zeigt.
Im zweiten Jahre entsteht beim Kinde die egoistische Stufe des

Seelischen, deren Sinn in der Herausdifferenzierung und Entfaltung
des selbständigen Einzelwesens liegt, das sich nun deutlich von seiner

Umgebung absetzt. Deshalb entwickelt sich das Es durch das

Eingreifen neuer Gestaltungsmomente («Ich-Formanten», wie Caruso

sagt) zu einem organisatorisch und dynamisch mehr gefestigten und

gesammelten Zentrum, dem triebhaften Ich. Dadurch erhalten die

ursprünglich rein vitalen Triebe einen Bezug auf das individuelle
Ichsein, also einen egoistischen Charakter und werden zentral straffer
gelenkt, so daß sich ein Einzeltrieb nicht mehr gleichsam «auf
eigene Faust» befriedigen kann. Das triebhafte Ich verfügt also schon
über eine gewisse Eigenaktivität, um das Zusammenwirken der
verschiedenen egoistischen Strebungen zu regulieren. Ferner entwickeln
sich auf dieser Stufe noch neuartige, im Ich verwurzelte Triebe,
nämlich der Besitz-, der Macht- und der Geltungstrieb, durch die
das Ich die Konkurrenz mit andern gleichartigen Einzelwesen
aufnimmt, weshalb die egoistische Natur dieser Triebe auffällig stark
heraustritt. Während die vitalen Regungen nur die Beibehaltung
eines lebendigen Gleichgewichtes erstreben, haben die egoistischen
Triebe in ihrer Tendenz zur Maßlosigkeit die Neigung in sich, über
das Lebensdienliche hinaus zu expandieren.

44



Ihnen erwächst ein Gegengewicht in den Gestaltungen der geistigen
Stufe des Seelischen, deren Entwicklung im dritten Lebensjahr
beginnt, aber erst in den unteren Schuljahren auffallend hervortritt
und bis ins Leben des Erwachsenen hinein noch neue Bildungen
erzeugt, die weiterhin bestehen bleiben. Auf dieser Stufe entsteht
eine ungemein reichhaltige, den Trieben gegenüber völlig neuartige,
innere Welt von geistigen Gesinnungen, Gefühlen und Strebungen,
die von der zentralen Steuerungsinstanz des geistigen Ich zusammengefaßt,

koordiniert und gelenkt werden. Dieses durchwebt organisierend

das triebhafte Ich und seine Gestaltungen, wobei die letzteren
den geistigen Tendenzen mehr oder weniger ein- und untergeordnet
werden, aber immerhin in ihrem eigenen Wesen und ihren
Triebrichtungen grundsätzlich erhalten bleiben. Wohl schließen sich das

ineinander verflochtene triebhafte und geistige Ich zu einer neuen,
zentralen Ganzheit, dem Selbst zusammen; doch bleibt in diesem

der Gegensatz von triebhafter und geistiger Orientierung bestehen.
Das Selbst, dieses «Herz der Persönlichkeit» behält, wie sich Caruso

ausdrückt, ein Doppelgesicht und birgt somit den Kern der menschlichen

Tragik in sich. Immerhin bildet dieses Selbst eine «Einheit
der Gegensätze»: Die Integration erreicht doch einen solchen Grad,
daß eine weitgehend ganzheitlich geleitete Zusammenarbeit der
triebhaften und geistigen Strebungen zustande kommt, die auf die
Lebensziele dieses Menschen ausgerichtet ist (Syneidesis von Monakow;

Autoregulation von Maeder). Das Selbst entfaltet also eine eigene

ausgleichende und synthetisierende Tätigkeit, die, wie Steinberg mit
Recht hervorhebt, ganz unwillkürlich erfolgt, zu der es aber eine
beträchtliche seelische Dynamik aufwendet.

Worin liegt nun der gemeinsame Sinn alles Geistigen, das auf dieser

Entwicklungsstufe in der Seele als ganz neuartiger Inhalt ausgezeugt
wird und überall dem triebhaften Egoismus gegenübersteht, wenn
es auch mit ihm von übergeordneten Kräften des Selbst oft zu
gemeinsamem Wirken zusammengefaßt wird? Um alles
geistbestimmte Werten, Streben und Handeln erklären zu können, muß in
der psychischen Struktur eine Grundgesinnung angenommen werden,

die als dispositionelle Werthaltung im Menschen angelegt ist
und die ihrer Intention nach eine Welt fordert, bei der das

Auseinanderfallen in egoistische Einzelwesen überwunden ist, so daß sämtliche

Individuen harmonisch sich einordnende Glieder einer geeinten
Gesamtheit sind. Alles, was eine Annäherung an eine solche Welt

45



bedeutet, wird vom geistigen Ich positiv gewertet, als unbedingt
Sein-Sollendes erlebt und aus dieser Haltung heraus angestrebt.
Erst nachdem das menschliche Dasein im triebhaften Ich zu sich
selbst gekommen ist, kann es nun im geistigen Ich über sich hinaus
leben, indem es sich an überindividuelle Werte und Ziele hingibt.
Allem Geistigen liegt demnach als richtunggebender Antrieb jene
Wertidee des Zusammenschlusses aller Individuen zum einträchtigen
Ganzen zugrunde, die kein Ergebnis des Denkens, also keine
theoretische Idee ist, sondern als schlechthin geltender, absoluter
Anspruch dem menschlichen Werten und Streben einen neuen Stil
verleiht. Von jener Grundhaltung her werden nämlich alle geistigen
Wertungen, die wir vollziehen, als objektiv, d.h. an undfür sich gültig
erlebt, während dasjenige, das nur egoistische Triebe befriedigt,
bloß als subjektiv, d.h. für mich wertvoll erscheint. Die geistige Idee
kann in der realen Welt nie völlig realisiert werden; jedoch hat
schon das Streben nach ihrer Verwirklichung Selbstwert, trägt somit
einen Sinn in sich, der keine weitere Begründung mehr braucht.
Wenn der Mensch auch in stark triebhafter Einstellung gegenüber
dem unbedingten Charakter der geistigen Wertungen oft stumpf
werden kann, so ist dieser doch bei ungetrübtem geistigem Erleben
stets wieder erfahrbar. Entsprechend den höchst verschiedenen
menschlichen Daseinssituationen findet die geistige Grundidee, die
als vorwiegend dispositionelle Haltung für gewöhnlich nicht zu
gesondert faßbarem, aktuellem Erleben kommt, ihre konkrete
Ausgestaltung in sehr unterschiedlichen Idealen, die miteinander auch

in mannigfache Konflikte geraten. So erklärt es sich, daß die
Menschen sich über solche Ideale und ihre Verwirklichung im einzelnen

so vielfach streiten, obschon sie - wenn auch sehr verschieden intensiv

— von einer ähnlichen Grundhaltung beseelt sind. Rückblickend
können wir den Sinn der geistigen Stufe dahin bestimmen, daß

gerade deshalb, weil der Mensch nunmehr die Sorge um das eigene
Individuum transzendiert und sich an weit darüber hinausreichende
Werte und Ziele hingibt, er sich in neuartig bereicherter Weise
wieder selbst findet.

Die letzte Organisationsstufe des Seelischen ist die personale Stufe,

deren Entwicklung im vierten Lebensjahr beginnt, aber erst in den
oberen Schuljahren stärker hervortritt und mit Erreichung des

Erwachsenenalters endgültige Formung annimmt. Diese Stufe

bildet sich dadurch, daß sich aus dem Selbst eine neue Zentral-

46



Sphäre, das personale Ich (kurz: die Person) als «Aufgipfelung»
ausgliedert (Pfänder), jedoch weiter in integrativem Zusammenhang
tait dem Selbst bleibt. In psychischen Entspannungszuständen wird
das personale Ich wieder mehr oder weniger ins Selbst eingebettet
Und tritt als besondere Instanz zurück. Dagegen ist im vollen
Wachzustande das personale Ich eine Sphäre sehr betonter, spezifisch
gestalteter Aktivität und konzentriert viel seelische Dynamik auf
sich, die vorher weder an triebhafte noch geistige Bildungen gebunden

war, also gewissermaßen noch «neutralen» Charakter hat. Im
personalen Ich wurzeln nun die neuen Gestaltungen dieser letzten
Stufe: das rationale Denken und der Wille. Im Zusammenhang mit
ihrer Herausdifferenzierung erfolgt ferner die Umbildung des

seelischen Erlebens der früheren Phasen zum hellen Wachbewußtsein der
Person. Kennzeichnend ist, daß die personale Stufe eine rein formale
Organisation darstellt, d.h. jene primäre inhaltliche Gerichtetheit
nicht aufweist, wie sie zum Wesen aller triebhaften und geistigen
Gestaltungen gehört. Da in der Person das höchste, dem Menschen
erreichbare Maß von schöpferischer Freiheit herrscht - eine
ausgezeichnete Seinsweise, die sich der denkenden Objektivierung
entzieht, daher nicht eigentlich analysierbar ist und oft Existenz genannt
wird -, werden erst auf dieser Stufe bewußte Entscheidungen
getroffen, für die sich der Mensch verantwortlich fühlt. Sie geschehen
in der Weise, daß das personale Ich gewisse gefühlsbetonte Strebungen

des Selbst herausgreift oder von ihnen ergriffen wird, die nun
zu Motiven für einen denkgeleiteten Willensakt des personalen Ich
werden. Dieses nimmt zu den triebhaften und geistigen Strebungen
des Selbst Stellung, bejaht oder unterdrückt sie oder gestaltet sie

koordinierend und kombinierend um. Dabei steht es innerhalb eines

gewissen Spielraumes in der Macht der Person, mehr die geistigen
oder die triebhaften Strebungen zum Willensentschluß zu erheben,
der sich dann in Handlung umsetzt. Auf diese Weise kann das

personale Ich im Rahmen der ihm sich darbietenden Strebungen
gewisse unvorhersehbare, schöpferische Wirkungen setzen und sich
deshalb wenigstens einigermaßen von den Auswirkungen der psychischen

Anlage emanzipieren. Man sieht, daß die vom Selbst schon

aufgenommene, unwillkürliche Zusammenfassung, Steuerung und
Umprägung der triebhaften und geistigen Strebungen vom personalen

Ich in mehr souveräner, denkender und willentlicher Weise

fortgeführt wird. Da diese Lenkung der Strebungen des Selbst durch

47



die Person natürlich Gedächtnisdispositionen zurückläßt, welche die

Bildung neuer Strebungen beeinflussen, kann auf diese Weise eine

gewisse Umgestaltung des Charakters von der Selbstbestimmungsfähigkeit

der Person her erfolgen. Wenn das personale Ich in seinen
Willensakten mehr der unbedingten Forderung geistiger Motive
folgt und die Verwirklichung triebhafter Strebungen ihnen unterzuordnen

sucht, so vollzieht sich eine personale Vervollkommnung und
erfüllt sich damit der Sinn dieser Stufe. Oft lebt aber die Person durchaus

nicht diesem Sinn gemäß, sondern ihm entgegengesetzt.

3. Das Gemüt

Nunmehr sind die Grundlagen dargelegt, auf die wir uns beziehen

müssen, wenn wir uns jetzt mit dem ersten Begriff befassen, der
sich bei der einleitend entwickelten Problematik als klärungsbedürftig
gezeigt hat, nämlich mit dem Gemüt. Was ist darunter zu verstehen?

Die nicht selten vollzogene Gleichsetzung von Gemüt mit Gefühl ist,
wie auch Heinze betont, unzutreffend. So hat z.B. der Säugling
wohl Gefühle, aber noch kein Gemüt. Wer nur seinem Egoismus
lebt, dem sprechen wir nicht Gemüt zu; wer aber seiner Umwelt
mit gefühlsmäßiger Teilnahme entgegenkommt und sich mit seinen

Strebungen an sie hingibt, den pflegt man eine gemütvolle Persönlichkeit

zu nennen, und zwar können derartige Gemütsregungen
nicht nur andern Menschen, sondern auch Tieren, Pflanzen und
Dingen gegenüber lebendig sein. Gemüt ist demnach altruistische

Haltung, Leben über das eigene Ich hinaus, tiefes Wertfühlen beim
Vollzug überindividueller Wertungen und Streben nach ihrer
Verwirklichung. Somit bezeichnet Gemüt nichts anderes als - in der

Terminologie des vorigen Abschnittes gesprochen - die Gesamtheit
der geistigen Gefühle und Strebungen. Nicht selten wird gesagt,
Gemüt sei der Inbegriff unserer Bindungen; doch ist dies

mißverständlich, da man auch aus vitalen oder egoistischen Gründen an
jemand oder etwas gebunden sein, d.h. daran hängen kann, während
nur die geistigen Bindungen das Gemüt ausmachen. Fassen wir mit
E. Bleuler Gefühle und Strebungen unter der Bezeichnung Affekti-
vität zusammen, so ist Gemüt die affektive Seite des Geistes. (Seine
denkende Seite pflegt man Vernunft zu nennen.) Der hier entwickelte
Begriff des Gemütes stimmt mit dem von Wellek und Lückert überein,

48



obschon diese Autoren den Ausdruck «geistig» in anderem Sinne
brauchen,als wir. Wenn Wellek, der das Bild von den seelischen
«Schichten» verwendet, erklärt, das Gemüt sei weder im Oberbau
noch im Fundament der Persönlichkeit zu finden, so stimmt dies

mit unserer Auffassung prinzipiell überein: Das Gemüt gehört der

geistigen Organisationsstufe an und somit weder der personalen
(dem «Oberbau») noch der vitalen (dem «Fundament»). Rudert

verwendet den Ausdruck Gemüt in engerer Bedeutung, als es hier
geschieht, da er nicht alle teilnehmende, hingebende Umweltbejahung

als gemüthaft gelten lassen will, sondern nur jene überströmende,

die sich unspezifisch den Gegenständen zuwendet und sie

als werthaft erlebt, bloß weil sie da sind. Uns scheint es zweckmäßiger,
die Bezeichnung Gemüt im weiteren Sinne für sämtliche
überindividuellen Wertungen und Strebungen zu verwenden, weil gerade
hiefür zweifellos ein besonderer Name notwendig ist. Es handelt sich
bei den Regungen des Gemütes in erster Linie um Gefühlsa&fe, d.h.
auf bestimmte Erkenntnisgegenstände gerichtete Wertgefühle, deren

subjektive Tönung in den zentrumsnahen Innenbereich des

Seelischen eingebettet ist, während die Wertqualität dieser Gefühle der

peripheren Gegenstandssphäre des Psychischen angehört; denn wir
erleben ja die Werte als an den Objekten haftend. Weil die
Verankerung dieser Gefühle im subjekthaften Kernbereich des Psychischen

erlebnismäßig auffallend heraustritt, hebt Wellek mit Recht
die besondere Tiefe der Gefühlserlebnisse im Gemüt hervor, womit —

wie die Erfahrung zeigt — meist eine längere Dauer, jedoch eine

geringe Intensität dieser Gefühle verbunden ist.

Nach dieser Klärung des Gemütsbegriffs wäre also ein gemüts-
armer Mensch - wir reden nur von geringerer oder schwererer

Gemütsßnwaf, nicht von einer bei Menschen kaum vorkommenden

völligen Gemütslosigkeit - eine solche Persönlichkeit, bei der die

gesamte geistige Organisationsstufe des Seelischen ihrer affektiven
Seite nach nicht genügend entwickelt und deshalb in unzureichendem
Maße tätig ist. Nun ist es im psychiatrischen Sprachgebrauch vielfach

üblich, gleichbedeutend mit der Bezeichnung «Gemütsarmut»
auch den Ausdruck «moralischer oder ethischer Defekt» zu gebrauchen.

Da diese letztere Benennung, bei der die Adjektiva moralisch
und ethisch ihrer Bedeutung nach nicht unterschieden werden,
häufig im Sinne eines isolierten Defektes nur der ethischen Gefühle
verstanden wird, entsteht hier immer wieder Verwirrung. Denn der

4 Studia Philosophica XIX 49



Ausdruck «Gemütsarmut» scheint doch eine viel weiter reichende

Störung zu meinen, weil ja das Gemüt, das wir der gesamten geistigen
Stufe zugeordnet haben, zwar offenbar die ethischen Haltungen
einschließt, daneben aber auch noch andere geistige Einstellungen
umfassen dürfte. Zur Klärung muß deshalb empirisch untersucht
werden, ob bei den Typen, die wir gemütsarm zu nennen pflegen,
nur die ethischen Gefühle und Strebungen isoliert betroffen sind oder
ob auch die äußerethischen Einstellungen der geistigen Organisationsstufe

des Psychischen mitbeteiligt werden. Zur Prüfung dieser Frage
müssen wir alle die verschiedenen Haltungen des Gemütes der Reihe
nach erörtern, wobei wir uns meistens an die von Lersch gegebene,
wirklichkeitsnahe Gliederung der Vollzüge des Über-sich-hinaus-
Seins anlehnen.

Da treten uns als auffälligste und darum zuerst zu erwähnende

Gruppe die geistigen Verhaltensweisen zu den Mitmenschen ihrer affektiven
Seite nach, also die sozialen Wertgefühle und Strebungen entgegen.
Für eine weitere Einteilung derselben geht man mit Lersch am besten

von der Unterscheidung zwischen Gesellungs- und Gemeinschaftsstreben

aus. Das normale Gesellungsstreben, dem wir uns zuerst
zuwenden, möchte in typisch geistiger Weise ein über Ich und Du
hinausgehendes Wir im Sinne eines harmonischen Miteinanderseins

herbeiführen, und zwar durch gegenseitige Einstellung auf den
Partner und Anpassung an ihn. Offensichtlich hat ein solches

Bedürfnis nach Gesellung nicht den Charakter einer ethischen

Verpflichtung; da es sich aber um eine überindividuelle Kommunikation
im Miteinandersein, jedoch bei völligem Erhaltenbleiben der Grenze
zwischen Ich und Du handelt, liegt ein echt geistiges Streben vor,
das sich von allen Manifestationen des Unterwerfungstriebes sowohl
in seiner vitalen wie in seiner egoistischen Ausprägung (vgl. Seite 44)
deutlich unterscheidet. Denn bei dessen vitalem Charakter geht das

Individuum im Andern, dem es sich unterwirft, mehr oder weniger
unter, während bei der egoistischen Modifikation des Triebes sich
das Ich durch Unterwerfung unter den Partner - sei dieser ein
Einzelner oder ein Kollektiv - schützt oder seine Macht und Geltung
potenziert. Dies alles liegt dem geistigen Gesellungsstreben ferne.
Daß es, wie Piaget gezeigt hat, beim Kinde erst etwa vom 7. Lebensjahr

an deutlich hervortritt, spricht auch für seine Zugehörigkeit zur
geistigen Stufe. - Die Erfahrung mit gemütsarmen Persönlichkeiten

zeigt nun unzweifelhaft, daß das Gesellungsstreben bei ihnen mehr

50



oder weniger ungenügend entwickelt ist, obschon dies bisher zu
wenig beachtet wurde. Die Anpassung solcher Typen an andere
Menschen ist oberflächlich und unzureichend; statt sich auf den
Partner einzustellen, mißbrauchen sie ihn zu ihren egoistischen
Zwecken. Wenn der Gemütsarme mit Andern mitmacht, wird er
vorwiegend vom Unterwerfungstrieb, d.h. von den Vorgängen der
primitiven Nachahmung und der Gefühlsansteckung geleitet. Oft
wirkt er sogar ausgesprochen ungesellig; Wyrsch hat auf die
Unterscheidung der Ungeselligkeit des Gemütsarmen von der des Schizoiden
hingewiesen. - Das Gesellungsstreben wird normalerweise durch die
Gefühle der Sympathie und Antipathie motiviert, die ihrerseits außer
auf den körperlichen Eindruck des Partners auf das Nacherleben
seiner psychischen Vollzüge zurückgehen. Unter dem letzteren wird
eine durch Einfühlung zustande kommende, aber schließlich nur
vorstellungsmäßige Vergegenwärtigung der seelischen Lage des

Andern verstanden. Durch dieses Nacherleben wird das Wertgefühl
der Sympathie begründet, d.h. eine echt geistige Wertung, da die

Eigenarten der Lebendigkeit des Partners als objektive, an undfür sich

gültige Werte erlebt werden (vgl. Seite 46) und deshalb der Andere
als Gesellungspartner akzeptiert wird. Es ist bezeichnend für alle
diese geistigen Gefühle, daß sie den Mitmenschen in seinem An-sich-
Sein zu werten suchen, ihn also nicht deshalb schätzen, weil er für
ein egoistisches Bedürfnis des Wertenden angenehm oder nützlich
wäre. In der Sympathie wird der Partner in bezug auf seine ganze
für ihn spezifische Lebendigkeit positiv eingeschätzt und in der
subjektiven Tönung dieses Wertgefühls jene Zuneigung erlebt, von der
wir sagen, daß wir den Andern «gut leiden mögen». Bei der
Gesellung mit ihm passe ich mich ihm an, weil ich seine Eigenarten
nicht nach meinen egoistischen Interessen umbiegen, sondern sie als

objektive Werte erhalten möchte. - Wenden wir uns wieder zum
Gemütsarmen, so ist schon von verschiedenen Seiten (G. Störring,
Scheler, K. Schneider) gesehen worden, daß bei ihm gerade die
Sympathiegefühle unzureichend entwickelt sind; er pflegt seinen
Mitmenschen mit mehr oder weniger nivellierender Gleichgültigkeit zu
begegnen. Bei den das Gesellungsstreben normalerweise motivierenden
Gefühlen erwähnt Lersch auch Achtung und Verachtung, deren Fehlen
beim Gemütsarmen Wyrsch mit Recht betont. In der Achtung wird der
Andere vor allem auf Grund gewisser geistiger Eigenarten - also nicht
seiner gesamten Lebendigkeit - als Gesellungspartner geschätzt.

51



Vom Gesellungs- ist das Gemeinschaftsstreben zu unterscheiden, bei
dem die Kommunikation von Menschen zum Wir eine engere ist
als beim .MzVeinandersein, nämlich ein Füreinandersein. Hier fühle
ich mich für den Partner verantwortlich; er wird für mich zu einer
Aufgabe und ich spüre die Verpflichtung, ihn durch fürsorgliches
Handeln zu einer harmonischen Gemeinschaft gegenseitiger Hilfe
fähig zu machen. Das Gemeinschaftsstreben appelliert also vor allem
durch das Erlebnis von Verantwortung und Pflicht in einer besonders

dringlichen und auch qualitativ spezifischen Weise — nämlich der
des imperativischen Sollens - an das personale Ich, den Willen und
das Handeln. Denn nur die Person kann sich für die Verwirklichung
eines Strebens verantwortlich fühlen (vgl. Seite 47), und nur durch
einen Willensakt kann sich das Pflichtbewußtsein im Handeln
vollenden. An diesen Zusammenhängen sieht man, daß im Unterschied
zum Gesellungsbedürfnis das Gemeinschaftsstreben ethischer Natur
sein muß. Es kennzeichnet nämlich, wie z.B. Reiniger ausführt, alle
ethischen Werterlebnisse, daß sie in der Weise eines besonders

gesteigerten Sollens ihre Verwirklichung durch den Willen fordern
und auf das Handeln drängen. Aber auch im Inhalt des

Gemeinschaftsstrebens zeigt sich, daß gerade in ihm das ethische Anliegen
zum Ausdruck kommt. Denn alle richtig verstandene Ethik kann
dahin zusammengefaßt werden, daß die Menschen durch wechselseitige

Unterstützung und Förderung eine überindividuelle Ganzheit

geeinten Zusammenlebens bilden sollen. In diesem Hindrängen
auf das Handeln am Mitmenschen nimmt die geistige Idee (vgl. Seite

46) ihre spezifisch ethische Ausprägung an. Im ethischenUrteil schätze

ich den Mitmenschen daraufhin ein, ob er zu einer solchen Gemeinschaft

des Füreinanderlebens geeignet ist; jedes derartige Urteil
weist aber über sich hinaus auf das Streben nach Gemeinschaft und
das ethische Handeln, durch das ich den Andern zur Einordnung
in sie zu bringen suche.

Befassen wir uns zuerst mit den normalen seelischen Erscheinungen
des Gemeinschaftsstrebens einem konkreten Einzelmenschen gegenüber.
In solchen Fällen wird durch das Nacherleben, wie Scheler gezeigt
hat, das Mitgefühl hervorgerufen, das seiner objektiven Wertqualität
nach den Mitmenschen als Gemeinschaftspartner positiv schätzt,
seiner subjektiven Tönung nach eine Gefühlsqualität enthält, die

derjenigen im Partner ähnlich ist. Ferner werden durch das

Mitgefühl mannigfache Strebungen des Helfenwollens wach, die uns

52



dem Andern gegenüber zu bestimmtem Handeln im Sinne der
Gemeinschaft verpflichten. Je nach der Nuancierung der
Gefühlstönungen und Strebungen kennt die Sprache eine Reihe von
Bezeichnungen für Erlebnisse, die dem Mitgefühl benachbart sind:
Wohlwollen, Güte, Herzlichkeit, Hilfsbereitschaft, Rücksicht,
Zartgefühl usw. Endlich gehört hieher die mitmenschliche Liebe, die dadurch
gekennzeichnet ist, daß ich bestimmte Beschaffenheiten des Partners
als einzigartige, ganz individuelle, oft noch unverwirklichte Werte
und deshalb als Entfaltungsmöglichkeiten erfühle, auf Grund derer
ich Gemeinschaft mit dem geliebten Wesen im Sinne des
Füreinanderseins erstrebe. Jene als einzigartig erlebten Werte liegen bei
der erotischen Liebe in der gegengeschlechtlichen Lebendigkeit des

Partners, bei der humanen Liebe (Lersch) in andern Eigenschaften
seines Menschentums. Auch hier handelt es sich um echt geistige
Wertungen, da ich den andern Menschen in seinem Eigensein, nicht
in einer meinen egoistischen Trieben entsprechenden Umdeutung
liebe. (In letzterem Falle würde es sich um bloße Verliebtheit
handeln, die dem Zärtlichkeitstrieb entstammt.) Nicht nur die humane,
auch die erotische Liebe ist ein ethisches Phänomen; denn sie fühlt
sich — im Unterschied zu Sexualität und Zärtlichkeit - verpflichtet,
den geliebten Menschen durch tätige Fürsorge so zu fördern, daß
alle seine Gaben und Möglichkeiten für die Gemeinschaft fruchtbar
werden. Auch die Liebe appelliert durch das Verpflichtungserlebnis
immer wieder an den Willen, was natürlich nicht ausschließt, daß
sich die Strebung der Liebe auch manchmal direkt in die fürsorgliche
Tat für den Andern umsetzt, weil sich die Verwirklichung des Appells
an den Willen und der Umweg über ihn als unnötig erweist. Dann
Verhalte ich micht ethisch «aus Neigung». - Beim gemütsarmen
Menschen wird allgemein betont, daß das Mitgefühl und die
verwandten Haltungen sowie die mitmenschliche Liebe mangelhaft
ausgebildet sind. Insbesondere auch zur erotischen Liebe mit ihrer
Hingabe an den Partner und ihrem starken ethischen Zug ist er
ungenügend fähig; an ihre Stelle treten bei ihm die Triebe der
Sexualität und Zärtlichkeit, die bei der gemütsreichen Persönlichkeit
bloße Ausdrucksmöglichkeiten für die erotische Liebe sind. Es ist
ohne weiteres verständlich, daß, wie K. Schneider betont, der Gemütsarme

auch zum Haß nicht eigentlich fähig ist; denn Haß ist ein
Gefühl der geistigen Stufe und entsteht aus zurückgewiesener Liebe.
Hm so lebhafter pflegen dann aber beim gemütsarmen Menschen

53



jene aggressiven Regungen der egoistischen Stufe wie Feindseligkeit,
Rache, Ressentiment zu sein, die nach Abweisung von
Triebansprüchen durch den Andern in weniger tiefer und gleichsam kälterer
Einstellung als der Haß auf die Schädigung des Gegners ausgehen.

Das Gemeinschaftsstreben äußert sich in andern seelischen

Phänomenen, wenn es sich bei einem Menschen nicht auf einen einzelnen
Nächsten beschränkt, sondern sich innerhalb einem Kollektiv von
Leuten (Arbeitsgenossenschaft, Berufsstand, Volk, Kirche, Menschheit)

betätigt. Eine solche Gesamtheit kann ich nicht mehr eigentlich
lieben — wirklich lieben kann man nur ein konkretes Einzelnes — ;

wohl aber kann ich auch hier eine Gemeinschaft gegenseitiger Hilfe
und Unterstützung zwischen den Gliedern des Kollektivs anstreben,
ein echtes Füreinandersein, das freilich nicht mehr so eng und
unmittelbar zu sein vermag wie bei einem einzelnen Du. Bei derartigen
Bemühungen müssen die Wertgefühle und Strebungen, die mit
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit zu tun haben, wegleitend sein; auch
sie rufen in sehr ausgeprägter Weise als Pflichtbewußtsein Wollen
und Handeln auf. Nur durch die Verwirklichung solcher ethischer

Normen, die für jedes Individuum des Kollektivs gelten und daher
einen gewissen, abstrakten Charakter haben, kann wirkliche Gemeinschaft

innerhalb einer Gesamtheit entstehen.-Auch diese normativen
Einstellungen sind, wie allgemein bekannt, beim Gemütsarmen zu
wenig ausgebildet. Wird eine geltende, gerechte Regelung von einem
Andern verletzt, so kann ich darüber in Entrüstung, Empörung oder
Zorn geraten. Da solche Reaktionen stets positive Wertgefühle für
sittliche Normen voraussetzen, ist es nur folgerichtig, daß sie, wie
K. Schneider betont, beim Gemütsarmen kaum angetroffen werden.

Dagegen kennt dieser sehr wohl die Wut, d.h. jenen akuten aggressiven

Affekt, der bei der Verletzung egoistischer Interessen auftritt.
Nachdem wir nun von den Haltungen des Gemütes eine erste

Gruppe: nämlich die vielfältigen Möglichkeiten geistbestimmten
Benehmens gegenüber den Mitmenschen erörtert haben, behandeln
wir als zweite Gruppe die geistigen Verhaltensweisen zur Wirklichkeit
im allgemeinen, deren affektive Seite einen wesentlichen Teil des

Gemütes ausmacht. Da hier der Mensch keine ausgezeichnete Rolle
mehr spielt, handelt es sich nicht um Einstellungen ethischer Natur.
Denn ethisch kann ich mich nur den Menschen und höchstens
denjenigen Tieren gegenüber verhalten, mit denen noch eine menschenähnliche

Gemeinschaft möglich ist, nicht aber in bezug auf die

54



übrige Welt. Wir führen die hier in Betracht kommenden geistigen
Vollzüge nur kurz an. Beim Erkennen handelt es sich auf der geistigen
Stufe um das auf ganzheitlicher Schau beruhende intuitive Denken,
noch nicht um das rational-diskursive Denken der personalen Stufe.
Im Erkennen soll die Welt in einer Weise erfaßt werden, die von
aller egoistischen Subjektivität frei ist. Deshalb sind die noetischen

Wertgefühle und Strebungen, welche dieses Denken tragen und
leiten, auf das Suchen nach Wahrheit, auf das Erforschen der
Sachverhalte in ihrer Eigenbedeutung ausgerichtet. Mit dem Erkennen
teilt die Liebe zur außermenschlichen Welt (also z.B. zu gewissen Tieren
und Pflanzen, zu besonderen Dingen, zur Heimat oder zur Natur)
die objektive Haltung: Auch die Liebe will den Gegenstand in
seinem Eigensein erfahren. Aber sie hat für gewisse Beschaffenheiten
ihres Objektes ein feineres Wertgefühl, weshalb sie diese
Eigenschaften als besondere, unvergleichliche Werte erlebt. Eine von der
Liebe verschiedene Einschätzung erfährt das Objekt in der ästhetischen

Einstellung. Die geistige Wertidee (vgl. Seite 46) bezieht sich nicht nur
auf Menschen, sondern meint wenigstens im Prinzip einen sinnvollen
Zusammenschluß aller Einzelwesen zum einheitlichen Ganzen für
die gesamte Wirklichkeit. Deshalb wird, wie z.B. Häberlin darlegt,
ein Gegenstand als schön erlebt, wenn seine Form eine Realität zum
Ausdruck bringt, in der die individuellen Dissonanzen in einer
höheren Harmonie des Ganzen aufgehoben sind. Hier tritt uns jene
Grundidee, die den geistigen Menschen beseelt, in ihrer ästhetischen

Ausprägung entgegen. In der religiösen Einstellung sucht und ahnt
der Mensch das transzendente Subjekt jenes absoluten Anspruches
nach Vergeistigung, den er an sich gestellt fühlt, und er legt diesem

Wesen den Wert des Heiligen bei. Schließlich ist noch darauf
hinzuweisen, daß im Gemüt das Streben nach geistiger Werkgestaltung und
die Freude an ihr eine erhebliche Rolle spielen. Der Mensch möchte

eigene Erzeugnisse in die Welt setzen oder wenigstens in ihr
unselbständige Leistungen vollbringen, die von geistigen Wertungen
bestimmt sind und deren Gesamtheit das ausmacht, was man die
Kultur nennt. Es kommen also wissenschaftliche, künstlerische oder
soziale (z.B. manche beruflichen) Leistungen in Betracht; auch im
letzteren Falle, wo ethische Wertungen für den Inhalt des Schaffens

oft mitsprechen, ist doch das Bedürfnis nach der Werkgestaltung an
sich eine besondere, außerethische Tendenz. Dieses Bedürfnis drängt
nicht in jener Weise imperativ gesteigerten Sollens auf das Werk wie

55



die ethischen Strebungen auf das Handeln gegenüber dem
Mitmenschen. Immerhin muß alle geistige Leistung um ihrer selbst

willen, d.h. in Erfüllung unbedingt erlebter Wertforderungen des

Gemütes erfolgen, nicht etwa aus Geltungs- oder Machtbedürfnis. -
Wenn wir nun zahlreiche Einzelbeobachtungen der Literatur
(Schröder, Heinze, K. Schneider, Wyrsch, Lersch) zusammenfassen, so

kann man sagen, daß beim Gemütsarmen auch alle diejenigen
außerethischen Verhaltensweisen, die sich auf die Wirklichkeit im
allgemeinen beziehen, wenig entwickelt werden. Da diese Menschen
ein ungenügendes Erkenntnisinteresse haben, kümmern sie sich nicht
viel um sachliche Aufklärung und objektive Belehrung, weshalb sie

häufig trotz guter intellektueller Begabung sich z.B. den Unterrichtsstoff

in der Schule oder Lehre schlecht angeeignet haben. Auffallend
ist ferner, wie lieblos solche Leute nicht nur gegen Menschen, sondern
auch gegen Tiere, Pflanzen und Dinge sein können. Tierquälereien —

nicht aus Sadismus, sondern aus Gemütsmangel -werden von ihnen
ebenso oft berichtet wie die Tatsache, daß sie Gegenstände
mitlaufen lassen und nachher gleichgültig wieder wegwerfen, demnach
im wesentlichen nicht aus Besitztrieb, sondern aus mangelnder Achtung

vor den Dingen handeln. Daß solche Leute geringe Heimat-
und Naturliebe, wenig oder keinen Sinn für das Schöne und das

Heilige haben, ist ebenso bekannt wie die Tatsache, daß sie kaum
Freude an einer beruflichen Leistung um ihrer selbst willen kennen.
Es ist ohne weiteres verständlich, daß bei gemütsarmen Menschen
auch ihre Vernunft, d.h. die Verarbeitung der verschiedenen
gemütlichen Einstellungen im intuitiven und dann auch im rationalen
Denken unzureichend ist, weil selbst bei genügender Denkfähigkeit
die gemütlichen Grundlagen fehlen.

Haben wir nun das geistbestimmte Verhalten gegenüber den
Mitmenschen und gegenüber der Wirklichkeit im allgemeinen
besprochen, so sind als dritte Gruppe noch die geistigen Verhaltensweisen

zu sich selbst zu erwähnen. Hier begegnen wir vor allem dem
Eigenwertgefühl und dem aus ihm hervorgehenden Streben, das aus drei
untereinander verquickten Bereichen genährt wird: aus der Mächtigkeit

der triebhaften Sphäre, aus der Energie und Festigkeit der
geistigen Haltungen und aus dem personalen Bewußtsein eigener
Entscheidungskraft. Ferner zeigt die Beobachtung, daß verschiedene

geistige, im Selbst zentrierte Vollzüge, die uns bereits aus dem
Verhalten des Menschen zu seiner Mit- und Umwelt bekannt sind, sich

56



reflexiv auf das Selbst zurückwenden; so entstehen Selbsterkenntnis,

Selbstachtung, Selbstliebe, Selbstgestaltung. Zwischen dem äußeren und
inneren Verhalten besteht ein enger Zusammenhang; wer z.B. der
Liebe zu andern Menschen fähig ist, wird auch sich selbst gegenüber
eine liebevolle Haltung zeigen. Fromm weist mit Recht darauf hin,
wie wichtig die normale Selbstliebe ist, die in der eigenen Persönlichkeit

noch unverwirklichte Wertmöglichkeiten entdeckt und darum
Anstoß zur Selbstvervollkommnung gibt. Diese Selbstliebe ist, wie
Fromm darlegt, völlig vereinbar mit der Liebe zum Mitmenschen und
steht im Gegensatz zu allem triebhaften Egoismus. Was die
Selbstgestaltung anbelangt, so hat sie vorwiegend einen ethischen Inhalt:
Der Mensch erlebt die Verpflichtung, sich innerlich so zu formen,
daß er zur Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen möglichst geeignet
wird. Da im Pflichterlebnis der personale Wille angesprochen wird,
setzt sich oft auch dieser als innerer Formungswille bewußt für die
ethische Selbstgestaltung ein. - Untersuchen wir nun, wie die gemütsarme

Persönlichkeit sich zu sich selbst verhält, so versteht man, daß
ihr wesentliche Komponenten zum Aufbau eines normalen Eigen-
wertgefühles fehlen : Die unentwickelten geistigen Strebungen können
ihr ein solches nicht vermitteln, und zudem ist sie zur rechten Achtung

und Liebe sich selbst gegenüber unfähig. Man begreift deshalb,
daß K. Schneider gesagt hat, der Gemütsarme habe zu wenig
Selbstbewußtsein. Es ist aber einschränkend hinzuzufügen, daß es sich nur
um die geistige Komponente des Eigenwertgefühls handelt; denn an
dessen triebhaftem Fundament (also an dem, was Lersch «Eigenmachtgefühl»

nennt) fehlt es diesen eher sthenischen Typen meistens

nicht. Ähnlich ist die wiederholt vertretene Auffassung zu beurteilen,
der Gemütsarme habe keinen Stolz, kein Ehrgefühl, keine Fähigkeit
zu nachhaltigem Trotzen. Dabei handelt es sich um Äußerungen
eines sehr lebhaften Eigenwertgefühls, und es ist deshalb verständlich,

wenn solche beim Gemütsarmen - aber immer nur in geistigen
Zusammenhängen - nicht auftreten. Man wird jedoch den triebhaften
Stolz auf eine neu errungene Machtposition, den triebhaften Trotz
nach Verletzung des eigenen Geltungsbedürfnisses und dergleichen
bei Gemütsarmen keineswegs vermissen. Ferner hat man behauptet,
diese Typen empfänden keine Scham, könnten also jene
Herabsetzung des Eigenwertes vor uns selbst und vor Andern, wie sie in
der Scham eintritt, nicht empfinden. Macht man einem Gemütsarmen

z.B. Vorwürfe über seine Lieblosigkeit einem Mitmenschen

57



gegenüber, so wird er sich deswegen nicht schämen, weil er den
ethischen Wert liebevollen Verhaltens nicht genügend fühlt. Versagt
er aber bei einer Frau sexuell, so kann er sich seiner Partnerin gegenüber

lebhaft genieren, also zu dieser triebhaften Scham fähig sein.
Schließlich ist noch darauf hinzuweisen, daß bei eingehender
Untersuchung eines Gemütsarmen sich immer wieder zeigt, wie wenig er
imstande ist, sich selbst gegenüber einigermaßen ehrlich zu sein
und innerlich an sich zu arbeiten. Darin kommt seine beeinträchtigte
Fähigkeit zur Selbsterkenntnis und Selbstgestaltung zum Ausdruck.

Neben den vielfachen Geiiihhakten und Strebungen des Gemütes,
die nunmehr in drei Gruppen (Verhaltensweisen zu den Mitmenschen,
zur Wirklichkeit im allgemeinen und zu sich selbst) besprochen
worden sind, müssen wir die zugehörigen reaktiven Stimmungen wenigstens

noch erwähnen. Dabei handelt es sich um Geîûhhzustânde, die
mit ihrer subjektiven Tönung jeweilen den ganzen Innenbereich
des Seelischen durchdringen, während sie nur noch einen schwachen,
ihrer Tönung entsprechenden «Wertschleier» (Kunz) über die Welt
der Gegenstände legen. Sie pflegen als Nachklang bedeutsamer
Gefühlsakte zu entstehen. Lersch erwähnt insbesondere den Ernst
und den Humor als Stimmungen, die wir hieher rechnen müssen.
Wer gemütsarme Menschen kennt, weiß, daß sie weder zum rechten
Ernst, in dem stets das Moment der Verantwortung mitschwingt,
noch zum wahren Humor, der ohne Liebe zur Welt nicht möglich
ist, fähig sind.

Die systematische Durchmusterung des ganzen Reichtums von
geistigen Gefühlen und Strebungen hat nun den Begriff des Gemütes
mit konkretem Inhalt gefüllt und hat zugleich die Psychologie der
Gemütsarmut unter zusammenfassende Gesichtspunkte gestellt. Es

hat sich gezeigt, daß bei einem gemütsarmen Menschen eine
Unterentwicklung vorliegt nicht nur seiner ethischen Gefühle und Strebungen

(worunter, wie erörtert, zu verstehen ist die Gemeinschaft mit
andern Menschen im Sinne gegenseitiger Hilfe und die Selbstgestaltung,

durch die ich mich zu solcher Gemeinschaft geeignet mache),
sondern auch aller andern äußerethischen Einstellungen der geistigen
Entwicklungsstufe des Psychischen (Gesellungsstreben; geistige
Haltungen zur Wirklichkeit im allgemeinen; Selbsterkenntnis). Um dies

eindeutig festzustellen, muß man sich an schwere, ausgesprochen
psychopathische Fälle von Gemütsarmut halten, wo alle die
verschiedenen gemütlichen Beeinträchtigungen auch dann zweifellos

58



feststellbar sind, wenn sie sich noch mit andern psychopathischen
Zügen mischen; denn ganz reine Gemütsarme kommen ja selten vor.
Wo diese Unterenwicklung aber nur in leichtem Grade ausgeprägt
und darum bloß als eine noch normale Persönlichkeitseigenart zu
betrachten ist, was recht häufig zutrifft, da kann allerdings diese

geringfügige Beeinträchtigung in gewissen Bereichen des Gemütes
nicht mehr sicher faßbar sein, weil unsere Untersuchungsmittel
nicht fein genug sind. Das ändert nichts daran, daß derjenige, der
zahlreiche Gemütsarme genau untersucht hat, empirisch den
bestimmten Eindruck bekommt, es handle sich um eine Affektion,
welche die ganze geistige Stufe des Psychischen durchgehend betrifft.
Im Alltagsleben sieht man hie und da den vorwiegend theoretischen
oder ästhetischen oder ethischen Menschen; diese Typen sind aber,
wie besonders auch aus Sprangers Schilderungen hervorgeht, auf den
bei ihnen jeweils zurücktretenden Wertgebieten keineswegs unterentwickelt

oder gar defekt. Solche hauptsächlich milieubedingten
Verschiedenheiten der Ausgestaltung und Betätigung einzelner
Wertgebiete kann es auch bei im ganzen leicht gemütsarmen Menschen
geben. Dagegen haben wir keine Anhaltspunkte gefunden, daß bei
ihnen anlagebedingte Defekte nur einzelner gemütlicher Richtungen
vorkämen - im Unterschied zu konstitutionellen Anomalien nur
einzelner Triebe. Diese Beobachtungen legen den Schluß nahe, daß,
wie auch Landmann betont, wohl nur die grundlegende geistige
Werthaltung (vgl. Seite 46) ererbte Veranlagung sein dürfte, während ihre
weitere Gliederung und Differenzierung hauptsächlich abhängt von
den Einflüssen des den Träger umgebenden kulturellen Milieus
(des «objektiven Geistes» in Familie, Schule, Beruf, Gesellschaft

usw.) sowie auch von andern Erbanlagen bei ihm (triebhafte und
Willenseigenarten, Stimmung, Phantasie und Ausdrucksfähigkeit,
intuitives und rationales Denken usw.). Da wir von der Gemütsarmut
den Eindruck einer auf Unterentwicklung beruhenden Dürftigkeit
der ganzen gemütlichen Sphäre bekommen, liegt es nahe, sie auf eine
ererbte Schwäche der geistigen Grundhaltung zurückzuführen.
Gerade deshalb, weil die Gemütsarmut eine hauptsächlich grad-

mäßige und formale Störung in einem weiten Bereich des Seelischen

ohne Bezug auf bestimmte Inhalte ist, paßt sie sehr wohl zu den

andern, im Wesen ganz gleichen, vorwiegend erbbedingten psychischen

Veränderungen (z.B. Hyperthymic, Triebhaftigkeit,
Übererregbarkeit, Stimmungslabilität, Haltarmut), welche die verschie-

59



denen Psychopathien bzw. die entsprechenden normalen
Persönlichkeitseigenarten kennzeichnen. Da die echte, ö/z/agebedingte Gemütsarmut

stets den ganzen gemütlichen Bereich in allen seinen Tendenzen

beteiligt, liegt darin ein differentialdiagnostisch verwendbares
Kriterium gegenüber jenen erworbenen Verkümmerungen des Gemütes,
die durch chronische Vertrotzung, Verbitterung, Verängstigung,
Verwahrlosung usw. eine anlagemäßige gemütliche Unterentwick-
lung vortäuschen können. Wenn in einem Falle die Lieblosigkeit
nicht nur gegenüber Menschen, sondern auch gegenüber Tieren,
Pflanzen und Dingen deutlich ausgesprochen ist, wenn ferner die
Freude an sozialer Leistung im Beruf ebenso weitgehend fehlt wie
das Interesse an Erkenntnis und die Beeindruckbarkeit durch das

Schöne, dann dürfte es sich sehr wahrscheinlich um eine echte,
anlagebedingte Gemütsarmut handeln. Die erworbenen Fehlentwicklungen
pflegen nur zu partiellen Verkümmerungen des an sich normalen
Gemütes zu führen, welche hauptsächlich auf jenem Gebiete liegen,
auf dem sich die psychotraumatische Milieuwirkung abgespielt hat,
die zu der abnormen Entwicklung führte. Deshalb verhalten sich
solche Leute besonders häufig nur gegen die Mitmenschen - oder gar
nur gegen bestimmte Individuen (z.B. Vaterersatztypen) - scheinbar

gemütsarm, während die übrigen Bereiche gemütlicher Betätigung
ungeschädigt sind, ja nicht selten kompensatorisch überbetätigt werden

(z.B. Tierliebe). Selbst dann, wenn etwa eine Trotzentwicklung
in der Zerstörung von Dingen ersatzweise abreagiert wird, zeigt
sich, daß dieser Mensch doch an andern Dingen hängt.

Da also die echte Gemütsarmut keineswegs nur die ethischen

Verhaltensweisen, sondern ein viel umfassenderes Gebiet der Psyche

betrifft, wäre es zweckmäßig, wenn man die bisher mit Gemütsarmut

synonym gebrauchte Bezeichnung «moralischer bzw. ethischer
Defekt» überhaupt nicht mehr verwenden würde. Sie ist unnötig
und führt leicht zu dem Mißverständnis, es handle sich um nichts
anderes als eine ethische Beeinträchtigung. Wyrsch betont zutreffend,
daß die schwer antisozialen Verbrechertypen häufig erst dann
entstehen, wenn zur Gemütsarmut noch übermäßige Triebhaftigkeit
oder Hyperthymic oder Haltarmut oder Schwachsinn hinzutritt.
Sofern dies der Fall ist, soll es in der Diagnose ausdrücklich gesagt
werden; dagegen pflegt die Verwendung des Ausdruckes «moralischer
Defekt», welchen man rasch für einen Kriminellen zur Hand hat, den

Bemühungen um feinere Persönlichkeitsanalyse bloß Abbruch zu tun.

60



4. Das Gewissen

Nachdem wir nun gesehen haben, daß das Gemüt sowohl ethische
wie außerethische Verhaltensweisen umfaßt, ist demgegenüber
festzustellen, daß das Gewissen - wir betrachten vorerst nur das

vollentwickelte Gewissen des erwachsenen Menschen - ein rein ethisches

Phänomen darstellt. Es wurde bereits früher (Seite 52) aufdie Eigenart

des sittlichen Erlebens hingewiesen. Zwar wird auch das
Erkennen des Wahren und das Erfühlen und Gestalten des Schönen
als unbedingt wertvoll erlebt; doch steckt in diesen Werterlebnissen
nicht ein so unmittelbar drängender, imperativ gesteigerter Appell
an Willen und Handeln wie im ethischen Sollen. Letzteres ist eine
besondere Erlebnisqualität in der Subjektseite der ethischen
Wertgefühle und Strebungen, die sich deshalb immer wieder an die
Freiheit der Person wenden, welche sich für die Verwirklichung der
ethischen Forderung verantwortlich fühlt. Dieser eigentümliche
Charakter des sittlichen Erlebens bringt es mit sich, daß es nur dann,
Wenn ich ethischen Ansprüchen nicht genüge, zum spezifischen
Phänomen des Schuldgefühls kommt, das Lückert zutreffend ein nicht weiter
ableitbares Urgefühl nennt. Wenn ich es irgendwo an ästhetischem
Geschmack habe fehlen lassen oder die Gelegenheit zum Erwerben
einer Erkenntnis versäumt habe, die mir für die ethische Selbstgestaltung

nicht wichtig erscheint, so kann sich zwar ein Bedauern, aber
kein Schuldgefühl einstellen; selbst der Künstler oder der Forscher
hat keine Schuld-, sondern nur Unzufriedenheits- und
Minderwertigkeitsgefühle, wenn seine Arbeit trotz aller Mühe nicht genügend
vorwärts geht. Sobald er aber durch falsche, billige Effekte bzw.
durch intellektuelle Unredlichkeit der Pflicht der Wahrhaftigkeit
nicht genügt, stellen sich bei ihm, da seine Situation nun einen
ethischen Aspekt bekommen hat, Schuldgefühle ein. Wenn sich der

religiöse Mensch vor Gott sündig fühlt, weil er infolge seiner

Menschennatur nicht sein ganzes Leben Gott zu weihen vermag, so ist
diese unentrinnbare Sünde (die «Erbsünde») ein ganz anderes
Erlebnis als die sittliche Schuld, die, wie Bodenheimer mit Recht betont,
nur im Zusammenhang mit dem menschlichen Freiheitserlebnis
auftreten kann. Schuld ist also ein spezifisch ethisches Phänomen, was
auch für das Gewissen gelten muß, da es bei diesem immer nur um
eigene Schuld oder Nichtschuld geht. Denn als rückblickendes
Gewissen sagt mir seine «Stimme», ob ich mich durch eine Tat bzw.

61



eine Gesinnung schuldig gemacht habe oder nicht; als
vorausschauendes Gewissen befiehlt es mir, wie ich handeln soll, um nicht
schuldig zu werden. — Das rein ethische Wesen des Gewissens wird
verkannt, wenn man, wie es nicht selten geschieht, von künstlerischem,

wissenschaftlichem, Leistungs-, Arbeitsgewissen und dergleichen

redet und damit außerethische Phänomene meint. In Wirklichkeit

kann das echte Gewissen gerade zurückgedrängt werden durch
einseitig ästhetische Einstellung (z.B. bei Oscar Wilde) oder durch
fanatischen Dienst an der Wissenschaft (Gelehrter, der aus
Erkenntnisstreben zu weit gehende Experimente an Menschen macht).
Umgekehrt kann eine sehr gewissenhafte Persönlichkeit ohne alle ästhetische

oder intellektuelle Bildung sein. Solche Beobachtungen lassen

sich nur dann ungezwungen verstehen, wenn man das Gewissen als

rein ethisches Phänomen ansieht. — Man hat auch viel von religiösem
Gewissen gesprochen, wogegen nichts einzuwenden ist, solange Klarheit

darüber besteht, daß es sich lediglich um eine religiöse Deutung
des Gewissens handelt, das aber nach wie vor ein rein ethisches

Phänomen bleibt. Auch wenn die «Stimme» des Gewissens irgendwie
als Hereinwirken Gottes in die menschliche Seele gedeutet wird, so

bleibt doch die Tatsache bestehen, daß im Gewissenserlebnis selbst

nichts von jener Anwesenheit eines Transzendenten erfahren wird,
wodurch alles religiöse Erleben nach dem übereinstimmenden
Zeugnis von Menschen, die es wirklich erfahren haben,
gekennzeichnet ist. Wie z.B. Häberlin überzeugend ausführt, wird mir im
Gewissen mit besonderer Eindringlichkeit klar, daß das Sittliche
schlechthin in sich selber wertvoll ist, so daß es keiner weiteren
Begründung und Stütze bedarf. - Das spezifisch ethische Wesen des

Gewissens geht auch dann verloren, wenn man seinen Begriff so

weit faßt, daß man es mit Lückert als die zentrale Steuerungsinstanz
des Selbst bezeichnet oder mit Nachmansohn unter Gewissen alle
Antriebe versteht, welche sich aus echten Lebensaufgaben ergeben,
also unserem «Bauplan» entsprechen. Wenn ich eine musikalische
oder mathematische Anlage brach liegen lassen muß, so kann ich
zwar darüber höchst unglücklich sein; ich werde mich aber nicht
vor meinem Gewissen schuldig fühlen, es sei denn, ich komme mir
dadurch in meiner Aufgabe beeinträchtigt vor, andern Menschen

zu helfen. Wäre, wie Machmansohn annimmt, jede bewußte, bauplangemäße

Strebung ein Gewissensantrieb, so müßten wir dauernd
Gewissenserlebnisse haben, während es doch wohl zweifellos ist, daß

62



uns solche nur ausnahmsweise zuteil werden. - Als Ergebnis der
bisherigen Erörterungen ist also festzuhalten, daß das Gewissen

immer ein ethisches Erlebnis ist, weil es sich, wie auch Blum betont,
bei ihm stets um eigene Schuld oder Nichtschuld handelt.

Da schon bei der psychologischen Beschreibung des Gewissens
zahlreiche und tiefgehende Meinungsverschiedenheiten unter den
Autoren bestehen, mit denen wir uns aber aus Raumgründen nicht
auseinandersetzen können, müssen wir hier versuchen, die Gewissensvorgänge

nochmals kurz deskriptiv zu kennzeichnen. Im Laufe
meines Daseins entwickelt sich ein prinzipieller ethischer Wertentwurf,
d.h. eine innere Ordnung sittlicher Werthaltungen, die sich auf die

wichtigsten Aspekte menschlichen Gemeinschaftslebens beziehen.
Dieser Wertentwurf erwächst aus den Auseinandersetzungen meiner
geistigen Grundhaltung (vgl. Seite 45) mit den Lebens- und
Ideentreisen, denen ich angehöre, und mit den Umweltsituationen, denen
ich begegne, wobei die sich ergebenden ethischen Probleme aus
meiner personalen Freiheit heraus entschieden werden können. Der
prinzipielle Wertentwurf ist nur zum geringsten Teil in Form rationaler

Urteile gegeben; meistens handelt es sich um unformulierte,
oft nicht klar bewußte Werthaltungen, die sich auch in einem

gewissen, jedoch langsamen Gestaltwandel befinden, entsprechend
den allmählichen Aspektverschiebungen im Ablauf eines Lebens.
Gehen wir nun vom häufigsten Fall aus, daß das Gewissen auf eine

begangene schlechte Tat zurückblickt, so wird eigentlich nicht in
erster Linie die Tat, sondern der ihr zugrunde liegende spezielle

Wertentwurf verurteilt, weil dieser allzu einseitig durch egoistische
Triebe bestimmt wurde und daher mit dem prinzipiellen Wertent-
tvurf irgendwo nicht übereinstimmt, weshalb die innere ethische

Ordnung verletzt ist. Eine ausgeprägte Reaktion des Gewissens

erfolgt jedoch nur dann, wenn die Tat und ihr besonderer
Wertentwurf ein Ergebnis der Willensentscheidung des personalen Ich
Und daher von Freiheitsbewußtsein begleitet waren. Die Abwertung
der schlechten Tat erfolgt nun in einem spezifischen Akt des Selbst,
den Bremi Gewissensstellungnahme genannt hat. Sie muß als ein
geistiges Wertgefühl beschrieben werden, dessen gegenständlicher
Anteil der schlechten Tat ihre Unwertqualität verleiht, während
sein subjektiver Gehalt in der typischen Färbung des Schulderlebens

besteht, das in eigentümlicher Tiefe im Grunde der Seele dem Selbst

entquillt. Dieses Erlebnis stellt das Kernphänomen des Gewissens dar;

63



wir finden es nur bei ihm und sonst nirgends. Da die Stellungnahme
als erste Phase des Gewissensvorganges im Selbst entsteht, tritt sie

in einer gewissen «Ferne» vom personalen Ich auf (Heidegger, Kuhn,

Häfner), das den «Ruf» des Gewissens anfänglich oft nur sehr

unbestimmt, bloß als eine vage Unruhe vernimmt. Daraus wird es

verständlich, daß das personale Ich den Gewissensvorwurf so oft
überhören, umdeuten oder verdrängen kann. Findet dies nicht statt,
dann erfolgt häufig in einer zweiten Phase des Gewissensvorganges
die Annahme des Schuldgefühls durch die bewußte Person. Erst jetzt
akzeptiert diese den Einspruch «aus der Tiefe», weshalb Jung sagt,
der Vorgang finde gewissermaßen «in zwei Stockwerken» statt.
Nun übernimmt der Mensch mit Wissen und Willen seine Schuld,
formuliert sie in Gedanken als ausdrückliches ethisches Werturteil
und reagiert auf sie mit Schamgefühl. Die Herabsetzung des Eigenwertes

vor sich selbst und Andern, wie man sie in der Scham spürt,
gehört zu jeder bewußten Annahme eines Gewissensvorwurfs. Das

Schamgefühl ist also ein durch das Schulderlebnis motivierter Be-

wußtseinsvollzug; diese beiden Wertgefühle dürfen nicht miteinander
verwechselt werden. Auch Furcht vor den üblen Konsequenzen der
schlechten Tat und Angst vor noch unfaßbaren Gefährdungen
treten nicht selten in der zweiten Phase des Gewissensvorganges
auf; sie gehören aber, wie Nachmansohn und Häfner mit Recht
betonen, nicht wesensmäßig zum schlechten Gewissen und spielen
beim reifen Menschen eine relativ geringe Rolle. Das Schuldgefühl
ist seinem Wesen nach frei von Furcht und Angst, kann aber diese
Gefühle häufig motivieren, wenn Charakter, Erziehung und
Weltanschauung (z.B. Glaube an Strafen im Jenseits) einen Menschen

zu furchtsamem und ängstlichem Reagieren geneigt machen. Das
schlechte Gewissen kann nun in einer dritten Phase, die sich, wie
Kuhn sagt, häufig wieder «jenseits des Ich», d.h. im Selbst abspielt
und deshalb den Charakter unwillkürlichen Erlebens hat, zur
Entwicklung der Reue führen. Diese ist eine Strebung - Scheler nennt sie

eine «zielmäßige Bewegung» der Seele -, die auf eine innere Wandlung,

nämlich die Änderung jenes speziellen Wertentwurfs gerichtet
ist, der die böse Tat entstehen ließ, welch letztere ja nicht
ungeschehen gemacht werden kann. Indem durch die Reue der spezielle
Wertentwurf korrigiert, d.h. in Übereinstimmung mit dem prinzipiellen

gebracht wird, führt sie zur Tilgung der Schuld, d.h. jener
Diskrepanz zwischen den beiden Wertentwürfen, und damit zum

64



Schwinden des Schuldgefühls, weil die innere Ordnung wieder
hergestellt ist. Anfänglich ist die Reue mehr von Schmerz über die
begangene Tat, später mehr von Glück über die Abnahme des

Schulddruckes begleitet. Furcht und Angst pflegen, wie Scheler sehr

richtig gesehen hat, die Entwicklung der Reue zu stören und zu
hemmen. Wie alle ethischen Vollzüge, so drängt auch die Strebung
der Reue auf Mobilisierung des personalen Willens, um auf diese
Weise ihr besonderes Ziel, nämlich die Wandlung des speziellen
Wertentwurfs eher zu erreichen. Deshalb wird auch die vom Selbst

ausgehende Reue öfters doch wieder eine Angelegenheit der
bewußten Person. Manchmal greift diese aber nicht ein, wenn die
Reue schon als unwillkürliche Strebung des Selbst zu ihrem Ziele
kommt. Indem sie als innere Sühne erlebt wird, fordert sie an sich
keine äußere Strafe; sie nimmt sie aber willig an, wenn die Strafe
als gerechter Ausgleich und Hilfe zur inneren Umstellung angesehen
werden kann. Häufig wird zwischen Tat- und Seinsreue
unterschieden; die letztere kommt dann zustande, wenn ich z.B. meine
Willensschwäche als Ursache immer neuer Abweichungen von
meinem prinzipiellen Wertentwurf erkannt habe und ich nun diese

Schwäche zu ändern suche. - Während wir uns im nunmehr
erörterten rückblickenden schlechten Gewissen als schuldig fühlen, erfolgt
beim guten nach einer Selbstprüfung die Stellungnahme des Nicht-
Schuldigseins, d.h. des Einklangs zwischen speziellem und
prinzipiellem Wertentwurf, weshalb es zum Erlebnis inneren Glückes
kommt. Im vorausschauenden Gewissen wird zu einer erst geplanten
Tat, also zu einer bestimmten Strebung im Hinblick auf mögliches
Schuldigwerden Stellung genommen, sei es negativ wie im warnenden

oder positiv wie im antreibenden Gewissen. Dadurch können Willensakte

motiviert werden, wenn nicht die Strebung im ersten Fall
bereits schon durch eine unwillkürliche Hemmung im Selbst
unterdrückt wird bzw. sich im zweiten Fall direkt in Handlung umsetzt.

Das Kernphänomen des Gewissens, nämlich die Stellungnahme
in bezug auf die Schuld, ist ein ethisches Wertgefühl des Selbst von
besonderer Tiefe und gehört unzweifelhaft weder der triebhaften
Sphäre noch der bewußten Person, sondern dem Gemüt an. Es

handelt sich um eine gemüthafte Verhaltensweise zu sich selbst,

um ein Selbsterleben, das in dieser Kernphase noch keine artikulierte
Selbsterkenntnis ist. Beim schlechten Gewissen ist auch der
anschließende Reueakt eine typische Äußerung des Gemütes. Daneben

5 Studia Philosophica XIX 65



können aber, wie aus unserer Beschreibung hervorgeht, beim
Gewissen noch Denk- und Willensakte der bewußten Person auftreten,
die allerdings gegenüber den Gründlagen des Gewissens im Gemüt
mehr nur sekundäre Bedeutung haben.

Die psychologische Erfahrung zeigt nun, daß es zwei verschiedene

Typen des Gewissens gibt. Seine gemüthaften Grundphänomene
sind bei beiden Formen hinreichend gut entwickelt — ohne sie ist
eine lebendige Betätigung des Gewissens gar nicht möglich —; die
rational-willentlichen Vorgänge sind aber verschieden ausgeprägt.
Im einen Fall — nämlich beim vorwiegend rationalen Willensmenschen,

dem sogen. Teletiker, wie Rieffert ihn nennt - ist die bewußte

Verarbeitung der ursprünglichen Gewissensstellungnahme sowie der
Reue sehr ausgesprochen, so daß die Gewissensprobleme im Leben
der bewußten Person eine ziemlich große Rolle spielen, weil sie

denkend und willentlich ausgetragen werden. Im andern Fall -
beim vorwiegenden Gemütsmenschen — tritt die personale
Verarbeitung stark zurück und das Gewissen bleibt mehr ein unbewußtes,
unwillkürliches, nur erlebtes Phänomen. Gerade bei Menschen mit
reichem und lebendigem Gemüt kommt es oft nicht zu größeren
ethischen Auseinandersetzungen im Bewußtsein. Die Gewissensvorgänge

werden nicht etwa verdrängt, aber sie vollziehen sich ziemlich
unbemerkt, treten mehr nur in Form leiser, gefühlsmäßiger Stellungnahmen

ins Bewußtsein, führen aber nicht weniger als bei der ersten
Form doch zu einem dem Gewissen entsprechenden Wandel der

Einstellung und des Verhaltens. Insbesondere Frankl und Jung haben
gezeigt, daß die Gewissensvorgänge auch ganz unbewußt - also

sogar ohne gefühlsmäßige Repräsentanz in der bewußten Person —

ablaufen und sich hie und da in kennzeichnenden Träumen
verraten können. Die ethische Änderung der Handlungsweise erfolgt
dann ganz unvermerkt, ohne jedes Bewußtsein davon.

Auch die Befunde der differentiellen Persönlichkeitskunde weisen

ganz deutlich darauf hin, daß die Grundlagen des Gewissens dem
Gemüt angehören. Gemütsarme Menschen zeigen immer auch eine

herabgesetzte Fähigkeit, zu sich selbst unter dem Gesichtspunkte
der Schuld Stellung zu nehmen, verraten also immer eine Armut des

Gewissens. Persönlichkeiten mit reichem Gemüt haben stets auch
ein feines und lebendiges Gewissen, sind also «gewissenhaft»; der
gegenteilige Anschein kann nur dann einmal entstehen, wenn das

Gewissen weitgehend unbemerkt abläuft und sich darum der Beob-

66



achtung leicht entzieht. Gelegentlich nennen wir einen Menschen
gewissenhaft, bei dem nur die bewußten Sekundärphänomene des

Gewissens etwas hypertrophisch, dessen gemütliche Grundlagen aber
eher kümmerlich sind; ein derart pedantischer Mensch pflegt dann
nicht besonders gemütsreich zu sein. Diese Typen leiten hinüber
zum Fall des kalten, gemütsarmen Prinzipienmenschen mit eisernen

Grundsätzen, den man hie und da auch noch - aber durchaus zu
Unrecht — gewissenhaft nennt. Denn solche Menschen leben nur aus
einem zwar aufdringlich bewußten, aber kümmerlichen prinzipiellen
Wertentwurf, jedoch nicht aus ihrem Gewissen heraus, das ebenfalls

wenig entwickelt ist, da ja diese Menschen gerade das nicht können,
was das Wesen des Gewissens ausmacht: sich immer wieder unter
dem Aspekt der Schuld in Frage zu stellen. Nicht nur in quantitativer,
auch in qualitativer Hinsicht gehen Ausprägung von Gemüt und
Gewissen einander parallel. Besondere Tiefe, Wärme, Schwere oder
die gegenteiligen Eigenschaften der Gefühlsreaktionen des Gemütes

zeigen sich in ähnlicher Weise auch im Gewissen an. Wenn Wellek

im Gewissen ein eigenes, über das Gemüt hinausgehendes und zu
ihm polares Prinzip sieht, während wir das Gewissen seiner Grundlage

nach einfach für einen Teilbereich des Gemütes halten, so

kommt dies daher, daß Wellek unseres Erachtens das Rationale und
Willensmäßige am Gewissen zu einseitig betont, während wir ebenso

wie Bremi darin nur Sekundärerscheinungen und in der
gefühlsmäßigen Stellungnahme des Gewissens sein Kernphänomen sehen.

Nach unserer Meinung steht empirisch unzweifelhaft fest, daß das

Innerste des Gewissens Wertgefühl ist, während erst eine nachträgliche

Entwicklung, die eintreten kann, aber nicht muß, zu rationalem
Urteil und Willen führt. —

In unseren bisherigen Erörterungen haben wir nur das ausgereifte
Gewissen des erwachsenen Menschen im Auge gehabt. Im letzten

Vierteljahrhundert hat sich nun aber in der Literatur die Auffassung
immer mehr durchgesetzt, daß das Gewissen beim Kinde eine
Vorstufe hat, die der egoistischen Phase und damit dem triebhaften Ich
(vgl. Seite 44) angehört und die dann im Laufe der Entwicklung
immer mehr von einer neuen, reifen Ausprägung des Gewissens in
der geistigen Organisationsstufe der Psyche abgelöst wird.
Entsprechend den verschiedenen Gesamtanschauungen über den Aufbau
der Persönlichkeit ist diese Auffassung sehr unterschiedlich dargestellt
worden (Spranger, Bergson, Wachmansohn, Caruso, Reiniger, Richard,

67



Odier, Piaget, Juliiger, Fromm, Häfner, Jung, Wolff); doch wird überall
die Anschauung vertreten, daß das Gewissen aus zwei verschiedenen

selbständigen Wurzeln herauswächst, die wir entsprechend unserer
Terminologie die triebhafte und die geistige Wurzel nennen müssen.
Die kindliche Vorstufe hat man heteronomes oder autoritäres oder
primitives Gewissen genannt oder hat auch einfach von Moral
gesprochen, weil dieses Gewissen auf den bestehenden Sitten (mores)
der unmittelbaren Umgebung beruht. Das reife Gewissen wurde
dann als autonomes oder humanistisches bezeichnet, oder man hat
bei seinen Äußerungen von Ethik im Unterschied zur Moral geredet.
Auf Grund dieser Differenzierung konnten manche Beobachtungen
und Schlüsse Freuds über die Entstehung einer besonderen psychischen
Instanz, die er Uberich nannte, erst ins richtige Licht gerückt werden :

Es zeigte sich, daß diese EYwdschen Aufstellungen zwar für die
Erklärung der heteronomen Moral des Kindes sehr zutreffend und
bedeutsam sind, daß sich aber aus ihnen die autonome Ethik nicht
herleiten läßt. Von großer Wichtigkeit für die empirische
Unterbauung der Anschauung von den zwei Wurzeln des Gewissens sind
die weitgespannten, subtilen Untersuchungen Piagets über die
Entwicklung des moralischen Urteils beim Kinde geworden. Piaget hat
gefunden, daß die Kinder bis etwa zum 7. Lebensjahr alle Regeln
und Ordnungen in erster Linie auf die allmächtige Autorität der
Eltern oder ihrer Ersatzpersonen zurückleiten, also eine heteronome
Moral vertreten, die mit einer egozentrischen, kontaktarmen
Einstellung verbunden ist. Erst nach dem 7. Jahre tritt ein autonomes
Regelbewußtsein in den Vordergrund, weil in jedem Kinde ein
eigener Ordnungswille erwacht, so daß die Regeln des Verhaltens
in freier Zusammenarbeit der Kinder, die sich beim Spiel, in der
Schule usw. treffen, aus einer gegenseitigen Achtung und Fürsorge
heraus entstehen, die nicht aus früheren seelischen Erscheinungen
herleitbar oder sonstwie empirisch begründbar sind, so daß wir hier
von einer geistigen Einstellung (vgl. Seite 46) sprechen können.

Wir müssen uns nun noch eingehender mit der Entstehung und
den Eigenarten der heteronomen Moral beim Kinde beschäftigen. Solange
sich ein Kind nur rein äußerlich der Autorität der Eltern unterzieht
und ihre Gebote bloß aus Furcht vor Strafe oder Hoffnung auf
Belohnung befolgt, kann man noch nicht von Gewissen reden. Dies
ist erst dann der Fall, wenn das Kind sich die für sein Leben bedeutsamen

Stellungnahmen seiner Eltern und damit deren Gestalten

68



selbst «einverleibt», d.h. sie aus der peripheren Gegenstandssphäre
seines Erlebens in den zentralen Innenbereich seiner Psyche
einbezieht. Diese Introjektion ist ein sehr urtümlicher Prozeß und setzt
schon im zweiten Lebensjahr ein, wofür ^ulliger Beispiele bringt.
Beobachtungen an Kleinkindern legen den Schluß nahe, daß
verschiedene egoistische Triebregungen eine solche Verinnerlichung
motivieren können; sie pflegt deshalb erfahrungsgemäß am
intensivsten zu erfolgen, wenn ambivalente Triebeinstellungen beteiligt
sind, wie dies beim Kind gegenüber den Eltern so häufig der Fall ist.
Egoistische Modifizierungen der vitalen Erhaltungs-, Aggressions-,
Zärtlichkeits- und Unterwerfungstriebe (vgl. Seite 44) können hier
eingreifen. Das kleine Kind fühlt in der Furcht vor den Eltern seine

Erhaltung gefährdet und nimmt ihre Weisungen deshalb in sich
hinein, so daß es sie nun wie von ihm selbst ausgehend erlebt, weil
es dadurch zugleich die Mächtigkeit der Eltern introzipiert und so
seine Schwäche ausgleicht. Auch aggressive Triebe des Kindes
können, wie Freud dargetan hat, durch die introjektive «Verschlingung»

der Eltern zu einer gewissen Befriedigung kommen. Ferner
kann der Zärtlichkeitstrieb das Kind zu einer solchen «Einver-
seelung» drängen: Indem es diejenigen Gestalten, die sich um sein
Dasein sorgen, es behüten und bestätigen, in sich einbezieht, bereichert

und erweitert es sein Leben. Endlich spielt oft der Unterwerfungstrieb

eine wesentliche Rolle bei der introjizierenden Identifikation

des Kindes mit den Eltern, da seine Hilflosigkeit dadurch
Sicherung und Halt findet. Natürlich handelt es sich hier nur um
rein phantasiemäßige Triebbefriedigungen, die ja beim Kleinkind,
das Phantasie und Wirklichkeit noch nicht klar auseinanderhält,
sehr häufig vorkommen. Die eigentliche Liebe zu den Eltern, die als

Gefühl der geistigen Stufe beim Kinde erst später erwacht, ist bei
dem Introjektionsvorgang nicht beteiligt; denn Liebe führt nicht
zur Identifikation, die nur triebhaften Tendenzen dient, sondern zur
geistigen Wir-Bildung ohne Antastung der Grenzen von Ich und Du.
Nach Freuds Auffassung kommt durch die beschriebene Introjektion
das Überich zustande, das in dem Seite 43 ff. entworfenen
Persönlichkeitsaufbau als besondere Instanz der egoistischen Stufe gedacht
werden muß, deren hemmende Einflüsse sich nur auf das triebhafte
Ich beziehen. Wenn Freud erklärt, daß das Überich weitgehend
unbewußt sei, so paßt dies zu unseren früheren Ausführungen, nach
denen im Zeitpunkt der Entstehung des Überich zwar mehr oder

69



weniger dumpfes seelisches Erleben möglich, die klarbewußte Person

aber noch gar nicht ausgebildet ist. Durch die Auswirkungen der

introjizierten elterlichen Verbote gliedert sich vom Überich aus in
die triebhaften Strebungen der egoistischen Stufe ein System von
Triebhemmungen ein, das man auch Überich-Moral nennt, und
nun zeigt das Gewissen des Kindes die Übertretung der verinner-
lichten Verbote an, die dann erfolgt, wenn eine bestimmte Tat
allzusehr seinem Egoismus statt den erworbenen Triebhemmungen
entspricht. Dadurch entsteht beim Kinde ein Schuldgefühl auf
ähnliche Weise, wie wir es für das Gewissen des reifen Menschen
beschrieben haben. Dieses Schuldgefühl pflegt aber beim Kinde viel
weniger eindringlich als beim Erwachsenen zu sein, weil - verglichen
mit der bewußten Person - das Freiheitserlebnis auf der egoistischen
Stufe weit geringer ausgesprochen ist. Immerhin fällt es auch hier
nicht völlig weg; denn schon bei den triebhaften Handlungen dieser
Stufe entwickelt sich ja eine gewisse zentrale Steuerung der
Strebungen und deshalb auch das Erlebnis ihrer Lenkbarkeit. Das

reine Schuldgefühl ist also beim Kinde meist unbedeutender als

beim reifen Gewissen, dafür aber viel stärker von Furcht vor Strafe,

Angst vor weiteren unbestimmten Gefährdungen von den Eltern
her und eventuell auch Trotz gegen sie durchsetzt. Diese Gefühle

drängen sich beim Kind deshalb vor, weil es, wie Fromm hervorhebt,
durch die Introjektion sich durchaus nicht völlig von der äußeren
Autorität der Eltern gelöst hat, sondern sowohl an sie wie an die

introzipierten Forderungen, an die äußere wie an die innere Ordnung
gebunden bleibt. Da beim Kinde die Furcht vor Strafe meist eine

größere Rolle spielt als das Schuldgefühl, wobei, wie Fraget betont,
namentlich bei jüngeren Kindern die Strafe noch sehr den Charakter
einer willkürlichen Vergeltung durch die beleidigte Autorität, nicht
den eines gerechten Ausgleichs hat, werden die Kinder oft zu
kurzschlüssigen Reaktionen der Selbstbestrafung getrieben, indem sie

auch die züchtigende Rolle der Eltern introjizieren. Da Furcht die

Entwicklung der Reue hemmt (vgl. Seite 65), finden wir diese bei
Kindern selten in tiefgehender Weise ; natürlich ist auch die infantile
Selbstbestrafung, wobei man sich bloß ein Übel zufügt, etwas ganz
anderes als die innere Wandlung durch die Reue. Die kindlichen
Gewissensvorgänge haben bei dem schwachen Freiheitserlebnis und
dem kaum vorhandenen Appell an einen bewußten Willen - der ja
in der ersten Zeit des infantilen Gewissens noch gar nicht und später

70



erst gering entwickelt ist, weshalb auch ein deutliches Pflichtbewußtsein

fehlt — häufig einen halb automatischen, reflexähnlichen
Charakter, wobei die starren Selbstbestrafungsreaktionen diesen Abläufen
öfters eine auffallende Note geben können. Inhaltlich besteht die
heteronome Moral des Kindes hauptsächlich aus Verboten (z.B.
Verbot des Ungehorsams, des Stehlens, der aggressiven und sexuellen

Betätigung) und ist nur auf das Prinzip des blinden Gehorsams

gegenüber der Autorität gegründet: Was diese befiehlt, ist gut. Die
Verbote haben für das jüngere Kind einen eigentümlich kategorischen
Charakter, sind unantastbar und müssen mit pedantischer Genauigkeit

befolgt werden. Dies rührt nicht etwa davon her, daß das Kind
die in den Verboten enthaltenen Wertungen selbst als unbedingt
erleben würde, sondern nur daher, daß es die Herrschaft der Eltern
als geradezu allmächtig und unfehlbar empfindet. Für das Kind
kommen als Autoritäten neben den Eltern nur noch gewisse nächste

Beziehungspersonen in Frage, ferner auch die öffentlichen Meinungen

in seiner unmittelbaren Umgebung. Wegen des eingeschränkten
kindlichen Horizontes muß seine heteronome Moral einen engen,
konkreten, traditionsgebundenen Charakter haben und kann
fernerliegende Probleme noch nicht erfassen.

Etwa vom vierten bis fünften Lebensjahr an, besonders
hervortretend aber in den unteren Schuljahren und dann wieder in der
zweiten Pubertätshälfte, wird die triebhafte Autoritätsmoral des

Kindes immer mehr durch die autonome Ethik abgelöst, welche der

geistigen Stufe der Psyche angehört und durch den Aufbau des

prinzipiellen ethischen Wertentwurfes (vgl. Seite 63) entsteht. Die
ersten selbständigen sittlichen Entscheidungen pflegen dann zu

erfolgen, wenn das Kind in Situationen gerät, die durch elterliche

Weisungen nicht geregelt sind oder wenn zwei autoritative Befehle

kollidieren. Dann wendet das Kind seine geistige Wertidee, die als

Grundhaltung sich in der Tiefe seines Wesens immer mehr geltend
macht, in einer durchaus irrationalen Weise auf die gegebene Situation

an und kommt so zu einer eigenen ethischen Stellungnahme.
Diese ist natürlich mitbestimmt durch individuelle Anlagen und
kulturelle Umwelteinflüsse, erfolgt aber letzten Endes doch aus der
im Laufe der Entwicklung langsam wachsenden Freiheit der Person

heraus. Vieles aus der kindlichen Autoritätsmoral wird in die
autonome Ethik durch eigene Entscheidung übernommen; anderes wird
entsprechend meinen persönlichen Wertungen modifiziert oder als

71



für mich nicht mehr passend verworfen, worin die zunehmende

Ablösung von den Autoritäten der Kindheit zum Ausdruck kommt.
Jeder Widerstreit sittlicher Wertungen wird einer neuen individuellen
Entscheidung unterzogen, wodurch ein autonomes Ethos entsteht,
das im Unterschied zur kindlichen Autoritätsmoral mehr positive
Vorsätze anstatt bloßer Verbote enthält, einen viel weiteren, offenen
Horizont hat, auch allgemeinere und abstraktere Probleme in seinen
Bereich zieht, in seinen Stellungnahmen toleranter, plastischer und
kritischer ist und mehr durch eigene vernünftige Einsicht geleitet
wird. Was von der heteronomen Moral nicht in die autonome Ethik
aufgenommen worden ist, hat keine Bedeutung und Aktualität für
die Persönlichkeit mehr. Die phantastischen infantilen Triebbefriedigungen

durch die Introjektion der elterlichen Gestalten verlieren
infolge des wachsenden kindlichen Realitätssinns ihre Wirksamkeit;
zudem erwacht die Kritik an Vater und Mutter, die ihre Mächtigkeit

und Unfehlbarkeit einbüßen. Damit ist der infantilen Autoritätsmoral

die Grundlage entzogen.
Aus unseren Ausführungen über die Entwicklung der heteronomen

Überich-Moral ergibt sich, daß diese in erster Linie durch die
Erziehung des Kindes gestaltet wird. Wächst es ohne zureichendes
autoritatives Vorbild auf, weil sich niemand genügend um es

bekümmert, dann kann bloß ein schwaches Überich entstehen, weshalb
sich nur ungenügende Hemmungen in die egoistische Triebhaftigkeit

des Kindes einschalten. In diesen Fällen droht die Verwahrlosung,

da solche Kinder ihrem egoistischen Verlangen nach Besitz,

Macht, Geltung, Genuß völlig verfallen und darum asozial werden
können. Darin zeigt sich, wie notwendig die autoritative Moral als

Vorstufe für den weiteren Aufbau ist. Auch verwahrloste Jugendliche

können sich allerdings in den späteren Entwicklungsjahren
öfters noch zurechtfinden, wenn sich die anlagemäßige geistige
Grundhaltung und damit die Reifung der Persönlichkeit zu einer
neuen Stufe genügend durchsetzt. Oft ist die Sozialisierung aber
auch nicht mehr möglich, weil jener moralische Grundstock fehlt,
der normalerweise von der selbständigen Ethik übernommen wird.
Empfängt das Kind eine allzu strenge Erziehung - ebenso ungünstig
wirkt ein zwischen Extremen schwankendes Verhalten der Eltern,
weil dann die plötzliche Härte jeweilen ganz übermäßig empfunden
wird -, dann bildet sich ein sehr rigoroses Uberich, so daß das Kind
unter allzu großen Hemmungen, Minderwertigkeits- und Schuld-

72



gefühlen, vor allem aber an Straffurcht und Autoritätsängsten leidet.
In solchen Fällen kommt es nicht selten zu kindlichen Neurosen, da
gewisse Konflikte zwischen egoistischen Trieben und heteronom
erworbenen Hemmungen sich zu derartig quälender Schärfe

zuspitzen können, daß sie abgesperrt werden und sich dann in indirekten
neurotischen Symptomen äußern. Bei Kindern mit überwertiger
Autoritätsmoral kann der Durchbruch der autonomen Ethik erheblich

erschwert und verzögert werden, bis schließlich die kritische
Einstellung gegenüber den Erzieherpersonen und damit die autonome
Orientierung doch die Oberhand gewinnt. Der normale Abbau
der kindlichen Moral bleibt nur dann aus, wenn eine
Reifungshemmung der ganzen Persönlichkeit eintritt, so daß sie mehr oder

weniger auf einem infantilen Stadium stehenbleibt, sei es aus
konstitutionellen Gründen oder infolge einer Fehlentwicklung, die
eintreten kann, wenn die Eltern den jungen Menschen dauernd in einer
übertriebenen Abhängigkeit halten. Derartige Leute bleiben auch
im erwachsenen Alter in einem engen, konservativen Sittenkodex
stecken, können weiterreichende Probleme gar nicht sehen und
wirken deshalb unselbständig und naiv. Sie werden dann auch
solchen Mächten, die weit über ihre infantile Erlebniswelt
hinausreichen, wie dem Berufskreis, dem Staate oder Gott, in der sklavischen

Unterwürfigkeit des von Strafangst geplagten Kindes begegnen. -
Durch unsere Erörterungen ist nun das in der Einleitung

aufgeworfene Problem, wie sich Gemüt und Gewissen zueinander
verhalten, geklärt worden. Gemüt ist die affektive Seite in der
gesamten geistigen Organisationsstufe der Psyche und umfaßt neben
ethischen Gefühlen und Strebungen noch zahlreiche außerethische

geistige Plaltungen. Gewissen aber ist seinem Kernvorgang nach
eine gefühlsmäßige Stellungnahme, bei der es stets um eigene Schuld

geht, also ein rein ethisches bzw. moralisches Phänomen. Es zeigt
einen sehr komplexen Aufbau, an dem unterschieden werden muß :

1. die triebhafte, kindliche Vorstufe des Gewissens, die sich auf eine

autoritative Moral bezieht und der egoistischen Stufe des Seelischen

angehört; 2. die Grundlagen des reifen Gewissens, nämlich die

gefühlsmäßigen Stellungnahmen, die sich auf eine autonome Ethik
stützen und die einen Teilbestand des Gemütes ausmachen, also

zur geistigen Stufe der Psyche zu rechnen sind; 3. die sekundären

rational-willentlichen Ausgestaltungen des reifen Gewissens, die der

personalen Stufe des Seelischen zugehören und die unter Umständen

73



auch fehlen können. — Obschon also die Kernphänomene des

Gewissens im Gemüt zu finden sind, stehen Gemüt und Gewissen doch
im Verhältnis von zwei Bereichen, die sich nur teilweise decken:
Es gibt viele Gemütsphänomene, die nicht zum Gewissen gehören
(außerethische und solche ethischen Verhaltensweisen des Gemütes,
bei denen die Frage eigener Schuld im konkreten Falle gar nicht
aufgeworfen wird), und umgekehrt finden wir wesentliche Erscheinungen

des Gewissens, die mit dem Gemüt nicht in näherem
Zusammenhang stehen (triebhafte Vorstufe und rational-willentlicher
«Uberbau» des Gewissens).

5. Neurosen bei Gemütsarmen

Wenden wir uns nun noch zu den gemütsarmen Menschen, so

kann man in den ersten Lebensjahren von dieser Veranlagung nichts
feststellen, da sich auch bei normalen Kindern erst im dritten Jahre
die frühesten Regungen des Gemütes konstatieren lassen, das deutlich

aber erst in der Schulzeit hervortritt. Auch der Gemütsarme
wird also, wenn er eine entsprechende Erziehung erhält, eine hete-

ronome Autoritätsmoral bei sich ausbilden, da deren Entstehung ja
nicht mit dem Gemüt, sondern mit der egoistischen Triebhaftigkeit
zusammenhängt. Beobachtungen bestätigen, daß solchen Kindern
tatsächlich in den ersten Lebensjahren durch straffe Lenkung eine

primitive Verbots- und Gehorsamsmoral beigebracht werden kann
und erst von der Schulzeit an sich die Gemütsarmut deutlicher zu
verraten beginnt, bezeichnenderweise öfters gerade dort, wo keine
Befehle das Verhalten regeln, z.B. durch liebloses Benehmen gegenüber

Tieren und wertvollen Gegenständen. Häufig müssen solche

Kinder allerdings bei psychisch abnormen Eltern aufwachsen, die
sich ungenügend um sie kümmern; nicht selten ist ja eines der Eltern
ebenfalls gemütsarm. Dann bildet ein solches Kind nur ein schwaches

Uberich aus, setzt gegen seine egoistischen Triebe nur geringe
Hemmungen ein und verwahrlost früh. Aber auch dort, wo das

Erziehungsmilieu nicht so schlecht ist, wird die Autoritätsmoral bei
gemütsarmen Kindern oft besonders früh und intensiv abgebaut.
Dies ist leicht verständlich: Bei solchen Kindern pflegen starke
triebhafte Trotzeinstellungen die Gestalten der Erzieher und daher
auch ihre Befehle bald zu entwerten; ferner entwickelt sich infolge

74



der allmählich in Erscheinung tretenden Gemütsarmut keine rechte
Liebe zu den Erziehern, welche beim normalen Kinde besonders in
den Schuljahren sehr dazu beiträgt, daß die Autoritätsmoral trotz
langsamem Wachsen der autonomen Ethik noch lange ziemlich
weitgehend erhalten bleibt und erst in der zweiten Pubertätshälfte

völlig abgebaut wird. Gemütsarme Kinder gleiten aber in der Regel
schon früh in eine einseitig egoistische, hemmungslos triebhafte
Lebensführung hinein und lassen sich durch Verbote ihrer Erzieher
daran nicht mehr hindern. Wenn Häfner schildert, wie der Egoist,
dem das triebhafte Ich zum alleinigen Werthintergrund des Daseins

geworden ist, an verborgenen Ängsten vor der Einsamkeit, der

Sinnlosigkeit, der Schuld und dem Tode leidet und diese Angst
auf verschiedene Weise zu betäuben und ihr auszuweichen sucht,
so kann damit nicht der gemütsarme Mensch gemeint sein, sondern

derjenige, der bei einigermaßen normaler Veranlagung bewußt und
willentlich, also durch personalen Entschluß sich nur dem egoistischen

Lustgewinn verschreibt. Auch Wyrsch unterscheidet diese

beiden Typen deutlich voneinander. Beim normalen Menschen,
dessen Person sich für den Egoismus entscheidet, kann eben sein

Gemüt, bevor es nach und nach verkümmert, durch die erwähnten
Ängste insgeheim gegen die gewählte Lebenseinstellung protestieren;
der Gemütsarme wird aber von einer solchen Angst kaum etwas

erleben, weil ihm die gemütliche Grundlage dazu, nämlich das

Bedürfnis nach überindividueller, geistiger Sinnfindung fehlt. Er
geht in der möglichst lustvollen Führung seines individuellen
Daseins auf und versteht gar nicht recht, daß es etwas darüber hinaus
geben kann. Nachdem er die Autoritätsmoral, die ihm eventuell
in der ersten Kinderzeit andressiert wurde, bald abgelegt hat,
entwickelt sich bei ihm ein prinzipieller Wertentwurf, welcher im wesentlichen

nicht aus ethischen, sondern aus triebhaft-subjektiven
Werthaltungen besteht, die nur auf das seinem Egoismus Angenehme
und Nützliche gerichtet sind. Unter diesen Umständen hat das

Gewissen keine hinreichende ethische Grundlage, auf die es sich stützen
kann, und ist zudem in sich selber schwach, weil infolge der Gemütsarmut

keine tieferen Schuldgefühle entstehen. Höhergradige Gemütsarme

würden sich derart auffällig benehmen, daß sie sozial rasch

unmöglich würden, wenn sie nicht aus Klugheit oder Schlauheit —

so nennen wir das von triebhaftem Sicherungsbedürfnis geleitete
Denken - sich ihrer Mitwelt wenigstens im äußeren Verhalten

75



einigermaßen anpassen würden, weil sie gelernt haben, daß sie

dadurch vorteilhafter leben, als wenn sie fortwährend mit ihrer Umgebung

zusammenstoßen.
Solche Menschen sind in der Primitivität ihres Aufbaues sehr

einheitlich gestaltet - ihr personales Ich wird einfach im allgemeinen
von der Triebhaftigkeit mitgenommen oder unterstützt sie willentlich

-; sie zeigen also viel weniger Zwiespältigkeit als der normale
Mensch. Darum sind bei ihnen keine Neurosen zu erwarten; denn
für deren Entwicklung ist ja stets ein innerer Konflikt Voraussetzung.
Nun zeigt aber die Erfahrung, daß es bei Typen aus diesem
Konstitutionskreise unter einer bestimmten Voraussetzung doch vereinzelt

zu Neurosenbildung kommen kann. Wenn ein gemütsarm veranlagtes

Kind seinen Erziehern gegenüber im Vorschulalter lebhafte
Furcht hat oder stark ambivalent zu ihnen eingestellt ist — auch ein

gemütsarmer, wenig liebesfähiger Mensch vermag heftige
Zärtlichkeitsansprüche zu entwickeln -, dann kann sich die Introjektion der

Erziehergestalten und ihrer autoritativen Befehle sehr eindringlich
vollziehen (vgl. Seite 69). Deshalb entstehen starke Triebhemmungen,

so daß im Zusammenstoß dieser Überich-Moral mit den meist

heftigen egoistischen Strebungen es zu drangvollen primitiven
Gewissenskonflikten kommen kann. Diese können dann neurotisch

abgesperrt werden, so daß solche Komplexe früher oder später zu
abnormer Symptombildung führen. Wenn die Uberich-Moral
abgebaut wird - wie bereits erwähnt, geschieht dies bei Gemütsarmen
besonders früh und intensiv -, dann bleiben die durch die Autoritätsmoral

entstandenen Komplexe in der immer mehr sich ausprägenden
Gemütsarmut und egoistischen Lebenseinstellung als neurotische

«Fremdkörper» bestehen. Sie bilden nun samt der sich an sie

anschließenden Symptombildung einen sonderbaren Kontrast zur
Gesamtprägung der übrigen Persönlichkeit: Gewissensäußerungen,

wenn auch primitiver Art, bei einem im übrigen weitgehend
gewissenlosen Menschen. Damit ist die in der Einleitung gestellte
Frage beantwortet, wie es möglich sei, daß eine Neurose, also ein
Gewissenskonflikt bei einer gemüts- und deshalb auch gewissensarmen

Persönlichkeit entstehen könne. Der neurotische Konflikt
gehört eben in diesen Fällen der triebhaften Vorstufe des Gewissens,
der Überich-Moral an, während das geistige, gemüthafte Gewissen

tatsächlich unentwickelt ist. Deshalb handelt es sich bei diesen

primitiven Neurosen um einen Widerstreit zwischen Triebtendenzen

76



und auf der egoistischen Stufe heteronom entstandenen
Triebhemmungen, nicht - wie bei den übrigen Neurosen - um einen
Konflikt zwischen triebhaften und geistigen Strebungen. Solche

primitive Neurosebildung bei Gemütsarmen ist im übrigen ein
empirischer Beweis dafür, daß der geistigen Gewissensbildung normalerweise

eine triebhafte Vorstufe vorausgeht.

Zur Veranschaulichung des Dargelegten folgen nun noch einige
Beispiele :

Johann B.: Vater jähzorniger, grober Mensch, der gegen den Knaben
J.B. besondere Abneigung hatte, weil er seinetwegen dessen Mutter, eine
debile, gleichgültige, hemmungslose Person, hatte heiraten müssen. Mehrere
Glieder der mütterlichen Familie kriminell. Vater überstreng gegen J.B.,
schüchterte ihn durch gereiztes Verhalten ein, wollte angeblich den kleinen
Buben einmal in einem Wutanfall zum Fenster hinauswerfen. Aus Furcht
vor dem Vater introjizierte J.B. dessen tyrannische Forderungen so intensiv,
daß ihm deren sklavische Befolgung ganz selbstverständlich war. Während
er anfänglich angab, daß er dem Vater gegenüber nur das Gefühl völliger
Fremdheit gehabt habe, stellte sich bei der Untersuchung nach und nach
immer deutlicher heraus, daß er schon früh einen heftigen Konflikt zwischen
schweren, im Zusammenhang mit den väterlichen Befehlen auftretenden
Angsthemmungen einerseits, Wutaffekten, aggressiven Phantasien und
Todeswünschen auf den Vater anderseits neurotisch abgesperrt hat. Deshalb
begann J.B. vor allem dem Vater gegenüber zu stottern; wenn dieser
erschien, hat sich bei dem Knaben nach dessen Ausdruck «immer etwas

zusammengezogen». Fand auch zur Mutter, die ihn sehr unkonsequent
behandelte, keinen näheren Kontakt. Kam mit 8 Jahren in ein Erziehungsheim,

litt weiter an Stottern gegenüber allen Autoritäten, die ihm in der
Rolle des Vaters erschienen, ferner an Bettnässen, an Angstanfällen, wobei
er ersticken zu müssen glaubte, an phobisch übersteigerter Furcht vor
Gewittern und großen Tieren, an häufigen Angstträumen, in denen er sich
öfters von einem riesigen Mann verfolgt glaubte. Auch als er erwachsen war,
bestand das Stottern in abgeschwächtem Maße gegenüber allen Respektspersonen

weiter, ebenso eine vage Angst, die ihn von Zeit zu Zeit einmal
beschleicht und bei ihm Brustbeklemmungen hervorruft. Er begegnet
Vorgesetzten mit übertriebener Unterwürfigkeit, die gar nicht zu seinem
sonstigen Wesen paßt. Schon im Erziehungsheim war er nämlich durch sein

ungenügendes Pflichtgefühl, seine Rücksichts- und Lieblosigkeit gegen
Mensch und Tier, seine Neigung zu kaltblütigem Lügen und Stehlen, sein

Einzelgängertum infolge mangelnder Bindung an einen andern Menschen
sehr auffallig. Später interessierte er sich trotz guter Intelligenz für keinen
Beruf, hatte kaum Freude an irgendeiner Arbeitsleistung, war politischen,
sozialen, künstlerischen, religiösen Fragen gegenüber völlig gleichgültig.
Verfiel aus innerer Leere immer wieder einem primitiven Genußleben,
verschwendete Geld für elegante Vergnügungen, Alkohol und Frauen, geriet

77



deshalb stets von neuem in Schulden und beging immer wieder zahlreiche
Betrügereien, um sich Mittel für sein liederliches Treiben zu beschaffen.
Schwindelte skrupellos Militär- und Arbeitskameraden ihr Geld ab, bestahl
sie gelegentlich zum Dank dafür, daß sie ihn bei sich beherbergten. Wenn
ihm der Boden zu heiß war, flüchtete er regelmäßig ins Ausland und
befriedigte dort sein Sensationsbedürfnis durch abenteuerliche Vagabundenfahrten,

bis er jeweilen wegen Betrügereien festgenommen und nach
Bestrafung in die Schweiz abgeschoben wurde. War Frauen gegenüber sehr

ungehemmt, stotterte im Gespräch mit ihnen nicht, hatte zahlreiche sexuelle
Beziehungen ohne die geringsten Potenzstörungen, aber auch ohne jede
tiefere Liebesbindung, beutete seine Partnerinnen oft auch finanziell aus.
Verschiedene Autoritätspersonen, denen J.B. besonders untertänig
begegnete, versuchten erfolglos, ihn auf einen bessern Weg zu bringen;
nervenärztliche Behandlungsversuche scheiterten an seiner völligen Einsichtslosig-
keit. Heute hat er mit 28 Jahren schon 7 Vorstrafen.

Wir sind zum Ergebnis gekommen, daß es sich bei J.B. um einen gemütsarmen

Psychopathen handelt, der innerlich weder an einem Menschen noch
einem Gegenstand, weder an einer Arbeit noch einer Idee wirklich hängt
und der diese Leere und Hohlheit im Kern seiner Persönlichkeit durch ein
egoistisches Genußleben ausfüllt. In eigentümlichem Widerspruch zu dieser

Wesensartung bestehen bei ihm noch Restsymptome (leichtes Stottern,
Angstzustände) einer Angstneurose, die früher viel stärker ausgesprochen war.
Sie hat offenbar keine sexuelle Wurzel; das Verhalten von J.B. den Frauen
gegenüber ist durchaus unneurotisch und wird nur durch seine Gemütsarmut
geprägt. Die bereits im Vorschulalter entstandene Neurose geht auf den
Vater von J.B. zurück, dessen herrische Gehorsamsforderungen er so intensiv
introjiziert hat, daß er noch jetzt allen Vorgesetzten mit einer halb
reflektorisch gewordenen Unterwürfigkeit begegnet, die zu seiner sonstigen
Rücksichtslosigkeit seltsam kontrastiert. An die vom Vater geforderte, primitive
Autoritätsmoral hat sich bei J.B. ein neurotischer Konflikt zwischen
Angsthemmungen und Aggressionsimpulsen gegen den Vater geknüpft. Die
Angstneurose von J.B. besteht heute nur noch in einer «verborgenen Ecke»
seiner gemütsarmen Persönlichkeit und entstammt seiner Aggressivität, also
einer ganz andern Triebsphäre als seine durch Besitztriebe motivierten
Eigentumsdelikte. Es ist in keiner Weise einleuchtend, den typischen Mangel
im ganzen gemütlichen Bereich (vgl. Seite 60) bei J. B. nur auf die väterliche
Fehlerziehung zurückführen zu wollen; hier spielen vielmehr Erbeinflüsse
von den kriminellen Typen der mütterlichen Familie her die wichtigste Rolle.

Edwin D.: Vater Akademiker; sehr ernster, etwas starrer, schizoider
Charakter. Mutter lebhaft, impulsiv; in ihrer Familie geltungssüchtige
Typen mit finanziellen Schwindeleien. E.D. war als Kind oft aggressiv
gegenüber Geschwistern und Schulgenossen, verlangte selber aber immer
wieder nach Zärtlichkeiten; fabulierte seiner Umwelt ganze Romane vor,
in denen er eine Heldenrolle spielte. War schon in den Schuljahren unehrlich,
hatte wenig Pflichtbewußtsein, fälschte Unterschriften, beging kleinere
Diebstähle, blieb recht gleichgültig, wenn er bei Lügen ertappt wurde,

78



mißbrauchte Vertrauen mit kühler Berechnung. War auch zu geringen
Opfern für einen andern Menschen oder für ein Ideal kaum fähig. Begegnete
dem strengen Vater, der ihn öfters körperlich strafte, mit Trotz, heftete
dafür seinen ganzen Zärtlichkeitstrieb an die Mutter, die ihn verwöhnte
und zu der er als kleiner Junge abends oft ins Bett wollte. Als er sich aber
so wenig erfreulich entwickelte und so viele Streiche beging, wandte sich
die Mutter von ihm einigermaßen ab, entzog ihm viel von ihrer Zuneigung
und stellte sich ganz auf die Seite des strafenden Vaters. Infolge dieser
Enttäuschung an der Mutter entwickelte der zur Aggressivität neigende E.D.
insgeheim eine starke und zähe Feindseligkeit gegen sie. Da die elterliche
Autoritätsmoral in ihm doch eine gewisse Wurzel gefaßt hatte, riefen seine

heftigen, feindlich-trotzigen Einstellungen gegen Vater und Mutter bei ihm
entsprechende Triebhemmungen hervor. Schließlich verdrängte er diesen

ganzen Konflikt und sperrte ihn neurotisch ab, trat daher den Eltern mit
einem ängstlichen Respekt gegenüber, wovon er bei andern Leuten allerdings
keine Spur zeigte. Erwies sich trotz überdurchschnittlicher Intelligenz zu
einem akademischen Berufe wegen mangelnder gemütlicher Beteiligung bei
jeder Arbeit, Unzuverlässigkeit, übermäßiger Empfindlichkeit und Aggressivität,

vor allem aber wegen hemmungslosen renommistischen Schwindeleien

als unfähig. Wurde kaufmännischer Angestellter, gebürdete sich aber,
sobald er sich der elterlichen Kontrolle entziehen konnte, infolge seiner

Geltungssucht überall als Baron, reicher Gönner, Finanzgenie und
Vergnügungsleiter, geriet deswegen immer wieder in hohe Schulden, dubiose
Geschäfte und Betrügereien hinein. Erfand aber auch aus reiner Großtuerei
ohne jeden materiellen Vorteil öfters weit ausgesponnene Märchen, die er
gutgläubigen Leuten vorflunkerte und während Jahren mit immer neuen
phantastischen Einzelheiten über seine angebliche Tätigkeit als internationaler

Spion und politischer Geheimagent ausstattete. Wegen seiner Betrüge
wäre er längst vor Gericht gekommen, wenn ihm der Vater nicht mehrfach
aus seinem Schlamassel herausgeholfen und seine Schulden bezahlt hätte.
Dabei pflegte E.D. jeweilen in dienstfertigem Übereifer Besserung zu
schwören, wollte freiwillig noch viel weitergehende Einschränkungen auf
sich nehmen, als die Eltern von ihm verlangten, gehorchte ihnen auch
eine Zeitlang tatsächlich wie ein Hündchen, um dann aber bald wieder von
neuem abzugleiten. Zeigte den Eltern solange als möglich eine überkorrekte
Fassade, log das Blaue vom Himmel herunter, um die Rolle des «braven
Söhnchens» noch aufrechtzuerhalten, wenn die ganze Situation schon

hoffnungslos verfahren war, suchte bei Vater und Mutter seinem ganzen
Treiben immer wieder ein moralisches Mäntelchen umzuhängen, worauf er
sonst keinerlei Wert legte, sondern sich eher in einem wurstigen Zynismus
gefiel. In diesem Gegensatz tritt einerseits das wenn auch unechte
Nachwirken der ihm eingeimpften Autoritätsmoral, anderseits seine Gemütsarmut
zu Tage. Den Frauen begegnete er in ausgesprochen neurotischer Haltung:
Da er bei seiner Mutter früh eine schwere Enttäuschung erlitten hatte,
suchte er Bemutterung durch andere Frauen, übertrug aber auf diese
unbewußt jene Feindseligkeit, die er seiner eigenen Mutter gegenüber
entwickelt, aber verdrängt hatte. Deshalb wurde bei ihm jede zärtliche Be-

79



ziehung zu einer Frau durch geheime aggressive Regungen gegen sie

beeinträchtigt, die auch bewirkten, daß er häufig sexuell impotent war. So geriet
er in einen neurotischen DonJuanismus hinein, indem er jede neue
Mädchenbekanntschaft durch sonderbare Ausfälligkeiten und Trotzereien selbst
zerstörte, sich aber nachher als der von der Frau Verlassene, Beiseitegestellte
und Verachtete vorkam und sich in ein zunehmendes Ressentiment gegen
das weibliche Geschlecht hineinarbeitete. Im Zusammenhang mit diesen
Schwierigkeiten litt er oft unter neurotischen Kopfschmerzen,
Herzbeschwerden und Schlafstörungen. Nachdem er zweimal hintereinander durch
etwas dirnenhafte Mädchen tatsächlich belogen und ausgebeutet worden

war, konzentrierte sich sein tief verwurzelter, aber versteckter Haß auf die
Frauen vorwiegend auf deren dirnenhaften Typus. Inzwischen trieb der
30jährige E.D. einer neuen Katastrophe entgegen, da er im Verlaufe von
zwei Jahren ohne Wissen der Eltern neuerdings für etwa 10000 Franken
Darlehen auf betrügerische Weise aufgenommen hatte, um die Ausgaben
für seinen verschwenderischen, geltungssüchtigen Lebenswandel als Grand-
seigneur, insbesondere auch für seine Frauenbekanntschaften zu decken.
Als er wußte, daß Strafklagen gegen ihn nicht mehr aufzuhalten waren,
faßte er den Plan, ins Ausland zu fliehen. Dies fiel ihm schwer, weil er durch
die Abreise eine neue Mädchenbekanntschaft aufgeben mußte, an die er
sich in einem neurotisch übersteigerten Zärtlichkeitshunger geklammert
hatte, wie es bei ihm nicht selten im Anfang eines Verhältnisses der Fall
war. Als er sich in einer Bar gegen Mitternacht zum Entschluß durchgerungen

hatte, am nächsten Tage trotzdem seine Koffern zu packen und
loszufahren, traf er nachher auf der Straße eine Dirne, die ihn sexuell
reizte. Während er sich sonst nie mit eigentlichen Dirnen einließ, sprach er
diese jetzt sofort an und ging mit ihr. Dadurch habe er, wie er sagt, die
andere Mädchenbekanntschaft hinter sich geworfen, habe also seinen
Entschluß, mit allem zu brechen, befestigt. Beim Geschlechtsverkehr mit der
Dirne war er aber infolge seines geheimen Hasses auf dirnenhafte Frauen
impotent. Dieses Versagen empfand er als große Demütigung und Blamage,
wodurch offenbar seine verdrängten Aggressionstendenzen gegen derartige
Frauen stark aufgereizt wurden. Als nachher die Dirne noch etwas brüsk
sagte, er solle nun gehen, weil ihr Freund nächstens komme, wirkte diese

Bemerkung als «Funke ins Pulverfaß», da E.D. sich - wie so oft schon -
von der Frau wieder weggewiesen, beiseitegestellt und verachtet fühlte.
Nun brachen seine neurotischen Aggressionstendenzen plötzlich ins volle
Bewußtsein und ins Handeln durch - er sagt, es sei «eine kolossale Wut»
in ihm aufgestiegen er riß eine Pistole aus seiner Tasche und schlug diese
der Dirne, die gerade am Radio kauerte, zweimal mit aller Kraft auf den

Hinterkopf, wobei er ihr zwar klaffende Wunden, aber keine gefährlichen
Verletzungen beibrachte. (Die Pistole hatte er bewiesenermaßen schon seit
langem mit sich herumgetragen, olfenbar nur um damit zu blagieren.)
Es kam zu einem Handgemenge zwischen E.D. und der Dirne, wobei er
mit der Pistole noch weiter auf ihren Kopf loszuschlagen suchte, dann aber
die Flucht ergriff. Er geriet in den Verdacht, er habe die Frau ermorden
und berauben wollen; nach Abklärung der psychologischen Zusammen-

80



hänge wurde er aber nur wegen Körperverletzung und wegen seiner
Betrügereien vom Gericht verurteilt.

E.D. ist als geltungssüchtiger Psychopath zu betrachten; insbesondere die
jahrelang fortgesponnenen Märchen aus bloßer Renommisterei sind zweifellos

abnorm, auch wenn sie nicht eigentlich pseudologischen Charakter
haben, da E.D. nie im geringsten an sie geglaubt hat. Dagegen sind die
ausgesprochene Empfindlichkeit, die Neigung zu Aggressivität, das lebhafte
Zärtlichkeitsverlangen, dem eine deutliche Gemütsarmut bei E.D.
gegenübersteht, nur Eigenarten in der Spielbreite des Normalen, erreichen also
keine psychopathischen Ausmaße. Ferner ist bei E.D. eine Charakterneurose

mit konversionsneurotischen Begleitsymptomen (Kopfweh, Herzbeschwerden

usw.) entstanden, weil die autoritäre Moral, die E.D. als Kind in sich
aufgenommen hat, dazu führte, daß insbesondere seine Aggressionen gegen
die Mutter starke Triebhemmungen hervorriefen und der ganze Konflikt
verdrängt und abgesperrt wurde. Gerade deshalb sind dann diese aggressiven
Tendenzen im Sinne indirekter neurotischer Entäußerung auf alle Frauen
übertragen worden, mit denen E.D. in nähere Berührung kam, und haben
sich schließlich durch bestimmte Erlebnisse besonders auf den dirnenhaften
Frauentypus konzentriert. Als E.D. eine Dirne durch Schläge mit der
Pistole verletzte, sind diese vorher neurotisch verborgenen Aggressionstendenzen

zum Durchbruch gekommen. Das neurotisch motivierte Delikt
wäre aber von E.D. unterdrückt oder zum mindesten nicht in dieser brutalen
Weise ausgeführt worden, wenn er nicht ein anlagemäßig gemütsarmer
Mensch wäre. Während in dem Angriff des E.D. auf die Dirne sowohl
seine Neurose, die bloß einen beschränkten Triebbereich seiner Persönlichkeit

einbezieht, wie auch seine Gemütsarmut, die nur die geistige Stufe
seiner Persönlichkeit betrifft, zum Ausdruck kommen, sind seine skrupellosen

Betrügereien ausschließlich auf die letztere zurückzuführen. Die
autoritäre Moral, die dem E.D. in der Kindheit beigebracht wurde, ist nur
noch in neurotischen Überresten vorhanden, während die Gemütsarmut
sein Verhalten weitgehend färbt.

Hermine G.: Vater ehrgeiziger Beamter, enttäuscht und verbittert. Er
stammt aus gebildeter Familie, in der aber verschiedene Glieder durch
Züge von Rücksichts- und Lieblosigkeit, also durch einen Einschlag von
Gemütsarmut auffallen. H.G., die nach zwei älteren Schwestern geboren
Wurde, war die Lieblingstochter des Vaters, der ihr aber öfters sagte, daß
er sich statt ihrer sehr einen Jungen gewünscht habe. Er behandelte sie mit
pedantischer Strenge, und sie unterwarf sich seiner Autorität völlig, ja trieb
dies so weit, daß sie sich entsprechend dem väterlichen Wunsche mehr und
mehr in eine männliche Rolle hineinlebte und sich ganz knabenhaft ge-
bärdete. Darin kommt ein typischer Zug der heteronomen Moral des Kindes
zum Ausdruck : die blinde Unterwerfung unter die als unantastbar erlebten
Wünsche der Autorität. Schon in der Schule fiel H. G. durch ihr derbes,
burschikoses Benehmen sehr auf; in der Pubertätszeit hatte sie im stillen
sogar homoerotische Anwandlungen. Erst als sie nicht mehr beim Vater
lebte und ihr späterer Ehemann Heinrich - damals noch Student — sich ihr

6 Studia Philosophica XIX 81



näherte, stellte sie sich in der Zeit nach der Konfirmation bewußt auf ihr
körperlich ganz eindeutiges Frausein um, bildete Triebhemmungen gegen
die vorher gezüchtete männliche Haltung aus und verdrängte den ganzen
Konflikt, zugleich mit ihm aber auch die infantile Autoritätsmoral und die
Unterwerfung unter die Vatergestalt. Es fand also keine bewußte
Verarbeitung und Uberwindung dieser Problematik, sondern eine unwillkürliche
Absperrung derselben statt. Indem H.G. sich von den engen, väterlichen
Moralgeboten wegwendete, wurde sie bedenkenloser und ungezwungener;
dadurch trat aber bei ihr eine schon früher vorhandene Tendenz zur egoistischen

Mißachtung anderer Interessen aus ungenügendem Mitgefühl,
überhaupt eine gewisse Kühle für das Schicksal anderer Menschen, also ein
Einschlag von Gemütsarmut deutlicher hervor. Als sie sexuelle Beziehungen
zu Heinrich aufnehmen sollte, hatte sie infolge ihres verdrängten
Männlichkeitskomplexes große Widerstände dagegen, litt eine Zeitlang an
körperneurotischen Beschwerden und behielt eine Neigung zur Frigidität bei.
Sie spielte Heinrich gegenüber, der durch eine überstrenge Erziehung
eingeschüchtert, verängstigt und unentschlossen war, aus ihrem Unbewußten
heraus eine männlich beherrschende Rolle, zu der auch gehörte, daß sie

bei gemeinsamen Ausflügen stets für beide bezahlte. Infolge ihres
übersteigerten Geltungsbedürfnisses tat sie dergleichen, als ob sie dies ganz gut
könne, während sie in Wirklichkeit hiefür nicht genug verdiente. Um sich
das nötige Geld zu beschaffen, bestahl sie - sie war damals Hilfsleiterin in
einem Flüchtlingslager - ihre bedürftigen Schützlinge, was sie merkwürdig
kühl ließ, auch als die Sache vor Gericht kam, wo sie bedingt verurteilt
wurde. Während der Verlobung und später in der Ehe mit Heinrich, der
eine höhere Beamtenstelle gewissenhaft versah, führte ihr überbetontes
Dominierungs-, Geltungs- und Aggressionsbedürfnis — offenbar ebenfalls
eine neurotische Entäußerung ihres Männlichkeitskomplexes — zu
mancherlei Reibungen, die nur wegen der passiven Duldsamkeit des Mannes
kein schweres Ausmaß annahmen. Ein zermürbender Lebenskonflikt war
für sie, daß sie von den Eltern ihres Mannes, die durchaus gegen sie eingestellt

waren, ein großes Maß an Demütigungen, Kränkungen und
Unterdrückungen erfahren mußte, die sie bei ihrer Unfähigkeit zur Unterordnung
gar nicht ertrug. Sie wehrte sich anfänglich mit männlicher Vehemenz
dagegen, mußte aber mehr und mehr alles «still in sich hineinfressen»,
da ihr Gatte nicht zu ihr hielt, sondern hilflos zwischen ihr und seinen
Eltern stand. Deshalb war sie im Laufe der Jahre zu ganz massivem
Zurückdrängen ihrer Macht- und Geltungsansprüche wie ihrer Aggressivität gegenüber

den Schwiegereltern gezwungen. Vom Ehemann fühlte sie sich wegen
seiner unentschlossenen Haltung enttäuscht und im Stiche gelassen,
verdrängte aber ihren Zorn und Trotz auf ihn, zugleich aber auch viele ihrer
zärtlichen und sexuellen Bedürfnisse. Führte natürlich das Zepter in der
Ehe und war sehr stolz auf ihre tadellose Haushaltführung. Hatte in jeder
ihrer drei Schwangerschaften am Anfang Depressionen mit ihr selbst
unverständlichen Widerständen gegen das Austragen, die als Äußerungen ihres
Männlichkeitskomplexes aufzufassen sind. Da ihr Gatte noch Schulden für
die Aussteuer an seine Eltern abzuzahlen hatte, verabfolgte er ihr, ohne

82



sich darüber Rechenschaft zu geben, zu wenig Haushaltungsgeld, was sie

ihm in ihrem verkrampften Geltungsbedürfnis - sie pflegte sich gerne wichtig
zu machen, wie sie auch mit kleinen Mitteln noch einen gepflegten Haushalt
führen könne - und in ihrem Trotz gegen den Mann nicht offen sagen
konnte. Deswegen vergriff sie sich während mehreren Jahren immer wieder
an ihr anvertrauten Geldern für eine Sparkasse, die ihr Mann zu verwalten
hatte, verwendete diese Mittel für ihren Haushalt und ging wiederum
auffallend leicht und kühl darüber hinweg, daß sie eine Reihe von kleinen
Sparern um ihr Geld brachte. Erst als die Sache vor Gericht kam - sie wurde
wegen fortgesetzter Veruntreuung und Urkundenfälschung verurteilt, und
zwar nochmals bedingt -, litt sie außerordentlich darunter, ihrem eigenen
Ansehen und dem ihrer Familie so sehr geschadet zu haben. Bekam um diese

Zeit ein junges, imbezilles Dienstmädchen Elsa, durch dessen boshafte
Trotzereien sie aufs schwerste geärgert, dazwischen aber von den täppischen
Zärtlichkeitsausbrüchen des Mädchens überfallen wurde. Während eines

Winters, in welchem die Differenzen von H. G. mit den Eltern ihres Mannes
und damit auch die Disharmonien in ihrer Ehe sich noch stark verschlimmert
hatten, mißhandelte die schwer überreizte Hausfrau das Dienstmädchen
Elsa in einer geradezu ungeheuerlichen Weise. Sie sperrte das Mädchen fast
jede Nacht vollständig nackt mit zusammengeketteten Händen in ein kaltes,
dunkles, vollständig leeres Zimmer, so daß Elsa in einer Zimmerecke kauernd
oder auf dem harten Boden liegend die Nacht zubringen mußte. Sie konnte
das Mädchen auf diese Weise auch während zwei bis drei Tagen ununterbrochen

einschließen und ihm gar nichts zu essen geben. Ferner mußte es

jeden Morgen im kältesten Winter sich nackt in der ungeheizten Waschküche

in einen Zuber voll eiskalten Wassers hineinsetzen und sich von H.G.
noch kalt abspritzen lassen. Als Elsa sich ihren Angehörigen endlich einmal
bemerkbar machte und weggeholt wurde, zeigte sie hochgradie Abmagerung,
Erfrierungserscheinungen an den Extremitäten und Spuren heftiger Schläge,
die H.G. ihr verabfolgt hatte. Die Quälereien des Mädchens waren für
H.G. zu einer Sucht geworden, an der sie mit größter Leidenschaft hing,
weshalb sie sich auch mit tobsüchtigen Wutanfällen gegen die Bemühungen
des Mannes sträubte, das Mädchen aus dem Hause zu bringen. Wenn sie
Elsa wieder gefesselt und eingesperrt hatte, konnte sie lachen, singen, pfeifen,
ja geradezu in eine gewisse Ekstase geraten. Die schwachsinnige Elsa war
durch ihre Wehrlosigkeit für H.G. das Opfer geworden, an dem sie ihre
ganze verdrängte und aufgestaute Triebhaftigkeit ersatzweise austoben
konnte. Ihre neurotisch überreizten und so lange zurückgehaltenen Aggressions-,

Macht- und Geltungstendenzen entluden sich in einer grotesken
Orgie; ihr Männlichkeitskomplex reagierte sich in einer karikaturhaften
Übersteigerung männlicher Herrschsucht und Befehlsgewalt gegenüber dem
Mädchen ab. Da dabei auch unterdrückte Geschlechtlichkeit von H.G.
eine geheime Befriedigung fand - es bestanden gegenüber Elsa verdeckte
homosexuelle Regungen -, war es bei H. G. zu jener Verquickung aggressiver
und sexueller Tendenzen gekommen, wie sie für die sadistische Haltung
kennzeichnend ist. In dem völlig fehlenden Mitleid von H.G. mit Elsa
zeigt sich wieder ihre Gemütsarmut. Mit dem Deckmotiv, sie wolle durch

83



diese Behandlung Elsa nur zur Sauberkeit, zum Gehorsam und zur Demut
erziehen, täuschte sie sich selbst bis zu einem gewissen Grade über die wahren
Motive ihres Tuns hinweg. Während des sadistischen Verhaltens gegenüber
Elsa bestanden bei H.G. starke konversionsneurotische Beschwerden, deret-

wegen sie sogar in ärztlicher Behandlung war (Kopfweh, Schwindel,
Herzbeklemmungen, verstärkte Perioden) sowie zwangsneurotische Symptome
(ausgesprochen zwangsmäßiges Grübeln und Kontrollieren, worin die
verdrängten Triebhemmungen zum Ausdruck gelangten). In der Art, wie
H.G. das Mädchen behandelte, kamen auch Züge ihrer verdrängten
kindlichen Autoritätsmoral in übertreibender Verzerrung wieder zum Vorschein
(Forderung des blinden Gehorsams; Strafe als willkürliche Vergeltung der
beleidigten Autorität, die nur Furcht einflößen will; Starrheit des

Strafsystems). H.G. wurde vom Gericht wegen fortgesetzter Freiheitsberaubung
mit grausamer Behandlung bei einer Pflegebefohlenen, wobei in mittlerem
Grade verminderte Zurechnungsfähigkeit bei H.G. angenommen wurde,
zu drei Jahren Zuchthaus verurteilt, der Strafvollzug aber eingestellt und
sie zur Behandlung in eine psychiatrische Anstalt eingewiesen.

Es handelt sich bei H. G. um einen triebhaften Charakter mit einem
deutlichen Einschlag von Gemütsarmut, jedoch noch in der Spielbreite des

Normalen, weil im Alltagsleben oft keine Beeinträchtigung des Gemütes
bei ihr festzustellen ist, sondern vor allem in belasteten Situationen. Durch
abwegige Verarbeitung ihrer kindlichen Autoritätsmoral ist bei H.G. ein
verdrängter Männlichkeitskomplex entstanden, auf Grund dessen bei ihr
eine schwere Charakterneurose (verkrampftes Geltungs- und Dominierungs-
bedürfnis, übermäßige Aggressivität, schließlich neurotischer Sadismus) mit
konversions- und zwangneurotischen Begleitsymptomen sich entwickelt hat.
Alle drei Delikte von H.G. (Bestehlung der Flüchtlinge; Veruntreuungen
in der Sparkasse; Mißhandlung von Elsa) sind mehr oder weniger
weitgehend neurotisch motiviert — am meisten natürlich das letzte — ; es wäre
aber doch nicht zu derartigen Delikten gekommen, wenn bei H.G. nicht
noch eine gewisse Gemütsarmut bestehen würde.

Die angeführten Fälle beleuchten die Beziehungen, die zwischen

einer aus der kindlichen Autoritätsmoral erwachsenen Neurose und
einer gleichzeitig vorhandenen Gemütsarmut bestehen. Sie zeigen,
daß die infantile Überich-Moral noch zu weitreichenden
Folgeerscheinungen in der Persönlichkeit führen kann, obschon die spätere
autonome Ethik infolge Gemütsarmut ungenügend entwickelt ist.
Die Delikte, die solche Menschen begehen, können von der
gleichzeitigen Neurose, die nur ein Teilgebiet der Persönlichkeit betrifft,
praktisch unabhängig und im wesentlichen nur durch die Gemütsarmut

hervorgerufen sein (Betrüge und Diebstähle von J. B., Betrüge
von E.D.), oder sie können mehr oder weniger weitgehend durch
neurotische Tendenzen motiviert, in ihrer Ausführung aber doch

84



auch durch die Gemütsarmut mitbedingt sein (Körperverletzung
von E.D., alle Delikte von H.G.). Sich über diese Verhältnisse in
jedem Einzelfall klar zu werden, ist sehr wesentlich für die
Beurteilung der Zurechnungsfähigkeit. Je näher die Beziehungen sind,
die sich zwischen dem zu beurteilenden Delikt und der beim Täter
vorhandenen Neurose aufdecken lassen, eine um so stärkere
Verminderung der Zurechnungsfähigkeit wird man im allgemeinen
annehmen müssen. Denn ein Mensch ist bei Handlungen, die durch
eine Neurose motiviert sind, viel mehr das bloße Werkzeug seines

Unbewußten, gegen das er mit Intelligenz und Willen wenig
vermag, als dies im Normalzustande der Fall ist. Die Gemütsarmut
aber wird nur selten einmal bei einem Delikt, bei dem nicht mehr

angenommen werden kann, daß die unzureichende gemütliche
Beteiligung durch klugheitsgeleitetes Verhalten hätte kompensiert
werden können (vgl. Seite 75), eine leichtere Verminderung der

Zurechnungsfähigkeit bedingen. - Psychotherapeutisch liegen die
Fälle um so ungünstiger, je ausgeprägter die Gemütsarmut ist. Es

besteht die Gefahr, daß z.B. durch eine psychoanalytische Therapie
nur ein noch stärker egoistisches, skrupelloseres Verhalten begünstigt
wird, weil gewisse noch vorhandene Triebhemmungen der Überich-
Moral gelockert werden, diese Menschen jedoch anlagemäßig nicht
genügend fähig sind, an ihre Stelle eine autonome Ethik zu setzen.
Die Beschäftigung mit solchen Fällen ist aber wertvoll, um in den
Aufbau von Gemüt und Gewissen, der in dieser Arbeit zu klären
versucht wurde, genauere Einblicke zu bekommen.

Verzeichnis der zitierten Literatur

Bergson H.: Die beiden Quellen der Moral und der Religion. Jena 1933.
Bleuler E.: Affektivität, Suggestibilität, Paranoia. Halle 1926.

Blum E.: Freud und das Gewissen. In: Das Gewissen. Zürich 1958.
Bodenheimer A.R.: Beitrag zum Schuldproblem. Schweiz. Arch. Neurol.

Psychiat. 83, 39-46 (1959).
Bremi W.: Was ist das Gewissen? Zürich 1934.
Caruso J.A.: La notion de responsabilité et de justice immanente chez enfant.

Arch. Psychol. 29, 113-170 (1943).
- Bios, Psyche, Person. Freiburg 1957.
Frankl V.E.: Der unbewußte Gott. Wien 1949.
Freud S.: Das Ich und das Es. Wien 1923.
Fromm E.: Psychoanalyse und Ethik. Zürich 1954.

85



Häberlin P.: Der Geist und die Triebe. Basel 1924.

- Über das Gewissen. Basel 1930.

Häfner iL: Schulderleben und Gewissen. Stuttgart 1956.
Heidegger M.: Sein und Zeit. Halle a.S. 1935.
Heinze IL.: Zur Phänomenologie des Gemütes. Z. Kinderforsch. 40, 371-456

(1932).
Jung C.G.: Das Gewissen in psychologischer Sicht. In: Das Gewissen.

Zürich 1958.
Kuhn H.: Begegnung mit dem Sein. Tübingen 1954.

KunzH.: Zur Frage nach dem Wesen der Norm. Psyche 8, 322 — 366 (1954/55).
Landmann M.: Philosophische Anthropologie. Berlin 1955.
LerschPk.: Aufbau der Person. München 1954.
Lückert H.R.: Konfliktpsychologie. München 1957.
Maeder A.: Selbsterhaltung und Selbstheilung. Zürich 1949.
Monakow C. und Morgue R.: Biologische Einführung in das Studium der

Neurologie und Psychopathologie. Stuttgart 1930.
Müller M.: Neurose und Kriminalität. Schweiz. Arch. Neurol. Psychiat. 36,

112-130 (1935).
Nachmansohn M.: Wesen und Formen des Gewissens. Wien 1937.
Odier Ch.: Les deux sources de la vie morale. Neuchâtel 1947.

Pfänder A.: Zur Psychologie der Gesinnungen. Halle 1930.

Piaget J.: Das moralische Urteil beim Kinde. Zürich 1954.

Reiniger R.: Wertphilosophie und Ethik. Wien 1947.
Richard G.: La psychanalyse et la morale. Lausanne 1946.

Rieffert J.B.: Methoden und Grundbegriffe der Charakterologie. Jena 1934.
Rudert J.: Gemüt als charakterologischer Begriff. In: Seelenleben und

Menschenbild. München 1958.
Scheler M.: Wesen und Formen der Sympathie. Bonn 1923.

- Reue und Wiedergeburt. In: Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1923.
Schneider K.: Pathopsychologie der Triebe und Gefühle. Leipzig 1935.

- Die psychopathischen Persönlichkeiten. Wien 1950.

- Klinische Psychopathologie. Stuttgart 1950.
Schröder P.: Kindliche Charaktere und ihre Abartigkeiten. Breslau 1931.

Spranger E.: Psychologie des Jugendalters. Leipzig 1928.

- Lebensformen. Halle 1930.

Steinberg W.: Grundfragen des menschlichen Seins. München 1953.

Störring G.: Psychologie des menschlichen Gefühlslebens. Bonn 1916.
Wellek A.: Die Polarität im Aufbau des Charakters. Bern 1950.

WyrschJ.: Über moralischen Defekt. Mschr. Psychiat. Neurol. 107, 226-248
(1943).

- Naturrechtliche und ethische Fragen im psychiatrischen Krankheitsbild.
Schweiz. Arch. Neurol. Psychiat. 83, 22-32 (1959).

Wolff K.: Psychologie und Sittlichkeit. Stuttgart 1958.

Julliger H.: Umgang mit dem kindlichen Gewissen. Stuttgart 1953.

86


	Zur Problematik von Gemüt und Gewissen

