Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Eine Grundfrage der Existenzphilosophie
Autor: Barth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Grundfrage der Existenzphilosophie*

von Heinrich Barth

Wer in der letzten Phase seiner amtlichen Lehrtitigkeit steht, hat
das Bediirfnis, sich tiber das auszusprechen, was seine Gedanken bei
diesem letzten oder vorletzten Anlauf in Anspruch nimmt. Wenn er
es unternehmen wollte, sich iiber die Anfinge und die mittleren
Etappen seines Weges zu verbreiten, dann miiBte er davon absehen,
Vortrige zu halten. Denn sie kénnten ja frithestens um Mitternacht
ihr Ende finden. Von diesem duBern Grunde abgesehen, muf3 aber
vor Allem dem Desiderate der gegenwirtigen Aktualitit Geniige
getan werden. Dies hat freilich seine Nachteile. Wer einen Vor-
tragenden anhért, der in seiner Darbietung einem AbschluB8 ent-
gegengeht, weil in vielen Fallen nicht, wo die Ausgangspunkte des
Weges liegen, noch weiB er, welche Strecken — schnurgerade oder in
Kurven — durchschritten worden sind. In kurzschliissigem Urteil
meint er vielleicht, es stehe Alles in der Luft; oder er wird verdrieB-
lich, weil er von den Voraussetzungen keine Kenntnis hat. Das
Risiko solcher Reaktion ist aber unvermeidlich. Denn wer kann
einem Vortragenden zumuten, ewig sich selbst zu wiederholen? —
Diese ganze Verlegenheit ist aber im Wesen der philosophischen
Nachforschung begriindet. In den «normalen» Disziplinen, die sich
mit der Natur oder mit dem Menschen befassen, sicht sich der
Einzelne von einer Kollektivitit von Forschern begleitet, die mit
ihm ungefihr denselben Weg von Anfang bis zum Ende zuriicklegen.
Diese Weggefihrten kennen einander. Und weil sie am Fortschreiten
der Forschung wechselseitig beteiligt waren, wissen sie, was es be-
deutet, wenn der Eine oder der Andere zu diesem oder zu jenem
Ziele gelangt. Bei den Philosophen dagegen gibt es kaum eine wirk-
liche Gemeinschaft des Weges. Wenn sich zwei zum Gespriche be-
gegnen, dann ist es vielfach so, wie wenn zwei Menschen zufillig

* Vortrag gehalten in der Deutschschweizerischen Philosophischen Ver-
einigung, Olten, am 25. Oktober 1959.

22



irgendwo in der Landschaft zusammentreffen. Der Eine hat nur eine
blasse Ahnung, aus welcher Himmelsrichtung der Andere kommt.
Noch weil3 er um das Ziel seines Weges. Wie kann er aber dann die
Intention seiner Wanderung verstehen? Die Beiden werden ratlos
aneinander vorbeigehen. Denn wir haben ja bei unseren zahllosen Ver-
pflichtungen keine Zeit, unsere Gedanken wirklich auszutauschen. Und
unsrer sind nicht nur zwei, sondern allzuviele, von denen fast ein jeder,
wenn er nicht ein bloBer Nachtreter ist, seinen eigenen Weg geht.

Wir wollen in unserer Untersuchung bei Fichte einsetzen. In seiner
«Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre» (1794) behandelt er
in einem I. Teil die «Grundsitze der gesamten Wissenschaftslehre»,
in einem II. Teil die « Grundlage des theoretischen Wissens» und
in einem ITI. Teil die « Grundlage der Wissenschaft des Praktischen».
Die Wissenschaft des Theoretischen ist begriindet durch den Satz
«Das Ich setzt sich als bestimmt durch das Nicht-Ich». Die Wissen-
schaft des Praktischen ist begriindet durch den Satz «Das Ich setzt
sich als bestimmend das Nicht-Ich». — In der Konfrontation dieser
beiden Sitze springt zunichst das Moment der Unterscheidung in
die Augen: hier ein Bestimmen und dort ein Bestimmtwerden.
Unsere tiefer dringende Uberlegung wird aber ergeben, daB diese
Unterscheidung weniger Gewicht hat als das, was die gemeinsame,
tragende Grundlage der beiden Aussagen darstellt: Der Aufbau
der beidseitig vollzogenen Priadikation auf das sich-setzende Ich, in
seiner Beziechung zum Nicht-Ich. Fichtes «absolutes Ich» ist das
gemeinsame Subjekt beider Feststellungen, dieses Ich in seiner
Gegenstellung gegen das Nicht-Ich. Und im «Sich-Setzen» findet
der Philosoph denjenigen Verbalbegriff, der fir das Bestimmen
wie fiir das Bestimmtwerden des Ich in eigenartig einleuchtender
Weise einzutreten vermag. Nun steht aber bei dieser Unterscheidung,
die durch die grundlegende Ubereinstimmung iiberboten wird,
Grofles auf dem Spiele, etwas vom GréB8ten, was zum Gegenstande
philosophischer Problematik werden kann: Die Entgegensetzung und
die Vereinung von theoretischer und praktischer Vernunft. Mit dem
Auftreten von Fichtes Wissenschaftslehre wird eine wesentliche philo-
sophiegeschichtliche Wendung in die Wege geleitet: Die Tendenz
zu einer Uberbietung der von Kant auf den Plan gerufenen scharfen,
einprigsamen Entgegensetzung von theoretischer und praktischer
Vernunft. Der mit Fichte einsetzende spekulative Idealismus meint

23



tiefer zu sehen als die sich vorwiegend in rational eindeutigen Unter-
scheidungen aussprechende Vernunftkritik. Er wird auch bei Schel-
ling und Hegel im Zeichen der Uberhéhung der beiden Dimensionen
der Vernunft durch eine Einheit der Schau von Vernunft, Geist,
Geschichte stehen. Nichts ist fiir den spekulativen Denker fragloser,
als daB die von Kant vollzogene Diastase nach einer synthetischen
Uberwindung ruft, und daB der in der Vernunft aufgedeckte innere
Unterschied die spekulative Herleitung aus einer iibergreifenden
Einheit erfordert. Diesem Idealismus ist kein Geniige getan, bevor
theoretische und praktische Vernunft eingebettet sind in ein einziges
Vernunftgeschehen, in dem sie zwar nicht verschwinden, aber nur
mehr als mitbestimmende Ingredientien in die Erscheinung treten.
Dereine Strom der Vernunftbewegung tiberflutetdiese Unterscheidung.

Es ist immer eine eindrucksvolle Sache, wenn ein Gegensatz der
Begriffe und Prinzipien in philosophischer Synthese tberwunden
wird. Allein dieser synthetische ProzeB ist stets begleitet von der
Gefahr, daf3 die Bedeutung dessen, was uns in einer Entgegensetzung
begegnet, bei der Verschmelzung in einer «héheren Einheit» mehr
oder weniger in Verlust gerit, so daBl wir im Ergebnisse vor einer
EinbuBe an Bedeutungsgehalt der Begriffe und der Prinzipien stehen.
Wenn die Einheit der Gegensitze eindrucksvoll ist, dann kann es
anderseits sein, dall wir die Gegensitze gerade in ihrer Unterschei-
dung als hochst ausdrucksvolle Bedeutungseinheiten erkennen diirfen
— ausdrucksvoller als die in der Synthese vollzogene Vereinung. In
dieser Vereinung liegt eben keine Gewizhr, daf3 der Sinn dessen,
was vereint wird, seine prizis erfalite, seine begrifflich scharf ge-
gliederte Bedeutung, nicht verwischt und verdunkelt wird.

Das Desiderat eines Zusammendenkens des Unterschiedenen
bleibt grundsitzlich bestehen. Darum bestreiten wir nicht, daB das
spekulative Anliegen einer synthetischen Vereinung auch im Hin-
blick auf die Einheit der Vernunft auf ein bleibendes, echtes Desiderat
zuriickgefithrt werden darf. Kants Kritik der praktischen Vernunft,
in der die entscheidenden Prinzipien der «Praxis», in ihrem Unter-
schiede von der wissenschaftlichen Vernunft, mit grofer Klarheit
und Eindeutigkeit herauskristallisiert werden, erscheint uns freilich
noch immer als ein gewaltiges Ereignis der Philosophiegeschichte.
Allein es ist wohl wahr, dafl mit jener so erhellenden Konfrontation
der beiden Grundformen der Vernunft im Hinblick auf diese Dualitit
nicht das letzte Wort gesprochen sein kann. Kant selbst hat sich ja

24



bei dieser Entgegensetzung keineswegs beruhigt. In der «Kritik der
Urteilskraft» sehen wir ihn umgetrieben von einem unstillbaren
Verlangen, auf dem Wege kritischer Erkenntnis zu einem Prinzipe
der Koinzidenz von Natur und Sittlichkeit durchzudringen. Nicht
zu einem Prinzipe der Indifferenz! Denn die Losung des Problems
kann nur von einem Denken erwartet werden, das die Gegensatze
wohl «aufhebt», das aber dabei in der Lage ist, in dieser Aufhebung
die Erkenntnis eines unverkiirzten, ungebrochenen Sinnes dieser
Bereiche der Vernunft durchzuhalten. Im Prinzipe des « Endzwecks»
sucht Kant die Koinzidenz, d.h. das Zusammentreten der beid-
seitigen Bedeutungszusammenhinge wahrzunehmen. Doch vermag
er das Ziel nicht zu erreichen.

Indem Kant die Philosophie der praktischen Vernunft auf das
Prinzip ihrer eigenen Autonomie aufbaute und in ihren Mittelpunkt
die Personlichkeit des Menschen stellte, lieB er den menschlich-iiber-
menschlichen Anspruch dieser «existentiellen» Wahrheit neu ins
Licht treten. Wie in vulkanischer Eruption wurde die Ebene einer
nivellierenden Aufklirungsphilosophie durchbrochen, indem sich
eine neue Vertikaldimension der Erkenntnis zu erschlieBen schien.
Und doch bedeutete dieser Ausbruch aus den Niederungen eines
zeitgemiBen Denkens nicht einen Abbruch der Uberlieferung, son-
dern die befreiende Erhellung dessen, was seit dem Altertum Gemein-
gut aller Philosophie groBen Formates gewesen war. |

Die Kant vorausliegende Philosophie von Jahrtausenden steht
im Zeichen eines Zusammendenkens von Natur und Sittlichkeit,
von Welt und Mensch. Physische und moralische Notwendigkeit hat
nach Leibniz ihren einen Ursprung in der Weisheit Gottes. Die Ver-
nunft von Spinozas geometrisch-rationaler Ontologie tritt unverhofit
als die Vernunft einer tief ethisch verstandenen Humanitit in die
Erscheinung — durchaus im Sinne des stoischen Weltdenkens, in
dessen Naturbegriff der Sinn der menschlichen Existenz die sie
begriindende Hypostase zu finden vermochte. Durchgehendes Prinzip
in der die Epochen iibergreifenden Tradition ist der fundamentale
Gedanke einer Einheit von «Realitit» und «Vollkommenheit». Die
Vollkommenheit ist im Grunde ein ontologisches Prinzip; und die
Realitit liegt bedeutungsmiBig im Horizonte des Guten. Wenn die
Vollkommenheit im Sein des Kosmos und im Weltgeschehen gefun-
den werden soll, dann muB} dafiir freilich eine Voraussetzung erfiillt
sein: Das Weltsein muf3 aufgeschlossen sein fiir eine Sinnbedeutung,

25



die den Ausblick auf eine Giite des Seienden erlaubt. Eine Neutralitit
und Indifferenz des Seienden gegeniiber dem, was die Spitgeborenen
den «Wert» nennen, kann fiir solche Ontologie allerdings nicht in
Frage kommen. Darum liegt die Einheit von Realitit und Voll-
kommenheit weit ab von der verhirteten Bedeutung dessen, was
«ist», wie er der neuzeitlichen Wissenschaft gelaufig ist.

Wir kénnten in unserer retrospektiven Betrachtung Plato und
Aristoteles zur Sprache bringen, und vor Allem auch den Neupla-
tonismus. Und wir koénnten zuriickgreifen auf die altgriechische
Kosmologie als solche, wie sie sich etwa im pythagoreischen Welt-
bewuBtsein ankiindigt. Der Sinngehalt, der dort im Kosmos als
ein fraglos Vorhandenes wahrgenommen wird, hat die qualitativ
eminente Bedeutung der Giite und der Vollkommenheit. Fir den
alten und fiir den neuen Platonismus, dessen Nachwirkung tief in
die beginnende Neuzeit hineinreicht, ist die Einheit von Realitit und
Vollkommenheit in der transzendierenden Seinsordnung der Ideen
tief begriindet. Hat doch die Bedeutung des «Guten» in der letzt-
denkbaren Transzendenz der Idee ihre unverriickbare Grundlage. —
Doch wir wollen hier innehalten. Gilt es ja nur das Eine hervorzu-
heben, daf dieses grundlegende Moment unserer groBen philosophi-
schen Uberlieferung uns noch immer sehr viel angeht. Es «geht uns
an» in dem aktuellen Sinne, daBl es auf uns zukommt mit dem
stillen, aber nachdriicklichen Anspruch, wir méchten uns die in ihm
beschlossene Erkenntnis nicht entgehen lassen und nicht versiumen,
den Sinn dieser ehrwiirdigen Grundlehre immer wieder zu bedenken
und ihrer Bedeutung innezuwerden. Und es will immerhin etwas
sagen, daB der spekulaiive Idealismus nach Kant alsbald auf das
Einheitsdenken der vorkantischen Philosophie zuriickkommt.

Wir kénnen das Ergebnis unseres geschichtlichen Uberblicks
etwa in folgender Weise formulieren: Kant hat seine Starke und sein
Verdienst in der «Explikation» der uns vorliegenden Problemlage.
Theoretische und praktische Vernunft werden bei ihm zu unter-
schiedenen, aber eben darum faBbaren, scharf umrissenen Gebilden
der philosophischen Erkenntnis. Wobei wir nicht die Vorstellung
erwecken wollen, daBl er mit seiner explikativen Leistung in der
Geschichte der Philosophie allein steht! Wo sich immer in alter und
neuer Zeit aus der ontologischen Grundlage der Gebilde philosophi-
schen Denkens so etwas wie eine « Ethik» deutlich heraushebt, wird
unser Problem um so schirfere Umrisse gewinnen. — Der Stirke der

26



Explikation steht gegeniiber die Tiefe der « Implikation», die in der
Einheitsschau frither und spiter Epochen beschlossen ist. Die Lehre
von der Einheit von Realitit und Vollkommenheit impliziert in
ihrer groBartigen Vereinfachung des Problemes eine Antwort auf
die uns im Blickpunkt stehende Frage. Sie regt uns an, dem in diesen
Begriffen verborgenen Bedeutungsgehalt nachzudenken und uns auf
das Problem ihrer Einheit, auf die Frage einer letzten Einheit von
Natur und Sittlichkeit, zu besinnen. Die Antwort auf unsere Frage
bleibt verhalten; ihr Sinngehalt bleibt latent. Denn Vieles bleibt
unausgesprochen, was zur Erhellung des Problemes unentbehrlich
ist. Das metaphysische Einheitsdenken vollzieht eine Antezipation
von unerhorter Tragweite. Darin ist es vor der Vernunftlehre Kants,
die das Problem der Einheit erst am Rande der Vernunftkritik auf-
tauchen 148t, unleugbar im Vorsprung. Explizierende und impli-
zierende Philosophie haben aber je ihre besondere Groé8e und ihre
unverlierbare geschichtliche Bedeutung.

Wir werfen endlich einen Blick auf die neuesten Phasen dieser
Problematik. — Wenn in der Polaritdt von theoretisch-wissenschaft-
licher und praktisch-existentieller Vernunft dort die Welt und hier
der Mensch im Mittelpunkte steht, dann bedeutet Kierkegaard
einen ExzeB der Konzentration des Denkens auf den Menschen.
In seiner Existenzdialektik hat eine gewisse Exklusivitit der modernen
existenzphilosophischen Haltung ithre Wurzel, auf die Karl Lowith
mit Recht aufmerksam gemacht hat: Sie begegnet uns in dem fast
volligen Verluste eines tiefern kosmologischen BewuBtseins — einer
Dimension geistiger Moglichkeiten, die einer fast ausschlieBlich der
geschichtlichen Existenz zugewandten philosophischen Sicht ab-
handen gekommen ist. Nun kénnen wir aber sowohl bei Heidegger
wie bei Sartre eine ontologische Substruktion der Aussage von der
menschlichen Existenz wahrnehmen, die letztlich geeignet ist, das
Problem des Menschen und damit auch das der praktischen Vernunft
zu verdecken. Wie denn uibrigens auch auf den EinfluB Hegels eine
Tendenz gegenwirtigen Philosophierens zuriickzufiihren ist, die alles
Andere als das Problem einer Diastase von Natur und Sittlichkeit
lebendig werden 14B8t! Unter den Gegenwértigen ist es Karl Jaspers,
der mit seiner betonten Unterscheidung der existentiellen Vernunft
von der wissenschaftlichen Erkenntnis des Gegenstandes der Problem-
disposition Kants und seinem Denken im Horizonte uniiberholbarer
Grenzwahrheit am nichsten kommt.

2



Der hier Vortragende bemiiht sich seit Jahrzehnten um die expli-
kative Darlegung einer Philosophie der Existenz, die nicht nur in
ihrem Grundprinzipe, sondern in der Ausgliederung ihrer besondern
Probleme zur Sprache gebracht wird. Diese Existenzphilosophie
beruht auf einem Weiterdenken der Kritik der praktischen Vernunft,
bei deren Positionen sie freilich nicht stehen bleibt. Durch diesen
Ausgangspunkt ist etwas Wesentliches nahegelegt: Daf3 sich die
existentielle Erkenntnis von der Wissenschaft durch eine Eigen-
stindigkeit ihrer Prinzipien, die durch keinen Szientismus, aber
auch durch keine Ontologie verdunkelt werden darf, eindeutig ab-
hebt. Es liegt am Tage, daB bei solcher Intention der philosophischen
Bemiihung das Problem der Diastase von existenzphilosophischer
und wissenschaftlicher Erkenntnis von Neuem aktuell werden mubB.
Ihm sollen die hier vorgetragenen Gedanken zugute kommen.

Alle Philosophie der Existenz wird Anlal haben, zuriickzu-
fragen nach der prizisen Bedeutung des Begriffes der «Existenzy»
und durchzudringen zu der bestmoglichen Erkenntnis der konsti-
tuierenden Momente dieser Bedeutung. Wir gehen aus von dem
allgemein anerkannten Sachverhalte, daB sich fur die Existenz-
philosophie die ihr im Blickpunkte stechende Bedeutung der Existenz
abhebt von ihrer urspriinglich rein ontologischen Bedeutung, in der
sie zur «Essenz» in Gegensatz steht. Doch darf dieser Unterschied
nicht als eine Beziehungslosigkeit verstanden werden. Wir werden
die alltigliche Bedeutung des «Vorhandenseins», die uns auf der
Ebene theoretisch-wissenschaftlicher Gegenstandserkenntnis begegnet,
nicht aus dem Auge verlieren diirfen.

Unter «Existenz» verstehen wir zunichst die «Wirklichkeit» der
Dinge, im Unterschied zu ihrer Méglichkeit. «Existenz» im Sinne
der zeitgemifBen Philosophie dagegen bringt die verbale Bedeutung
der Existenz als ein «existere» neu zu Ehren. Dieses existere diirfte
der «Verwirklichung» eines Wirklichen entsprechen. In der theo-
retischen und in der praktisch-existentiellen Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit geht es aber um eine theoretische oder existentielle
Bezogenheit auf das phinomenale Sein, auf die « Erscheinung», mag
diese Bezogenheit immerhin auf weite Strecken von héchst indirekter
Art sein. Wirklichkeit fillt mit der Erscheinung freilich nicht zu-
sammen. Sie hat eine weitere Bedeutung als Erscheinung. Doch
wiirde mit dem Ausfall der Erscheinung alles Wirkliche, alle Ver-
wirklichung und damit auch alle Existenz zunichte werden. Daran

28



kann alle geistig-seelische Introspektion nichts #ndern, sofern auch
sie die Auseinandersetzung mit dem phinomenalen Weltsein und
dem in die Erscheinung tretenden Menschen voraussetzt. Erschei-
nung ist fiir die Bedeutung der Existenz konstituierendes Moment.

Solche Uberlegung gibt uns AnlaB, «Erscheinung» in den Brenn-
punkt philosophischen Nachdenkens zu riicken. Wobei wir «Erschei-
nung» als solche als ein uniiberholbares philosophisches Grund-
prinzip erkennen! Wir kennen keinen wissenschaftlich-ontologischen
oder existenzphilosophischen Zusammenhang, aus dem sich Erschei-
nung irgendwie ergeben, aus dem sie auf dem Wege irgendwelcher
Deduktion erklirt oder hergeleitet werden konnte. Erscheinung ist
aller explizierenden Vernunft unzuganglich. Sie ist in aller Expli-
kation schon vorausgesetzt.

Im Horizonte der Wissenschaft ist die Erscheinung zunichst als
«Phianomen» auf dem Plane. Wissenschaft betitigt sich in der ein-
gehenden Erforschung der Phinomene, die sich ihr im Felde der
Natur oder der Menschheit darbieten. Wenn sie sich so der Erkennt-
nis der Erscheinungen hingibt, dann bleibt ein MiBverstindnis von
vornherein ausgeschlossen: DaB3 die Erscheinung zur Voraussetzung
hat «etwas, das erscheint», im Sinne der Hypostase eines «an sich
seienden» Dinges, das in der Erscheinung irgendwie zum Vorschein
kommt. Von jener Formulierung Kants distanzieren wir uns mit
aller Entschiedenheit. Wir kennen keine ontische Substruktion, die
sich an ihrer Oberfliche als Erscheinung kundgeben wiirde. Es wird
damit ausgeschieden derjenige ontologische Realismus, der der
Erscheinung ein von ihr unterschiedenes Wirkliches zugrunde legt.
Wirkliches meinen wir in der Erscheinung selbst zu erkennen.

Nichtsdestoweniger reden wir in einem bestimmten Sinne von
«Erscheinung von Sein». Dies bedeutet nicht, daBl — zufolge einer
Wendung ins Metaphysische — der Erscheinung Sein hypostasiert
wird. Wenn Erscheinung als Erscheinung von Sein ausgesagt wird,
dann bedeutet es, daf3 Erscheinung «ist». Indem die Erscheinungen
«sind», stehen sie in der transzendentalen Grundbestimmtheit des
Seins. Es ist schon vorgekommen, daB3 diese ibergreifende Bestim-
mung der Erscheinung durch das Sein fiir den, der ihrer inne wurde,
zum Ausgangspunkte eines eigenstindigen Philosophierens geworden
ist. Wir werden die Bedeutung dieses transzendentalen Grundsach-
verhaltes nicht verkennen. — Erscheinung erscheint aber in einer
uniibersehbaren qualitativen Mannigfaltigkeit. Uber die Aussage

29



ihres Seins hinaus stellt sich im Hinblick auf diese Mannigfaltigkeit
die Frage, «was es ist», das erscheint. Die transzendental begriindete
Seinsbestimmtheit der Erscheinung expliziert sich durch deren eide-
tische Bestimmung. Im Vollzuge der Was-Bestimmung der Erschei-
nung, in ihrer Durchdringung mit dem Identitit, Unterschied und
Relation stiftenden Begriff vollzieht sich die Aktualisierung der
theoretischen Vernunft, oder sagen wir kurz: der Wissenschaft. Sie
ist es, die die Erscheinungen mit einem dichten Netz von eidetischen
Bestimmungen und Beziehungen umspannt und die auf diesem Wege
der Erscheinung eine Aussagbarkeit verleiht. Erscheinung als solche
spricht sich nicht aus. Sie ist das Subjekt, das einer Pridikation zu
harren scheint. Erst in ihrer Pridikation liegt Wahrheit oder Irrtum.
Zur Tiuschung wird die Erscheinung erst durch eine verfehlte Aus-
legung. — Wesentlich ist, dafl wir in der Lage sind, der wissenschaft-
lichen Vernunft ihre Stelle im Systeme der Philosophie zuzuweisen.
Auf Grund der transzendentalen Voraussetzung von Sein aktualisiert
die Wissenschaft in fortschreitender Ausgliederung ihrer eidetischen
Apparatur die Erkenntnis von Seiendem. — Wir reden an dieser
Stelle aus guten Griinden nicht vom «Gegenstande», sondern vom
«Seienden». Diese Terminologie ist darin motiviert, daB wir die
Subjekt-Objekt-Beziehung neu zu interpretieren gendtigt sind. Ein
Eintreten auf dieses Thema wiirde uns aber zu weit fithren.

Im Vollzuge der Was-Bestimmung der Erscheinung werden wir
aber ihrem Probleme nicht gerecht. Erscheinung hat ein Sein in
der Zeit, das in die wissenschaftliche Bestimmung nicht eingeht. Von
der «Erscheinung» sehen wir uns unmittelbar auf den Verbalbegriff
des «Erscheinens» verwiesen, in dem uns Erscheinung als Ereignis,
sich vollziehend in aktueller Gegenwart, begegnet. Diese Aktualitit
des gegenwirtig sich ereignenden Erscheinens der Erscheinung liegt
in einer andern Dimension, als in der sich die theoretische Vernunft
mit ihren eidetisch bestimmten Feststellungen bewegt. Und doch
konnen wir uns die Rede von einem «Erscheinen» bestimmter
Gestalten des Seienden nicht nehmen lassen. Solches Erscheinen der
Erscheinung kénnen wir uns als gegenwirtig, aber auch als zukiinftig
oder vergangen denken. Die Aussage von den Phasen der Zeit liegt
aber auBlerhalb des Bereichs wissenschaftlicher Was-Bestimmung.
Sie beruht auf Voraussetzungen der Erkenntnis der Zeit, die auf der
Ebene eines theoretisch-wissenschaftlich verstandenen Seienden keinen
Raum haben. Mit dem Hinweis auf die Aktualisierung der Erschei-

30



nung im Erscheinen sind wir in einen andern Horizont getreten — in
denjenigen der Existenzphilosophie, in der das Zeitproblem eindeutig
seine Stitte hat. Dies ist vielleicht das grofSite Verdienst Heideggers,
daB er den Zusammenhang von Zeit und Existenz zur Geltung ge-
bracht hat.

In seiner durchgehenden Befragung des Seienden auf sein So-Sein
ist das wissenschaftliche BewuBtsein geneigt, iiber die Aktualisierung
der Erscheinung im Erscheinen hinwegzusehen und sie irrelevant
werden zu lassen. Die «Entdeckung» eines Sachverhaltes gehért in
den Horizont der Geschichte der Wissenschaft. Sie bleibt im Hinblick
auf das ihr zuteil werdende Interesse gegeniiber dem Sachverhalte
selbst im Riickstand. Indem aber das Erscheinen der Erscheinung
iiber der wissenschaftlichen Auslegung dessen, was sie «ist», sozu-
sagen vergessen wird, droht die Erscheinung zu einem «an sich»
Seienden zu werden, wobei ihre Aktbedeutung zugunsten ihrer
eidetischen Bestimmung in den Hintergrund tritt. So werden vom
gemeinwissenschaftlichen BewuBtsein die «Phidnomene» fast wie
Dinge an sich vorausgesetzt — als etwas Vorhandenes, bei dem es
nicht ins Gewicht fallt, ob es gesehen und gehort wird, und dies
heiBt: ob es in die Erscheinung tritt. Dieses Vorhandensein der
Erscheinungen, in dem sich ein durchschnittlicher Realismus des
WeltbewuBtseins geborgen fiihlt, 148t das In-die-Erscheinung-Treten
in sinnlicher Empfindung zu einem akzidentiellen Faktor werden.
An den «objektiven» Sachverhalten tritt mit dessen Aktualisierung
keine Verinderung ein. — Die gegenwirtige Wissenschaft weiB frei-
lich, daB ein solches An-sich-Sein des phinomenalen Gegenstandes
nicht haltbar ist.

Allein auch aus dem weitern Horizonte der Erkenntnisphilosophie
ist es uns verboten, die Erscheinung zu einem «absoluten» Seienden
werden zu lassen. Wobei wir hier unter der Voraussetzung eines
«Absoluten» dies verstehen wollen, daB im Sinne eines dogmatischen
Realismus die ontologische Ablosung des Seins und des So-Seins der
Erscheinung von ihrem Erscheinen vollzogen wird. Nun li8t aber
Erscheinung die Ablésung ihrer ontischen von ihrer gnoseologischen
Bedeutung nicht zu. Von « Erscheinung» kann ohne die gegenwirtige
Aktualitit des In-die-Erscheinung-Tretens in einem strengen Sinne
nicht die Rede sein. Die Voraussetzung eines «An sich» der Erschei-
nung wiirde die Welt mit schattenhaften Gebilden bevélkern, von
denen z.B. umsonst gefragt wiirde, welcher perspektivischen Be-

31



stimmtheit sie sich erfreuen. — Erscheinung «ist» und ist «s0 etwas»
in ihrem Erscheinen, und nicht «an sich». Damit ist erwiesen, daf3
sie, unbeschadet ihrer theoretisch-wissenschaftlichen Bedeutung,
einer existenzphilosophischen Betrachtung zuginglich ist. In der
Erscheinung scheint uns — in vorlidufigen Umrissen — so etwas wie
die Verklammerung der theoretischen und der existentiellen Ver-
nunft sichtbar zu werden. Hier gewinnt die alte Unterscheidung von
«quid est» und «quod est» eine ungemeine Tragweite. Mit dem
«Was» der Erscheinung erschlieBt sich der Horizont der Wissen-
schaft, mit dem «DaB» der Erscheinung derjenige des Seins in der
Zeit und der Erkenntnis der Existenz.

Aus dem bis dahin Gesagten kann ersehen werden, dafl wir bei
unserer Darlegung einer « Grundfrage der Existenzphilosophie» vor
Allem Eines im Auge haben: Die Erhellung der Beziehung von
existentieller und wissenschaftlicher Vernunft. Wenn nun das In-die-
Erscheinung-Treten der Erscheinung zum existere der Existenz in
offenkundiger Beziehung steht, dann bleibt immer noch die Frage
bestehen, ob die Erscheinung in ihrem Sein gegeniiber dem Anliegen
der existentiellen Erkenntnis in einer neutralen Indifferenz verharrt.
Worin besteht dieses Anliegen? Hier ist es erlaubt, unsere Termino-
logie im Sinne der klassischen Uberlieferung zu vereinfachen, indem
wir sagen: Anliegen der existentiellen Erkenntnis ist das «Gute».
Und die Frage stellt sich dahin, ob in einem grundsitzlichen, durch-
gehenden Sinne von einer «Giite» der Erscheinung die Rede sein
kann. — Das moderne wissenschaftliche BewuBtsein denkt von ferne
nicht daran, den Erscheinungen — wie es das nennt — eine «Wert-
bedeutung» zuzuerkennen. Die Erscheinungen sind fiir es «Phino-
mene». Und im Phinomene diirfen wir scheinbar nicht mehr sehen
als eine wertindifferente «Tatsache». Allein auch diese scheinbar
hochst wissenschaftliche Neutralisierung und Nivellierung der phi-
nomenalen Tatbestinde beruht auf einer epochal begriindeten Kurz-
schliissigkeit, die im Hinblick auf den wenig besinnlichen modernen
Wissenschaftsbetrieb nur allzu gut verstandlich ist. Wir kennen aber
andere Epochen der Geistesgeschichte, die von der Atmosphire
einer lebendigen Beziehung zum Kosmos erfiillt waren.

An dieser Stelle miiBten wir freilich weit ausholen, wenn wir
Aussicht haben sollten, uns vollig verstindlich zu machen. Wir
kénnten nicht unterlassen, das Asthetische zur Sprache zu bringen.
Im Asthetischen erkennen wir die Erscheinung, sofern sie in der

32



Integritit reinen, intellektuell ungebrochenen Erscheinens erscheint.
Wir meinen im Asthetischen das wahrzunehmen, worin Erscheinung
die Erfiillung ihres Seins findet, wihrend die verstandesmiBige
Schematisierung der Erscheinung, in der sich unser wissenschaftlich
imprigniertes WeltbewuBtsein bewegt, geeignet ist, ihr durchgehend
Abbruch zu tun. Anisthetisches Verhalten bedeutet im Grunde, dal
wir uns Erscheinung nicht erscheinen lassen. Die #sthetische Erfah-
rung der Erscheinung dagegen kann ausgelegt werden als eine
Reintegration der gemeinhin durch den vorgreifenden Intellekt zer-
stiickten und verunstalteten Erscheinung. In seinem Desiderate einer
Ubereinstimmung von Anschauung und Begriff, von Einbildungs-
kraft und Verstand hat Kant das Asthetische in einem analogen
Sinne ausgelegt.

Und es ist nun wiederum Kant, der iiber einen reinen Asthetizis-
mus hinausfiihrt, indem er die menschliche Bedeutung des Schénen
keineswegs verschweigt. Unbeschadet derjenigen Vorbehalte, die
mit der «Interesselosigkeit» des #sthetischen Verhaltens verkniipft
sind, bedeutet das Schéne fiir Kant ein « Symbol des Sittlich-Guten».
Wenn das Asthetische aber fiir die Erscheinung — im Sinne unserer
Aussage — fundierende Bedeutung hat, dann kann von einer In-
differenz der Erscheinung im Hinblick auf die menschliche Existenz
nicht die Rede sein. Im Asthetischen kristallisiert sich die Erschei-
nung zu ihrem reinsten Erscheinen. Wenn es aber nicht anders sein
kann, als daB sich im Asthetischen der Mensch in der Tiefe seines
Seins angesprochen sieht, wenn er nicht umhin kann, das Erlebnis
des Schoénen als etwas Gutes zu erfahren, dann fillt auf die Erschei-
nung als solche zum mindesten ein Abglanz der dort erfahrenen
Giite. Es bedeutet dem Menschen etwas, sich Erscheinung erscheinen
zu lassen; in seinem persénlichen Sein geht es ihn etwas an. So wie
es «besser» ist, daB er im Asthetischen eine Bereicherung seiner
Existenz erfihrt, als daB sie ihm verschlossen bleibt, so ist es etwas
Gutes, daB er in die Erscheinung tritt und sich weitsichtig und hell-
hérig fiir das Erscheinen der Erscheinung erschlieBt. — Die israeli-
tische Uberlieferung kennt eine Giite der in die Erscheinung treten-
den Schopfung. Und im «Kosmos» der Griechen ist Alles beschlossen,
was hier zu sagen ist. In seiner Schonheit manifestiert sich seine
Giite, in der Realitit seiner Erscheinung seine Vollkommenheit, —
Uber aller Beflissenheit fiir die Wissenschaft diirfen wir diese Grund-
lage unseres WeltbewuBtseins nicht vergessen.

3 Studia Philosophica XIX 33



Unsere Untersuchung bewegt sich um die beiden Pole des «Seins»
und der «Existenz». Wir haben uns bis dahin der ontologischen so
gut wie der existenzphilosophischen Bezogenheit unseres zentralen
Problembegriffes der « Erscheinung» vergewissert. Es bleibt uns vor-
behalten, die entscheidenden Schritte zu vollziehen, mit denen wir
tiber «Sein» und «Existenz» die dem Probleme angemessene syste-
matische Aussage zu erreichen suchen. In ihr wird auch unsere
Stellungnahme zur Diastase und Synthese von theoretischer und
praktischer Vernunft, und wie immer dieser Gegensatz bezeichnet
sein mag, beschlossen sein.

Was «Existenz» bedeutet, wollen wir an einer sehr qualifizierten
Moglichkeit des in die Erscheinung tretenden Menschen illustrieren:
am Schaffen der kunstlerisch produktiven Personlichkeit. Wir kénn-
ten wohl auch — nach sokratischer Manier — von irgendeinem Prak-
tiker, etwa einem Baumeister, ausgehen, um von seiner Erwigung,
seinem Entwurfe, seiner Entscheidung und endlich seiner realisieren-
den Betitigung zu reden. Wenn wir aber «humane» Existenz zur
Sprache bringen wollen, dann darf das Asthetische, als das aller in
die Erscheinung tretenden Existenz unentbehrliche Ingrediens der
Menschlichkeit, nicht auBBer acht bleiben. — Wie legen wir uns die
asthetische Produktion zurecht?

Wenn sich das kiinstlerische Schaffen im Erwachen der produk-
tiven Einbildungskraft vorbereitet, wenn es das in der bildenden
Phantasie erfaBte Bild im #asthetischen Gebilde in die Erscheinung
treten l4B8t, — dann stehen wir vor einem Spezimen dessen, was wir
das «Ereignis der Existenz» nennen koénnen. Solches Schaffen voll-
zieht sich in der Antezipation eines Zukiinftigen, das wirklich wer-
den, das in die Erscheinung treten soll. Auf dieses «Sein-Sollen»
werden wir allen Nachdruck legen. Fiir die Erkenntnis des Sinnes
von «Existenz» hat es entscheidende Bedeutung. Was der kiinst-
lerischen Phantasie unsichtbar vor Augen tritt, ist nicht etwas, das
«ist», noch etwas, das in dem Sinne «sein wird», daBl man ihm als
einem schon Vorhandenen «entgegensehen» kénnte. Es gewinnt fiir
den schaffenden Kiinstler den Charakter eines Telos, auf dessen
Verwirklichung durch geeignete Mittelhandlungen sich sein Schaffen
ausrichtet. Dariiber miissen wir uns nun vor Allem verstandigen,
daB3 von einer ontologischen Auslegung des Telos nicht die Rede
sein kann. Wer wollte sich getrauen, den ProzeB kiinstlerischer Pro-
duktion in reinen Seinsrelationen zur Aussprache zu bringen! Die

34



in ihr beschlossene Ausrichtung des Handelns vollzieht sich darin,
dafB ein teleologisch Aktuelles aus der Zukunft zu seiner Gegenwart
gefiihrt wird. Solche Aktualisierung wird dann zur Gegenwart, wenn
der kiinstlerisch schépferische Mensch den Entwurf seiner astheti-
schen Phantasie sichtbar oder horbar in die Erscheinung treten 1a8t. —
Was hier umschrieben wird, ist in einem eminenten Sinne ein Pro-
blem der Erscheinung. Das Geschehen der #sthetischen «Bildung»
vollzicht sich offenkundig im Horizonte des Erscheinens der Er-
scheinung, als ein in der Zeit sich vollziehendes Geschehen, das von
der wissenschaftlichen Objektivierung des Seienden nicht erreicht
wird. Erscheinung in ihrem 4sthetischen Vollsinn ist das Telos solcher
«Bildung». Und. wenn von einem «In-die-Erscheinung-Treten»
dieses Telos die Rede ist, dann bedeutet es sein Eintreten aus einem
antezipierten Sein der Zukunft in eine aktuelle Gegenwart — sein

Gegenwirtigwerden. Wenn wir dem Begriffe des «Werdens» eine
ebenso prizise wie aktuelle Bedeutung zuriickgeben wollen, dann
beziechen wir es auf die Aktualisierung eines Sein-Sollenden in
aktueller Gegenwart der Erscheinung.

Dieses Eintreten eines entworfenen phidnomenalen Seins in dle
gegenwirtige Erscheinung ist nichts Anderes als der Akt des existen-
tiellen Geschehens. Was wir heute «Existenz» nennen, gewinnt die
Relevanz seiner philosophischen Bedeutung aus dem Uberholen der
trigen Gegebenheiten in der befreienden Entscheidung zu einer
Zukunft, die von den Antezedentien wohl mitbedingt, aber nicht
vorgezeichnet ist. Das «existere» der Existenz bedeutet das Hinaus-
treten aus den Niederungen der nichstliegenden Motivierung unserer
Entscheidungen und das Hineintreten in eine neue Aktualitit mensch-
lichen Seins.

- Um eine vollstindige Kennzeichnung der Grundlagen der Exi-
stenzphilosophie zu bieten, miBten wir freilich noch Wesentliches
zur Sprache bringen. Aus den konstituierenden Bestimmungen der
Existenz greifen wir nur noch eine heraus: «Existenz» bedeutet uns
ein Erkenntnisproblem. Sie existiert in der Erkenntnis der vorziig-
lichen Mbéglichkeit ihrer Aktualisierung. In Anlehnung an den
kantischen Terminus der «praktischen Vernunft» reden wir von
«existentieller Vernunft». Wenn sich aber in der Vernunft «Wahr-
heit» erschlieBt, dann wird es verstindlich, daB wir uns zu einer
«transzendentalen» Begriindung der existentiellen Erkenntnis be-
kennen. — Doch kénnen wir darauf nicht weiter eingehen.

35



Unsere Aufmerksamkeit ist auf die Polaritit von «Sein» und
«Existenz» gerichtet. Gelangen wir zu einer endgiiltigen Dualitit
dieser beiden Prinzipien, analog derjenigen des « Reiches der Natur»
und des «Reiches der Gnade»? Wobei diese Prinzipien vielleicht in
einem Gleichgewichte stehen méchten? Oder werden wir einem der
beiden Prinzipien einen letzten Vorrang zugestehen? — Wir wissen,
daB die in gréBtem Ansehen stehende Existenzphilosophie einen
Vorrang des Seins voraussetzt, indem sich die Existenz — in dem
mafigebenden Werke — als so etwas wie einen Exponenten des Seins
darstellt. Die Existenz findet sich eingebettet in eine Ontologie, die
ihrer Auslegung das Geprige gibt. Wir sind aber nicht in der Lage,
dieser Philosophie in ihrer Ontologisierung des Existenzproblems
Folge zu leisten. Denn in der Bedeutung von «Sein» ist die Bedeutung
der «Existenz» nicht enthalten. «Sein» ist das transzendentale
Prinzip der Woas-Bestimmung der Erscheinung. Diese trans-
zendental begriindende Bestimmung der Erscheinung, derzufolge
sie als «selend» ausgesagt wird, hat nicht eine so groBe Spann-
weite der Bedeutung, daBl in ihr das existere der Existenz ent-
halten sein koénnte. Diesen Sachverhalt haben wir uns hinlinglich
klar gemacht.

In der Bedeutung der «Existenz» hingegen ist die Bedeutung
von «Sein» enthalten. Begriindendes Prinzip der Existenz ist ein
«Sein-Sollen» — ein Sein, das als ein Sollen seinen Anspruch auf
Aktualisierung erhebt. Das Telos des Entwurfes, das im Sein-Sollen
beschlossen ist, aktualisiert sich, indem es in die Erscheinung tritt —
in die Erscheinung, die «ist» und die «so etwas» ist. Existenz steht
also zum Sein von ferne nicht in einem Gegensatz. IThre Bedeutung
148t sich vielmehr dahin explizieren, daf3 sie als Werden zum Sein,
als Eintreten eines Seienden in seine Gegenwart, als In-die-Erschei-
nung-Treten eines Seienden ausgelegt wird. Der ontologische Aspekt
kommt in der Bedeutung der «Existenz» zu seinem Rechte. Sein ist
ein konstitierendes Moment dieser Bedeutung.

Zwischen Sein und Existenz besteht also insofern kein Gleich-
gewicht, als der Existenz in ihrem Verhéltnis zum Sein eine iiber-
greifende Bedeutung zugestanden werden muf. Wir kénnen aber
nicht umhin, dem in seiner Bedeutung tibergreifenden Begriffe eine
Prioritat vor dem tubergriffenen Begriffe zuzuerkennen. Sehen wir
uns doch sogar zu der Folgerung gedringt, daB wir nicht im Sein,
sondern in der Existenz das letzte, begriindende Prinzip der philo-

36



sophischen Systematik wahrzunehmen haben. — Ist dies ein gesichertes
Ergebnis?

Natur und Sittlichkeit, theoretische und praktische Vernunft
klaffen vorderhand auseinander. Das optimistisch-synthetische Welt-
bewuBtsein der Aufklirung wurde durch das Erdbeben von Lissabon
erschiittert. Es wurde aufgeschreckt durch die alte und immer wieder
neue Erfahrung, daB die Natur tber die sittliche Existenz des
Menschen teilnahmlos und brutal hinweggeht, ohne ihrem Fort-
bestehen und ihren Anliegen die leiseste Riicksicht zu schenken. —
Von einer tiefen Beunruhigung iiber die Sinnfremdheit des Natur-
geschehens sehen wir auch Kant ergriffen. Er hatte um so mehr
Grund, sich mit ibr auseinanderzusetzen, als ihm die Wissenschaft
seiner Zeit dieses Geschehen als einen streng mechanischen Prozef3
vor Augen stellte. Bedeutete dies nicht die Voraussetzung einer Natur-
wirklichkeit, die mit der sittlichen Personlichkeit des Menschen
nichts zu tun hat?

Unser Zusammendenken von Sein und Existenz, das zum Ergebnis
eines Ubergewichtes der Existenz iiber das Sein fiihrte, scheint dann
fragwiirdig zu werden, wenn der Existenz das Sein eines Seienden
gegeniibersteht, dessen Bewegung dem Gesetze eines strengen Me-
chanismus unterliegt. Diese mechanistische Voraussetzung der klas-
sischen Physik ist fiir uns zu einem vorldaufigen Aspekte der Natur-
erkenntnis geworden. Fiir Kant war sie die unerschiitterte Grund-
lehre einer wissenschaftlichen Naturphilosophie. Sie bezeichnet eine
extreme Moglichkeit der Entfernung des Naturbegriffs von einer
Erkenntnis des Menschen, die seine Existenz in die Verantwortung
gerufen sieht. Allein gerade im Hinblick darauf, daBl wir es mit
einem sehr ungiinstigen Grenzfall der Méglichkeiten zu tun haben,
kénnen wir unsere These auf die Probe stellen.

Indem sich Kant im Geiste seines Zeitalters mit den Naturpro-
blemen auseinandersetzte, erwog er unablissig den Sinn und das
Recht einer teleologischen Auffassung der kosmischen Bewegung.
Sie tat der Strenge des mathematischen Naturbegriffs keinen Ein-
trag, wihrend sie anderseits die Anerkennung einer Sinnhaftigkeit
des Weltgeschehens in sich schloB. — Auch uns kann die Teleologie
des 18. Jahrhunderts zu denken geben. Wir verstehen die Vorbehalte
und Bedenken, die Kant gegen diese Grundiiberzeugung seiner
Zeit vorzubringen hat. Wir verstehen ihn aber auch darin, daB er es
nicht unterlassen kann, die Teleologie immer wieder neu in Erwi-

37



gung zu zichen. Ist es doch ihre wesentliche Intention, allen Gegen-
instanzen zum Trotz an einer sinnhaft-existentiellen Bedeutung des
Naturgeschehens festzuhalten. Ein Unternehmen von groBem
Formate!

Das mathematisch-wissenschaftlich verstandene Weltgeschehen
vollzieht sich, unbeschadet der «Exaktheit» seiner Bestimmung, in
den Phasen der Zeit, die als solche in keine wissenschaftliche Objekti-
vierung eingehen. Wir haben uns aber dartiber verstandigt, daf} sich
die zeitliche Bedeutung der Erscheinung auf den Akt ihres In-die-
Erscheinung-Tretens, also auf ihr Erscheinen, bezieht. In ihrem
Erscheinen aktualisiert sich zukiinftige Erscheinung zu ihrer aktuellen
Gegenwart; sofern aber auf diese Gegenwart als auf ein «Etwas»
reflektiert wird, ist sie Vergangenheit. Auch in bezug auf die mecha-
nistisch verstandene Bewegung muB es uns klar zum BewuBtsein
kommen, dal} sie auf einem Erscheinen der Erscheinung beruht und
sich unter diesema Aspekte der Dimension des Seienden entzieht.
Diese Bewegung ist ein Spezimen rationaler Bestimmtheit. Und ihre
Zeit kann mathematisch gemessen werden. Dies bedeutet aber nicht,
daB ihre Zeitlichkeit in die Seinserkenntnis der Wissenschaft integral
eingeht. Wobei fiir die Zeit nur mehr die Bedeutung einer vierten
Dimension iibrig bleiben wiirde! Die Zeit ist mehr als eine Dimension
der Ausmessung. Die Aktualisierung der Erscheinung, auf der ihre
Zeitlichkeit beruht, ist einer quantitativ-mathematischen Bestimmung
unzuganglich.

Diese Abklarung der Problemlage macht es uns aber moglich,
eine teleologisch orientierte Naturphilosophie, wiewohl sie auf der
Hand liegende Angriffsflichen bietet, doch am Ende in einem posi-
tiven Sinne auszulegen. Auch die rein physikalische Bewegung ist,
unter dem Gesichtspunkte der Zeit gesehen, Aktualisierung zu-
kiinftiger Erscheinung zu ihrer Gegenwart. Wir meinten diese im
Erscheinen beschlossene Aktualisierung als «Werden» aussagen zu
diirfen. Dieses Werden der Aktualisierung ist Bewegung «auf etwas
hiny», auf die Gegenwart eines Zukiinftigen. Worauf das sich aktua-
lisierende Werden ausgerichtet ist, darf mit gutem Grunde als
«Telos» ausgesagt werden. Haben wir uns doch davon iiberzeugt,
daB «zukiinftig» nicht ein schon Vorhandenes ist, das sich unserem
Blicke noch entzieht. Darum kann das Gegenwirtigwerden eines
Zukiunftigen nicht als die Bewegung eines Seienden auf einer Zeit-
linie ausgelegt werden. Schon der erstaunliche deutsche Terminus

38



der «Erscheinung» erweckt ja die Ahnung von einem ihr anhaften-
den teleologischen Momente. «Er-Scheinen» zielt auf etwas hin,
auf ein Neues, das gerade nicht nur «zum Vorschein kommt.

Es brauchen nun keine Befiirchtungen laut zu werden, daB mit
den vollzogenen Feststellungen jener Teleologie der populiren Auf-
klarungsphilosophie, die den Kosmos mit einer Menge von Zwecken
und Zweckbeziehungen bevélkerte, Tir und Tor gedffnet werde.
Das aufgeklirte WeltbewuBtsein meinte mit begrenzten teleologischen
Relationen, die sich auf ein bestimmtes Etwas beziehen, rechnen zu
diirfen. So gelangte es zu jenen grotesken Spekulationen, in denen
es die Natur in den Dienst der menschlichen Wohlfahrt stellte. Fiir
eine derart anthropozentrische Teleologie haben wir aber keine
Anbhaltspunkte.

Hier geht es um die Feststellung, daB Erscheinung als solche im
Horizonte eines existenzphilosophischen Denkens liegt und darum
einer teleologischen Auslegung nicht unzuginglich ist. Auf die von
uns gestellte Frage, die sich auf die Beziehung von Sein und Existenz
richtet, darf also eine Antwort gegeben werden. Oder besser gesagt:
Gerade in der exponierten Moglichkeit des reinen Mechanismus
diirfen wir die Bestitigung der schon gegebenen Antwort finden.
Es gibt offenbar keine Naturwirklichkeit, die der Existenz des Men-
schen als ein vollig unvertrautes, neutrales, beziehungsloses Gegen-
iiber entgegenstehen wiirde. Wir sehen uns nicht gendétigt, uns mit
einer absoluten Diastase von Natur und Sittlichkeit, von theoretischer
und praktischer Vernunft, in tiefer Resignation abzufinden. Wir
gelangen zum Ergebnis, daB der existenzphilosophische Gesichts-
punkt die theoretische Vernunft nicht von sich ausschlieBt, sondern
sie iibergreift und umspannt. Erscheinung weist in ihrem Zsthetischen
Gehalte auf eine Giite der Weltwirklichkeit zuriick. Und als Ereignis
in der Zeit bleibt auch die kosmische Erscheinung der menschlichen
Existenz nicht vollig unvertraut. Dies bedeutet natiirlich nicht eine
Leugnung oder Aufhebung ihres Bedrohtseins durch die Natur.
Allein eine letzte Bitterkeit wird dieser Bedrohung genommen, wenn
wir zur Erkenntnis gelangen, dafl wir es im Hinblick auf Sein und
Existenz nicht mit zwei beziehungslosen, sich wechselseitig entfrem-
deten Bereichen zu tun haben, daB also das letzte Wort tiber «Welt»
und «Mensch» zwar mit einer Unterscheidung, aber nicht mit einer
Scheidung gesprochen ist. Wohl wire das gewonnene Ergebnis einer
weitern Ausarbeitung und der Verfolgung seiner Tragweite bediirftig.

39



Bleiben wir stehen bei der erreichten These, die vielleicht paradox
klingen mag: DaB3 der Existenz vor dem Sein (in dem genannten
Sinne) eine Prioritit zuzuschreiben ist. Gibt es doch nichts, das sich
nicht unter bestimmtem Gesichtspunkte als Existenzproblem dar-
stellen lieBe. — Diese Darbietung beruht auf einer Auslegung des
Prinzips der Erscheinung. Wir moéchten zum mindesten den Ein-
druck erwecken, daB3 Philosophie der Erscheinung eine nicht ganz
unfruchtbare Sache ist.

40



	Eine Grundfrage der Existenzphilosophie

