
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Eine Grundfrage der Existenzphilosophie

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Grundfrage der Existenzphilosophie*

von Heinrich Barth

Wer in der letzten Phase seiner amtlichen Lehrtätigkeit steht, hat
das Bedürfnis, sich über das auszusprechen, was seine Gedanken bei
diesem letzten oder vorletzten Anlauf in Anspruch nimmt. Wenn er
es unternehmen wollte, sich über die Anfänge und die mittleren
Etappen seines Weges zu verbreiten, dann müßte er davon absehen,

Vorträge zu halten. Denn sie könnten ja frühestens um Mitternacht
ihr Ende finden. Von diesem äußern Grunde abgesehen, muß aber

vor Allem dem Desiderate der gegenwärtigen Aktualität Genüge

getan werden. Dies hat freilich seine Nachteile. Wer einen
Vortragenden anhört, der in seiner Darbietung einem Abschluß
entgegengeht, weiß in vielen Fällen nicht, wo die Ausgangspunkte des

Weges liegen, noch weiß er, welche Strecken - schnurgerade oder in
Kurven — durchschritten worden sind. In kurzschlüssigem Urteil
meint er vielleicht, es stehe Alles in der Luft; oder er wird verdrießlich,

weil er von den Voraussetzungen keine Kenntnis hat. Das

Risiko solcher Reaktion ist aber unvermeidlich. Denn wer kann
einem Vortragenden zumuten, ewig sich selbst zu wiederholen? -
Diese ganze Verlegenheit ist aber im Wesen der philosophischen
Nachforschung begründet. In den «normalen» Disziplinen, die sich

mit der Natur oder mit dem Menschen befassen, sieht sich der
Einzelne von einer Kollektivität von Forschern begleitet, die mit
ihm ungefähr denselben Weg von Anfang bis zum Ende zurücklegen.
Diese Weggefährten kennen einander. Und weil sie am Fortschreiten
der Forschung wechselseitig beteiligt waren, wissen sie, was es

bedeutet, wenn der Eine oder der Andere zu diesem oder zu jenem
Ziele gelangt. Bei den Philosophen dagegen gibt es kaum eine wirkliche

Gemeinschaft des Weges. Wenn sich zwei zum Gespräche

begegnen, dann ist es vielfach so, wie wenn zwei Menschen zufällig

* Vortrag gehalten in der Deutschschweizerischen Philosophischen
Vereinigung, Ölten, am 25. Oktober 1959.

22



irgendwo in der Landschaft zusammentreffen. Der Eine hat nur eine
blasse Ahnung, aus welcher Himmelsrichtung der Andere kommt.
Noch weiß er um das Ziel seines Weges. Wie kann er aber dann die
Intention seiner Wanderung verstehen? Die Beiden werden ratlos
aneinander vorbeigehen. Denn wir habenja bei unseren zahllosen

Verpflichtungen keine Zeit, unsere Gedanken wirklich auszutauschen. Und
unsrer sind nicht nur zwei, sondern allzuviele, von denen fast einjeder,
wenn er nicht ein bloßer Nachtreter ist, seinen eigenen Weg geht.

Wir wollen in unserer Untersuchung bei Fichte einsetzen. In seiner

«Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre» (1794) behandelt er
in einem I. Teil die «Grundsätze der gesamten Wissenschaftslehre»,
in einem II. Teil die «Grundlage des theoretischen Wissens» und
in einem III. Teil die «Grundlage der Wissenschaft des Praktischen».
Die Wissenschaft des Theoretischen ist begründet durch den Satz

«Das Ich setzt sich als bestimmt durch das Nicht-Ich». Die Wissenschaft

des Praktischen ist begründet durch den Satz «Das Ich setzt
sich als bestimmend das Nicht-Ich». - In der Konfrontation dieser
beiden Sätze springt zunächst das Moment der Unterscheidung in
die Augen: hier ein Bestimmen und dort ein Bestimmtwerden.
Unsere tiefer dringende Überlegung wird aber ergeben, daß diese

Unterscheidung weniger Gewicht hat als das, was die gemeinsame,
tragende Grundlage der beiden Aussagen darstellt: Der Aufbau
der beidseitig vollzogenen Prädikation auf das sich-setzende Ich, in
seiner Beziehung zum Nicht-Ich. Fichtes «absolutes Ich» ist das

gemeinsame Subjekt beider Feststellungen, dieses Ich in seiner

Gegenstellung gegen das Nicht-Ich. Und im «Sich-Setzen» findet
der Philosoph denjenigen Verbalbegriff, der für das Bestimmen
wie für das Bestimmtwerden des Ich in eigenartig einleuchtender
Weise einzutreten vermag. Nun steht aber bei dieser Unterscheidung,
die durch die grundlegende Übereinstimmung überboten wird,
Großes auf dem Spiele, etwas vom Größten, was zum Gegenstande
philosophischer Problematik werden kann : Die Entgegensetzung und
die Vereinung von theoretischer und praktischer Vernunft. Mit dem
Auftreten von Fichtes Wissenschaftslehre wird eine wesentliche
philosophiegeschichtliche Wendung in die Wege geleitet: Die Tendenz
zu einer Uberbietung der von Kant auf den Plan gerufenen scharfen,
einprägsamen Entgegensetzung von theoretischer und praktischer
Vernunft. Der mit Fichte einsetzende spekulative Idealismus meint

23



tiefer zu sehen als die sich vorwiegend in rational eindeutigen
Unterscheidungen aussprechende Vernunftkritik. Er wird auch bei Schel-

ling und Hegel im Zeichen der Überhöhung der beiden Dimensionen
der Vernunft durch eine Einheit der Schau von Vernunft, Geist,
Geschichte stehen. Nichts ist für den spekulativen Denker fragloser,
als daß die von Kant vollzogene Diastase nach einer synthetischen
Uberwindung ruft, und daß der in der Vernunft aufgedeckte innere
Unterschied die spekulative Herleitung aus einer übergreifenden
Einheit erfordert. Diesem Idealismus ist kein Genüge getan, bevor
theoretische und praktische Vernunft eingebettet sind in ein einziges

Vernunftgeschehen, in dem sie zwar nicht verschwinden, aber nur
mehr als mitbestimmende Ingredientien in die Erscheinung treten.
Der eine Strom der Vernunftbewegung überflutet dieseUnterscheidung.

Es ist immer eine eindrucksvolle Sache, wenn ein Gegensatz der

Begriffe und Prinzipien in philosophischer Synthese überwunden
wird. Allein dieser synthetische Prozeß ist stets begleitet von der

Gefahr, daß die Bedeutung dessen, was uns in einer Entgegensetzung
begegnet, bei der Verschmelzung in einer «höheren Einheit» mehr
oder weniger in Verlust gerät, so daß wir im Ergebnisse vor einer
Einbuße an Bedeutungsgehalt der Begriffe und der Prinzipien stehen.

Wenn die Einheit der Gegensätze eindrucksvoll ist, dann kann es

anderseits sein, daß wir die Gegensätze gerade in ihrer Unterscheidung

als höchst ausdrucksvolle Bedeutungseinheiten erkennen dürfen
— ausdrucksvoller als die in der Synthese vollzogene Vereinung. In
dieser Vereinung liegt eben keine Gewähr, daß der Sinn dessen,

was vereint wird, seine präzis erfaßte, seine begrifflich scharf
gegliederte Bedeutung, nicht verwischt und verdunkelt wird.

Das Desiderat eines Zusammendenkens des Unterschiedenen
bleibt grundsätzlich bestehen. Darum bestreiten wir nicht, daß das

spekulative Anliegen einer synthetischen Vereinung auch im
Hinblick auf die Einheit der Vernunft auf ein bleibendes, echtes Desiderat

zurückgeführt werden darf. Kants Kritik der praktischen Vernunft,
in der die entscheidenden Prinzipien der «Praxis», in ihrem
Unterschiede von der wissenschaftlichen Vernunft, mit großer Klarheit
und Eindeutigkeit herauskristallisiert werden, erscheint uns freilich
noch immer als ein gewaltiges Ereignis der Philosophiegeschichte.
Allein es ist wohl wahr, daß mit jener so erhellenden Konfrontation
der beiden Grundformen der Vernunft im Hinblick auf diese Dualität
nicht das letzte Wort gesprochen sein kann. Kant selbst hat sich ja

24



bei dieser Entgegensetzung keineswegs beruhigt. In der «Kritik der
Urteilskraft» sehen wir ihn umgetrieben von einem unstillbaren
Verlangen, auf dem Wege kritischer Erkenntnis zu einem Prinzipe
der Koinzidenz von Natur und Sittlichkeit durchzudringen. Nicht
zu einem Prinzipe der Indifferenz Denn die Lösung des Problems
kann nur von einem Denken erwartet werden, das die Gegensätze
wohl «aufhebt», das aber dabei in der Lage ist, in dieser Aufhebung
die Erkenntnis eines unverkürzten, ungebrochenen Sinnes dieser
Bereiche der Vernunft durchzuhalten. Im Prinzipe des «Endzwecks»
sucht Kant die Koinzidenz, d.h. das Zusammentreten der
beidseitigen Bedeutungszusammenhänge wahrzunehmen. Doch vermag
er das Ziel nicht zu erreichen.

Indem Kant die Philosophie der praktischen Vernunft auf das

Prinzip ihrer eigenen Autonomie aufbaute und in ihren Mittelpunkt
die Persönlichkeit des Menschen stellte, ließ er den menschlich-übermenschlichen

Anspruch dieser «existentiellen» Wahrheit neu ins

Licht treten. Wie in vulkanischer Eruption wurde die Ebene einer
nivellierenden Aufklärungsphilosophie durchbrochen, indem sich
eine neue Vertikaldimension der Erkenntnis zu erschließen schien.

Und doch bedeutete dieser Ausbruch aus den Niederungen eines

zeitgemäßen Denkens nicht einen Abbruch der Überlieferung,
sondern die befreiende Erhellung dessen, was seit dem Altertum Gemeingut

aller Philosophie großen Formates gewesen war.
Die Kant vorausliegende Philosophie von Jahrtausenden steht

im Zeichen eines Zusammendenkens von Natur und Sittlichkeit,
von Welt und Mensch. Physische und moralische Notwendigkeit hat
nach Leibniz ihren einen Ursprung in der Weisheit Gottes. Die
Vernunft von Spinozas geometrisch-rationaler Ontologie tritt unverhofft
als die Vernunft einer tief ethisch verstandenen Humanität in die

Erscheinung - durchaus im Sinne des stoischen Weltdenkens, in
dessen Naturbegriff der Sinn der menschlichen Existenz die sie

begründende Hypostase zu finden vermochte. Durchgehendes Prinzip
in der die Epochen übergreifenden Tradition ist der fundamentale
Gedanke einer Einheit von «Realität» und «Vollkommenheit». Die
Vollkommenheit ist im Grunde ein ontologisches Prinzip; und die
Realität liegt bedeutungsmäßig im Horizonte des Guten. Wenn die
Vollkommenheit im Sein des Kosmos und im Weltgeschehen gefunden

werden soll, dann muß dafür freilich eine Voraussetzung erfüllt
sein : Das Weltsein muß aufgeschlossen sein für eine Sinnbedeutung,

25



die den Ausblick auf eine Güte des Seienden erlaubt. Eine Neutralität
und Indifferenz des Seienden gegenüber dem, was die Spätgeborenen
den «Wert» nennen, kann für solche Ontologie allerdings nicht in
Frage kommen. Darum liegt die Einheit von Realität und
Vollkommenheit weit ab von der verhärteten Bedeutung dessen, was

«ist», wie er der neuzeitlichen Wissenschaft geläufig ist.

Wir könnten in unserer retrospektiven Betrachtung Plato und
Aristoteles zur Sprache bringen, und vor Allem auch den Neupla-
tonismus. Und wir könnten zurückgreifen auf die altgriechische
Kosmologie als solche, wie sie sich etwa im pythagoreischen
Weltbewußtsein ankündigt. Der Sinngehalt, der dort im Kosmos als

ein fraglos Vorhandenes wahrgenommen wird, hat die qualitativ
eminente Bedeutung der Güte und der Vollkommenheit. Für den

alten und für den neuen Piatonismus, dessen Nachwirkung tief in
die beginnende Neuzeit hineinreicht, ist die Einheit von Realität und
Vollkommenheit in der transzendierenden Seinsordnung der Ideen
tief begründet. Hat doch die Bedeutung des «Guten» in der
letztdenkbaren Transzendenz der Idee ihre unverrückbare Grundlage. -
Doch wir wollen hier innehalten. Gilt es ja nur das Eine hervorzuheben,

daß dieses grundlegende Moment unserer großen philosophischen

Überlieferung uns noch immer sehr viel angeht. Es «geht uns

an» in dem aktuellen Sinne, daß es auf uns zukommt mit dem

stillen, aber nachdrücklichen Anspruch, wir möchten uns die in ihm
beschlossene Erkenntnis nicht entgehen lassen und nicht versäumen,
den Sinn dieser ehrwürdigen Grundlehre immer wieder zu bedenken
und ihrer Bedeutung innezuwerden. Und es will immerhin etwas

sagen, daß der Spekula cive Idealismus nach Kant alsbald auf das

Einheitsdenken der vorkantischen Philosophie zurückkommt.
Wir können das Ergebnis unseres geschichtlichen Überblicks

etwa in folgender Weise formulieren : Kant hat seine Stärke und sein
Verdienst in der «Explikation» der uns vorliegenden Problemlage.
Theoretische und praktische Vernunft werden bei ihm zu
unterschiedenen, aber eben darum faßbaren, scharf umrissenen Gebilden
der philosophischen Erkenntnis. Wobei wir nicht die Vorstellung
erwecken wollen, daß er mit seiner explikativen Leistung in der
Geschichte der Philosophie allein steht Wo sich immer in alter und
neuer Zeit aus der ontologischen Grundlage der Gebilde philosophischen

Denkens so etwas wie eine «Ethik» deutlich heraushebt, wird
unser Problem um so schärfere Umrisse gewinnen. - Der Stärke der

26



Explikation steht gegenüber die Tiefe der «Implikation», die in der
Einheitsschau früher und später Epochen beschlossen ist. Die Lehre
von der Einheit von Realität und Vollkommenheit impliziert in
ihrer großartigen Vereinfachung des Problèmes eine Antwort auf
die uns im Blickpunkt stehende Frage. Sie regt uns an, dem in diesen

Begriffen verborgenen Bedeutungsgehalt nachzudenken und uns auf
das Problem ihrer Einheit, auf die Frage einer letzten Einheit von
Natur und Sittlichkeit, zu besinnen. Die Antwort auf unsere Frage
bleibt verhalten; ihr Sinngehalt bleibt latent. Denn Vieles bleibt
unausgesprochen, was zur Erhellung des Problèmes unentbehrlich
ist. Das metaphysische Einheitsdenken vollzieht eine Antezipation
von unerhörter Tragweite. Darin ist es vor der Vernunftlehre Kants,
die das Problem der Einheit erst am Rande der Vernunftkritik
auftauchen läßt, unleugbar im Vorsprung. Explizierende und
implizierende Philosophie haben aber je ihre besondere Größe und ihre
unverlierbare geschichtliche Bedeutung.

Wir werfen endlich einen Blick auf die neuesten Phasen dieser

Problematik. - Wenn in der Polarität von theoretisch-wissenschaftlicher

und praktisch-existentieller Vernunft dort die Welt und hier
der Mensch im Mittelpunkte steht, dann bedeutet Kierkegaard
einen Exzeß der Konzentration des Denkens auf den Menschen.

In seiner Existenzdialektik hat eine gewisse Exklusivität der modernen
existenzphilosophischen Haltung ihre Wurzel, auf die Karl Löwith
mit Recht aufmerksam gemacht hat: Sie begegnet uns in dem fast

völligen Verluste eines tiefern kosmologischen Bewußtseins — einer
Dimension geistiger Möglichkeiten, die einer fast ausschließlich der

geschichtlichen Existenz zugewandten philosophischen Sicht
abhanden gekommen ist. Nun können wir aber sowohl bei Heidegger
wie bei Sartre eine ontologische Substruktion der Aussage von der
menschlichen Existenz wahrnehmen, die letztlich geeignet ist, das

Problem des Menschen und damit auch das der praktischen Vernunft
zu verdecken. Wie denn übrigens auch auf den Einfluß Hegels eine
Tendenz gegenwärtigen Philosophierens zurückzuführen ist, die alles

Andere als das Problem einer Diastase von Natur und Sittlichkeit
lebendig werden läßt! Unter den Gegenwärtigen ist es Karl Jaspers,
der mit seiner betonten Unterscheidung der existentiellen Vernunft
von der wissenschaftlichen Erkenntnis des Gegenstandes der
Problemdisposition Kants und seinem Denken im Horizonte unüberholbarer
Grenzwahrheit am nächsten kommt.

27



Der hier Vortragende bemüht sich seit Jahrzehnten um die
explikative Darlegung einer Philosophie der Existenz, die nicht nur in
ihrem Grundprinzipe, sondern in der Ausgliederung ihrer besondern
Probleme zur Sprache gebracht wird. Diese Existenzphilosophie
beruht auf einem Weiterdenken der Kritik der praktischen Vernunft,
bei deren Positionen sie freilich nicht stehen bleibt. Durch diesen

Ausgangspunkt ist etwas Wesentliches nahegelegt: Daß sich die
existentielle Erkenntnis von der Wissenschaft durch eine
Eigenständigkeit ihrer Prinzipien, die durch keinen Szientismus, aber
auch durch keine Ontologie verdunkelt werden darf, eindeutig
abhebt. Es liegt am Tage, daß bei solcher Intention der philosophischen
Bemühung das Problem der Diastase von existenzphilosophischer
und wissenschaftlicher Erkenntnis von Neuem aktuell werden muß.
Ihm sollen die hier vorgetragenen Gedanken zugute kommen.

Alle Philosophie der Existenz wird Anlaß haben, zurückzu-
fragen nach der präzisen Bedeutung des Begriffes der «Existenz»
und durchzudringen zu der bestmöglichen Erkenntnis der
konstituierenden Momente dieser Bedeutung. Wir gehen aus von dem

allgemein anerkannten Sachverhalte, daß sich für die
Existenzphilosophie die ihr im Blickpunkte stehende Bedeutung der Existenz
abhebt von ihrer ursprünglich rein ontologischen Bedeutung, in der
sie zur «Essenz» in Gegensatz steht. Doch darf dieser Unterschied
nicht als eine Beziehungslosigkeit verstanden werden. Wir werden
die alltägliche Bedeutung des «Vorhandenseins», die uns auf der
Ebene theoretisch-wissenschaftlicher Gegenstandserkenntnis begegnet,
nicht aus dem Auge verlieren dürfen.

Unter «Existenz» verstehen wir zunächst die «Wirklichkeit» der

Dinge, im Unterschied zu ihrer Möglichkeit. «Existenz» im Sinne
der zeitgemäßen Philosophie dagegen bringt die verbale Bedeutung
der Existenz als ein «existere» neu zu Ehren. Dieses existere dürfte
der «Verwirklichung» eines Wirklichen entsprechen. In der
theoretischen und in der praktisch-existentiellen Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit geht es aber um eine theoretische oder existentielle

Bezogenheit auf das phänomenale Sein, auf die «Erscheinung», mag
diese Bezogenheit immerhin auf weite Strecken von höchst indirekter
Art sein. Wirklichkeit fällt mit der Erscheinung freilich nicht
zusammen. Sie hat eine weitere Bedeutung als Erscheinung. Doch
würde mit dem Ausfall der Erscheinung alles Wirkliche, alle

Verwirklichung und damit auch alle Existenz zunichte werden. Daran

28



kann alle geistig-seelische Introspektion nichts ändern, sofern auch
sie die Auseinandersetzung mit dem phänomenalen Weltsein und
dem in die Erscheinung tretenden Menschen voraussetzt. Erscheinung

ist für die Bedeutung der Existenz konstituierendes Moment.
Solche Überlegung gibt uns Anlaß, «Erscheinung» in den Brennpunkt

philosophischen Nachdenkens zu rücken. Wobei wir «Erscheinung»

als solche als ein unüberholbares philosophisches Grundprinzip

erkennen! Wir kennen keinen wissenschaftlich-ontologischen
oder existenzphilosophischen Zusammenhang, aus dem sich Erscheinung

irgendwie ergeben, aus dem sie auf dem Wege irgendwelcher
Deduktion erklärt oder hergeleitet werden könnte. Erscheinung ist
aller explizierenden Vernunft unzugänglich. Sie ist in aller
Explikation schon vorausgesetzt.

Im Horizonte der Wissenschaft ist die Erscheinung zunächst als

«Phänomen» auf dem Plane. Wissenschaft betätigt sich in der
eingehenden Erforschung der Phänomene, die sich ihr im Felde der
Natur oder der Menschheit darbieten. Wenn sie sich so der Erkenntnis

der Erscheinungen hingibt, dann bleibt ein Mißverständnis von
vornherein ausgeschlossen: Daß die Erscheinung zur Voraussetzung
hat «etwas, das erscheint», im Sinne der Hypostase eines «an sich
seienden» Dinges, das in der Erscheinung irgendwie zum Vorschein
kommt. Von jener Formulierung Kants distanzieren wir uns mit
aller Entschiedenheit. Wir kennen keine ontische Substruktion, die
sich an ihrer Oberfläche als Erscheinung kundgeben würde. Es wird
damit ausgeschieden derjenige ontologische Realismus, der der
Erscheinung ein von ihr unterschiedenes Wirkliches zugrunde legt.
Wirkliches meinen wir in der Erscheinung selbst zu erkennen.

Nichtsdestoweniger reden wir in einem bestimmten Sinne von
«Erscheinung von Sein». Dies bedeutet nicht, daß - zufolge einer
Wendung ins Metaphysische - der Erscheinung Sein hypostasiert
wird. Wenn Erscheinung als Erscheinung von Sein ausgesagt wird,
dann bedeutet es, daß Erscheinung «ist». Indem die Erscheinungen
«sind», stehen sie in der transzendentalen Grundbestimmtheit des

Seins. Es ist schon vorgekommen, daß diese übergreifende Bestimmung

der Erscheinung durch das Sein für den, der ihrer inne wurde,
zum Ausgangspunkte eines eigenständigen Philosophierens geworden
ist. Wir werden die Bedeutung dieses transzendentalen Grundsachverhaltes

nicht verkennen. - Erscheinung erscheint aber in einer
Unübersehbaren qualitativen Mannigfaltigkeit. Über die Aussage

29



ihres Seins hinaus stellt sich im Hinblick auf diese Mannigfaltigkeit
die Frage, «was es ist», das erscheint. Die transzendental begründete
Seinsbestimmtheit der Erscheinung expliziert sich durch deren eide-
tische Bestimmung. Im Vollzuge der Was-Bestimmung der Erscheinung,

in ihrer Durchdringung mit dem Identität, Unterschied und
Relation stiftenden Begriff vollzieht sich die Aktualisierung der
theoretischen Vernunft, oder sagen wir kurz: der Wissenschaft. Sie

ist es, die die Erscheinungen mit einem dichten Netz von eidetischen

Bestimmungen und Beziehungen umspannt und die auf diesem Wege
der Erscheinung eine Aussagbarkeit verleiht. Erscheinung als solche

spricht sich nicht aus. Sie ist das Subjekt, das einer Prädikation zu
harren scheint. Erst in ihrer Prädikation liegt Wahrheit oder Irrtum.
Zur Täuschung wird die Erscheinung erst durch eine verfehlte
Auslegung. - Wesentlich ist, daß wir in der Lage sind, der wissenschaftlichen

Vernunft ihre Stelle im Systeme der Philosophie zuzuweisen.

Auf Grund der transzendentalen Voraussetzung von Sein aktualisiert
die Wissenschaft in fortschreitender Ausgliederung ihrer eidetischen

Apparatur die Erkenntnis von Seiendem. - Wir reden an dieser

Stelle aus guten Gründen nicht vom «Gegenstande», sondern vom
«Seienden». Diese Terminologie ist darin motiviert, daß wir die

Subjekt-Objekt-Beziehung neu zu interpretieren genötigt sind. Ein
Eintreten auf dieses Thema würde uns aber zu weit führen.

Im Vollzuge der Was-Bestimmung der Erscheinung werden wir
aber ihrem Probleme nicht gerecht. Erscheinung hat ein Sein in
der Zeit, das in die wissenschaftliche Bestimmung nicht eingeht. Von
der «Erscheinung» sehen wir uns unmittelbar auf den Verbalbegriff
des «Erscheinens» verwiesen, in dem uns Erscheinung als Ereignis,
sich vollziehend in aktueller Gegenwart, begegnet. Diese Aktualität
des gegenwärtig sich ereignenden Erscheinens der Erscheinung liegt
in einer andern Dimension, als in der sich die theoretische Vernunft
mit ihren eidetisch bestimmten Feststellungen bewegt. Und doch
können wir uns die Rede von einem «Erscheinen» bestimmter
Gestalten des Seienden nicht nehmen lassen. Solches Erscheinen der

Erscheinung können wir uns als gegenwärtig, aber auch als zukünftig
oder vergangen denken. Die Aussage von den Phasen der Zeit liegt
aber außerhalb des Bereichs wissenschaftlicher Was-Bestimmung.
Sie beruht auf Voraussetzungen der Erkenntnis der Zeit, die auf der
Ebene eines theoretisch-wissenschaftlich verstandenen Seienden keinen
Raum haben. Mit dem Hinweis auf die Aktualisierung der Erschei-

30



nung im Erscheinen sind wir in einen andern Horizont getreten - in
denjenigen der Existenzphilosophie, in der das Zeitproblem eindeutig
seine Stätte hat. Dies ist vielleicht das größte Verdienst Heideggers,
daß er den Zusammenhang von Zeit und Existenz zur Geltung
gebracht hat.

In seiner durchgehenden Befragung des Seienden auf sein So-Sein
ist das wissenschaftliche Bewußtsein geneigt, über die Aktualisierung
der Erscheinung im Erscheinen hinwegzusehen und sie irrelevant
werden zu lassen. Die «Entdeckung» eines Sachverhaltes gehört in
den Horizont der Geschichte der Wissenschaft. Sie bleibt im Hinblick
auf das ihr zuteil werdende Interesse gegenüber dem Sachverhalte
selbst im Rückstand. Indem aber das Erscheinen der Erscheinung
über der wissenschaftlichen Auslegung dessen, was sie «ist»,
sozusagen vergessen wird, droht die Erscheinung zu einem «an sich»
Seienden zu werden, wobei ihre Aktbedeutung zugunsten ihrer
eidetischen Bestimmung in den Hintergrund tritt. So werden vom
gemeinwissenschaftlichen Bewußtsein die «Phänomene» fast wie

Dinge an sich vorausgesetzt - als etwas Vorhandenes, bei dem es

nicht ins Gewicht fällt, ob es gesehen und gehört wird, und dies

heißt: ob es in die Erscheinung tritt. Dieses Vorhandensein der

Erscheinungen, in dem sich ein durchschnittlicher Realismus des

Weltbewußtseins geborgen fühlt, läßt das In-die-Erscheinung-Treten
in sinnlicher Empfindung zu einem akzidentiellen Faktor werden.
An den «objektiven» Sachverhalten tritt mit dessen Aktualisierung
keine Veränderung ein. - Die gegenwärtige Wissenschaft weiß
freilich, daß ein solches An-sich-Sein des phänomenalen Gegenstandes
nicht haltbar ist.

Allein auch aus dem weitern Horizonte der Erkenntnisphilosophie
ist es uns verboten, die Erscheinung zu einem «absoluten» Seienden

werden zu lassen. Wobei wir hier unter der Voraussetzung eines

«Absoluten» dies verstehen wollen, daß im Sinne eines dogmatischen
Realismus die ontologische Ablösung des Seins und des So-Seins der

Erscheinung von ihrem Erscheinen vollzogen wird. Nun läßt aber

Erscheinung die Ablösung ihrer ontischen von ihrer gnoseologischen

Bedeutung nicht zu. Von «Erscheinung» kann ohne die gegenwärtige
Aktualität des In-die-Erscheinung-Tretens in einem strengen Sinne

nicht die Rede sein. Die Voraussetzung eines «An sich» der Erscheinung

würde die Welt mit schattenhaften Gebilden bevölkern, von
denen z.B. umsonst gefragt würde, welcher perspektivischen Be-

31



stimmtheit sie sich erfreuen. - Erscheinung «ist» und ist «so etwas»
in ihrem Erscheinen, und nicht «an sich». Damit ist erwiesen, daß

sie, unbeschadet ihrer theoretisch-wissenschaftlichen Bedeutung,
einer existenzphilosophischen Betrachtung zugänglich ist. In der
Erscheinung scheint uns — in vorläufigen Umrissen - so etwas wie
die Verklammerung der theoretischen und der existentiellen
Vernunft sichtbar zu werden. Hier gewinnt die alte Unterscheidung von
«quid est» und «quod est» eine ungemeine Tragweite. Mit dem
«Was» der Erscheinung erschließt sich der Horizont der Wissenschaft,

mit dem «Daß» der Erscheinung derjenige des Seins in der
Zeit und der Erkenntnis der Existenz.

Aus dem bis dahin Gesagten kann ersehen werden, daß wir bei
unserer Darlegung einer «Grundfrage der Existenzphilosophie» vor
Allem Eines im Auge haben: Die Erhellung der Beziehung von
existentieller und wissenschaftlicher Vernunft. Wenn nun das In-die-
Erscheinung-Treten der Erscheinung zum existere der Existenz in
offenkundiger Beziehung steht, dann bleibt immer noch die Frage
bestehen, ob die Erscheinung in ihrem Sein gegenüber dem Anliegen
der existentiellen Erkenntnis in einer neutralen Indifferenz verharrt.
Worin besteht dieses Anliegen? Hier ist es erlaubt, unsere Terminologie

im Sinne der klassischen Überlieferung zu vereinfachen, indem
wir sagen: Anliegen der existentiellen Erkenntnis ist das «Gute».
Und die Frage stellt sich dahin, ob in einem grundsätzlichen,
durchgehenden Sinne von einer «Güte» der Erscheinung die Rede sein

kann. - Das moderne wissenschaftliche Bewußtsein denkt von ferne
nicht daran, den Erscheinungen - wie es das nennt - eine
«Wertbedeutung» zuzuerkennen. Die Erscheinungen sind für es «Phänomene».

Und im Phänomene dürfen wir scheinbar nicht mehr sehen

als eine wertindifferente «Tatsache». Allein auch diese scheinbar
höchst wissenschaftliche Neutralisierung und Nivellierung der
phänomenalen Tatbestände beruht auf einer epochal begründeten Kurz-
schlüssigkeit, die im Hinblick auf den wenig besinnlichen modernen
Wissenschaftsbetrieb nur allzu gut verständlich ist. Wir kennen aber
andere Epochen der Geistesgeschichte, die von der Atmosphäre
einer lebendigen Beziehung zum Kosmos erfüllt waren.

An dieser Stelle müßten wir freilich weit ausholen, wenn wir
Aussicht haben sollten, uns völlig verständlich zu machen. Wir
könnten nicht unterlassen, das Ästhetische zur Sprache zu bringen.
Im Ästhetischen erkennen wir die Erscheinung, sofern sie in der

32



Integrität reinen, intellektuell ungebrochenen Erscheinens erscheint.

Wir meinen im Ästhetischen das wahrzunehmen, worin Erscheinung
die Erfüllung ihres Seins findet, während die verstandesmäßige
Schematisierung der Erscheinung, in der sich unser wissenschaftlich

imprägniertes Weltbewußtsein bewegt, geeignet ist, ihr durchgehend
Abbruch zu tun. Anästhetisches Verhalten bedeutet im Grunde, daß

wir uns Erscheinung nicht erscheinen lassen. Die ästhetische Erfahrung

der Erscheinung dagegen kann ausgelegt werden als eine

Reintegration der gemeinhin durch den vorgreifenden Intellekt
zerstückten und verunstalteten Erscheinung. In seinem Desiderate einer

Ubereinstimmung von Anschauung und Begriff, von Einbildungskraft

und Verstand hat Kant das Ästhetische in einem analogen
Sinne ausgelegt.

Und es ist nun wiederum Kant, der über einen reinen Ästhetizis-

mus hinausführt, indem er die menschliche Bedeutung des Schönen

keineswegs verschweigt. Unbeschadet derjenigen Vorbehalte, die
mit der «Interesselosigkeit» des ästhetischen Verhaltens verknüpft
sind, bedeutet das Schöne für Kant ein «Symbol des Sittlich-Guten».
Wenn das Ästhetische aber für die Erscheinung - im Sinne unserer
Aussage - fundierende Bedeutung hat, dann kann von einer
Indifferenz der Erscheinung im Hinblick auf die menschliche Existenz

nicht die Rede sein. Im Ästhetischen kristallisiert sich die Erscheinung

zu ihrem reinsten Erscheinen. Wenn es aber nicht anders sein

kann, als daß sich im Ästhetischen der Mensch in der Tiefe seines

Seins angesprochen sieht, wenn er nicht umhin kann, das Erlebnis
des Schönen als etwas Gutes zu erfahren, dann fällt auf die Erscheinung

als solche zum mindesten ein Abglanz der dort erfahrenen
Güte. Es bedeutet dem Menschen etwas, sich Erscheinung erscheinen

zu lassen; in seinem persönlichen Sein geht es ihn etwas an. So wie
es «besser» ist, daß er im Ästhetischen eine Bereicherung seiner

Existenz erfährt, als daß sie ihm verschlossen bleibt, so ist es etwas

Gutes, daß er in die Erscheinung tritt und sich weitsichtig und
hellhörig für das Erscheinen der Erscheinung erschließt. - Die israelitische

Überlieferung kennt eine Güte der in die Erscheinung tretenden

Schöpfung. Und im «Kosmos» der Griechen ist Alles beschlossen,

was hier zu sagen ist. In seiner Schönheit manifestiert sich seine

Güte, in der Realität seiner Erscheinung seine Vollkommenheit. -
Über aller Beflissenheit für die Wissenschaft dürfen wir diese Grundlage

unseres Weltbewußtseins nicht vergessen.

3 Studia Philosophica XIX 33



Unsere Untersuchung bewegt sich um die beiden Pole des «Seins»
und der «Existenz». Wir haben uns bis dahin der ontologischen so

gut wie der existenzphilosophischen Bezogenheit unseres zentralen
Problembegriffes der «Erscheinung» vergewissert. Es bleibt uns
vorbehalten, die entscheidenden Schritte zu vollziehen, mit denen wir
über «Sein» und «Existenz» die dem Probleme angemessene
systematische Aussage zu erreichen suchen. In ihr wird auch unsere
Stellungnahme zur Diastase und Synthese von theoretischer und
praktischer Vernunft, und wie immer dieser Gegensatz bezeichnet
sein mag, beschlossen sein.

Was «Existenz» bedeutet, wollen wir an einer sehr qualifizierten
Möglichkeit des in die Erscheinung tretenden Menschen illustrieren :

am Schaffen der künstlerisch produktiven Persönlichkeit. Wir könnten

wohl auch — nach sokratischer Manier — von irgendeinem Praktiker,

etwa einem Baumeister, ausgehen, um von seiner Erwägung,
seinem Entwürfe, seiner Entscheidung und endlich seiner realisierenden

Betätigung zu reden. Wenn wir aber «humane» Existenz zur
Sprache bringen wollen, dann darf das Ästhetische, als das aller in
die Erscheinung tretenden Existenz unentbehrliche Ingrediens der
Menschlichkeit, nicht außer acht bleiben. — Wie legen wir uns die
ästhetische Produktion zurecht?

Wenn sich das künstlerische Schaffen im Erwachen der produktiven

Einbildungskraft vorbereitet, wenn es das in der bildenden
Phantasie erfaßte Bild im ästhetischen Gebilde in die Erscheinung
treten läßt, - dann stehen wir vor einem Spezimen dessen, was wir
das «Ereignis der Existenz» nennen können. Solches Schaffen
vollzieht sich in der Antezipation eines Zukünftigen, das wirklich werden,

das in die Erscheinung treten soll. Auf dieses «Sein-Sollen»
werden wir allen Nachdruck legen. Für die Erkenntnis des Sinnes

von «Existenz» hat es entscheidende Bedeutung. Was der
künstlerischen Phantasie unsichtbar vor Augen tritt, ist nicht etwas, das

«ist», noch etwas, das in dem Sinne «sein wird», daß man ihm als

einem schon Vorhandenen «entgegensehen» könnte. Es gewinnt für
den schaffenden Künstler den Charakter eines Telos, auf dessen

Verwirklichung durch geeignete Mittelhandlungen sich sein Schaffen
ausrichtet. Darüber müssen wir uns nun vor Allem verständigen,
daß von einer ontologischen Auslegung des Telos nicht die Rede
sein kann. Wer wollte sich getrauen, den Prozeß künstlerischer
Produktion in reinen Seinsrelationen zur Aussprache zu bringen! Die

34



in ihr beschlossene Ausrichtung des Handelns vollzieht sich darin,
daß ein teleologisch Aktuelles aus der Zukunft zu seiner Gegenwart
geführt wird. Solche Aktualisierung wird dann zur Gegenwart, wenn
der künstlerisch schöpferische Mensch den Entwurf seiner ästhetischen

Phantasie sichtbar oder hörbar in die Erscheinung treten läßt. —

Was hier umschrieben wird, ist in einem eminenten Sinne ein
Problem der Erscheinung. Das Geschehen der ästhetischen «Bildung»
vollzieht sich offenkundig im Horizonte des Erscheinens der
Erscheinung, als ein in der Zeit sich vollziehendes Geschehen, das von
der wissenschaftlichen Objektivierung des Seienden nicht erreicht
wird. Erscheinung in ihrem ästhetischen Vollsinn ist das Telos solcher

«Bildung». Und wenn von einem «In-die-Erscheinung-Treten»
dieses Telos die Rede ist, dann bedeutet es sein Eintreten aus einem

antezipierten Sein der Zukunft in eine aktuelle Gegenwart - sein

Gegenwärtigwerden. Wenn wir dem Begriffe des «Werdens» eine
ebenso präzise wie aktuelle Bedeutung zurückgeben wollen, dann
beziehen wir es auf die Aktualisierung eines Sein-Sollenden in
aktueller Gegenwart der Erscheinung.

Dieses Eintreten eines entworfenen phänomenalen Seins in die

gegenwärtige Erscheinung ist nichts Anderes als der Akt des existentiellen

Geschehens. Was wir heute «Existenz» nennen, gewinnt die
Relevanz seiner philosophischen Bedeutung aus dem Überholen der

trägen Gegebenheiten in der befreienden Entscheidung zu einer
Zukunft, die von den Antezedentien wohl mitbedingt, aber nicht
vorgezeichnet ist. Das «existere» der Existenz bedeutet das Hinaustreten

aus den Niederungen der nächstliegenden Motivierung unserer
Entscheidungen und das Hineintreten in eine neue Aktualität menschlichen

Seins.

Um eine vollständige Kennzeichnung der Grundlagen der

Existenzphilosophie zu bieten, müßten wir freilich noch Wesentliches

zur Sprache bringen. Aus den konstituierenden Bestimmungen der
Existenz greifen wir nur noch eine heraus : « Existenz » bedeutet uns
ein Erkenntnisproblem. Sie existiert in der Erkenntnis der vorzüglichen

Möglichkeit ihrer Aktualisierung. In Anlehnung an den
kantischen Terminus der «praktischen Vernunft» reden wir von
«existentieller Vernunft». Wenn sich aber in der Vernunft «Wahrheit»

erschließt, dann wird es verständlich, daß wir uns zu einer
«transzendentalen» Begründung der existentiellen Erkenntnis
bekennen. - Doch können wir darauf nicht weiter eingehen.

35



Unsere Aufmerksamkeit ist auf die Polarität von «Sein» und
«Existenz» gerichtet. Gelangen wir zu einer endgültigen Dualität
dieser beiden Prinzipien, analog derjenigen des «Reiches der Natur»
und des «Reiches der Gnade»? Wobei diese Prinzipien vielleicht in
einem Gleichgewichte stehen möchten? Oder werden wir einem der
beiden Prinzipien einen letzten Vorrang zugestehen? — Wir wissen,
daß die in größtem Ansehen stehende Existenzphilosophie einen

Vorrang des Seins voraussetzt, indem sich die Existenz - in dem

maßgebenden Werke - als so etwas wie einen Exponenten des Seins

darstellt. Die Existenz findet sich eingebettet in eine Ontologie, die
ihrer Auslegung das Gepräge gibt. Wir sind aber nicht in der Lage,
dieser Philosophie in ihrer Ontologisierung des Existenzproblems
Folge zu leisten. Denn in der Bedeutung von « Sein» ist die Bedeutung
der «Existenz» nicht enthalten. «Sein» ist das transzendentale

Prinzip der Was-Bestimmung der Erscheinung. Diese
transzendental begründende Bestimmung der Erscheinung, derzufolge
sie als «seiend» ausgesagt wird, hat nicht eine so große Spannweite

der Bedeutung, daß in ihr das existere der Existenz
enthalten sein könnte. Diesen Sachverhalt haben wir uns hinlänglich
klar gemacht.

In der Bedeutung der «Existenz» hingegen ist die Bedeutung
von «Sein» enthalten. Begründendes Prinzip der Existenz ist ein
«Sein-Sollen» — ein Sein, das als ein Sollen seinen Anspruch auf
Aktualisierung erhebt. Das Telos des Entwurfes, das im Sein-Sollen
beschlossen ist, aktualisiert sich, indem es in die Erscheinung tritt -
in die Erscheinung, die «ist» und die «so etwas» ist. Existenz steht
also zum Sein von ferne nicht in einem Gegensatz. Ihre Bedeutung
läßt sich vielmehr dahin explizieren, daß sie als Werden zum Sein,
als Eintreten eines Seienden in seine Gegenwart, als In-die-Erschei-
nung-Treten eines Seienden ausgelegt wird. Der ontologische Aspekt
kommt in der Bedeutung der «Existenz» zu seinem Rechte. Sein ist
ein konstitierendes Moment dieser Bedeutung.

Zwischen Sein und Existenz besteht also insofern kein
Gleichgewicht, als der Existenz in ihrem Verhältnis zum Sein eine

übergreifende Bedeutung zugestanden werden muß. Wir können aber
nicht umhin, dem in seiner Bedeutung übergreifenden Begriffe eine

Priorität vor dem übergriffenen Begriffe zuzuerkennen. Sehen wir
uns doch sogar zu der Folgerung gedrängt, daß wir nicht im Sein,
sondern in der Existenz das letzte, begründende Prinzip der philo-

36



sophischen Systematik wahrzunehmen haben. - Ist dies ein gesichertes
Ergebnis?

Natur und Sittlichkeit, theoretische und praktische Vernunft
klaffen vorderhand auseinander. Das optimistisch-synthetische
Weltbewußtsein der Aufklärung wurde durch das Erdbeben von Lissabon
erschüttert. Es wurde aufgeschreckt durch die alte und immer wieder
neue Erfahrung, daß die Natur über die sittliche Existenz des

Menschen teilnahmlos und brutal hinweggeht, ohne ihrem
Fortbestehen und ihren Anliegen die leiseste Rücksicht zu schenken. —

Von einer tiefen Beunruhigung über die Sinnfremdheit des

Naturgeschehens sehen wir auch Kant ergriffen. Er hatte um so mehr
Grund, sich mit ihr auseinanderzusetzen, als ihm die Wissenschaft
seiner Zeit dieses Geschehen als einen streng mechanischen Prozeß

vor Augen stellte. Bedeutete dies nicht die Voraussetzung einer
Naturwirklichkeit, die mit der sittlichen Persönlichkeit des Menschen
nichts zu tun hat?

Unser Zusammendenken von Sein und Existenz, das zum Ergebnis
eines Übergewichtes der Existenz über das Sein führte, scheint dann
fragwürdig zu werden, wenn der Existenz das Sein eines Seienden

gegenübersteht, dessen Bewegung dem Gesetze eines strengen
Mechanismus unterliegt. Diese mechanistische Voraussetzung der
klassischen Physik ist für uns zu einem vorläufigen Aspekte der
Naturerkenntnis geworden. Für Kant war sie die unerschütterte Grundlehre

einer wissenschaftlichen Naturphilosophie. Sie bezeichnet eine

extreme Möglichkeit der Entfernung des Naturbegriffs von einer
Erkenntnis des Menschen, die seine Existenz in die Verantwortung
gerufen sieht. Allein gerade im Hinblick darauf, daß wir es mit
einem sehr ungünstigen Grenzfall der Möglichkeiten zu tun haben,
können wir unsere These auf die Probe stellen.

Indem sich Kant im Geiste seines Zeitalters mit den Naturproblemen

auseinandersetzte, erwog er unablässig den Sinn und das

Recht einer teleologischen Auffassung der kosmischen Bewegung.
Sie tat der Strenge des mathematischen Naturbegriffs keinen
Eintrag, während sie anderseits die Anerkennung einer Sinnhaftigkeit
des Weltgeschehens in sich schloß. - Auch uns kann die Teleologie
des 18. Jahrhunderts zu denken geben. Wir verstehen die Vorbehalte
und Bedenken, die Kant gegen diese Grundüberzeugung seiner
Zeit vorzubringen hat. Wir verstehen ihn aber auch darin, daß er es

nicht unterlassen kann, die Teleologie immer wieder neu in Erwä-

37



gung zu ziehen. Ist es doch ihre wesentliche Intention, allen
Gegeninstanzen zum Trotz an einer sinnhaft-existentiellen Bedeutung des

Naturgeschehens festzuhalten. Ein Unternehmen von großem
Formate!

Das mathematisch-wissenschaftlich verstandene Weltgeschehen
vollzieht sich, unbeschadet der «Exaktheit» seiner Bestimmung, in
den Phasen der Zeit, die als solche in keine wissenschaftliche Objektivierung

eingehen. Wir haben uns aber darüber verständigt, daß sich
die zeitliche Bedeutung der Erscheinung auf den Akt ihres In-die-
Erscheinung-Tretens, also auf ihr Erscheinen, bezieht. In ihrem
Erscheinen aktualisiert sich zukünftige Erscheinung zu ihrer aktuellen
Gegenwart; sofern aber auf diese Gegenwart als auf ein «Etwas»
reflektiert wird, ist sie Vergangenheit. Auch in bezug auf die
mechanistisch verstandene Bewegung muß es uns klar zum Bewußtsein
kommen, daß sie auf einem Erscheinen der Erscheinung beruht und
sich unter diesem Aspekte der Dimension des Seienden entzieht.
Diese Bewegung ist ein Spezimen rationaler Bestimmtheit. Und ihre
Zeit kann mathematisch gemessen werden. Dies bedeutet aber nicht,
daß ihre Zeitlichkeit in die Seinserkenntnis der Wissenschaft integral
eingeht. Wobei für die Zeit nur mehr die Bedeutung einer vierten
Dimension übrig bleiben würde Die Zeit ist mehr als eine Dimension
der Ausmessung. Die Aktualisierung der Erscheinung, auf der ihre
Zeitlichkeit beruht, ist einer quantitativ-mathematischen Bestimmung
unzugänglich.

Diese Abklärung der Problemlage macht es uns aber möglich,
eine teleologisch orientierte Naturphilosophie, wiewohl sie auf der
Hand liegende Angriffsflächen bietet, doch am Ende in einem
positiven Sinne auszulegen. Auch die rein physikalische Bewegung ist,
unter dem Gesichtspunkte der Zeit gesehen, Aktualisierung
zukünftiger Erscheinung zu ihrer Gegenwart. Wir meinten diese im
Erscheinen beschlossene Aktualisierung als «Werden» aussagen zu
dürfen. Dieses Werden der Aktualisierung ist Bewegung «auf etwas

hin», auf die Gegenwart eines Zukünftigen. Worauf das sich
aktualisierende Werden ausgerichtet ist, darf mit gutem Grunde als

«Telos» ausgesagt werden. Haben wir uns doch davon überzeugt,
daß «zukünftig» nicht ein schon Vorhandenes ist, das sich unserem
Blicke noch entzieht. Darum kann das Gegenwärtigwerden eines

Zukünftigen nicht als die Bewegung eines Seienden auf einer Zeitlinie

ausgelegt werden. Schon der erstaunliche deutsche Terminus

38



der «Erscheinung» erweckt ja die Ahnung von einem ihr anhaftenden

teleologischen Momente. «Er-Scheinen» zielt auf etwas hin,
auf ein Neues, das gerade nicht nur «zum Vorschein kommt».

Es brauchen nun keine Befürchtungen laut zu werden, daß mit
den vollzogenen Feststellungen jener Teleologie der populären
Aufklärungsphilosophie, die den Kosmos mit einer Menge von Zwecken
und Zweckbeziehungen bevölkerte, Tür und Tor geöffnet werde.
Das aufgeklärte Weltbewußtsein meinte mit begrenzten teleologischen
Relationen, die sich auf ein bestimmtes Etwas beziehen, rechnen zu
dürfen. So gelangte es zu jenen grotesken Spekulationen, in denen
es die Natur in den Dienst der menschlichen Wohlfahrt stellte. Für
eine derart anthropozentrische Teleologie haben wir aber keine
Anhaltspunkte.

Hier geht es um die Feststellung, daß Erscheinung als solche im
Horizonte eines existenzphilosophischen Denkens liegt und darum
einer teleologischen Auslegung nicht unzugänglich ist. Auf die von
uns gestellte Frage, die sich auf die Beziehung von Sein und Existenz

richtet, darf also eine Antwort gegeben werden. Oder besser gesagt:
Gerade in der exponierten Möglichkeit des reinen Mechanismus
dürfen wir die Bestätigung der schon gegebenen Antwort finden.
Es gibt offenbar keine Naturwirklichkeit, die der Existenz des

Menschen als ein völlig unvertrautes, neutrales, beziehungsloses Gegenüber

entgegenstehen würde. Wir sehen uns nicht genötigt, uns mit
einer absoluten Diastase von Natur und Sittlichkeit, von theoretischer
und praktischer Vernunft, in tiefer Resignation abzufinden. Wir
gelangen zum Ergebnis, daß der existenzphilosophische Gesichtspunkt

die theoretische Vernunft nicht von sich ausschließt, sondern
sie übergreift und umspannt. Erscheinung weist in ihrem ästhetischen
Gehalte auf eine Güte der Weltwirklichkeit zurück. Und als Ereignis
in der Zeit bleibt auch die kosmische Erscheinung der menschlichen
Existenz nicht völlig unvertraut. Dies bedeutet natürlich nicht eine

Leugnung oder Aufhebung ihres Bedrohtseins durch die Natur.
Allein eine letzte Bitterkeit wird dieser Bedrohung genommen, wenn
wir zur Erkenntnis gelangen, daß wir es im Hinblick auf Sein und
Existenz nicht mit zwei beziehungslosen, sich wechselseitig entfremdeten

Bereichen zu tun haben, daß also das letzte Wort über «Welt»
und «Mensch» zwar mit einer Unterscheidung, aber nicht mit einer
Scheidung gesprochen ist. Wohl wäre das gewonnene Ergebnis einer
weitern Ausarbeitung und der Verfolgung seiner Tragweite bedürftig.

39



Bleiben wir stehen bei der erreichten These, die vielleicht paradox
klingen mag: Daß der Existenz vor dem Sein (in dem genannten
Sinne) eine Priorität zuzuschreiben ist. Gibt es doch nichts, das sich

nicht unter bestimmtem Gesichtspunkte als Existenzproblem
darstellen ließe. - Diese Darbietung beruht auf einer Auslegung des

Prinzips der Erscheinung. Wir möchten zum mindesten den
Eindruck erwecken, daß Philosophie der Erscheinung eine nicht ganz
unfruchtbare Sache ist.

40


	Eine Grundfrage der Existenzphilosophie

