Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Das magische Weltbild der Inder
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das magische Weltbild der Inder

von Emil Abegg

Die hohe Bedeutung der altindischen, insbesondere vedischen Li-
teratur firr die Geschichte des menschlichen BewuBtseins liegt darin,
daB hier eine Stufe geistiger Entwicklung literarisch festgehalten ist,
die uns bei keinem anderen Volke des Altertums in solcher Vollstin-
digkeit iiberliefert ist. Bei den Griechen zumal, wo wir besonders
begierig wiren, den ethnischen Unterbau ihrer spiteren Geistesent-
wicklung kennenzulernen, ist diese Stufe beim Auftreten der ersten
religiésen und philosophischen Gedankenbildung schon lidngst iiber-
wunden, und der sich in dieser Zeit vollziehende Bruch mit jenen
urtiimlichen Gedanken, die Scheidung des wissenschaftlichen Den-
kens vom Mythos, hat bewirkt, dal jene archaischen Denkformen
sich nur noch in versprengten Resten und Andeutungen erhalten
haben. Fir Indien dagegen, das jenen Bruch niemals vollzogen hat,
besitzen wir in den Liedern des Rig- und Atharvaveda sowie in den
Ritualtexten der Brihmanas und den sich an sie anschlieBenden
Upanishads ein ausgedehntes, auch heute noch nicht restlos er-
schlossenes Urkundenmaterial, das oft die einzige literarische Besti-
tigung dessen enthilt, was die neuere Volkerpsychologie iiber das
Denken der Primitiven gelehrt hat. Dieser Parallelismus ist freilich
kein genauer und vollstindiger, denn es gibt bekanntlich zwei Arten
von Naturvélkern: solche, die auf dieser Stufe verblieben sind und
solche, denen es bestimmt war, Triger einer Hochkultur zu werden;
bei allen Vergleichen des altindischen Weltbildes mit dem der heu-
tigen Naturvolker ist nie zu vergessen, dafl die Inder zu jener zweiten
Kategorie gehorten, und daB schon in ihren allerersten Gedanken-
bildungen sich die Ansidtze zu spiterer Hoherentwicklung ankiin-
digen. Abgesehen davon ist es aber durchaus gegeben, das Denken
der Vedazeit mit demjenigen heutiger Naturvolker zu vergleichen
und es in mancher Hinsicht daraus zu erkldren.

Die Hauptziige der primitiven Mentalitit, wie sie die neuere Ethno-
logie und Vélkerpsychologie erschlossen haben, sind heute wohlbe-

1



kannt, so daB es geniigt, zur Orientierung die wesentlichen Besonder-
heiten derselben herauszuheben. Die &ltere Vélkerpsychologie griin-
dete die Erklirung der primitiven Religion und Mythologie auf die
animistische Theorie, wie sie von Tylor eingefiihrt und in neuerer
Zeit von Frazer vertreten worden ist. Auch Wilhelm Wundt hat in
seiner Volkerpsychologie die Entwicklungsgeschichte mythischer und
religiser Vorstellungen einseitig auf die animistische Theorie ge-
griindet. Demgegeniiber haben erstmals franzosische Volkerpsycho-
logen wie Hubert und MauB in ihrer allgemeinen Theorie der Magie,
Durkheim in seiner Abhandlung iiber primitive Klassifikationen und
dann besonders Lévy-Bruhl die Grundlagen der primitiven Mentali-
tat im magischen Denken aufgezeigt, wobei freilich der Gedanke
der Beseelung nicht ganzlich ausgeschlossen ist, denn man darf nie
vergessen, dafB magische Kausalitit im Grunde doch auch ein see-
lisches Phianomen ist, wurzelnd im Erlebnis der Willensvorginge. In
der neueren deutschen Literatur wurde diese Auffassung zuerst ver-
treten von K. Th. PreuBl in seinem kleinen aber gewichtigen Buch
«Die geistige Kultur der Naturvélker» (1914), dem bedeutsame
Abhandlungen im «Globus» vorausgegangen waren; auch die Auf-
zeichnung und Bearbeitung der mythisch-dramatischen Dichtungen
der Cora-Indianer in Mexico (in dem Bericht iiber die Nayarit-
Expedition von 1911) gab einen wertvollen Beitrag zu diesen neuen
Erkenntnissen. Vor allem Lévy-Bruhl hat gezeigt, daB das Denken
der Naturvolker vielfach ganz anderen Gesetzen folgt als das Unsrige;
wenn er dies Denken deshalb als pralogisch bezeichnet, so ist dies
vielleicht ein nicht ganz passender Ausdruck; es folgt nicht tiberhaupt
noch keiner Logik, sondern nur einer anderen.

Dies Denken ist ganz erfiillt von mystisch-magischen Zusammen-
hingen, in denen Kollektivvorstellungen und ihre wechselseitigen
Verbindungen von entscheidender Bedeutung sind, wie dies schon
in den Sprachen mancher Naturvolker zum Ausdruck kommt, wo
namentlich die Eskimo- und Indianersprachen jene Satzworte ent-
wickelt haben, die einer oft sehr komplizierten Totalimpression ent-
sprechen, zu deren sprachlicher Wiedergabe wir manchmal ein
ganzes Satzgefiige benétigen. Mit dieser Komplexqualitit des primi-
tiven BewuBtseins hingt es zusammen, daB3 immer ein Teil fiir das
Ganze ecintreten kann, das er in magischer Weise vertritt; alle Krifte,
die im Ganzen vorhanden sind, wirken auch im Teil (participation
mystique, Methexis). Ein zweiter fur uns schwerverstindlicher Zug des

2



primitiven Denkens zeigt sich darin, daB3 jedes Ding zugleich ein
anderes sein kann, daB} also das Gesetz der Identitit hier keine Gel-
tung hat; so wenn etwa die Bororé in Stidamerika behaupten, sie
seien Arara-Vogel, oder fiir die Huichols in Mexico das Korn, der
Hirsch und die Hikuli-Pflanze ein und dasselbe sind. Mit diesen
offenbar auf magischen Vorstellungen beruhenden Identifikationen
hingt es zusammen, wenn die Sprachen solcher Vélker oft Ausdriicke
besitzen mit merkwiirdig weiten Bedeutungen fiir ganz Verschieden-
artiges, fiir uns Unvereinbares; man verwechsle dies ja nicht mit
hoher Abstraktion, denn diese Teilbedeutungen stelen durchaus
nicht in irgendwelchem begrifflichen Verhélinis zueinander. Die
besten Beispiele fiir diese Erscheinung bieten gerade Ausdriicke fiir
magische Potenz wie Mana, Orenda, Mulungu, die auf alles irgend-
wie AuBerordentliche Anwendung finden, und deren grammatischer
Gebrauch schon zeigt, daB sie auf einem von dem unsrigen wesent-
lich verschiedenen Denken beruhen; sie kénnen nimlich je nach
Bediirfnis substantivisch, adjektivisch, adverbial oder verbal ge-
braucht werden. Auf jeden Fall aber handelt es sich um eine
unpersoénliche Kraft, wie eine solche uns auch im Brahman ent-
gegentritt.

Alle die genannten Ziige lassen sich nun auch in der vedischen
Literatur aufweisen, in den Liedersammlungen naturgemiBl mehr
im Atharvaveda, der Sammlung der Zauberspriiche, als im Rigveda,
der ausschlieflich dem héheren Gotterkult gewidmet ist; dann aber
ganz besonders in den ausgedehnten Brihmanatexten, den auf sie
folgenden «Waldbiichern» (Aranyakas) und Upanishads sowie in
den spitvedischen Ritualtexten, den Sitras, unter denen besonders
das zum Atharvaveda gehérige Kaugika-Stitra von Wichtigkeit ist.
Die Hauptquelle bilden fiir uns die Brahmanas, deren bekanntestes
das zum Yajurveda, dem Veda der Opferspriiche, gehorige Cata-
patha-Brahmana ist, das von Eggeling in den Sacred Books of the
East tibersetzt worden ist. Gerade diese sonst sehr verdienstliche
Ubersetzung zeigt freilich, daB ihr Verfasser mit den neueren Ein-
sichten in die magische Weltansicht noch nicht vertraut war, so daB
er manches nicht richtig verstanden hat; erst die Untersuchungen
von Sylvain Lévi und Hermann Oldenberg haben uns das wahre
Verstandnis dieser Texte eroffnet. Das Weltbild, das sie uns ent-
hiillen, ist bestimmt durch das Wirken unpersénlicher Substanzen
oder Potenzen. Schon das Opfer (ygfia msc.), dessen Deutung die

a



Brahmanas ausschlieBlich gewidmet sind, und das im Grunde nichts
anderes ist als eine bis ins einzelnste organisierte Zauberhandlung,
ist eine solche. Die uns geldufige Vorstellung, daBl das Opfer irgend-
einem Gottwesen dargebracht werde, ist hier gidnzlich verblaBt; es
ist lingst zu einer eigenstindigen magischen Kraft geworden, die
vom Zauber gar nicht zu scheiden ist. Es ist vor allen Dingen das
Mittel, Macht zu gewinnen, und wird zu diesem Zwecke sogar von
den Goéttern vollzogen. Durch das Opfer sind die Gétter in allen
ihren Unternehmungen siegreich gewesen; durch das Opfer sind sie
unsterblich geworden und haben die Himmelswelt gewonnen. Das
Opfer, sagt das Catapatha-Brahmana, ist nicht sichtbar und mit
Hinden zu greifen wie ein Stock oder ein Kleid; unsichtbar sind
die Gotter, unsichtbar ist das Opfer: dies zeigt mit aller Deutlichkeit,
daB hinter den sicht- und greifbaren rituellen Handlungen eine un-
sichtbare magische Macht wirkt. Das Opfer steht im Mittelpunkt
samtlicher Brahmana-Texte, es bildet den eigentlichen Zentralge-
danken des vedischen Geisteslebens. Wenn die Inder nach einem
Merkmal suchten, das den Menschen von allen iibrigen Lebewesen
unterscheidet, so wihlten sie als solches weder das Vorhandensein
einer artikulierten Sprache noch den Gebrauch von Werkzeugen,
sondern sie erkliren: der Mensch ist das einzige Tier, welches opfert;
und sofern irgendwelche religiésen Vorstellungen gerade so gut zum
Wesen des Menschen gehéren wie die Sprache — beide haben sich
wohl miteinander und durch einander entwickelt, wie schon Herder
erkannte —, ist dieser Bestimmung eine tiefe Berechtigung nicht abzu-
sprechen. Es bertihrt sich damit z. T. eine andere, die in einem jener
«Waldbiicher» gegeben wird: Im Menschen ist das Selbst am klar-
sten geworden. Er kennt das Morgen und die Welt und sehnt sich
nach Unsterblichkeit.

Die magischen Substanzen, von denen das vedische Denken die
Welt erfiillt sein 148t, konnen nun in mannigfacher Weise auf ein-
ander wirken, und es ist die Hauptaufgabe des Opferers bzw. Zau-
berers, ihr Wirken in die von ihm gewiinschten Bahnen zu lenken.
Die Gétter, denen doch urspriinglich das Opfer dargebracht wurde,
haben hier nur noch die Bedeutung von Gehilfen des Opferers, der
sich ihre Krifte dienstbar macht. Dabei treten auch Krifte als
selbstindige Wesenheiten auf, die, wenn sie auch zunichst jenen
magischen Substanzen inhirieren, sich doch von ihnen trennen und
andere Verbindungen eingehen kénnen. Es sind vor allem psychische

4



Eigenschaften und Vorginge, die sich so verhalten. So heiBt es in
einem kosmogonischen Mythos, dafl den Schoépfergott Prajapati seine
GroBe (mahiman) zur Schépfung aufforderte (etwa so, wie Homer
die Seele eines Helden zu ihm sprechen 1dBt). Als Prajapati dann
nach der Erschaffung der Wesen erschopft war, sich aufgelost hatte,
da nahm der Feuergott Agni seine Glutkraft und schleppte sie nach
Siiden; Indra nahm seine Stirke und ging damit nach Norden. So
kann man einem auch sein Manas, die Fahigkeit des EntschlieBens,
wegnehmen: Die Goétter und Widergétter (Asuras) fithrten Krieg.
Die Gotter waren mutlos, die Asuras aber von Mut erfiillt. Da er-
griffen die Gotter das Manas der Asuras, wurden dadurch mutig
und gewannen den Sieg.

Solche Substanzen, die nach unseren Begriffen bloe Eigenschaften
sind, kénnen nun zugleich verschiedenen Dingen oder Wesen inne-
wohnen; so durchdringt und erfiillt die Kraft, das vfrpa den Tiger,
den Eber, den Stier, aber auch die Waldbaume; die «Nahrungs-
fillle», als substantielle Eigenschaft gedacht, ist u.a. im Ziegenbock
enthalten, die Schnelligkeit im Fisch; am Schermesser haftet die
Schirfe als korperhaft gedachte wirkende Kraft. Gefithle und Affekte
wie Feindschaft, Eifersucht existieren genau so als selbstindige
Wesenheiten wie irgendein Naturgegenstand. Ihr dinghafter Charak-
ter geht schon aus der Art und Weise hervor, wie von ihnen in
Zauberformeln gesprochen wird: den Feind umgibt man mit Kraft-
losigkeit, mit furchtbarem Ungliick, mit MiBerfolg und Schwiche.
Auch Gefiithle wie Hunger und Durst sind als Kérper gedacht; bei
einer magischen Prozedur liBt man durch Berithrung den Durst
aus einem darunter Leidenden in einen andern iibergehen; oder
man bringt eine Riihrspeise auf das Haupt eines Durstigen und 148t
sie von einem andern genie8en; dadurch iibertrigt man den Durst
auf diesen. Man 148t einen Feind einen Reisbrei genieBen, von
welchem zuvor ein Hungriger gegessen hat; offenbar ist das Hunger-
gefiihl des letzteren in den Reisbrei eingegangen und geht auf den-
jenigen uber, der ihn genieft. Wohlstand als Substanz durchdringt
alles, was zu einem gliicklichen Hausstand gehért; bei der Errichtung
des eigenen Heims holt man das Herdfeuer von einem Hausvater,
der viele Kithe besitzt. Die Qual des Opfertiers, das geschlachtet
wird, geht aus seinem Herzen in den BratspieB, an den es gesteckt
wird, und von da in die Erde. Der Zorn wird vom Herzen gelost
wie die Sehne vom Bogen, unter einem Stein vergraben und mit

5



FiBen getreten. Den Neid 148t man wie den Dampf aus einem
Schlauche heraus.

Die dinghafte Natur von Eigenschaften tritt dann am deutlichsten
hervor, wenn sie geradezu als Korper (tanit f.) bezeichnet werden;
so wohnt in einem Weibe der gattentdtende Kérper oder der Korper
der Sohnlosigkeit, der Herdenlosigkeit. Uble Eigenschaften oder
Vorzeichen aller Art sind als Substanzen gedacht und werden als
solche weggebannt: Fliehe fort von hier, du béses Zeichen, heiB3t es
in einem Liede des Atharvaveda; an dem, der uns haBt, befestigen
wir dich mit einem ehernen Haken. Oder: Das widerwirtige Zeichen,
das herbeiflog und sich auf mich niederlieB wie eine Raupe auf
einen Baum, das mégest du von mir entfernen, du Sonnengott mit
den goldenen Hinden (Strahlen). Abstracta wie Heilsein, Unver-
letzlichkeit erscheinen als magische Substanzen, was an die Rolle
erinnert, die Heilsein und Unsterblichkeit als géttliche Wesenheiten
im Glauben Zarathustras spielen. Glanz und Ruhm, t¢jas und yagas,
sind Substanzen, die einem anhaften, genommen und auf andere
ibertragen werden kénnen. Der Ruhm wohnt als wirkende Kraft
im Gold, in der Sonne, aber auch in den heiligen Liedern. Auf
weitverbreitete Vorstellungen weist es zuriick, wenn Schuld und
Siinde als dingliche Substanzen gedacht sind, die einen beflecken,
die man rein dufBerlich abstreifen oder abwaschen kann oder andern-
falls mit sich fihren muB. Als Indra durch die Té6tung eines veda-
kundigen Damons die furchtbare Schuld des Brahmanenmordes auf
sich geladen hatte, da trug er diese ein ganzes Jahr lang mit sich her-
um, bis sie dann auf die Erde, die Biume mit roter Rinde und die
menstruierenden Frauen verteilt wurde. Der bose Gedanke treibt
sich herrenlos in der Welt herum und verleitet den Menschen zur
Siinde. Auch die bloBe Gedankensiinde ist eine Substanz, die man
von sich wegzubannen sucht: Hebe dich hinweg, Gedankensiinde,
heifit es im Atharvaveda; warum sagst du Dinge, die nicht gesagt
werden sollen? Geh hinweg zu den Biumen, den Wildern! Es sind
damit auch Siinden gemeint, die im Traum begangen wurden, was
an die Frage der buddhistischen Ethik erinnert, ob auch Triume
binden, d.h. Karma erzeugen. Der bése Traum ist eine schaden-
bringende Substanz, die man gegen einen Feind loslaBt: Den bésen
Traum, der meinen Geist und mein Auge bedringt, der mich quilt
und mir nicht gefallt, den entsende ich gegen meinen Feind. — Auch
falsche Beschuldigung, iible Nachrede ist etwas Materielles, das an

6



dem Beschuldigten haften bleibt (semper aliquid haeret). Manchmal
werden diese den Wesen oder Dingen innewohnenden Krifte durch
neutrale Ausdriicke, mit Vorliebe in Form von Relativsitzen, be-
zeichnet, was ihren unpersonlichen, schwer faBbaren Charakter
deutlich macht: Was das Furchtbare an dir ist, heifit es zu einer
Frau, das, wodurch du zur Fehlgebirerin geworden bist. Das
Schlechtgeopferte beim Opfer wohnt als gefahrliche Kraft im Opfer-
pfosten und geht auf den Menschen, der ihn beriihrt, tiber. Auch
das Gliick, das Ungliick, das Ubel (auch im Sanskrit alles Neutra)
sind solche Substanzen, die den Wesen innewohnen.

Ist nun eine derartige Substanz oder Kraft in irgendeinem Wesen
wirksam, wie etwa die unbezwingliche Kraft im Tiger, die Nahrungs-
fillle in der Kuh, so wohnt sie auch in allen seinen Teilen und in
allem, was mit ihm in Verbindung steht: im Fell des Tieres, in ein-
zelnen Haaren, im Horn, bei Pflanzen in Wurzeln, Stengeln, Blat-
tern. Die Wesenheit des Wassers wohnt in Wasserpflanzen oder
Wassertieren wie dem Frosch, die Kraft des Ebers in der Erde, die
von ihm aufgewiihlt worden ist; die dabei aufgewendete Kraft ist
gleich einem magischen Fluidum in diese eingegangen. Die Kraft
des Blitzes ist im Holzscheit von einem Baum enthalten, den der
Blitz getroffen hat, die Wesenheit des Heimatlandes in der Erdscholle,
die ein vertriebener Fiirst beim Zauber fiir seine Riickkehr ver-
wendet: ein schones Beispiel fiir die loc de participaiion, die Methexis,
wie sie noch im rémischen und germanischen Recht wirksam ist, wo
bei Eigentumsiibertragung von Grundstiicken eine Erdscholle der-
selben als Vertretung des Ganzen in ius gebracht wurde. Man erinnert
sich hier auch aus der Geschichte der Perserkriege, wie Darius Boten
in die griechischen Stidte schickte, um «Erde und Wasser» zu ver-
langen, d.h. eine Erdscholle und ein Quantum Wasser als symboli-
schen Ausdruck der Unterwerfung von Land und Meer. Der Mensch
ist auch mit der Erde seiner FuBstapfen magisch verkniipft, weshalb
Staub aus der FuBspur eines Feindes bei einem gegen ihn gerichteten
Zauber verwendet wird. Um einen Koénig aus seinem Reiche zu
vertreiben streut man Sand aus seiner FuBspur in den Wind mit den
Worten: Hier ist Seele (manas): damit wird ausdriicklich der Staub
der FuBspur als Vertretung der Person gekennzeichnet. In den Zu-
sammenhang der Methexis gehort auch die merkwiirdige und sehr
wichtige Rolle, die in den Brihmanatexten dem Rest der Opfer-
speise zukommt; in ihm ist eben das Ganze wirksam. Im Atharva-

7



veda ist dieser «Rest» geradezu eine kosmische Potenz und wird in
einer ganzen Reihe philosophischer Lieder als solche gepriesen.

Eine magische Aquivalenz besteht auch zwischen dem Gegenstand
und seinem Abbild, dem Namen und seinem Triger, weswegen
Bild und Name Mittel zauberischer Beeinflussung sind. Der Aus-
druck pratimd « Abbild» ist deshalb geradezu technische Bezeichnung
dieser Aquivalenz geworden, und es ist unrichtig, von einem bloBen
Symbol zu sprechen, wenn etwa beim Liebeszauber einer mensch-
lichen Figur Pfeile ins Herz geschossen werden: die Figur ist durch-
aus kein bloBes Symbol, sondern steht mit der gemeinten Person im
Verhiltnis magischer Identitat. Hat sich der Zauberer eines solchen
Aquivalentes bemichtigt oder ein solches hergestellt, so ist zugleich
das Original seinem Willen unterworfen; jede Verinderung, die er
an dem Bilde vornimmt, ruft mit magischer Notwendigkeit dieselbe
Verinderung am Original hervor. Um sich der Liebe eines Mannes
zu versichern, wirft die Frau angeziindete Rohrspitzen gegen die
Tonfigur desselben. Um eine feindliche Armee zu vernichten, zer-
stiickelt man aus Teig gefertigte Krieger, Elefanten, Rosse und
Streitwagen. Um einen Gefesselten zu befreien, macht man ein Ab-
bild der Fesseln und vollzicht mit ihnen die Prozedur. Manchmal
wird die Handlung gar nicht an einem Abbild vollzogen, sondern
an einem beliebigen Gegenstand, indem man z.B. eine Eidechse
totet, um einen Feind zu vernichten, oder eine Stute festbindet, um
die Ehefrau am Entlaufen zu verhindern; hier ist es einfach die
Handlung als solche, die magisch wirksam ist. Um eine leichte
Geburt zu ermoglichen, 16st man alle im Hause befindlichen Knoten:
dadurch 148t man die Potenz des Gelostseins wirken. Bése Damonen
bindigt man, indem man hélzerne Pflécke in den Boden schligt,
wodurch die Potenz des Festmachens wirksam wird. Es kommt bei
Ausfiihrung solchen Zaubers nur darauf an, daf8 man die verborgene,
dem gewdhnlichen BewuBtsein nicht bekannte Aquivalenz erkennt
und seinen Zwecken dienstbar macht, und dies ist eben das geheime
Wissen, iiber das der Zauberer — und damit auch der Opferer — ver-
fiigen muB; aus diesem Grunde ist in den Brahmanas so viel die
Rede von diesen mystisch-magischen Entsprechungen.

Auch der Schatten ist mit dem, der ihn wirft, magisch verkniipft;
auf den Schatten eines Feindes schieBt man einen Pfeil ab, um ihn
selbst zu treffen; zur Beschwichtigung des Zornes in Liebessachen
spannt man im Schatten der Person, die man beschwichtigen will,

8



einen Bogen. Ebenso erscheint das Spiegelbild als magisches Aqui-
valent der Seele, des Lebens. Wer sein Bild im Spiegel oder in einer
Wasserfliche nicht erblickt, ist baldigem Tode verfallen. Nach den
Lehrbiichern der Staatswissenschaft soll der Kénig jeden Morgen
sein Spiegelbild in zerlassener Butter betrachten, um sich zu ver-
gewissern, daf seine Lebenskraft noch in ihm ist, und anderseits
soll derjenige Krieger, dessen Spiegelbild er nicht erblickt, an einem
bevorstehenden Kampfe nicht teilnehmen, da er in Gefahr schwebt,
sein Leben zu verlieren.

DaBl der Name mit seinem Triger im Verhiltnis magischer Iden-
titit steht, erklart einerseits den Namenzauber, anderseits den Brauch,
dem Neugebornen neben dem gewdhnlichen Namen noch einen
Geheimnamen zu geben, den nur die Eltern kennen, damit ihm
kein menschlicher Feind und kein Didmon schaden kann. Ich kenne
deinen Namen, sagt man zu einem bosen Geist, den man beschwéren
will. Und wie der Name mit seinem Triger identisch ist, so auch
die Schilderung eines Geschehens mit diesem selbst, so daB es auch die
Macht hat, dieses hervorzurufen, und darin mag auch ein urspriing-
liches Motiv erzdhlender Dichtung wirksam gewesen sein. Dies gilt
besonders fiir mythische Vorginge; so heiBt es in einem Fruchtbar-
keitszauber: Der Agvattha-Baum (Ficus religiosa) hat sich (bei der
rituellen Feuerreibung) mit der Cami (Mimosa suma) begattet, da
wurde ein minnliches Kind (das Feuer) erzeugt; dies (d.h. die
Fruchtbarkeit) verbringen wir in unsere Weiber. Hinter der Ver-
bindung der beiden Holzer steht der vedische Mythos von Kénig
Purtiravas und der Nymphe Urvacl, die den Ayus (das Feuer, eig.
das Leben) zeugten. Um einem Hochzeitszug den sicheren Ubergang
tiber zwei Flisse zu ermoglichen, wird erzahlt, wie in der Vorzeit
der Stamm der, Bharatas auf des Weisen Vigvamitra Bitte sie tiber-
schritt. Um einen Kranken (wohl einen Epileptiker) von den Un-
holden zu befreien, die ihn verfolgen, wird eine Geschichte erzihlt,
wie der Seher Vamadeva von einer Dimonin verfolgt wurde und
sich ihrer erwehrte; so mége auch der Kranke vor dem Angriff der
Unholde beschiitzt werden. DaB die Schilderung eines Vorgangs
diesen selbst hervorzurufen vermag, zeigt auch ein Lied des Rigveda,
dessen wahrer Sinn lange verkannt worden ist. Es wird hier das
lustige Quaken der Frosche zur Regenzeit geschildert und sie werden
mit disputierenden Brahmanen verglichen; deshalb betrachtete man
das Lied zunichst als eine Satire auf priesterliches Gezink. Es ist

9



aber nichts anderes als ein Regenzauber: wie das Quaken der Frosche
mit der Regenzeit einsetzt, so soll durch seine Beschreibung Regen
herbeigefithrt werden. Gelegentlich wird ein mythischer Vorgang
nicht nur erzdhlt, sondern reproduziert; so macht der Zauber-
priester gegen den Feind, den er bezwingen will, drei Schritte, wie
Vishnu in seiner Inkarnation als Zwerg — plotzlich riesengrof3 ge-
worden — durch seine drei gewaltigen Schritte Erde, Luftraum und
Himmel unter seine Herrschaft brachte. Auch mimisch-dramatische
Vorfiithrungen, wie sie schon das vedische Ritual kennt, etwa solche
von Kimpfen zwischen Goéttern und Dimonen, sollen das darge-
stellte Geschehen wiederholen, und nicht umsonst gilt Civa als
gottlicher Meister des Zaubers auch als Schépfer und Schutzherr des
indischen Dramas.

Auch der Form des bloBen Vergleichs kann eine magische Wirkung
anhaften; so lautet ein Spruch des Atharvaveda fiir leichte Geburt:
Wie der Wind einherfihrt, wie der Geist sich schnell bewegt und
die gefliigelten Vogel: so moége der Embryo samt der Placenta nieder-
fallen. Oder gegen Frithgeburt: Wie diese grofe Erde die Samen
aller Wesen empfiangt und festhilt, so soll deine Leibesfrucht fest-
gehalten werden. In einem Liebeszauber: Wie die Sonne Tag fiir
Tag Himmel und Erde umkreist, so umkreise ich dein Herz, daB3
du mich lieben muBt; und eine dhnliche Wirkung hat das Gleichnis
von der Liane, die den Baum umschlingt. Ein Lehrer wiinscht sich:
Wie die Wasser abwirts flieBen, so sollen mir von allen Seiten
Schiiler zustrémen. Gelegentlich verbindet sich mit dem Gleichnis
eine symbolische Handlung: Wer uns verflucht, mége wie ein vom
Blitz getroffener Baum verdorren; dabei legt man Brennholz ins
Feuer von einem Baum, der vom Blitz getroffen wurde.

Mit der magischen Bedeutung des Namens ist verwandt diejenige
der Zahl: auch sie ist nicht bloB ein duBeres Zeichen, sondern eine
magische Wesenheit, die allen Dingen, die in gleicher Zahl vor-
kommen, innewohnt. Ein letzter Nachhall dieser Zahlenmystik ist
noch in der spiteren Vorliebe der indischen Philosophie fiir Auf-
zihlungen und Klassifikationen zu erblicken, insbesondere im
Sankhyasystem, das ja von sankhyd «Zahl» den Namen triagt. Es
liegt darin weit mehr als wir zunichst vermuten; es hat nicht blo
den Sinn einer mnemotechnischen Hilfe, sondern die Aufzihlung
vermittelt nach uralt-magischem Glauben nicht nur das Wissen von
den aufgezdhlten Substanzen oder Prinzipien, sondern auch Macht

10



iiber sie. Letzten Endes gehort auch das Wissen um einen Sachver-
halt und die darauf gerichtete Gedankenkraft zu den magischen
Potenzen, denn wie das Abbild eines Vorgangs diesen selbst hervor-
zurufen vermag, so auch der darauf gerichtete Gedanke als dessen
geistiges Abbild; dem Wissenden wird damit Macht gegeben iiber
das, was er sich vergegenwirtigt. Wenn in der Liturgie die Wendung
«reich an starken Soéhnen» vorkommt, soll der Priester an einen
starken Sohn denken, falls die Gattin des Opferers sich einen solchen
wiinscht, und in dhnlichem Zusammenhang soll er an ihre Leibes-
frucht denken. In den Upanishads wird die magische Kraft des
Wissens immer wieder gepriesen. Wer das Gelingen kennt, sagt die
Chandogya-Upanishad, dem gelingen alle Wiinsche, die géttlichen
und die menschlichen, und in der TaittiriyaheiB3t es: Wer das Brahman
kennt als das Seiende, wird selbst ein Seiendes, und immer wieder
begegnet die Wendung: das und das gewinnt, «wer es also weill»
(ya evam veda). Das Wort veda «Wissen» hat somit hier einen viel
tiefern Sinn als seine deutsche Entsprechung.

So regellos uns nun die Vorgéinge in dieser Zauberwelt erscheinen
miissen, so ist das magische Universum doch nicht bloB8 ein unge-
ordnetes Durcheinander von Substanzen und Potenzen, sondern
eine organische Ganzheit, in der alles mit allem zusammenhingt;
dies geschieht mittels jener magisch-mystischen Identifikationen, wie
sie das Denken der Naturvolker kennt und wie sie uns z.T. als
Aquivalenzen bereits begegnet sind. Diese Identifikationen reichen
gelegentlich so weit, daB man den Eindruck gewinnt, daB im letzten
Grunde alles identisch sei, und hierin liegt vielleicht eine Wurzel
des All-Einheitsgedankens der Upanishaden und des Vedanta: ein
neuer Beleg dafiir, wie die sublimsten Gedanken der indischen
Philosophie tief in primitives Denken hinabreichen. Es kénnen also
alle moglichen Wesenheiten einander gleichgesetzt werden; gerade
weil hier das Gesetz der Identitit nicht gilt, sind solche Gleichungen
ins Unbegrenzte vollzichbar. Da heit es etwa: die Maruts sind
Wasser, in unserer rationalistischen Deutung: die Sturmgdtter brin-
gen Regen; aber auch die Pflanzen sind Wasser. Vishnu ist das
Opfer, Prajapati ist das Jahr, d.h. die Zeit, in deren Rahmen die
Schépfung geschieht; die Kuh ist Atem, oder das Tier tiberhaupt
ist Atem, denn solange es atmet, ist es ein Tier, wenn aber der
Atem aus ihm entweicht, wird es zum leblosen Klotz. Gegen Feuers-
brunst schlieBft man das Haus ringsum mit der Wasserpflanze Avaka

11



ein, denn diese ist Wasser, und in ihr ist daher die l6schende Kraft
des Wassers wirksam. Es gibt sogar drei Arten von Wasser, d.h. mit
dem Wasser identische Wesenheiten: der Frosch, die Wasserpflanze
Avaki und der Bambusstamm. Wenn der Kundige nun eine dieser
Wesenheiten faBt, gewinnt er auch Macht tiber die andere, die ja
im Grunde dieselbe ist. Es handelt sich hier durchaus um ein Sein,
nicht um bloBes Bedeuten; so ist der zum Opfer Geweihte in Wirk-
lichkeit ein Embryo und wird auch ganz als solches behandelt, um
dann ebenso tatsichlich neu geboren zu werden. Es handelt sich fir
den Inder der Brahmanazeit in all solchen Fillen nicht um Symbole,
sondern um Wirklichkeiten. Man muB} tiberhaupt in der Betrachtung
des vedischen Weltbildes mit dem Ausdruck Symbol sehr vorsichtig
umgehen; vielleicht gibt es das, was wir so nennen, hier im strengen
Sinne iiberhaupt nicht. — Als Ubergang zu solchen Identifikationen
ist die Auffassung zu betrachten, daf irgendein Wesen eine Erschei-
nungsform (rdpa ntr.) eines andern sei; so ist der Stier ein rdpa des
Indra, das gewaltige Tier ein solches des gewaltigen Gottes; das
Fell der schwarzen Antilope ist répa des Brahman. In solchen Fillen
ist dann freilich die Identifikation von « Symbol» schwer zu scheiden.
In diesen Zusammenhang gehéren wohl auch jene Worter des Sans-
krit mit gegensitzlichen Bedeutungen, die aber oft ganz spezielle
Ursachen haben, was deshalb nicht zur Annahme eines « Gegensinns
der Urworte» fithren darf.

Fur dies mystisch-magische Identititsverhiltnis gebrauchen die
Brahmanas den Ausdruck middna (ntr.) «Verbindung» oder bandhu
(msc.) «Band». Es ist nun sehr bezeichnend und fiir das tiefere Ver-
stindnis der magischen Methexis aufschluBreich, daf3- der Ausdruck
bandhu eigentlich Verwandtschaft, Sippenzugehorigkeit bedeutet; der
Sinn von magischer Aquivalenz ist wohl im Grunde lediglich eine
Erweiterung dieses Begriffs. Denn gerade wie das Band der Bluts-
verwandtschaft die Angehorigen eines Stammes oder einer Sippe
magisch zusammenhilt, so beruhen die Identititen des magischen
Denkens auf einer tiefen, geheimnisvollen Affinitit der Substanzen.
Je weiter ein solcher bandhu reicht, desto michtiger ist der Mensch,
der ihn kennt und besitzt, und um eine Wesenheit zu beherrschen,
geniigt es, ihren bandhu zu kennen. So ist der wesentliche Inhalt der
Brihmana-Texte genau genommen nichts anderes als die Darlegung
dieser bandhu oder nidéna, die Analyse der magischen Aquivalenzen,
die das richtige Funktionieren des rituellen Mechanismus ermdogli-

12



chen. Dabei ist es von entscheidender Bedeutung, in jedem Falle das
Gebiet, den Bereich (dyatana ntr.) zu kennen, an den eine Substanz
gebunden ist, sie daran zu fesseln, damit sie nicht daraus «heraus-
fallt». Hat man einmal das dyafana einer Substanz in seiner Gewalt,
so beherrscht man zu gleicher Zeit alle Substanzen, die an dieses
dyatana gebunden sind. Die Aufgabe des Opferers ist es nun, fiir den
Opferherrn ein dyatana zu gewinnen, damit er nicht «haltlos» lebt
und stirbt. Um einen Feind zu vernichten, geniigt es, ihn des dyatana
zu berauben, das er beherrscht.

Die Opfertechnik der Brihmanas ist zunichst ein Mittel, be-
stimmte Giiter wie minnliche Nachkommenschaft, Herdenreichtum,
Macht zu gewinnen; man spricht in diesem Fall von Wunschopfern.
Aber noch weit wichtiger ist die ordnende, das Weltgeschehen len-
kende Rolle der Opferhandlungen, ihre regulative Funktion in dem
kosmischen Gefuige. «Das ganze Universum richtet sich nach dem
Opfer», sagt das Catapatha-Brahmana; es ist also die hohere Be-
stimmung des Opfers, das normale Funktionieren der kosmischen
Gesetze zu sichern und die magische Harmonie der Welt zu ver-
wirklichen. Der Gedanke einer alles Geschehen im Universum wie
in der menschlichen Seele beherrschenden Macht reicht weit hinter
die Brihmanas, sogar in indo-iranische Zeit zuriick, wo er im Rita
(ntr.) «Gang, Ordnung» seinen Ausdruck fand. Aber wihrend dieses
Rita eine iiberweltliche Potenz geblieben ist, wurde dann der ma-
gische Mensch selbst der Triager und Vermittler einer solchen Macht.
Und wenn das Opfer und damit auch der Opferer zu den Gescheh-
nissen im Universum im Verhiltnis magischer Identitat steht, so
fithrt dies auf den uralten Gedanken von der Einheit des Makro-
und Mikrokosmos zuriick, der im Hymnus des Rigveda (X 90)
vom Urriesen Purusha und dem Aufgehen seiner Glieder in den
Teilen des Universums seinen Ausdruck fand, und noch in der Kos-
mologie der Jainas fortwirkt, die dem Weltall die Gestalt eines
Menschen gibt. Wenn nun der rituelle Akt zu gleicher Zeit makro-
und mikrokosmisches Geschehen reproduziert — Geschehnisse im
Weltall und Vorginge in der Seele des Opferers —, so ergibt sich ein
dreifacher Parallelismus von Ritus, Mensch und Welt, die zuein-
ander im Verhiltnis magischer Identitit stehen.

Der Gedanke, daB alles, was beim Opfer geschieht, zu kosmischen
Vorgingen in Beziehung steht, 148t sich schon im Rigveda nach-
weisen, indem der dort verwendeten Seihe fiir den Somatrank eine

13



andere entspricht, die am Himmel ausgespannt ist, oder das Opfer-
feuer mit dem himmlischen, der Sonne, identifiziert wird. Viele die-
ser Aquivalenzen ergeben sich schon daraus, daB fiir diese Welt-
anschauung der Kosmos ein lebendiger Organismus ist, dem der
Mensch sich unmittelbar verwandt fiihlt, so daf auch die Teile und
Funktionen seines Kérpers mit Elementen und Vorgingen der
AuBlenwelt magisch verkniipft sind: der Wind ist sein Atem, die
Sonne ist das Auge, die Krauter sind die Haare; und wenn der
Mensch stirbt, kehren die Elemente seines Kérpers wieder in ihre
kosmischen Entsprechungen zuriick. In den Brahmanas verbindet
sich nun dieser Gedanke mit der magischen Ausdeutung des Opfers:
genau so, wie das Weltgeschehen die Vorginge im menschlichen
Leibe spiegelt (im Grunde mit ihnen identisch ist), ist auch das
Opfer cin organisches, lebendiges Wesen, und seine Elemente sind
mit denjenigen der physischen Ordnung identisch. Dies erklirt es
uns, dal immer wieder gesagt wird, das Opfer sei der Mensch, der
Purusha, wobei offenbar die Vorstellung des kosmischen Urmenschen
hereinspielt; diese Gleichung wird dann bis in alle Einzelheiten
durchgefithrt. Die damit gegebene dreifache Aquivalenz zeigt sich
dann auch darin, dall der kosmische Mann in der Sonne dem
«Mann im Auge», dem Pupillenbild, aber auch der beim Opfer
verwendeten goldenen Figur eines Menschen gleichgesetzt wird.

Das Opfer ist nun aber nicht nur ein Abbild des Universums, des
kosmischen und physiologischen Geschehens in ihm, sondern zugleich
das schopferische Urbild desselben, die es bestimmende und len-
kende Kraft. So ist die Opferflamme durchaus nicht nur eine Nach-
ahmung der aufgehenden Sonne, sondern umgekehrt: die Sonne
geht auf, weil man das Opferfeuer entziindet; und im selben Sinn
wird das Triufeln des Somasaftes zum Regenzauber. Durch eine
besondere, vor Sonnenaufgang auszufithrende Prozedur sorgt der
Opferpriester dafiir, da Tag und Nacht auseinandergehalten wer-
den und nicht zusammenflieBen: auch hier wird also ein kosmischer
Vorgang durch einen rituellen hervorgebracht, sein richtiger Ablauf
gewihrleistet. So versteht man es, wenn bei einer bestimmten Zere-
monie der Opferpriester sprechen soll: Ich bin der Herr der Welt,
der Herr alles Geschaffenen, der groen Schépfung.

Nachdem wir die das Weltbild der Vedazeit bestimmenden Sub-
stanzen und Potenzen und ihr wechselseitiges Verhiltnis aufgezeigt
haben, wobei naturgemifB schon ihre Verwendung bei Zauberhand-

14



lungen berithrt werden muBte, seien im folgenden noch einige An-
gaben iiber die magische Praxis angeschlossen; zunichst solche Pro-
zeduren, die auf der Methexis beruhen und diese den Zwecken des
Zaubers dienstbar machen sollen. Da der Elefant in sich das virya,
die Potenz der Lebenskraft hat, verwendet man, um solche zu
gewinnen, ein Amulett aus Elfenbein oder Haare des Elefanten; oder
man benutzt zum gleichen Zwecke Haare aus dem Nabel eines
Loéwen, Tigers, Bocks, Stiers — oder Kénigs. Um sich viele und
tiichtige Schiler zu erwerben, opfert man auf einen Ameisenhaufen,
denn die Ameise ist Triagerin der Qualitit der Emsigkeit und groBen
Zahl. Diese Auffassung wird auch in den Dienst des Divinations-
zaubers gestellt: um zu erfahren, was fiir eine Gattin man an einem
Midchen haben werde, liBt man sie aus ErdkléBen, die verschie-
denen Orten entnommen wurden, einen auswihlen; nimmt sie den-
jenigen aus einem Ameisenhaufen, so ist dies ein giinstiges Vorzeichen.
Ins Gebiet des symbolischen Zaubers gehért es, wenn man Stricke
aus Muiijagras auf den Weg streut, den das feindliche Heer nehmen
wird, damit es in Gefangenschaft gerit. Auch Farben kénnen eine
magische Wirkung tiben; bei einem Opfer fiir Regen werden lauter
schwarze Gegenstinde verwendet, und es wird dafiir die Erklarung
gegeben: schwarz ist die Farbe des Regens; nachdem der Opferer
gleichgestaltig geworden ist (d.h. ein schwarzes Gewand angezogen
hat), veranlaBt er den Parjanya zu regnen.

Die einfachste und unmittelbarste Form der abwehrenden Magie
ist das direkte Abwischen, Abschiitteln oder Abwaschen schidlicher
Substanzen. Wenn die Gattin des Opferers ihre eheliche Untreue
gestanden hat, iiberschiitten sie die Priester mit Wasser unter Her-
sagen des Spruches: O Wasser, fithre hinweg! Dadurch wird sie von
ihrer Schuld befreit. Um einen bosen Traum, der am Gesichte
haften blieb, zu entfernen, wischt man sich nach dem Erwachen das
Gesicht ab. Wer einen iiberaus furchtbaren Traum gehabt hat,
opfert einen Kuchen, spricht ein Lied gegen bdse Triume dariiber
und legt denselben auf dem Grundstiick eines Feindes nieder, um
die schadenbringende Substanz auf diesen abzuleiten. Vielfach be-
dient man sich zu apotropiischen Zwecken der Pflanze Apamérga,
lediglich deshalb, weil ihr Name als « Wegwischer» gedeutet werden
kann; mit ihrer Hilfe entfernt man angebornes Ubel und jeglichen
Fluch. Um einen Feind abzuwehren, zerstért man etwas mit ihm
eng Verbundenes, wozu, wie wir sahen, die Erde seiner FuBspur

19



gehort; diese briat man in einer Bratpfanne: knistert es, so ist der
Feind vernichtet; oder man macht mit einem scharfen Blatte Ein-
ritzungen in seine linke FuBspur.

Besonders wichtig sind im vedischen Zauberritual die Ableitungs-
und Ubertragungspraktiken. In vielen Fillen geniigt schon die bloBe
Berithrung mit dem Triger der betreffenden Substanz, um sie auf
sich selbst zu lenken und damit ihrer Krifte teilhaft zu werden. Die
von einem Eber aufgewiihlte Erde, in der die Kraft, das virya des
Tieres steckt, wird bei einem Zauber verwendet, der dem Konig den
Sieg iiber seine Feinde verleihen soll. Wenn einer jemandes Wohl-
fahrt sich selber zu eigen machen will, soll er aus dessen Haus Reis
holen lassen, den daraus bereiteten Brei genieBen und sich so die
Wohlfahrt des andern buchstiblich einverleiben. Schon dadurch,
daB der Opferherr den Priester wihrend seiner Verrichtung anfaft,
gehen die in diesem wirksamen Potenzen auf ihn tiber. Die ganze
Atmosphire dieses Opferwesens erscheint mit magischen Kriften
durchsetzt, wie elektrisch geladen. Deshalb ist es auch verboten und
sehr gefahrlich, zwischen zwei Personen hindurchzugehen, die einen
magischen Ritus vollziehen; man gerit dadurch in das sie verbin-
dende Kraftfeld, wodurch nicht nur eine Stérung der im Gang
befindlichen Prozedur, sondern auch eine Schidigung des sich in
das Kraftfeld Begebenden bewirkt wird. Die magische Wirkung der
Beriihrung zeigt sich auch im folgenden Brauch: Wenn die Werbung
um ein Méidchen angenommen worden ist, berithren die Beteiligten
ein WassergefiaB, in das sie Blumen, Friichte, Getreide, Gold gelegt
haben; sie nehmen dadurch die diesen Dingen innewohnenden
Gliickskrafte in sich auf. Oder beim Hochzeitsrituell setzen sich
Braut und Briautigam auf ein Stierfell, um sich mit Fruchtbarkeit
zu erfiillen, oder auf das Fell einer schwarzen Antilope, um die
diesem Tier innewohnende Heiligkeit in sich aufzunehmen.

Nicht nur durch Beriithrung, sondern auch durch Essen und Trin-
ken gehen Substanzen, besonders schidliche, in den Koérper ein;
dies war offenbar eine der Wurzeln, aus denen das Fastengeliitbde
erwachsen ist, und vielleicht auch das Gebot des Schweigens, denn
solange der Mund geschlossen bleibt, konnen magische Potenzen
nicht in den Kérper eingehen; deshalb wird auch bei gewissen Ge-
legenheiten geboten, den Atem anzuhalten. Um Sprachkrifte in
einem Kind oder einem Schiiler zu wecken, 148t man sie die Zunge
eines Papageis oder einer Predigerkrihe essen. Die Langlebigkeit, die

16



am Golde haftet, iibertrigt man zuerst auf einen Pfannkuchen, den
man nachher verzehrt. SchlieBlich kénnen magische Krifte auch
durch den bloBen Blick, d.h. das Angeblicktwerden, schaden, daher
die hiufige Mahnung, bei Wundererscheinungen oder omindsen
Vorgingen den Blick abzuwenden. Nach einer Leichenverbrennung
sollen die Teilnehmer ohne sich umzublicken ins Dorf zuriickkehren.
Anderseits ist es bel gewissen Opferzeremonien ausdriicklich geboten,
den Blick darauf zu richten, um die in ihnen wirksamen magischen
Krifte sich anzueignen, oder es soll auf die Stelle geblickt werden,
wo etwas Rituelles geschehen soll; der Blick, verbunden mit der
lebhaften Vorstellung, soll dieses Geschehen fordern. Das Motiv des
magisch wirksamen Blickes ist noch im Mythos von Civa lebendig:
als seine Gattin Parvati ihm zum Scherz die Augen verdeckte, lie3
er auf seiner Stirn ein drittes Auge entstehen, damit die Welt nicht
vom Untergang bedroht sei; denn die Welt vergeht, wenn das Auge
Gottes nicht auf ihr ruht.

Wir sahen bereits, wie schidliche Substanzen auf andere Gegen-
stinde libertragen werden konnen. Dies geschieht besonders haufig
mit Krankheitsstoffen; so wird die Gelbsucht auf einen Papagei
iibertragen, offenbar auf einen gelben, der ihr ohnehin verwandt ist,
das Fieber auf ein Ciidraweib, an dem es sich wegen ihres heiBlen
Blutes kriftig austoben kann; Kopfweh und Husten werden in
Hiigel und Waldbdume gebannt, das Verderben in alte Kleider,
die man vorsichtig mit einem Haken anfassen und verbrennen soll.
Den: Aussatz ibertrigt man auf einen Hund, womdglich einen
riudigen, das graue Haar auf den Ziegenbock, der selbst schon
solches hat. Wenn dagegen das Fieber in einen Frosch gebannt wird,
so spielt dabei das Moment der Kiihlung mit herein, das dem
Wassertier innewohnt; man begieBt zudem den Kranken mit Wasser,
das auf den Frosch niederflieBt. Gegen Blitzschlag nimmt man einen
vom Blitz getroffenen Gegenstand und vergrabt ihn in einer Grube;
damit wird die gefahrliche Kraft des Blitzes, die in dem Gegenstande
sitzt, unschidlich gemacht.

Zur abwehrenden Magie gehort schlieSlich die Beschwoérung, die
unmittelbare Einwirkung durch die im gesprochenen Wort enthal-
tene magische Potenz. «Was an deinem Kérper unheilvoll ist, das
alles schlagen wir durch unsere Beschworung von dir weg.» Die mit
magischer Kraft, mit dem Brahman geladene Rede ist eine konkrete,
wirksame Wesenheit. In der Kosmogonie der Brahmanas sehen wir,

2 Studia Philosophica XIX 17



wie der Schopfergott durch drei Worte Erde, Luftraum und Himmel
ins Dasein ruft, und schon im Rigveda erscheint die Vach, die
gottliche Rede, als schopferische Potenz. Natiirlich ist es von gréBter
Wichtigkeit, die magischen Formeln und Opferspriiche mit absoluter
Korrektheit zu sprechen; schon die falsche Betonung eines Wortes
kann unabsehbare Folgen haben. So macht es einen groBen Unter-
schied, ob in dem Kompositum Indra-catru das erste oder das zweite
Glied den Ton triagt; im einen Falle bedeutet es «Indras Feind»,
im andern «Indra zum Feinde habend», und weil rituelle Formeln
Wirklichkeiten schaffen, kann der Opferer, der sich so benennt,
durch falsche Betonung schwerer Gefahr ausgesetzt werden. In diesen
Zusammenhang gehéren auch die sinnlosen mystischen Silben, die
im spiteren Tantra-Yoga eine so groBe Rolle spielen, indem sie
fihig sind, Realititen hervorzurufen.

Uralt ist in Indien auch der Glaube an die magische Gewalt der
Wahrheit, des wahr gesprochenen Wortes; dies liegt schon in der
Etymologie des Sanskritwortes fiir «wahr» (satya), welches das
Seiende, Wirkliche (sat) und infolgedessen auch Wirksame bezeich-
net. Wenn die beim Opfer oder einer sonstigen rituellen Handlung
gesprochenen Worte wahr sind, dann wird ihnen Erfolg zuteil.
«Wer die heiligen Feuer unterhilt, soll keine unwahren Worte
sprechen, denn die Feuer sind auf Wahrheit gegriindet.» Um jede
Unwahrheit zu vermeiden, soll man die heiligen Feuer schweigend
anlegen, denn sobald man spricht, ist es unmoéglich, Unwahrheit
zu vermeiden: ein urzeitlicher Beitrag zur Kritik der Sprache!
Auf der magischen Potenz des wahr gesprochenen Wortes beruht
auch die in Indien seit alters tibliche Form des Eidschwurs oder
jeder eindriicklichen Versicherung: So wahr dies ist, so wahr ist
jenes; es heiBt dies SatyakriydA « Wahrmachung», und noch Géandhis
Satyagraha «das Ergreifen der Wahrheit» als einer magisch wirk-
samen Potenz ist damit verwandt. So ist es verstindlich, daB die
Wahrheit schlieBlich zur weltschopferischen und welterhaltenden
Macht erhoben wurde: Wahrheit 148t die Sonne ihre Strahlen ent-
senden, Wahrheit 1iBt den Mond leuchten, der Himmel ist auf
Wabhrheit gegriindet.

Mit dem Brahman haben wir die wichtigste magische Potenz der
Brahmanas genannt, welche ihnen ja den Namen gegeben hat; aber
auch der personliche Triger derselben heit Brahmana. Sie beruht
zunichst auf der Zaubermacht des Wortes und bleibt oft eng mit

18



dem verbunden, der dies Wort ausspricht, als sein personlicher
Besitz; so wenn es heiBit: das Brahman des Vigvamitra beschiitzt die
Bharata-Leute, oder: Durch das Brahman des Agastya zermalme
ich die Wiirmer. Dann aber ist das Brahman zur Bezeichnung der
unpersonlichen magischen Kraft geworden, die das Weltall durch-
dringt, und in der Philosophie des Vedanta zum iibersinnlichen
Weltgrund. Aber seine Wurzelung im Geistigen ist auch dort lebendig
geblieben, wenn es heilt: Brahman ist das BewuBtsein, womit es dem
Atman gleichgesetzt wird; dies ist wohl die bedeuisamste jener
Identifikationen, die das Weltbild der Brahmanas beherrschen.
Neben dem Brahman erscheint als magische Kraft das Tapas, die
innere (urspriinglich auch duBere) Erhitzung, seelische Anspannung,
zunichst ebenfalls verbunden mit dem, der sie iibt. Wohlbekannt
sind die Erzdhlungen von erziirnten Asketen, die ihre Gegner durch
ihr Tapas vernichten; Sakuntald fillt ja zufolge einer kleinen
Unachtsamkeit einem solchen Fluche zum Opfer. Im Atharvaveda
heiB3t es von den Brahmanen, daB sie ihren Beleidigern nachsetzen
mit ihrem Tapas und ihrem Grimm und aus der Ferne sie durch-
bohren. Und wie der Triger des Brahman Brahmana heiBlt, so
derjenige des Tapas Tapasa. Die Ubersetzung dieses Ausdrucks
durch «BiiBer» ist durchaus irrefithrend, denn das Tapas ist so gut
wie das Brahman eine amoralische Potenz. Auch das Keuschheits-
geliibde des Brahmanenschiilers, des Brahmachéarin, hat keine ethi-
sche Bedeutung, sondern soll lediglich eine Steigerung seiner magi-
schen Krifte bewirken. Wie das Brahman, so ist auch das Tapas
schon frith zum kosmischen Prinzip geworden. In den kosmogoni-
schen Mythen wird immer wieder erzihlt, wie Prajapati, um die
Schopfung hervorzubringen, Tapas iibte; dadurch war einer Ent-
wicklung des Tapasbegriffes ins Kosmische der Weg bereitet, und
so wird denn in philosophischen Liedern des Atharvaveda Tapas
als weltschépferisches Prinzip gepriesen, ganz dhnlich dem Brahman.
Das Tapas verleiht dem, der es ubt, die Féahigkeit des Schauens
und Erkennens: «Durch mein Tapas habe ich erschaut» sagt der
vedische Sianger, und meint damit ein heiliges Lied, das thm offen-
bart worden ist, das also schon vorher als eine Realitiat bestand; der
Veda als Ganzes besteht ja von Ewigkeit, und seine Worte sind die
Urbilder der Dinge, nach denen der Schépfer bei jeder Weltentfal-
tung die Dinge aufs neue erschafft: eine unmittelbar an die platoni-
sche Ideenlehre erinnernde Auffassung. Durch Tapas findet man

19



auch sonst Verborgenes, und wer héchste Geheimnisse erkennen
will, iibt Tapas. Und wie die rituellen Handlungen die Vorginge
im Universum beeinflussen, so erhilt der Asket durch sein Tapas
die Welt im rechten Gang. Anderseits ist ja Tapas eine wichtige
Quelle des Yoga, wo es sich ebenfalls darum handelt, durch Ge-
danken- und Willenskrifte Wirklichkeiten zu schaffen, was ins
Kosmische gewendet Civa, der Schutzherr des Yoga, tut, indem er
die Welt, ganz wie Prajapati, durch sein Tapas hervorbringt, also
durch bloBe Gedankenkraft, durch Vorstellung: die Welt ist Vor-
stellung Gottes; da dieser Gott aber identisch ist mit dem Atman,
dem Selbst, ist sie auch meine Vorstellung. Man sieht also, daB die
Grundlehre des Vedénta von der BewuBtseinsimmanenz der Er-
scheinungswelt auf das magische Weltbild der Vedazeit zuriickgeht.

Und noch ein dritter Begriff ist zu nennen, der im magischen
Weltbild eine wichtige Rolle spielt: die Maya. Es ist dies zunichst
die manchen Gottheiten — guten wie bosen — beigelegte geheime
Kraft und Kunst, Wundererscheinungen hervorzubringen, die dann
aber gerade So wirklich sind wie natiirliche Objekte. Und wie das
Brahman, im magischen Denken wurzelnd, in der spiteren Philo-
sophie zum ubersinnlichen Weltgrund wurde, so die Maya zum
Inbegriff der Erscheinungswelt als tduschendes Trugbild. Beide Ge-
danken liegen schon in den Upanishads vor: das Brahman als trans-
zendente Realitit bereits in den &ltesten, der Brihad-Aranyaka und
Chandogya, und die Maya als magische Weltkraft in der Cvetigva-
tara: «Als Blendwerk (mdyd) wisse du die Natur; der Zauberer
(mdyin) ist der hochste Gott.» Dies ist nur die folgerichtige Weiter-
bildung jener uralten Lehre, die Gedanken- und Willenskrifte
schopferisch sein 14Bt, denn Brahman ist ja das BewuBtsein; Gott
denkt die Welt, und sie tritt ins Dasein, oder auch, in Uberein-
stimmung mit dem Glauben an die Schépferkraft des Wortes: er
spricht sie aus, und sie ist da. Und wie die mythische Weltanschauung
sich in der indischen Geistesentwicklung auswirkt bis in ihre héchsten
Gipfel, so auch das magische Weltbild: auch dieses ist bis in die
klassischen Systeme der Philosophie lebendig geblieben; und dies ist
nicht verwunderlich, entstammen doch beide Weltansichten, die
mythische und die magische, als die des erkennenden und des
wollenden Menschen letzten Endes derselben Quelle.

20



Literatur:

W. Wundt, Elemente der Vélkerpsychologie. 1913.

W. Wundt, Mythus und Religion (Volkerpsychologie IV 1). 1910.

K, Th. Preyf, Der Ursprung von Religion und Kunst. Globus Bd. 86/87,
1904/05.

K. Th. PreyB, Die geistige Kultur der Naturvolker. 1914.

R. Thurnwald, Psychologie des primitiven Menschen. Zauber. In Kafka,
Handbuch der vergleichenden Psychologie. 1922, S. 291-296.

F. Graebner, Das Weltbild der Primitiven. 1924.

Durkheim et Mauss, De quelque formes primitives de classification. Année
sociologique 1901/02.

Hubert et Mauss, Théorie générale de la magie. Ebd. 1902/03.

Léyy-Bruhl, Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. 1914.

Léyy-Bruhl, Die geistige Welt der Primitiven. 1925.

A. A. Macdonell, Magic (Vedic), in Hastings, Encyclopaedia of Religion
and Ethics, Vol. VIII p. 311-361.

E. Abegg, Die Sprachen der Naturvolker als Ausdrucksformen des primitiven
BewuBtseins. Mitteilungen der Geogr.-Ethnogr. Gesellschaft Ziirich 1925.

Victor Henri, La magie dans I’Inde antique. 1904.

Sylvain Lévi, La doctrine du sacrifice dans les BrAhmanas. Bibliothéque de
I’école des Hautes études. Sciences religieuses Vol. 11.

H. Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft. Die Weltanschauung der
Brihmana-Texte. 1919.

Stanislav Schayer, Die Struktur der magischen Weltanschauung nach dem
Atharva-Veda und den Brihmana-Texten. Zeitschrift fir Buddhismus
1925,

H. von Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens. Denkschriften
der Konigsberger Gelehrten Gesellschaft 1940.

Julius Grill, Hundert Lieder des Atharva-Veda. 1888.

Hymns of the Atharvaveda, engl. Ubersetzung von Whitney-Lanman, Harvard
Oriental Series Vols. VII und VIII.

Hymns of the Atharvaveda, engl. Ubersetzung von Bloomfield. Sacred Books
of the East Vol. 42 (Auswahl, mit Ausz. aus dem Kaushika-Shtra).

Shatapatha-Brihmana. Engl. Ubersetzung von Julius Eggeling. Sacred Books
of the East Vols. 12, 26, 41, 43, 44.

W. Caland, Altindisches Zauberritual. Verhdlgen der Akademie Amsterdam
1900 (enthilt die wichtigsten Abschnitte des Kaushika-Satra).

W. Caland, Altindische Zauberei. Darstellung der altindischen Wunschopfer.
Ebd. 1908.

W. Caland, Das Vaitana-Satra des Atharva-Veda. Ebd. 1910.

21



	Das magische Weltbild der Inder

