
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 19 (1959)

Artikel: Das magische Weltbild der Inder

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das magische Weltbild der Inder

von Emil Ahegg

Die hohe Bedeutung der altindischen, insbesondere vedischen

Literatur für die Geschichte des menschlichen Bewußtseins liegt darin,
daß hier eine Stufe geistiger Entwicklung literarisch festgehalten ist,
die uns bei keinem anderen Volke des Altertums in solcher Vollständigkeit

überliefert ist. Bei den Griechen zumal, wo wir besonders

begierig wären, den ethnischen Unterbau ihrer späteren Geistesentwicklung

kennenzulernen, ist diese Stufe beim Auftreten der ersten

religiösen und philosophischen Gedankenbildung schon längst
überwunden, und der sich in dieser Zeit vollziehende Bruch mit jenen
urtümlichen Gedanken, die Scheidung des wissenschaftlichen Denkens

vom Mythos, hat bewirkt, daß jene archaischen Denkformen
sich nur noch in versprengten Resten und Andeutungen erhalten
haben. Für Indien dagegen, das jenen Bruch niemals vollzogen hat,
besitzen wir in den Liedern des Rig- und Atharvaveda sowie in den
Ritualtexten der Brâhmanas und den sich an sie anschließenden

Upanishads ein ausgedehntes, auch heute noch nicht restlos
erschlossenes Urkundenmaterial, das oft die einzige literarische
Bestätigung dessen enthält, was die neuere Völkerpsychologie über das

Denken der Primitiven gelehrt hat. Dieser Parallelismus ist freilich
kein genauer und vollständiger, denn es gibt bekanntlich zwei Arten
von Naturvölkern: solche, die auf dieser Stufe verblieben sind und
solche, denen es bestimmt war, Träger einer Hochkultur zu werden;
bei allen Vergleichen des altindischen Weltbildes mit dem der
heutigen Naturvölker ist nie zu vergessen, daß die Inder zu jener zweiten

Kategorie gehörten, und daß schon in ihren allerersten Gedankenbildungen

sich die Ansätze zu späterer Höherentwicklung ankündigen.

Abgesehen davon ist es aber durchaus gegeben, das Denken
der Vedazeit mit demjenigen heutiger Naturvölker zu vergleichen
und es in mancher Hinsicht daraus zu erklären.

Die Hauptzüge der primitiven Mentalität, wie sie die neuere Ethnologie

und Völkerpsychologie erschlossen haben, sind heute wohlbe-

1



kannt, so daß es genügt, zur Orientierung die wesentlichen Besonderheiten

derselben herauszuheben. Die ältere Völkerpsychologie gründete

die Erklärung der primitiven Religion und Mythologie auf die
animistische Theorie, wie sie von Tylor eingeführt und in neuerer
Zeit von Frazer vertreten worden ist. Auch Wilhelm Wundt hat in
seiner Völkerpsychologie die Entwicklungsgeschichte mythischer und
religiöser Vorstellungen einseitig auf die animistische Theorie
gegründet. Demgegenüber haben erstmals französische Völkerpsychologen

wie Hubert und Mauß in ihrer allgemeinen Theorie der Magie,
Dürkheim in seiner Abhandlung über primitive Klassifikationen und
dann besonders Lévy-Bruhl die Grundlagen der primitiven Mentalität

im magischen Denken aufgezeigt, wobei freilich der Gedanke
der Beseelung nicht gänzlich ausgeschlossen ist, denn man darf nie

vergessen, daß magische Kausalität im Grunde doch auch ein
seelisches Phänomen ist, wurzelnd im Erlebnis der Willensvorgänge. In
der neueren deutschen Literatur wurde diese Auffassung zuerst
vertreten von K. Th. Preuß in seinem kleinen aber gewichtigen Buch
«Die geistige Kultur der Naturvölker» (1914), dem bedeutsame

Abhandlungen im «Globus» vorausgegangen waren; auch die
Aufzeichnung und Bearbeitung der mythisch-dramatischen Dichtungen
der Cora-Indianer in Mexico (in dem Bericht über die Nayarit-
Expedition von 1911) gab einen wertvollen Beitrag zu diesen neuen
Erkenntnissen. Vor allem Lévy-Bruhl hat gezeigt, daß das Denken
der Naturvölker vielfach ganz anderen Gesetzen folgt als das Unsrige;
wenn er dies Denken deshalb als prälogisch bezeichnet, so ist dies

vielleicht ein nicht ganz passender Ausdruck ; es folgt nicht überhaupt
noch keiner Logik, sondern nur einer anderen.

Dies Denken ist ganz erfüllt von mystisch-magischen Zusammenhängen,

in denen Kollektivvorstellungen und ihre wechselseitigen

Verbindungen von entscheidender Bedeutung sind, wie dies schon

in den Sprachen mancher Naturvölker zum Ausdruck kommt, wo
namentlich die Eskimo- und Indianersprachen jene Satzworte
entwickelt haben, die einer oft sehr komplizierten Totalimpression
entsprechen, zu deren sprachlicher Wiedergabe wir manchmal ein

ganzes Satzgefüge benötigen. Mit dieser Komplexqualität des primitiven

Bewußtseins hängt es zusammen, daß immer ein Teil für das

Ganze eintreten kann, das er in magischer Weise vertritt; alle Kräfte,
die im Ganzen vorhanden sind, wirken auch im Teil (participation
mystique, Methexis). Ein zweiter für uns schwerverständlicher Zug des

2



primitiven Denkens zeigt sich darin, daß jedes Ding zugleich ein
anderes sein kann, daß also das Gesetz der Identität hier keine
Geltung hat; so wenn etwa die Bororö in Südamerika behaupten, sie

seien Arara-Vögel, oder für die Huichols in Mexico das Korn, der
Hirsch und die Hikuli-Pflanze ein und dasselbe sind. Mit diesen

offenbar auf magischen Vorstellungen beruhenden Identifikationen
hängt es zusammen, wenn die Sprachen solcher Völker oft Ausdrücke
besitzen mit merkwürdig weiten Bedeutungen für ganz Verschiedenartiges,

für uns Unvereinbares; man verwechsle dies ja nicht mit
hoher Abstraktion, denn diese Teilbedeutungen stehen durchaus
nicht in irgendwelchem begrifflichen Verhältnis zueinander. Die
besten Beispiele für diese Erscheinung bieten gerade Ausdrücke für
magische Potenz wie Mana, Orenda, Mulungu, die auf alles irgendwie

Außerordentliche Anwendung finden, und deren grammatischer
Gebrauch schon zeigt, daß sie auf einem von dem unsrigen wesentlich

verschiedenen Denken beruhen; sie können nämlich je nach

Bedürfnis substantivisch, adjektivisch, adverbial oder verbal
gebraucht werden. Auf jeden Fall aber handelt es sich um eine

unpersönliche Kraft, wie eine solche uns auch im Brahman
entgegentritt.

Alle die genannten Züge lassen sich nun auch in der vedischen

Literatur aufweisen, in den Liedersammlungen naturgemäß mehr
im Atharvaveda, der Sammlung der Zaubersprüche, als im Rigveda,
der ausschließlich dem höheren Götterkult gewidmet ist; dann aber

ganz besonders in den ausgedehnten Brâhmanatexten, den auf sie

folgenden «Waldbüchern» (Aranyakas) und Upanishads sowie in
den spätvedischen Ritualtexten, den Sütras, unter denen besonders
das zum Atharvaveda gehörige Kauçika-Sûtra von Wichtigkeit ist.

Die Hauptquelje bilden für uns die Brâhmanas, deren bekanntestes
das zum Yajurveda, dem Veda der Opfersprüche, gehörige Çata-
patha-Brâhmana ist, das von Eggeling in den Sacred Books of the
East übersetzt worden ist. Gerade diese sonst sehr verdienstliche
Übersetzung zeigt freilich, daß ihr Verfasser mit den neueren
Einsichten in die magische Weltansicht noch nicht vertraut war, so daß

er manches nicht richtig verstanden hat; erst die Untersuchungen
von Sylvain Lévi und Hermann Oldenberg haben uns das wahre
Verständnis dieser Texte eröffnet. Das Weltbild, das sie uns
enthüllen, ist bestimmt durch das Wirken unpersönlicher Substanzen
oder Potenzen. Schon das Opfer (yajna msc.), dessen Deutung die

3



Brâhmanas ausschließlich gewidmet sind, und das im Grunde nichts
anderes ist als eine bis ins einzelnste organisierte Zauberhandlung,
ist eine solche. Die uns geläufige Vorstellung, daß das Opfer irgendeinem

Gottwesen dargebracht werde, ist hier gänzlich verblaßt; es

ist längst zu einer eigenständigen magischen Kraft geworden, die
vom Zauber gar nicht zu scheiden ist. Es ist vor allen Dingen das

Mittel, Macht zu gewinnen, und wird zu diesem Zwecke sogar von
den Göttern vollzogen. Durch das Opfer sind die Götter in allen
ihren Unternehmungen siegreich gewesen; durch das Opfer sind sie

unsterblich geworden und haben die Himmelswelt gewonnen. Das

Opfer, sagt das Çatapatha-Brâhmana, ist nicht sichtbar und mit
Händen zu greifen wie ein Stock oder ein Kleid; unsichtbar sind
die Götter, unsichtbar ist das Opfer : dies zeigt mit aller Deutlichkeit,
daß hinter den sieht- und greifbaren rituellen Handlungen eine
unsichtbare magische Macht wirkt. Das Opfer steht im Mittelpunkt
sämtlicher Brähmana-Texte, es bildet den eigentlichen Zentralgedanken

des vedischen Geisteslebens. Wenn die Inder nach einem
Merkmal suchten, das den Menschen von allen übrigen Lebewesen

unterscheidet, so wählten sie als solches weder das Vorhandensein
einer artikulierten Sprache noch den Gebrauch von Werkzeugen,
sondern sie erklären: der Mensch ist das einzige Tier, welches opfert;
und sofern irgendwelche religiösen Vorstellungen gerade so gut zum
Wesen des Menschen gehören wie die Sprache - beide haben sich
wohl miteinander und durch einander entwickelt, wie schon Herder
erkannte —, ist dieser Bestimmung eine tiefe Berechtigung nicht
abzusprechen. Es berührt sich damit z. T. eine andere, die in einem jener
«Waldbücher» gegeben wird: Im Menschen ist das Selbst am klarsten

geworden. Er kennt das Morgen und die Welt und sehnt sich
nach Unsterblichkeit.

Die magischen Substanzen, von denen das vedische Denken die
Welt erfüllt sein läßt, können nun in mannigfacher Weise auf
einander wirken, und es ist die Hauptaufgabe des Opferers bzw.
Zauberers, ihr Wirken in die von ihm gewünschten Bahnen zu lenken.
Die Götter, denen doch ursprünglich das Opfer dargebracht wurde,
haben hier nur noch die Bedeutung von Gehilfen des Opferers, der
sich ihre Kräfte dienstbar macht. Dabei treten auch Kräfte als

selbständige Wesenheiten auf, die, wenn sie auch zunächst jenen
magischen Substanzen inhärieren, sich doch von ihnen trennen und
andere Verbindungen eingehen können. Es sind vor allem psychische

4



Eigenschaften und Vorgänge, die sich so verhalten. So heißt es in
einem kosmogonischen Mythos, daß den Schöpfergott Prajâpati seine

Größe (mahiman) zur Schöpfung aufforderte (etwa so, wie Homer
die Seele eines Helden zu ihm sprechen läßt). Als Prajâpati dann
nach der Erschaffung der Wesen erschöpft war, sich aufgelöst hatte,
da nahm der Feuergott Agni seine Glutkraft und schleppte sie nach

Süden; Indra nahm seine Stärke und ging damit nach Norden. So

kann man einem auch sein Manas, die Fähigkeit des Entschließens,

wegnehmen: Die Götter und Widergötter (Asuras) führten Krieg.
Die Götter waren mutlos, die Asuras aber von Mut erfüllt. Da
ergriffen die Götter das Manas der Asuras, wurden dadurch mutig
und gewannen den Sieg.

Solche Substanzen, die nach unseren Begriffen bloße Eigenschaften
sind, können nun zugleich verschiedenen Dingen oder Wesen

innewohnen; so durchdringt und erfüllt die Kraft, das vîrya den Tiger,
den Eber, den Stier, aber auch die Waldbäume; die «Nahrungsfülle»,

als substantielle Eigenschaft gedacht, ist u.a. im Ziegenbock
enthalten, die Schnelligkeit im Fisch; am Schermesser haftet die
Schärfe als körperhaft gedachte wirkende Kraft. Gefühle und Affekte
wie Feindschaft, Eifersucht existieren genau so als selbständige
Wesenheiten wie irgendein Naturgegenstand. Ihr dinghafter Charakter

geht schon aus der Art und Weise hervor, wie von ihnen in
Zauberformeln gesprochen wird: den Feind umgibt man mit
Kraftlosigkeit, mit furchtbarem Unglück, mit Mißerfolg und Schwäche.
Auch Gefühle wie Hunger und Durst sind als Körper gedacht; bei
einer magischen Prozedur läßt man durch Berührung den Durst
aus einem darunter Leidenden in einen andern übergehen; oder

man bringt eine Rührspeise auf das Haupt eines Durstigen und läßt
sie von einem andern genießen; dadurch überträgt man den Durst
auf diesen. Man läßt einen Feind einen Reisbrei genießen, von
welchem zuvor ein Hungriger gegessen hat; offenbar ist das Hungergefühl

des letzteren in den Reisbrei eingegangen und geht auf
denjenigen über, der ihn genießt. Wohlstand als Substanz durchdringt
alles, was zu einem glücklichen Hausstand gehört; bei der Errichtung
des eigenen Heims holt man das Herdfeuer von einem Hausvater,
der viele Kühe besitzt. Die Qual des Opfertiers, das geschlachtet
wird, geht aus seinem Herzen in den Bratspieß, an den es gesteckt

wird, und von da in die Erde. Der Zorn wird vom Herzen gelöst
wie die Sehne vom Bogen, unter einem Stein vergraben und mit

5



Füßen getreten. Den Neid läßt man wie den Dampf aus einem
Schlauche heraus.

Die dinghafte Natur von Eigenschaften tritt dann am deutlichsten
hervor, wenn sie geradezu als Körper (tanû f.) bezeichnet werden;
so wohnt in einem Weibe der gattentötende Körper oder der Körper
der Sohnlosigkeit, der Herdenlosigkeit. Üble Eigenschaften oder
Vorzeichen aller Art sind als Substanzen gedacht und werden als

solche weggebannt: Fliehe fort von hier, du böses Zeichen, heißt es

in einem Liede des Atharvaveda; an dem, der uns haßt, befestigen
wir dich mit einem ehernen Haken. Oder : Das widerwärtige Zeichen,
das herbeiflog und sich auf mich niederließ wie eine Raupe auf
einen Baum, das mögest du von mir entfernen, du Sonnengott mit
den goldenen Händen (Strahlen). Abstracta wie Heilsein,
Unverletzlichkeit erscheinen als magische Substanzen, was an die Rolle
erinnert, die Heilsein und Unsterblichkeit als göttliche Wesenheiten
im Glauben Zarathustras spielen. Glanz und Ruhm, tejas und yaças,
sind Substanzen, die einem anhaften, genommen und auf andere

übertragen werden können. Der Ruhm wohnt als wirkende Kraft
im Gold, in der Sonne, aber auch in den heiligen Liedern. Auf
weitverbreitete Vorstellungen weist es zurück, wenn Schuld und
Sünde als dingliche Substanzen gedacht sind, die einen beflecken,
die man rein äußerlich abstreifen oder abwaschen kann oder andernfalls

mit sich führen muß. Als Indra durch die Tötung eines veda-

kundigen Dämons die furchtbare Schuld des Brahmanenmordes auf
sich geladen hatte, da trug er diese ein ganzes Jahr lang mit sich herum,

bis sie dann auf die Erde, die Bäume mit roter Rinde und die
menstruierenden Frauen verteilt wurde. Der böse Gedanke treibt
sich herrenlos in der Welt herum und verleitet den Menschen zur
Sünde. Auch die bloße Gedankensünde ist eine Substanz, die man
von sich wegzubannen sucht: Hebe dich hinweg, Gedankensünde,
heißt es im Atharvaveda; warum sagst du Dinge, die nicht gesagt
werden sollen? Geh hinweg zu den Bäumen, den Wäldern! Es sind
damit auch Sünden gemeint, die im Traum begangen wurden, was

an die Frage der buddhistischen Ethik erinnert, ob auch Träume
binden, d.h. Karma erzeugen. Der böse Traum ist eine
schadenbringende Substanz, die man gegen einen Feind losläßt: Den bösen

Traum, der meinen Geist und mein Auge bedrängt, der mich quält
und mir nicht gefällt, den entsende ich gegen meinen Feind. - Auch
falsche Beschuldigung, üble Nachrede ist etwas Materielles, das an

6



dem Beschuldigten haften bleibt (semper aliquid haeret). Manchmal
werden diese den Wesen oder Dingen innewohnenden Kräfte durch
neutrale Ausdrücke, mit Vorhebe in Form von Relativsätzen,
bezeichnet, was ihren unpersönlichen, schwer faßbaren Charakter
deutlich macht: Was das Furchtbare an dir ist, heißt es zu einer

Frau, das, wodurch du zur Fehlgebärerin geworden bist. Das

Schlechtgeopferte beim Opfer wohnt als gefährliche Kraft im
Opferpfosten und geht auf den Menschen, der ihn berührt, über. Auch
das Glück, das Unglück, das Übel (auch im Sanskrit alles Neutra)
sind solche Substanzen, die den Wesen innewohnen.

Ist nun eine derartige Substanz oder Kraft in irgendeinem Wesen

wirksam, wie etwa die unbezwingliche Kraft im Tiger, die Nahrungsfülle

in der Kuh, so wohnt sie auch in allen seinen Teilen und in
allem, was mit ihm in Verbindung steht: im Fell des Tieres, in
einzelnen Haaren, im Horn, bei Pflanzen in Wurzeln, Stengeln, Blättern.

Die Wesenheit des Wassers wohnt in Wasserpflanzen oder
Wassertieren wie dem Frosch, die Kraft des Ebers in der Erde, die

von ihm aufgewühlt worden ist; die dabei aufgewendete Kraft ist
gleich einem magischen Fluidum in diese eingegangen. Die Kraft
des Blitzes ist im Holzscheit von einem Baum enthalten, den der
Blitz getroffen hat, die Wesenheit des Heimatlandes in der Erdscholle,
die ein vertriebener Fürst beim Zauber für seine Rückkehr
verwendet : ein schönes Beispiel für die loi de participation, die Methexis,
wie sie noch im römischen und germanischen Recht wirksam ist, wo
bei Eigentumsübertragung von Grundstücken eine Erdscholle
derselben als Vertretung des Ganzen in ius gebracht wurde. Man erinnert
sich hier auch aus der Geschichte der Perserkriege, wie Darius Boten
in die griechischen Städte schickte, um «Erde und Wasser» zu
verlangen, d.h. eine Erdscholle und ein Quantum Wasser als symbolischen

Ausdruck der Unterwerfung von Land und Meer. Der Mensch
ist auch mit der Erde seiner Fußstapfen magisch verknüpft, weshalb
Staub aus der Fußspur eines Feindes bei einem gegen ihn gerichteten
Zauber verwendet wird. Um einen König aus seinem Reiche zu
vertreiben streut man Sand aus seiner Fußspur in den Wind mit den
Worten: Hier ist Seele (manas): damit wird ausdrücklich der Staub
der Fußspur als Vertretung der Person gekennzeichnet. In den

Zusammenhang der Methexis gehört auch die merkwürdige und sehr

wichtige Rolle, die in den Brâhmanatexten dem Rest der Opferspeise

zukommt; in ihm ist eben das Ganze wirksam. Im Atharva-

7



veda ist dieser «Rest» geradezu eine kosmische Potenz und wird in
einer ganzen Reihe philosophischer Lieder als solche gepriesen.

Eine magische Äquivalenz besteht auch zwischen dem Gegenstand
und seinem Abbild, dem Namen und seinem Träger, weswegen
Bild und Name Mittel zauberischer Beeinflussung sind. Der
Ausdruck pratimâ «Abbild» ist deshalb geradezu technische Bezeichnung
dieser Äquivalenz geworden, und es ist unrichtig, von einem bloßen

Symbol zu sprechen, wenn etwa beim Liebeszauber einer menschlichen

Figur Pfeile ins Herz geschossen werden : die Figur ist durchaus

kein bloßes Symbol, sondern steht mit der gemeinten Person im
Verhältnis magischer Identität. Hat sich der Zauberer eines solchen

Äquivalentes bemächtigt oder ein solches hergestellt, so ist zugleich
das Original seinem Willen unterworfen; jede Veränderung, die er

an dem Bilde vornimmt, ruft mit magischer Notwendigkeit dieselbe

Veränderung am Original hervor. Um sich der Liebe eines Mannes

zu versichern, wirft die Frau angezündete Rohrspitzen gegen die

Tonfigur desselben. Um eine feindliche Armee zu vernichten,
zerstückelt man aus Teig gefertigte Krieger, Elefanten, Rosse und
Streitwagen. Um einen Gefesselten zu befreien, macht man ein
Abbild der Fesseln und vollzieht mit ihnen die Prozedur. Manchmal
wird die Handlung gar nicht an einem Abbild vollzogen, sondern

an einem beliebigen Gegenstand, indem man z.B. eine Eidechse

tötet, um einen Feind zu vernichten, oder eine Stute festbindet, um
die Ehefrau am Entlaufen zu verhindern; hier ist es einfach die

Handlung als solche, die magisch wirksam ist. Um eine leichte
Geburt zu ermöglichen, löst man alle im Hause befindlichen Knoten :

dadurch läßt man die Potenz des Gelöstseins wirken. Böse Dämonen

bändigt man, indem man hölzerne Pflöcke in den Boden schlägt,
wodurch die Potenz des Festmachens wirksam wird. Es kommt bei

Ausführung solchen Zaubers nur darauf an, daß man die verborgene,
dem gewöhnlichen Bewußtsein nicht bekannte Äquivalenz erkennt
und seinen Zwecken dienstbar macht, und dies ist eben das geheime
Wissen, über das der Zauberer - und damit auch der Opferer -
verfügen muß; aus diesem Grunde ist in den Brâhmanas so viel die
Rede von diesen mystisch-magischen Entsprechungen.

Auch der Schatten ist mit dem, der ihn wirft, magisch verknüpft;
auf den Schatten eines Feindes schießt man einen Pfeil ab, um ihn
selbst zu treffen; zur Beschwichtigung des Zornes in Liebessachen

spannt man im Schatten der Person, die man beschwichtigen will,

8



einen Bogen. Ebenso erscheint das Spiegelbild als magisches
Äquivalent der Seele, des Lebens. Wer sein Bild im Spiegel oder in einer
Wasserfläche nicht erblickt, ist baldigem Tode verfallen. Nach den
Lehrbüchern der Staatswissenschaft soll der König jeden Morgen
sein Spiegelbild in zerlassener Butter betrachten, um sich zu
vergewissern, daß seine Lebenskraft noch in ihm ist, und anderseits
soll derjenige Krieger, dessen Spiegelbild er nicht erblickt, an einem
bevorstehenden Kampfe nicht teilnehmen, da er in Gefahr schwebt,
sein Leben zu verlieren.

Daß der Name mit seinem Träger im Verhältnis magischer Identität

steht, erklärt einerseits den Namenzauber, anderseits den Brauch,
dem Neugebornen neben dem gewöhnlichen Namen noch einen
Geheimnamen zu geben, den nur die Eltern kennen, damit ihm
kein menschlicher Feind und kein Dämon schaden kann. Ich kenne
deinen Namen, sagt man zu einem bösen Geist, den man beschwören
will. Und wie der Name mit seinem Träger identisch ist, so auch
die Schilderung eines Geschehens mit diesem selbst, so daß es auch die
Macht hat, dieses hervorzurufen, und darin mag auch ein ursprüngliches

Motiv erzählender Dichtung wirksam gewesen sein. Dies gilt
besonders für mythische Vorgänge; so heißt es in einem
Fruchtbarkeitszauber: Der Açvattha-Baum (Ficus religiosa) hat sich (bei der
rituellen Feuerreibung) mit der Çamî (Mimosa suma) begattet, da
wurde ein männliches Kind (das Feuer) erzeugt; dies (d.h. die
Fruchtbarkeit) verbringen wir in unsere Weiber. Hinter der
Verbindung der beiden Hölzer steht der vedische Mythos von König
Purüravas und der Nymphe Urvaçî, die den Ayus (das Feuer, eig.
das Leben) zeugten. Um einem Hochzeitszug den sicheren Übergang
über zwei Flüsse zu ermöglichen, wird erzählt, wie in der Vorzeit
der Stamm der.Bharatas auf des Weisen Viçvâmitra Bitte sie

überschritt. Um einen Kranken (wohl einen Epileptiker) von den
Unholden zu befreien, die ihn verfolgen, wird eine Geschichte erzählt,
wie der Seher Vâmadeva von einer Dämonin verfolgt wurde und
sich ihrer erwehrte; so möge auch der Kranke vor dem Angriff der
Unholde beschützt werden. Daß die Schilderung eines Vorgangs
diesen selbst hervorzurufen vermag, zeigt auch ein Lied des Rigveda,
dessen wahrer Sinn lange verkannt worden ist. Es wird hier das

lustige Quaken der Frösche zur Regenzeit geschildert und sie werden
mit disputierenden Brahmanen verglichen; deshalb betrachtete man
das Lied zunächst als eine Satire auf priesterliches Gezänk. Es ist

9



aber nichts anderes als ein Regenzauber: wie das Quaken der Frösche
mit der Regenzeit einsetzt, so soll durch seine Beschreibung Regen
herbeigeführt werden. Gelegentlich wird ein mythischer Vorgang
nicht nur erzählt, sondern reproduziert; so macht der Zauberpriester

gegen den Feind, den er bezwingen will, drei Schritte, wie
Vishnu in seiner Inkarnation als Zwerg - plötzlich riesengroß
geworden — durch seine drei gewaltigen Schritte Erde, Luftraum und
Himmel unter seine Herrschaft brachte. Auch mimisch-dramatische

Vorführungen, wie sie schon das vedische Ritual kennt, etwa solche

von Kämpfen zwischen Göttern und Dämonen, sollen das dargestellte

Geschehen wiederholen, und nicht umsonst gilt Giva als

göttlicher Meister des Zaubers auch als Schöpfer und Schutzherr des

indischen Dramas.
Auch der Form des bloßen Vergleichs kann eine magische Wirkung

anhaften; so lautet ein Spruch des Atharvaveda für leichte Geburt:
Wie der Wind einherfährt, wie der Geist sich schnell bewegt und
die geflügelten Vögel: so möge der Embryo samt der Placenta niederfallen.

Oder gegen Frühgeburt: Wie diese große Erde die Samen
aller Wesen empfängt und festhält, so soll deine Leibesfrucht
festgehalten werden. In einem Liebeszauber: Wie die Sonne Tag für
Tag Himmel und Erde umkreist, so umkreise ich dein Herz, daß
du mich lieben mußt; und eine ähnliche Wirkung hat das Gleichnis

von der Liane, die den Baum umschlingt. Ein Lehrer wünscht sich:
Wie die Wasser abwärts fließen, so sollen mir von allen Seiten
Schüler zuströmen. Gelegentlich verbindet sich mit dem Gleichnis
eine symbolische Handlung: Wer uns verflucht, möge wie ein vom
Blitz getroffener Baum verdorren; dabei legt man Brennholz ins
Feuer von einem Baum, der vom Blitz getroffen wurde.

Mit der magischen Bedeutung des Namens ist verwandt diejenige
der Zahl: auch sie ist nicht bloß ein äußeres Zeichen, sondern eine

magische Wesenheit, die allen Dingen, die in gleicher Zahl
vorkommen, innewohnt. Ein letzter Nachhall dieser Zahlenmystik ist
noch in der späteren Vorliebe der indischen Philosophie für
Aufzählungen und Klassifikationen zu erblicken, insbesondere im
Sânkhyasystem, das ja von sankhyâ «Zahl» den Namen trägt. Es

liegt darin weit mehr als wir zunächst vermuten; es hat nicht bloß
den Sinn einer mnemotechnischen Hilfe, sondern die Aufzählung
vermittelt nach uralt-magischem Glauben nicht nur das Wissen von
den aufgezählten Substanzen oder Prinzipien, sondern auch Macht

10



über sie. Letzten Endes gehört auch das Wissen um einen Sachverhalt

und die darauf gerichtete Gedankenkraft zu den magischen
Potenzen, denn wie das Abbild eines Vorgangs diesen selbst
hervorzurufen vermag, so auch der darauf gerichtete Gedanke als dessen

geistiges Abbild; dem Wissenden wird damit Macht gegeben über
das, was er sich vergegenwärtigt. Wenn in der Liturgie die Wendung
«reich an starken Söhnen» vorkommt, soll der Priester an einen
starken Sohn denken, falls die Gattin des Opferers sich einen solchen

wünscht, und in ähnlichem Zusammenhang soll er an ihre Leibesfrucht

denken. In den Upanishads wird die magische Kraft des

Wissens immer wieder gepriesen. Wer das Gelingen kennt, sagt die

Chändogya-Upanishad, dem gelingen alle Wünsche, die göttlichen
und die menschlichen,und in derTaittiriyaheißt es: Wer das Brahman
kennt als das Seiende, wird selbst ein Seiendes, und immer wieder
begegnet die Wendung: das und das gewinnt, «wer es also weiß»
(ya evam veda). Das Wort vetda «Wissen» hat somit hier einen viel
tiefern Sinn als seine deutsche Entsprechung.

So regellos uns nun die Vorgänge in dieser Zauberwelt erscheinen

müssen, so ist das magische Universum doch nicht bloß ein
ungeordnetes Durcheinander von Substanzen und Potenzen, sondern
eine organische Ganzheit, in der alles mit allem zusammenhängt;
dies geschieht mittels jener magisch-mystischen Identifikationen, wie
sie das Denken der Naturvölker kennt und wie sie uns z. T. als

Äquivalenzen bereits begegnet sind. Diese Identifikationen reichen

gelegentlich so weit, daß man den Eindruck gewinnt, daß im letzten
Grunde alles identisch sei, und hierin liegt vielleicht eine Wurzel
des All-Einheitsgedankens der Upanishaden und des Vedânta: ein
neuer Beleg dafür, wie die sublimsten Gedanken der indischen

Philosophie tief,in primitives Denken hinabreichen. Es können also

alle möglichen Wesenheiten einander gleichgesetzt werden; gerade
weil hier das Gesetz der Identität nicht gilt, sind solche Gleichungen
ins Unbegrenzte vollziehbar. Da heißt es etwa: die Maruts sind

Wasser, in unserer rationalistischen Deutung: die Sturmgötter bringen

Regen; aber auch die Pflanzen sind Wasser. Vishnu ist das

Opfer, Prajâpati ist das Jahr, d.h. die Zeit, in deren Rahmen die

Schöpfung geschieht; die Kuh ist Atem, oder das Tier überhaupt
ist Atem, denn solange es atmet, ist es ein Tier, wenn aber der
Atem aus ihm entweicht, wird es zum leblosen Klotz. Gegen Feuersbrunst

schließt man das Haus ringsum mit der Wasserpflanze Avakâ

11



ein, denn diese ist Wasser, und in ihr ist daher die löschende Kraft
des Wassers wirksam. Es gibt sogar drei Arten von Wasser, d.h. mit
dem Wasser identische Wesenheiten: der Frosch, die Wasserpflanze
Avakâ und der Bambusstamm. Wenn der Kundige nun eine dieser
Wesenheiten faßt, gewinnt er auch Macht über die andere, die ja
im Grunde dieselbe ist. Es handelt sich hier durchaus um ein Sein,
nicht um bloßes Bedeuten; so ist der zum Opfer Geweihte in
Wirklichkeit ein Embryo und wird auch ganz als solches behandelt, um
dann ebenso tatsächlich neu geboren zu werden. Es handelt sich für
den Inder der Brâhmanazeit in all solchen Fällen nicht um Symbole,
sondern um Wirklichkeiten. Man muß überhaupt in der Betrachtung
des vedischen Weltbildes mit dem Ausdruck Symbol sehr vorsichtig
umgehen; vielleicht gibt es das, was wir so nennen, hier im strengen
Sinne überhaupt nicht. — Als Übergang zu solchen Identifikationen
ist die Auffassung zu betrachten, daß irgendein Wesen eine
Erscheinungsform (rûpa ntr.) eines andern sei; so ist der Stier ein rûpa des

Indra, das gewaltige Tier ein solches des gewaltigen Gottes; das

Fell der schwarzen Antilope ist rûpa des Brahman. In solchen Fällen
ist dann freilich die Identifikation von «Symbol» schwer zu scheiden.

In diesen Zusammenhang gehören wohl auch jene Wörter des Sanskrit

mit gegensätzlichen Bedeutungen, die aber oft ganz spezielle
Ursachen haben, was deshalb nicht zur Annahme eines «Gegensinns
der Urworte» führen darf.

Für dies mystisch-magische Identitätsverhältnis gebrauchen die
Brâhmanas den Ausdruck nidâna (ntr.) «Verbindung» oder bandhu

(msc.) «Band». Es ist nun sehr bezeichnend und für das tiefere
Verständnis der magischen Methexis aufschlußreich, daß der Ausdruck
bandhu eigentlich Verwandtschaft, Sippenzugehörigkeit bedeutet; der
Sinn von magischer Äquivalenz ist wohl im Grunde lediglich eine

Erweiterung dieses Begriffs. Denn gerade wie das Band der
Blutsverwandtschaft die Angehörigen eines Stammes oder einer Sippe
magisch zusammenhält, so beruhen die Identitäten des magischen
Denkens auf einer tiefen, geheimnisvollen Affinität der Substanzen.

Je weiter ein solcher bandhu reicht, desto mächtiger ist der Mensch,
der ihn kennt und besitzt, und um eine Wesenheit zu beherrschen,

genügt es, ihren bandhu zu kennen. So ist der wesentliche Inhalt der
Brähmana-Texte genau genommen nichts anderes als die Darlegung
dieser bandhu oder nidâna, die Analyse der magischen Äquivalenzen,
die das richtige Funktionieren des rituellen Mechanismus ermögli-

12



chen. Dabei ist es von entscheidender Bedeutung, in jedem Falle das

Gebiet, den Bereich (âyatana ntr.) zu kennen, an den eine Substanz

gebunden ist, sie daran zu fesseln, damit sie nicht daraus «herausfällt».

Hat man einmal das âyatana einer Substanz in seiner Gewalt,
so beherrscht man zu gleicher Zeit alle Substanzen, die an dieses

âyatana gebunden sind. Die Aufgabe des Opferers ist es nun, für den

Opferherrn ein âyatana zu gewinnen, damit er nicht «haltlos» lebt
und stirbt. Um einen Feind zu vernichten, genügt es, ihn des âyatana

zu berauben, das er beherrscht.
Die Opfertechnik der Brâhmanas ist zunächst ein Mittel,

bestimmte Güter wie männliche Nachkommenschaft, Herdenreichtum,
Macht zu gewinnen; man spricht in diesem Fall von Wunschopfern.
Aber noch weit wichtiger ist die ordnende, das Weltgeschehen
lenkende Rolle der Opferhandlungen, ihre regulative Funktion in dem
kosmischen Gefüge. «Das ganze Universum richtet sich nach dem

Opfer», sagt das Çatapatha-Brâhmana; es ist also die höhere

Bestimmung des Opfers, das normale Funktionieren der kosmischen
Gesetze zu sichern und die magische Harmonie der Welt zu
verwirklichen. Der Gedanke einer alles Geschehen im Universum wie
in der menschlichen Seele beherrschenden Macht reicht weit hinter
die Brâhmanas, sogar in indo-iranische Zeit zurück, wo er im Rita
(ntr.) «Gang, Ordnung» seinen Ausdruck fand. Aber während dieses

Rita eine überweltliche Potenz geblieben ist, wurde dann der
magische Mensch selbst der Träger und Vermittler einer solchen Macht.
Und wenn das Opfer und damit auch der Opferer zu den Geschehnissen

im Universum im Verhältnis magischer Identität steht, so

führt dies auf den uralten Gedanken von der Einheit des Makro-
und Mikrokosmos zurück, der im Hymnus des Rigveda (X 90)

vom Urriesen Purusha und dem Aufgehen seiner Glieder in den
Teilen des Universums seinen Ausdruck fand, und noch in der
Kosmologie der Jainas fortwirkt, die dem Weltall die Gestalt eines

Menschen gibt. Wenn nun der rituelle Akt zu gleicher Zeit makro-
und mikrokosmisches Geschehen reproduziert - Geschehnisse im
Weltall und Vorgänge in der Seele des Opferers -, so ergibt sich ein
dreifacher Parallelismus von Ritus, Mensch und Welt, die zueinander

im Verhältnis magischer Identität stehen.

Der Gedanke, daß alles, was beim Opfer geschieht, zu kosmischen

Vorgängen in Beziehung steht, läßt sich schon im Rigveda
nachweisen, indem der dort verwendeten Seihe für den Somatrank eine

13



andere entspricht, die am Himmel ausgespannt ist, oder das Opferfeuer

mit dem himmlischen, der Sonne, identifiziert wird. Viele dieser

Äquivalenzen ergeben sich schon daraus, daß für diese

Weltanschauung der Kosmos ein lebendiger Organismus ist, dem der
Mensch sich unmittelbar verwandt fühlt, so daß auch die Teile und
Funktionen seines Körpers mit Elementen und Vorgängen der
Außenwelt magisch verknüpft sind: der Wind ist sein Atem, die
Sonne ist das Auge, die Kräuter sind die Haare; und wenn der
Mensch stirbt, kehren die Elemente seines Körpers wieder in ihre
kosmischen Entsprechungen zurück. In den Brâhmanas verbindet
sich nun dieser Gedanke mit der magischen Ausdeutung des Opfers :

genau so, wie das Weltgeschehen die Vorgänge im menschlichen
Leibe spiegelt (im Grunde mit ihnen identisch ist), ist auch das

Opfer ein organisches, lebendiges Wesen, und seine Elemente sind
mit denjenigen der physischen Ordnung identisch. Dies erklärt es

uns, daß immer wieder gesagt wird, das Opfer sei der Mensch, der

Purusha, wobei offenbar die Vorstellung des kosmischen Urmenschen

hereinspielt; diese Gleichung wird dann bis in alle Einzelheiten
durchgeführt. Die damit gegebene dreifache Äquivalenz zeigt sich
dann auch darin, daß der kosmische Mann in der Sonne dem
«Mann im Auge», dem Pupillenbild, aber auch der beim Opfer
verwendeten goldenen Figur eines Menschen gleichgesetzt wird.

Das Opfer ist nun aber nicht nur ein Abbild des Universums, des

kosmischen und physiologischen Geschehens in ihm, sondern zugleich
das schöpferische Urbild desselben, die es bestimmende und
lenkende Kraft. So ist die Opferflamme durchaus nicht nur eine
Nachahmung der aufgehenden Sonne, sondern umgekehrt: die Sonne

geht auf, weil man das Opferfeuer entzündet; und im selben Sinn
wird das Träufeln des Somasaftes zum Regenzauber. Durch eine

besondere, vor Sonnenaufgang auszuführende Prozedur sorgt der

Opferpriester dafür, daß Tag und Nacht auseinandergehalten werden

und nicht zusammenfließen : auch hier wird also ein kosmischer

Vorgang durch einen rituellen hervorgebracht, sein richtiger Ablauf
gewährleistet. So versteht man es, wenn bei einer bestimmten
Zeremonie der Opferpriester sprechen soll: Ich bin der Herr der Welt,
der Herr alles Geschaffenen, der großen Schöpfung.

Nachdem wir die das Weltbild der Vedazeit bestimmenden
Substanzen und Potenzen und ihr wechselseitiges Verhältnis aufgezeigt
haben, wobei naturgemäß schon ihre Verwendung bei Zauberhand-

14



hingen berührt werden mußte, seien im folgenden noch einige
Angaben über die magische Praxis angeschlossen; zunächst solche

Prozeduren, die auf der Methexis beruhen und diese den Zwecken des

Zaubers dienstbar machen sollen. Da der Elefant in sich das vîrya,
die Potenz der Lebenskraft hat, verwendet man, um solche zu
gewinnen, ein Amulett aus Elfenbein oder Haare des Elefanten; oder

man benutzt zum gleichen Zwecke Haare aus dem Nabel eines

Löwen, Tigers, Bocks, Stiers - oder Königs. Um sich viele und

tüchtige Schüler zu erwerben, opfert man auf einen Ameisenhaufen,
denn die Ameise ist Trägerin der Qualität der Emsigkeit und großen
Zahl. Diese Auffassung wird auch in den Dienst des Divinations-
zaubers gestellt: um zu erfahren, was für eine Gattin man an einem
Mädchen haben werde, läßt man sie aus Erdklößen, die verschiedenen

Orten entnommen wurden, einen auswählen; nimmt sie

denjenigen aus einem Ameisenhaufen, so ist dies ein günstiges Vorzeichen.
Ins Gebiet des symbolischen Zaubers gehört es, wenn man Stricke
aus Munjagras auf den Weg streut, den das feindliche Heer nehmen

wird, damit es in Gefangenschaft gerät. Auch Farben können eine

magische Wirkung üben; bei einem Opfer für Regen werden lauter
schwarze Gegenstände verwendet, und es wird dafür die Erklärung
gegeben: schwarz ist die Farbe des Regens; nachdem der Opferer
gleichgestaltig geworden ist (d.h. ein schwarzes Gewand angezogen
hat), veranlaßt er den Parjanya zu regnen.

Die einfachste und unmittelbarste Form der abwehrenden Magie
ist das direkte Abwischen, Abschütteln oder Abwaschen schädlicher
Substanzen. Wenn die Gattin des Opferers ihre eheliche Untreue
gestanden hat, überschütten sie die Priester mit Wasser unter
Hersagen des Spruches : O Wasser, führe hinweg Dadurch wird sie von
ihrer Schuld befreit. Um einen bösen Traum, der am Gesichte
haften blieb, zu entfernen, wischt man sich nach dem Erwachen das

Gesicht ab. Wer einen überaus furchtbaren Traum gehabt hat,
opfert einen Kuchen, spricht ein Lied gegen böse Träume darüber
und legt denselben auf dem Grundstück eines Feindes nieder, um
die schadenbringende Substanz auf diesen abzuleiten. Vielfach
bedient man sich zu apotropäischen Zwecken der Pflanze Apamârga,
lediglich deshalb, weil ihr Name als «Wegwischer» gedeutet werden
kann; mit ihrer Hilfe entfernt man angebornes Übel und jeglichen
Fluch. Um einen Feind abzuwehren, zerstört man etwas mit ihm
eng Verbundenes, wozu, wie wir sahen, die Erde seiner Fußspur

15



gehört; diese brät man in einer Bratpfanne: knistert es, so ist der
Feind vernichtet; oder man macht mit einem scharfen Blatte
Einritzungen in seine linke Fußspur.

Besonders wichtig sind im vedischen Zauberritual die Ableitungsund

Übertragungspraktiken. In vielen Fällen genügt schon die bloße

Berührung mit dem Träger der betreffenden Substanz, um sie auf
sich selbst zu lenken und damit ihrer Kräfte teilhaft zu werden. Die
von einem Eber aufgewühlte Erde, in der die Kraft, das vîrya des

Tieres steckt, wird bei einem Zauber verwendet, der dem König den

Sieg über seine Feinde verleihen soll. Wenn einer jemandes Wohlfahrt

sich selber zu eigen machen will, soll er aus dessen Haus Reis
holen lassen, den daraus bereiteten Brei genießen und sich so die
Wohlfahrt des andern buchstäblich einverleiben. Schon dadurch,
daß der Opferherr den Priester während seiner Verrichtung anfaßt,
gehen die in diesem wirksamen Potenzen auf ihn über. Die ganze
Atmosphäre dieses Opferwesens erscheint mit magischen Kräften
durchsetzt, wie elektrisch geladen. Deshalb ist es auch verboten und
sehr gefährlich, zwischen zwei Personen hindurchzugehen, die einen

magischen Ritus vollziehen; man gerät dadurch in das sie verbindende

Kraftfeld, wodurch nicht nur eine Störung der im Gang
befindlichen Prozedur, sondern auch eine Schädigung des sich in
das Kraftfeld Begebenden bewirkt wird. Die magische Wirkung der

Berührung zeigt sich auch im folgenden Brauch : Wenn die Werbung
um ein Mädchen angenommen worden ist, berühren die Beteiligten
ein Wassergefäß, in das sie Blumen, Früchte, Getreide, Gold gelegt
haben; sie nehmen dadurch die diesen Dingen innewohnenden
Glückskräfte in sich auf. Oder beim Hochzeitsrituell setzen sich
Braut und Bräutigam auf ein Stierfell, um sich mit Fruchtbarkeit
zu erfüllen, oder auf das Fell einer schwarzen Antilope, um die
diesem Tier innewohnende Heiligkeit in sich aufzunehmen.

Nicht nur durch Berührung, sondern auch durch Essen und Trinken

gehen Substanzen, besonders schädliche, in den Körper ein;
dies war offenbar eine der Wurzeln, aus denen das Fastengelübde
erwachsen ist, und vielleicht auch das Gebot des Schweigens, denn
solange der Mund geschlossen bleibt, können magische Potenzen
nicht in den Körper eingehen; deshalb wird auch bei gewissen
Gelegenheiten geboten, den Atem anzuhalten. Um Sprachkräfte in
einem Kind oder einem Schüler zu wecken, läßt man sie die Zunge
eines Papageis oder einer Predigerkrähe essen. Die Langlebigkeit, die

16



am Golde haftet, überträgt man zuerst auf einen Pfannkuchen, den

man nachher verzehrt. Schließlich können magische Kräfte auch
durch den bloßen Blick, d.h. das Angeblicktwerden, schaden, daher
die häufige Mahnung, bei Wundererscheinungen oder ominösen

Vorgängen den Blick abzuwenden. Nach einer Leichenverbrennung
sollen die Teilnehmer ohne sich umzublicken ins Dorf zurückkehren.
Anderseits ist es bei gewissen Opferzeremonien ausdrücklich geboten,
den Blick darauf zu richten, um die in ihnen wirksamen magischen
Kräfte sich anzueignen, oder es soll auf die Stelle geblickt werden,
wo etwas Rituelles geschehen soll; der Blick, verbunden mit der
lebhaften Vorstellung, soll dieses Geschehen fördern. Das Motiv des

magisch wirksamen Blickes ist noch im Mythos von Çiva lebendig:
als seine Gattin Pârvatî ihm zum Scherz die Augen verdeckte, ließ

er auf seiner Stirn ein drittes Auge entstehen, damit die Welt nicht
vom Untergang bedroht sei ; denn die Welt vergeht, wenn das Auge
Gottes nicht auf ihr ruht.

Wir sahen bereits, wie schädliche Substanzen auf andere Gegenstände

übertragen werden können. Dies geschieht besonders häufig
mit Krankheitsstoffen; so wird die Gelbsucht auf einen Papagei

übertragen, offenbar auf einen gelben, der ihr ohnehin verwandt ist,
das Fieber auf ein Çûdraweib, an dem es sich wegen ihres heißen
Blutes kräftig austoben kann; Kopfweh und Husten werden in
Hügel und Waldbäume gebannt, das Verderben in alte Kleider,
die man vorsichtig mit einem Haken anfassen und verbrennen soll.

Den- Aussatz überträgt man auf einen Hund, womöglich einen

räudigen, das graue Haar auf den Ziegenbock, der selbst schon

solches hat. Wenn dagegen das Fieber in einen Frosch gebannt wird,
so spielt dabei das Moment der Kühlung mit herein, das dem

Wassertier innewohnt; man begießt zudem den Kranken mit Wasser,
das auf den Frosch niederfließt. Gegen Blitzschlag nimmt man einen

vom Blitz getroffenen Gegenstand und vergräbt ihn in einer Grube;
damit wird die gefährliche Kraft des Blitzes, die in dem Gegenstande

sitzt, unschädlich gemacht.
Zur abwehrenden Magie gehört schließlich die Beschwörung, die

unmittelbare Einwirkung durch die im gesprochenen Wort enthaltene

magische Potenz. «Was an deinem Körper unheilvoll ist, das

alles schlagen wir durch unsere Beschwörung von dir weg.» Die mit
magischer Kraft, mit dem Brahman geladene Rede ist eine konkrete,
wirksame Wesenheit. In der Kosmogonie der Brâhmanas sehen wir,

2 Studia Philosophica XIX 17



wie der Schöpfergott durch drei Worte Erde, Luftraum und Himmel
ins Dasein ruft, und schon im Rigveda erscheint die Vach, die
göttliche Rede, als schöpferische Potenz. Natürlich ist es von größter
Wichtigkeit, die magischen Formeln und Opfersprüche mit absoluter
Korrektheit zu sprechen; schon die falsche Betonung eines Wortes
kann unabsehbare Folgen haben. So macht es einen großen Unterschied,

ob in dem Kompositum Indra-çatru das erste oder das zweite
Glied den Ton trägt; im einen Falle bedeutet es «Indras Feind»,
im andern «Indra zum Feinde habend», und weil rituelle Formeln
Wirklichkeiten schaffen, kann der Opferer, der sich so benennt,
durch falsche Betonung schwerer Gefahr ausgesetzt werden. In diesen

Zusammenhang gehören auch die sinnlosen mystischen Silben, die
im späteren Tantra-Yoga eine so große Rolle spielen, indem sie

fähig sind, Realitäten hervorzurufen.
Uralt ist in Indien auch der Glaube an die magische Gewalt der

Wahrheit, des wahr gesprochenen Wortes; dies liegt schon in der
Etymologie des Sanskritwortes für «wahr» (satya), welches das

Seiende, Wirkliche (sat) und infolgedessen auch Wirksame bezeichnet.

Wenn die beim Opfer oder einer sonstigen rituellen Handlung
gesprochenen Worte wahr sind, dann wird ihnen Erfolg zuteil.
«Wer die heiligen Feuer unterhält, soll keine unwahren Worte
sprechen, denn die Feuer sind auf Wahrheit gegründet.» Um jede
Unwahrheit zu vermeiden, soll man die heiligen Feuer schweigend
anlegen, denn sobald man spricht, ist es unmöglich, Unwahrheit
zu vermeiden : ein urzeitlicher Beitrag zur Kritik der Sprache
Auf der magischen Potenz des wahr gesprochenen Wortes beruht
auch die in Indien seit alters übliche Form des Eidschwurs oder

jeder eindrücklichen Versicherung: So wahr dies ist, so wahr ist
jenes; es heißt dies Satyakriyâ «Wahrmachung», und noch Gândhîs

Satyagraha «das Ergreifen der Wahrheit» als einer magisch
wirksamen Potenz ist damit verwandt. So ist es verständlich, daß die
Wahrheit schließlich zur weltschöpferischen und welterhaltenden
Macht erhoben wurde: Wahrheit läßt die Sonne ihre Strahlen
entsenden, Wahrheit läßt den Mond leuchten, der Himmel ist auf
Wahrheit gegründet.

Mit dem Brahman haben wir die wichtigste magische Potenz der
Brâhmanas genannt, welche ihnen ja den Namen gegeben hat; aber
auch der persönliche Träger derselben heißt Brâhmana. Sie beruht
zunächst auf der Zaubermacht des Wortes und bleibt oft eng mit

18



dem verbunden, der dies Wort ausspricht, als sein persönlicher
Besitz; so wenn es heißt: das Brahman des Viçvâmitra beschützt die

Bharata-Leute, oder: Durch das Brahman des Agastya zermalme
ich die Würmer. Dann aber ist das Brahman zur Bezeichnung der

unpersönlichen magischen Kraft geworden, die das Weltall
durchdringt, und in der Philosophie des Vedânta zum übersinnlichen
Weltgrund. Aber seine Wurzelung im Geistigen ist auch dort lebendig
geblieben, wenn es heißt : Brahman ist das Bewußtsein, womit es dem
Atman gleichgesetzt wird; dies ist wohl die bedeutsamste jener
Identifikationen, die das Weltbild der Brâhmanas beherrschen.

Neben dem Brahman erscheint als magische Kraft das Tapas, die
innere (ursprünglich auch äußere) Erhitzung, seelische Anspannung,
zunächst ebenfalls verbunden mit dem, der sie übt. Wohlbekannt
sind die Erzählungen von erzürnten Asketen, die ihre Gegner durch
ihr Tapas vernichten; Sakuntalâ fällt ja zufolge einer kleinen
Unachtsamkeit einem solchen Fluche zum Opfer. Im Atharvaveda
heißt es von den Brahmanen, daß sie ihren Beleidigern nachsetzen

mit ihrem Tapas und ihrem Grimm und aus der Ferne sie
durchbohren. Und wie der Träger des Brahman Brâhmana heißt, so

derjenige des Tapas Tâpasa. Die Übersetzung dieses Ausdrucks
durch «Büßer» ist durchaus irreführend, denn das Tapas ist so gut
wie das Brahman eine amoralische Potenz. Auch das Keuschheitsgelübde

des Brahmanenschülers, des Brahmachârin, hat keine ethische

Bedeutung, sondern soll lediglich eine Steigerung seiner magischen

Kräfte bewirken. Wie das Brahman, so ist auch das Tapas
schon früh zum kosmischen Prinzip geworden. In den kosmogoni-
schen Mythen wird immer wieder erzählt, wie Prajâpati, um die

Schöpfung hervorzubringen, Tapas übte; dadurch war einer
Entwicklung des Tapasbegriffes ins Kosmische der Weg bereitet, und
so wird denn in philosophischen Liedern des Atharvaveda Tapas
als weltschöpferisches Prinzip gepriesen, ganz ähnlich dem Brahman.

Das Tapas verleiht dem, der es übt, die Fähigkeit des Schauens

und Erkennens: «Durch mein Tapas habe ich erschaut» sagt der
vedische Sänger, und meint damit ein heiliges Lied, das ihm offenbart

worden ist, das also schon vorher als eine Realität bestand; der
Veda als Ganzes besteht ja von Ewigkeit, und seine Worte sind die
Urbilder der Dinge, nach denen der Schöpfer bei jeder Weltentfaltung

die Dinge aufs neue erschafft : eine unmittelbar an die platonische

Ideenlehre erinnernde Auffassung. Durch Tapas findet man

19



auch sonst Verborgenes, und wer höchste Geheimnisse erkennen

will, übt Tapas. Und wie die rituellen Handlungen die Vorgänge
im Universum beeinflussen, so erhält der Asket durch sein Tapas
die Welt im rechten Gang. Anderseits ist ja Tapas eine wichtige
Quelle des Yoga, wo es sich ebenfalls darum handelt, durch
Gedanken- und Willenskräfte Wirklichkeiten zu schaffen, was ins
Kosmische gewendet Çiva, der Schutzherr des Yoga, tut, indem er
die Welt, ganz wie Prajâpati, durch sein Tapas hervorbringt, also

durch bloße Gedankenkraft, durch Vorstellung: die Welt ist
Vorstellung Gottes; da dieser Gott aber identisch ist mit dem Atman,
dem Selbst, ist sie auch meine Vorstellung. Man sieht also, daß die
Grundlehre des Vedânta von der Bewußtseinsimmanenz der
Erscheinungswelt auf das magische Weltbild der Vedazeit zurückgeht.

Und noch ein dritter Begriff ist zu nennen, der im magischen
Weltbild eine wichtige Rolle spielt: die Mâyâ. Es ist dies zunächst
die manchen Gottheiten - guten wie bösen - beigelegte geheime
Kraft und Kunst, Wundererscheinungen hervorzubringen, die dann
aber gerade so wirklich sind wie natürliche Objekte. Und wie das

Brahman, im magischen Denken wurzelnd, in der späteren
Philosophie zum übersinnlichen Weltgrund wurde, so die Mâyâ zum
Inbegriff der Erscheinungswelt als täuschendes Trugbild. Beide
Gedanken liegen schon in den Upanishads vor : das Brahman als

transzendente Realität bereits in den ältesten, der Brihad-âranyaka und
Chândogya, und die Mâyâ als magische Weltkraft in der Çvetâçva-
tara: «Als Blendwerk (mâyâ) wisse du die Natur; der Zauberer
(mâyin) ist der höchste Gott.» Dies ist nur die folgerichtige

Weiterbildung jener uralten Lehre, die Gedanken- und Willenskräfte
schöpferisch sein läßt, denn Brahman ist ja das Bewußtsein; Gott
denkt die Welt, und sie tritt ins Dasein, oder auch, in
Übereinstimmung mit dem Glauben an die Schöpferkraft des Wortes: er
spricht sie aus, und sie ist da. Und wie die mythische Weltanschauung
sich in der indischen Geistesentwicklung auswirkt bis in ihre höchsten

Gipfel, so auch das magische Weltbild: auch dieses ist bis in die
klassischen Systeme der Philosophie lebendig geblieben ; und dies ist
nicht verwunderlich, entstammen doch beide Weltansichten, die
mythische und die magische, als die des erkennenden und des

wollenden Menschen letzten Endes derselben Quelle.

20



Literatur:

W. Wundt, Elemente der Völkerpsychologie. 1913.
W. Wundt, Mythus und Religion (Völkerpsychologie IV 1). 1910.
K. Th.Preuß, Der Ursprung von Religion und Kunst. Globus Bd. 86/87,

1904/05.
K. Th.Preuß, Die geistige Kultur der Naturvölker. 1914.
R. Thurnwald, Psychologie des primitiven Menschen. Zauber. In Kafka,

Handbuch der vergleichenden Psychologie. 1922. S. 291-296.
F. Graebner, Das Weltbild der Primitiven. 1924.
Dürkheim et Mauss, De quelque formes primitives de classification. Année

sociologique 1901/02.
Hubert et Mauss, Théorie générale de la magie. Ebd. 1902/03.
Lévy-Bruhl, Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. 1914.

Lévy-Bruhl, Die geistige Welt der Primitiven. 1925.

A. A. Macdonell, Magic (Vedic), in Hastings, Encyclopaedia of Religion
and Ethics, Vol. VIII p. 311-361.

E. Abegg, Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven
Bewußtseins. Mitteilungen der Geogr.-Ethnogr. Gesellschaft Zürich 1925.

Victor Henri, La magie dans l'Inde antique. 1904.

Sylvain Lévi, La doctrine du sacrifice dans les Brâhmanas. Bibliothèque de
l'école des Hautes études. Sciences religieuses Vol. 11.

H. Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft. Die Weltanschauung der
Brâhmana-Texte. 1919.

Stanislav Schayer, Die Struktur der magischen Weltanschauung nach dem
Atharva-Veda und den Brähmana-Texten. Zeitschrift für Buddhismus
1925.

H. von Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens. Denkschriften
der Königsberger Gelehrten Gesellschaft 1940.

Julius Grill, Hundert Lieder des Atharva-Veda. 1888.

Hymns of the Atharvaveda, engl. Ubersetzung von Whitney-Lanman, Harvard
Oriental Series Vols. VII und VIII.

Hymns of the Atharvaveda, engl. Übersetzung von Bloomfield. Sacred Books
of the East Vol. 42 (Auswahl, mit Ausz. aus dem Kaushika-Sûtra).

Shatapalha-Brâhmana. Engl. Übersetzung von Julius Eggeling. Sacred Books
of the East Vols. 12, 26, 41, 43, 44.

W. Caland, Altindisches Zauberritual. Verhdlgen der Akademie Amsterdam
1900 (enthält die wichtigsten Abschnitte des Kaushika-Sûtra).

W. Caland, Altindische Zauberei. Darstellung der altindischen Wunschopfer.
Ebd. 1908.

W. Caland, Das Vaitâna-Sûtra des Atharva-Veda. Ebd. 1910.

21


	Das magische Weltbild der Inder

