
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Tommaso Campanella: Magia e Grazia. Inediti.TheologicorumLiber XIV.
Testo critico e trad, a cura di Romano Amerio. Roma, Fratelli
Bocca 1957. In-8, 260 pages.

Edizione nazionale dei classici del pensiero italiano. Serie II, vol. 5, pro-
mossa dall'Istituto di Studi filosofici e dal Gentro internazionale di Studi
umanistici, dir. da Giovanni Calö e Enrico Castelli.

Voici, succédant à d'autres, un nouvel inédit de Tommaso Campanella.
M. Romano Amerio, professeur de philosophie au Liceo de Lugano, qui a
donné à nos Studia philosophica (vol. IV, 1944) une étude sur Campanella,
publie maintenant un texte Qui est de gratia gratis data, d'après le manuscrit
de la Bibliothèque Mazarine de Paris. Le thème en est celui-ci: la grâce
opère en nous à la manière d'une magie transcendente et nous fait accéder
à un merveilleux objectif. Campanella s'applique à distinguer la magie
naturelle de la magie surnaturelle. Ce texte précise notre connaissance
d'une pensée multiforme, difficile à saisir. Marcel Reymond

Henri Bergson: Ecrits et paroles. Textes rassemblés par R.M. Mossé-
Bastide. Tome premier, précédé d'une lettre préface à'Edouard
Leroy et d'un avant-propos de Henri Gouhier. Paris, Presses universitaires

de France, 1957, 236 pages.

Il y a longtemps que nous attendions cette publication qui restitue un
certain nombre de documents rares et parfois tombés dans l'oubli. Objectera-
t-on qu'il s'agit là d'œuvres mineures, qui ne renouvelleront pas notre
connaissance du philosophe. C'est bien ainsi que l'entend M. Gouhier dans son
avant-propos: ne cherchons pas dans ces textes, nous dit-il, un autre berg-
sonisme que celui des livres. Mais Bergson est assez grand comme écrivain et
comme penseur pour supporter cette épreuve redoutable. Ajoutons qu'elle
ne constitue nullement une entorse à l'interdiction formelle lancée par lui
relativement à l'édition de pages inédites. Il n'y a pas et il n'y aura jamais
d'œuvres posthumes de Bergson, si les volontés d'un mort gardent quelque
crédit.

Le présent volume, réalisé par les soins intelligents de Mme Mossé-Bastide,
est constitué de brefs articles, de lettres, de sommaires de cours figurant dans
VAnnuaire du Collège de France, de discussions soutenues lors de réunions
savantes, de discours de distributions de prix, d'analyses d'ouvrages et de
préfaces. L'ordre rigoureusement chronologique permet de suivre année après

189



année les progrès de cette réflexion mouvante, qui se ramasse pourtant autour
de «quelque chose de simple, d'infiniment simple, de si extraordinairement
simple que le philosophe n'a jamais réussi à le dire», pour reprendre les

termes mêmes par lesquels Bergson définit toute grande doctrine. Diverses
voies sont successivement tentées: mathématique, psychologie, logique,
pédagogie, histoire, métaphysique, et toutes ces voies convergent vers un
centre. Signalons la réussite étincelante de petits essais sur la politesse, le bon
sens et les études classiques, la spécialité, l'intelligence. L'auteur jugera
sévèrement plus tard ces écrits commandés par telle ou telle circonstance.
Jamais cependant l'accord du style et de la pensée n'a mieux été réalisé par
lui que dans ces brèves méditations destinées aux élèves d'un lycée.

Cette publication nous conduit jusqu'en 1905. De quoi la suite sera-t-elle
faite? Nous nous réjouissons de l'apprendre. René Schaerer

Gallo Galli: Socrate ed alcuni dialoghi platonici (Apologia, Convito, Lachete,

Eutifrone, Liside, Jone). Torino, G. Giappichelli, 1958, 246 pages.
(Università di Torino. Pubblicazioni délia Facoltà di Magistero 12.)

M. Gallo Galli a réuni dans ce volume des études, déjà parues ailleurs,
qu'il a retouchées. Socrate en est le centre. Aussi faut-il regretter que le
Criton et le Phédon n'aient pas fait l'objet d'une étude spéciale.

Il n'a pas voulu faire un commentaire érudit, mais dégager la signification
philosophique de la figure de Socrate et de quelques-uns des dialogues de
Platon qui paraissent le plus proches de la réalité historique de Socrate.

M. Galli reconnaît l'existence d'une véritable éthique socratique,
intellectualiste, avec prise de conscience de l'aspect formel de l'acte moral. La
pédagogie de Socrate est la seule qui soit compatible avec le développement
harmonieux de la personnalité, avec la conquête de la liberté morale.

De leur point de vue, les dialogues de Platon ici examinés illustrent ces

vues, offrant des exemples vécus de la présence de Socrate.

Marcel Reymond

René Schcerer: L'homme antique et la structure du monde intérieur d'Homère

à Socrate. Paris, Payot 1958. Bibliothèque historique, 416 pages.

L'objet premier de ce livre est la découverte d'une structure mentale
commune à l'homme grec, d'Homère à Socrate. Cette constante équivaut à

peu près à ce que Bergson nomme un «schème dynamique», dont il se sert,

par exemple, dans sa réduction de Spinoza à une image simple; on pourrait
également rapprocher la tentative de M. Schaerer de celle de Jung et de sa

recherche des archétypes primitifs, ou de Bachelard et de sa psychanalyse.
Néanmoins le climat est ici moins psychologique que philosophique, plus

exactement historique et littéraire tout à la fois. L'analyse d'Homère permet
de saisir sur le vif le fond de cette constante : « Chante, déesse, la colère...» ;

c'est le début de VIliade. Or, là déjà, il y a deux colères: celle, bien connue,

190



qui est un fait historique, et la colère qui sera chantée, c'est-à-dire l'Iliade
comme poème. La colère part ainsi de l'homme et de son sentiment, pour
monter au dieu qui 1'«estampille», d'où elle redescend sous forme d'un
poème. La colère est ainsi trait d'union entre l'homme et Dieu.

Mais l'homme lui-même a aussi deux natures: avec ou sans Dieu. La
colère pourrait en effet poursuivre son chemin humain, et faire carrière
terrestre; mais elle se perdrait dans le non-valable: c'est l'homme sans Dieu.
Quand en revanche la colère opère le détour par le divin, elle ne cesse pas
d'être une colère humaine; mais elle acquiert en plus sa validité.

Si la colère est un événement psychologique, on voit que le monde grec
refuse le «pur psychologique»; il articule sans cesse le psychologique et le
spirituel, notre conscience d'homme et la divinité, l'immanent et le
transcendant.

Une telle articulation est celle de deux mondes reliés par un itinéraire
spécifique, où «l'aller est passionnel, l'arrêt intuitif et le retour raisonnable»
(p. 34). Et plus loin l'auteur précise: «L'humain et le divin se présentent
comme deux dimensions qui s'articulent dialectiquement l'une à l'autre.
Mais il y a plus : non seulement toute opération humaine joue sur les deux
claviers du ciel et de la terre, mais encore elle s'effectue en deux démarches
distinctes, la montée au principe et la descente à l'exécution.» (p. 344-5)

II se laisse ainsi tirer d'ores et déjà une définition de l'homme grec, qui
en marque à la fois la nature et les limites. Définition qui du reste rappelle
encore une fois les analyses contemporaines de la notion d'«ouverture»,
laquelle postule à la fois la totale autonomie de l'homme et sa totale
disponibilité à l'égard de ce qu'il n'est pas. «Etre homme, c'est être entièrement
ce qu'on est pour accueillir ce qu'on ne peut pas être, c'est épuiser l'immanent
pour mériter le transcendant» (p. 65).

Par conséquent l'homme grec est coupé par une dualité profonde, qui le
tire d'un côté ou de l'autre, sans espoir d'équilibre définitif. Cette dualité
est le ressort des actes humains, des actions tragiques en particulier. En un
mot, faut-il, dans la vie, suivre sa propre voie d'homme, ou assentir aux
décisions venues d'en-haut? C'est là soulever un gros problème, qui est le
problème moral de la vie elle-même, et que souligne excellemment l'auteur.
Car enfin, où se tourner? Pris entre le ciel et la terre, l'homme risque d'oublier
le ciel pour être fidèle à sa nature d'homme terrestre; ou alors il risque
d'oublier la terre en voulant s'égaler aux dieux. A hauteur d'homme, on
ne voit pas plus loin que le bout de son nez; mais à hauteur divine, on ne
voit plus guère les détails de la géographie qui nous entoure. L'alternative
est donc absolue entre l'universel et le circonstantiel. - Remarquons ici que
M. Schasrer marque fort heureusement l'aspect existentialiste et contemporain

de cette problématique spécifiquement grecque.
Permettons-nous une critique pour terminer. M. Schwerer, pour le dire

simplement, mais en toute admiration, donne continuellement le sentiment
qu'il platonise l'histoire, les oeuvres et les hommes. Tout se passe comme si

l'auteur prêtait constamment le flanc à l'accusation d'anachronisme: s'il
prétend «descendre» l'histoire, d'Homère à Platon, il semble néanmoins
l'avoir préalablement «remontée», Platon en mains. Car enfin, le schéma

191



qui dirige les analyses de M. Schwerer, et qu'il retrouve partout (nous venons
à notre tour de le présenter), est un schéma essentiellement et typiquement
platonicien. M. Schaerer a voulu montrer qu'il était homérique aussi; mais
n'y a-t-il pas là peut-être une illusion d'optique?

Par exemple, parlant d'Homère, M. Schaerer écrit: «Tout le secret de la
dialectique platonicienne est déjà contenu dans cette substitution d'une
archê spirituelle à l'archê psychologique» (p. 18). Néanmoins est-il certain

que l'opposition même du «spirituel» et du «psychologique» ait un sens au
temps d'Homère? De même, dans sa conclusion, M. Schaerer se demande
quelle a été la «matière indifférenciée» d'où surgiront les mondes de l'espace
(p. 356) ; et il énumère des noms, distincts de ces choses, et servant à les

«désigner». Or, y a-t-il eu, à l'époque présocratique, et même préstoïcienne,
des «noms» distincts des «choses» qu'ils «signifieraient» extrinsèquement?
Les travaux du linguiste Johannes Lohmann témoigneraient plutôt du
contraire, et avertiraient une fois de plus qu'on n'a peut-être pas le droit
de projeter notre propre mentalité sur l'époque grecque, et en particulier
de projeter notre platonisme sur les penseurs ou poètes archaïques.

A cette critique doit succéder une contrepartie aussi vigoureuse que
sincère: ce livre est en effet une pleine réussite par la pénétration qu'il offre
et fait partager des œuvres de l'antiquité; l'auteur non seulement nous y
fait participer, mais il vit tellement en elles et en est tellement imprégné
qu'il nous en imprègne à son tour. M. Schaerer réussit là un véritable tour
de force: il écrit un «panorama», au sens étymologique où l'essentiel est la
communion intuitive et la totalité organique. II faut souligner en effet que
ce livre vaut autant comme introduction à l'histoire de la littérature grecque,
par quoi il est destiné au plus grand des succès, que comme «Traité des
valeurs grecques». Ajoutons à cela l'excellence exceptionnelle de l'analyse
de Battos (p. 141 sq), et les qualités remarquables du style: concision,
fermeté, justesse.

C'est toute la philosophie personnelle de M. Schaerer qui, en définitive,
surgit en filigrane derrière cette somme de l'Antiquité; et cette philosophie
tient peut-être en deux mots, qui sont toute une vie, une vie de pédagogue
autant que de philosophe : apprendre à faire le détour de la sagesse.

J.-Claude Piguet

Hans M. Wolff: Platon, Der Kampf ums Sein. Francke Verlag, Bern 1957.

L'éditorial et la préface de cet ouvrage signalent avec force les intentions
de l'auteur: reconstruire l'histoire intérieure de Platon à partir des Dialogues

conçus eux-mêmes comme les étapes d'une «grande confession», remonter
en deçà du système et du jeu d'abstractions jusqu'aux profondeurs vivantes
de l'âme, en posant au départ que cette œuvre exceptionnelle fut déterminée
dans sa courbe évolutive par les événements dramatiques de la vie de Socrate

non moins que par certaines aspirations de Platon lui-même à la connaissance

pure.

192



On pense immédiatement au mot de Nietzsche: «Toute grande
philosophie est la confession de son auteur», et ce rapprochement se justifie
d'autant mieux que M. Wolff, qui est professeur de langue et de littérature
germaniques à l'Université de Berkeley (Cal.), a composé son Platon à la
suite d'un ouvrage sur l'auteur de Zarathoustra. Il s'est fait avantageusement
connaître, en outre, par des études sur Gœthe et Thomas Mann.

Le livre se lit avec agrément : la forme en est claire et vivante, les analyses
des Dialogues sont conduites avec une ferveur communicative. Tout atteste
l'honnête homme aux prises avec un grand sujet.

Dès les premières pages cependant le lecteur tressaille d'étonnement. De
l'Apologie, M. Wolff nous dit qu'elle ne saurait, pas plus que le Macbeth de

Shakespeare, figurer parmi les premières œuvres de son auteur, car elle porte
la marque d'une technique achevée. Elle sera donc reportée après le Cratyle,
la Ménon et le Gorgias (p. 11-12). Ces derniers dialogues, Platon les aurait
écrits du vivant de son maître. Les Lettres sont toutes apocryphes ainsi que
l'Epinomis.

L'évolution suivie par le philosophe lui-même au cours de sa longue
carrière dessinerait une courbe assez étrange: parti d'une vision sereine et
même enfantine de la vie, conçue par lui «als heiteres Spiel» (p. 17), Platon
aurait subi la secousse violente d'une conversion politique aux idées

démocratiques («ein Gang nach Canossa» p. 84). Avec le Gorgias («Platos Appa-
sionata» p. 87), l'Apologie et la mort de Socrate, une vision nouvelle se serait
imposée à lui, impliquant une fuite loin du monde (Weltflucht) et s'exprimant
dans le Phédon et le Banquet.

Le Criton, qui vient ensuite, nous fait passer à une étape de réconciliation
qui trouve son expression dans la République, œuvre composite et disparate.
Mais Platon vieillit. Dès le Phèdre un nouveau revirement s'amorce; il
conduira le sage à l'adoption d'une philosophie radicalement empiriste, vitaliste,
nominaliste et sceptique. C'est ainsi que le Parménide, le Théétète et le Sophiste

sont consacrés à la réfutation sans appel de la théorie des Idées. Le Philèbe

surenchérit dans ce sens. Quant au Politique, il ne faut y voir qu'un
«philosophischer Spass» à la manière de Mozart (p. 267) : l'ironie de Platon a ici
pour objet, non plus les sophistes ou les Eléates, mais l'ancienne philosophie
des Essences; Platon se prend lui-même pour cible.

Mais une question ne manqua pas de se poser alors à ce penseur devenu
sceptique: comment justifier, sur une telle base, la morale individuelle et
sociale, comment éviter le relativisme éthique d'un Protagoras, d'un Thra-
symaque, d'un Calliclès? La solution, Platon la trouva dans une profession
de foi pragmatique doublée d'un renoncement à toute explication rationnelle
du cosmos (p. 271, 287). Dans le Timée, le monde apparaît comme un jeu
de forces incompréhensibles. Ce qui prend alors la place du critère de vérité
représenté naguère par l'epistémé, c'est le savoir pratique ou doxa (p. 290,
295). Ce scepticisme éthique culmine dans les Lois où le philosophe,
incapable de distinguer rationnellement le bien du mal, fonde pratiquement
cette opposition sur une sévère réglementation législative. Il trahit «une
méfiance à l'égard de l'esprit et du cœur semblable à celle qui s'exprime dans
la thèse protestante de l'homme radicalement corrompu en sa raison et sa

13 Studia Philosophica XVIII 193



volonté» (p. 298). Dieu n'est plus alors qu'une étiquette servant à désigner
l'exercice de forces incompréhensibles: le message platonicien s'achève sur
une abdication philosophique (p. 299).

Si nous avons tenu à résumer des thèses aussi peu conformistes, c'est en
raison de l'intérêt que suscite une démonstration constamment claire et
vivante. Est-il besoin maintenant d'entreprendre une réfutation?

Deux voies d'approche nous paraissent se légitimer à l'égard de Platon:
lire ingénument le texte sans s'occuper des innombrables travaux de la
critique érudite, recourir, au contraire, à une information documentaire
aussi complète que possible. M. Wolffsemble avoir écarté ces deux méthodes.

Il ne se réfère qu'à Natorp et Rseder, ce qui est trop peu quand on projette
d'écrire un aussi gros ouvrage que le sien. Quant à sa lecture personnelle,
il l'a conduite dans un esprit d'arbitraire et de fantaisie tels que Platon en
devient méconnaissable. Le Phédon nous est présenté en deux chapitres
séparés par l'analyse intermédiaire du Banquet, et cette inconcevable
désarticulation se répète au sujet du Parménide. Car l'œuvre de Platon, bien sûr,
n'a ni structure ni cohérence! Elle obéit à des motifs d'ordre essentiellement
affectifs liés à la vie de Socrate! Elle échoue finalement dans un scepticisme
utilitaire! On ne saurait avec plus d'assurance accumuler plus d'erreurs que
ne le fait M. Wolff. Son livre a peut-être la valeur d'une confession personnelle.

Que retient-il, en revanche, des confidences de Platon lui-même?

René Schœrer

Albert Lejeune, Dr en philosophie et lettres, Ancien chercheur qualifié
du F.N.B.R. S.: Recherches sur la Catop trique grecque d'après les sources

antiques et médiévales. (Bruxelles, Académie Royale de Belgique, classe

des lettres et sciences morales et politiques, Mémoires, collection in 8°

Tome LU, fascicule 2, 1957.) 199 pages.

Connu par de nombreuses publications antérieures et spécialement par
son ouvrage sur Euclide et Ptolémée, deux stades de l'optique géométrique grecque

(Louvain 1948), M. Albert Lejeune vient de publier ses Recherches sur la

Catoptrique grecque d'après les sources antiques et médiévales.

L'optique grecque s'est scindée très tôt en deux disciplines: l'optique
proprement dite et la catoptrique: «La première s'est bornée à l'étude de
la vision directe où le rayon visuel ne subit aucune déviation; elle cherche
à expliquer la perception visuelle de l'espace, les phénomènes de perspective
et la plupart des illusions visuelles. La seconde s'est réservée les cas où le

rayon visuel est brisé; elle s'occupe de tous les faits relatifs à la réflexion et
à la réfraction» (p. 3).

M. Lejeune commence ses recherches à partir d'un ouvrage de l'émir
Eugène qui vécut en Sicile au XIIe siècle. Auteur d'une traduction latine
d'une version arabe d'un ouvrage grec, Eugène nous affirme que la source

grecque était les Optica de Ptolémée; après examen critique, M. Lejeune
conclut qu'il en est bien ainsi.

L'authenticité de l'optique de Ptolémée étant prise comme hypothèse de

194



travail, l'auteur vise à retrouver, dans la première partie de l'ouvrage,
quelles ont été chez les Grecs, les lois fondamentales de la Réflexion (p. 31-69).
Le premier chapitre est consacré à l'analyse des quelques pages de l'Optique
de Ptolémée portant sur les principes fondamentaux de la théorie des miroirs.
M. Lejeune les juge ainsi: «Le moins qu'on en puisse dire est qu'elles témoignent

d'un esprit scientifique remarquable pour l'époque. Les présupposés de
la catop trique sont traités non point comme des postulats dus à une géniale
intuition, mais comme de véritables lois physiques démontrées par
l'expérience et même soumises aux mesures directes.

Ces lois, il est vrai, sont exprimées en fonction d'une théorie interprétative
qui nous apparaît aujourd'hui absurde, parce que nous avons reconnu depuis
longtemps la nature dioptrique de l'appareil oculaire; mais fi fées des faits et
contrôlées par les faits, elles n'en constituent pas moins une approximation
déjà satisfaisante des phénomènes» (p. 46).

Mais si l'Optique de Ptolémée marque le point d'achèvement de la catoptri-
que grecque, peut-on en retrouver la genèse? Le second chapitre consacré aux
Lois de la réflexion avant Ptolémée et le troisième chapitre sur Les lois de la

réflexion après Ptolémée passent en revue les diverses sources grecques encore
accessibles et en tirent les conclusions suivantes: Euclide a probablement
écrit une Catoptrique dont les présupposés devaient être, comme ceux de

son Optique, de purs postulats «l'opticien s'interdisant toute considération
physique ou psychologique et tout recours à l'observation». Dès Archimède,
on trouve attestée une tendance - mais timide encore - «à demander ces

présupposés à l'observacion et à l'expérimentation», tendance qui s'affirme
chez Ptolémée «sous la forme la plus évoluée. Ptolémée demande les

présupposés de la catoptrique à l'expérimentation, une expérimentation poussée
jusqu'aux mesures directes.» Après Ptolémée, la catoptrique est en décadence

comme en témoigne le traité du pseudo-Euclide qui appartient à cette
époque (p. 68-69).

«Les lois de la réflexion conditionnent toute la catoptrique mais n'ont
d'autre raison d'être que de rendre possible la théorie géométrique des

images spéculaires que nous allons maintenant étudier dans le détail» (p. 70).
La seconde partie traite donc de La théorie des images spéculaires en suivant
le même plan que la première: d'abord la théorie ptolémaïque, puis la
reconstitution des théories antéptolémaïques : le premier chapitre expose la
Théorie des images spéculaires chez Ptolémée, le chapitre II vise à débrouiller
le problème des sources de la Catoptrique du Pseudo-Euclide, qui seraient au nombre
de trois, représentant trois couches distinctes, la première avant Archimède
(Euclide?), la seconde avant Ptolémée (Héron?) et la troisième, le pseudo-
Euclide qui serait le compilateur Théon d'Alexandrie. Après le troisième
chapitre (La théorie des miroirs avant Ptolémée), l'auteur nous indique les étapes
probables de la catoptrique grecque:

1. Etape primitive où la catoptrique ignorait la loi de la normale objetmiroir.
2. Euclide a probablement écrit une catoptrique qu'on pourrait retrouver

dans certains théorèmes du pseudo-Euclide.
3. Archimède connaissait déjà les trois lois de la réflexion et avait peut-

être découvert la loi de la normale objet-miroir.

195



4. La Catoptrique d'Héron (I ap. J.- C.) avec laquelle la couche la plus
récente de la Catoptrique pseudo-euclidienne offre des concordances qui
supposeraient une source commune (la Catoptrique d'Euclide).

5. Enfin les livres III et IV de l'Optique de Ptolémée, stade le plus évolué
de la catoptrique grecque. Deux traits le distinguent des autres traités:
«Tout d'abord le souci de souder en un tout bien homogène les données de
l'optique proprement dite et celles de la catoptrique: la théorie des images
spéculaires est maintenue dans un rapport logique étroit avec la vision
directe. Cet effort paraît propre à Ptolémée et confirme l'impression laissée

par ses autres œuvres d'un savant doué d'un grand talent de synthèse et de
mise au point. L'autre tendance est marquée par le recours à l'expérimentation

et par le contrôle des conclusions théoriques par l'observation. On
entrevoit des tentatives dans ce sens déjà chez Archimède. Chez Ptolémée,
il s'agit d'un procédé méthodique» (p. 151).

Enfin la troisième partie (p. 152-188), consacrée à la Théorie de la Réfraction,

comporte un premier chapitre étudiant La mesure des angles d'incidence et de

réfraction chez Ptolémée, d'un second sur La théorie des images vues par réfraction,
d'un appendice sur La réfraction dans la Catoptrique d'Archimède, seul document
antérieur à l'œuvre de Ptolémée qui ait quelque valeur.

Ces recherches amènent M. Lejeune - et son lecteur avec lui - à conclure

que si les Grecs ont été des philosophes subtils, ils ont également su dépasser
le stade de la simple observation (souvent généralisée hâtivement): «Le
traité de Ptolémée nous laisse apercevoir que l'optique et la catoptrique ont
évolué dans un sens qui fait prévoir la conception moderne de la physique,
et nous atteste que les Alexandrins ont à l'occasion pratiqué déjà fort
judicieusement la méthode mathématico-expérimentale» (p. 188). L'intérêt des

recherches de M. Lejeune est manifeste aussi bien pour l'historien de la
philosophie que pour l'épistémologue. Virieux-Reymond

Bogumil Jasinowski: Saber y dialectica, 159 pages. Editions de la Revista
de Filosofia de la universidad de Chile 1957.

L'auteur, professeur à l'Université du Chili, ancien professeur de
l'Université de Vilna, a consacré ce volume à des problèmes d'histoire de la
pensée. Les six chapitres traitent successivement de la nature des
oppositions conceptuelles (ch. I Indole de las oposiciones conceptuales) de la
néodialectique, représentée aux yeux de l'auteur par le mouvement de
pensée qui a pour organe la revue Dialectica, et la dialectique hégélienne
(ch. II Neodialectica y dialectica hegeliana), la dialectique universelle des
notions (ch. III Dialectica universal de las nociones), la trajectoire de la
science antique et son passage à la science moderne (ch. V Formacion de la
ciencia moderna), l'achèvement de la dialectique de la pensée (ch. VI
Culminacion de la Dialectica del Pensiamento).

Le volume tout entier est intéressant mais je désire signaler tout
particulièrement le passage où l'auteur propose un changement de perspective
dans l'appréciation de l'histoire de la pensée mathématique dans l'Antiquité :

196



Les derniers siècles de l'Antiquité grecque sont considérés comme décadents

en comparaison du IIIe siècle av. J.-C., le siècle d'or. Mais en réalité les

mathématiques de l'époque dite décadente sont à l'origine du développement
de la mathématique moderne.

En plus de la conception positive de l'infini, la fin de l'Antiquité nous a
dotés de la notion de personnalité (p. 155). N'y aurait-il donc pas lieu de

changer notre appréciation sur la valeur de la pensée de la fin de l'Antiquité
grecque et ne plus la qualifier de décadente (p. 93)

A. Virieux-Reymond

Jean Ecole: La métaphysique de l'Etre dans la philosophie de Louis Lavelle.

Editions E. Nauwelaerts et Béatrice Nauwelaerts, Louvain et Paris

1957, 312 pages.

La métaphysique de Lavelle est-elle digne d'entrer dans l'histoire de la
pensée humaine à côté de celles des plus grands philosophes? L'abbé Ecole,

qui pose cette question en conclusion de son important ouvrage, remarque
sagement qu'il est encore trop tôt pour y répondre. Toutes les pages du livre,
cependant, tranchent en faveur de l'affirmative, non par un abus de superlatifs

élogieux, mais par une étroite communion de sympathie et d'admiration.

Lavelle n'a-t-il pas, le premier en France, préparé le renouveau de
la métaphysique de l'être dont il reste le représentant le plus marquant?
Métaphysique de l'être, ou plutôt du sujet inséré dans l'être, car la
philosophie s'identifie ici avec la conscience lucide que notre vie prend d'elle-
même, elle est la «science de la conscience» (p. 18). Non que tout se ramasse
en un point spirituel. La conscience étant, au contraire, l'ouverture du moi
sur l'univers entier, la philosophie s'élargit, de ce fait, jusqu'à prendre une
vue totale de l'univers.

Cette ouverture du moi sur le monde signale d'emblée, en l'esprit de ce

penseur cartésien, une divergence par rapport à son illustre devancier: le

cogito lavellien ne s'appuie pas sur un dubito mais sur un assentio, c'est-à-dire
sur un consentement à l'être (p. 35). Premier par rapport au moi, l'être se

pose comme une unité «indéchirable» et univoque. Comment justifier alors
la superposition hiérarchique des valeurs? En admettant à côté du principe
d'univocité, celui d'analogie et corrigeant ainsi Duns Scot par saint Thomas,
Lavelle étant même «plus proche du scotisme que du thomisme» (p. 64),
c'est-à-dire plus analogiste qu'univociste, sans l'être encore assez toutefois,
nous le verrons.

L'être ne se manifeste pas à la conscience sur le type d'un objet. Il est
acte pur souverainement libre. Son action propre consiste à créer des sujets
créateurs, rapport étrange et qu'on ne peut définir que par l'idée de
participation. La participation, dit Lavelle, est «le thème unique de toute
méditation humaine» (p. 133). L'impulsion participante émane de l'être-source
pour conférer au sujet l'existence et l'appeler à réaliser l'essence individuelle
qui est sa fin. En ce sens, l'existence est première relativement à l'essence.
Comment s'effectuera la réalisation de l'essence? Par la médiation d'un

197



possible, qui est le temps, un temps dont les trois dimensions se ramassent
dans l'instant, point d'insertion de l'éternité dans la durée vécue.

Qu'en est-il du mal? Sous ses deux formes - mal sensible (douleur
physique et souffrance morale) et mal moral (faute) - le mal se définit comme
l'acte hautement positif d'une volonté libre qui utilise l'impulsion reçue de
Dieu pour se retourner contre lui (p. 213). Le mal constitue, en même
temps que le «scandale du monde», le motif radical de nos options: il
n'existe que pour que nous l'éliminions.

Dire que le moi se trouve lui-même en prenant conscience de son insertion
participante dans l'être, c'est unir indissolublement l'immanence à la
transcendance, c'est dire que les positions réaliste et idéaliste doivent être
dépassées dans le sens d'un spiritualisme ontologique et axiologique où se

retrouvent les apports d'un Platon, d'un Plotin, d'un Malebranche.
Telle est cette philosophie harmonieuse et puissante. Elle ne laisse pas de

présenter des difficultés. Faute d'avoir attribué un rôle suffisant à l'analogie,
Lavelle, nous dit l'abbé Ecole, n'a pu surmonter les difficultés de l'univocité
et s'est attiré l'accusation de panthéisme, contre laquelle il a toujours
protesté sans parvenir toujours à convaincre l'adversaire. D'autre part, entraîné

par un «vieux reste d'idéalisme» (p. 247), il a édifié une métaphysique du
sujet qui rend insuffisamment compte de l'objectivité propre à certaines
catégories telles que le possible, le temps, l'individu, le mal, et fut conduit
à conclure que nous ne connaissons directement que nous-mêmes.

Cet ouvrage ordonne heureusement sa vaste matière. Il se lit avec autant
d'aisance que de profit. Peut-être regrette-t-on qu'après avoir été

intelligemment amorcées, certaines objections critiques, certaines références
historiques aux grandes intuitions du passé n'aient pas été développées ou
précisées. La tentative d'accorder Lavelle avec saint Thomas emporte-t-elle
l'adhésion? Nous en doutons un peu. Mais, en attendant, encore une fois,

que le temps, juge de toutes choses, se prononce sur Lavelle, l'étude synthétique

de l'abbé Ecole jouera le rôle d'une référence indispensable.
René Schœrer

Karl Jaspers: Die Atombombe und die Jukunft des Menschen. Politisches
Bewußtsein in unserer Zeit. R. Piper & Co. Verlag, München 1958.

Angesichts der philosophischen Gegenwartslage, zu deren Kennzeichen
die Vernachlässigung der sozialen und politischen Problematik gehört, ist
das hier anzuzeigende Buch auf den ersten Anschein ein auffallendes, besonderes

Ereignis. Darin wird ein entscheidender Tatbestand unserer politischen
Situation, die Möglichkeit der Selbstvernichtung der Menschheit durch die
Atombombe, Anlaß zu einer weit ausgreifenden philosophischen Besinnung
auf die politische Problematik in ihrer heutigen Gestalt. Diese Besinnung
vollzieht sich im großen Zusammenhang einer umfassenden Philosophie der
Politik und zeichnet sich aus durch eine allseitige Erwägung verschiedener
Möglichkeiten und Perspektiven; sie stößt zu schlechthin letzten Fragen vor,
zum «Grund des Menschseins», zur Frage, «was der Mensch ist und sein

198



kann» (22), und wird zum eindringlichen Appell aus tiefster Sorge. Mit dem
Ernst und der Intensität dieser Besinnung kontrastiert nun freilich nach
meinem mehrfach erwogenen Eindruck das befremdliche Ergebnis, daß hier
die Philosophie in seltsamer Uberspannung und extremer Radikalisierung
des «Überpolitischen», dessen grundsätzlicher Führung alles Politische
zugestandenermaßen zu unterstellen ist, an der politischen Wirklichkeit
vorbeizugehen scheint, ja Politik in sublimste Ethik bestimmter metaphysischer
Ausprägung aufzulösen trachtet. Die erhellenden Ausblicke und die
hilfreichen Analysen, die sich in großer Zahl finden, aber auch das Beschwingende

(wenn diese Anleihe bei Jaspers erlaubt ist), das manche erfahren
mögen, werden zurückgedrängt durch zwei Grundthesen, die im Verlauf
der Besinnung immer schärferes Profil erhalten und die der Verfasser, trotz
aller Vorbehalte und Einschränkungen, nicht müde wird dem Leser in
immer neuem Kontext als unausweichlich vorzuzeigen. Vieles ist einleuchtend,

scheint anders nicht denkbar, und oft könnte man geneigt sein, selbst
der überall scheinbar wirksamen Grundtendenz aus innerster Überzeugung
zuzustimmen, bis dann Jaspers nicht nur an Grenzen heranführt, sondern
diese überschreitet und im Herausheben seiner zwei Grundthesen das Ganze

unter einen neuen, fragwürdigen Aspekt stellt. Der mögliche Einspruch, zu
dem der Verfasser veranlaßt, scheint an verschiedenen Akzentuierungen zu
hängen, jedoch an solchen entscheidenden Charakters.

Wenn ich von « Grundthesen» spreche, muß ich allerdings beifügen, daß
diese Thesen, die ich bloß vereinfachend so nenne, für Jaspers vornehmlich
in Möglichkeiten und Perspektiven bestehen, deren Gegenpositionen und
Varianten er ebenfalls sieht und erwägt (z.B. 448ff. u. 463ff.), und daß auch
diejenigen Gedankenrichtungen, die als bevorzugte Grundlinien herausscheinen,

unter dem «Ceterum censeo» stehen: «es bleibt alles in der Schwebe»

(32), ja dies so sehr, daß mancher Widersprüche zu sehen glaubt. Das, worauf
die Grundgedanken abzielen, ist keiner «eindeutigen Aussage» zugänglich
und wird nur «im unbestimmbaren Glänze eines Morgenrotes» fühlbar (70).
Und: «Was wir tun, das sollen wir offenbar in der Unsicherheit tun, nicht
in einer trügerischen Gewißheit des Vorhersehens im Ganzen» (92). «Das
politische Handeln ist stets wie ein Versuch in einem dunklen Ganzen» (120).
Es fällt mir deshalb schwer, das Fragwürdige, ja nach meinem Dafürhalten
Unannehmbare der zwei Grundthesen herauszustellen und gleichzeitig in
der notwendigen Stilisierung der leitenden Gedanken der Intention des
Verfassers und der differenzierten Fülle gerecht zu werden.

Es sei mir erlaubt, mich auf die überall gegenwärtigen Grundthesen zu
beschränken und von einem Referat des mit zahlreichen Wiederholungen
belasteten und verschlungenen Gedankengangs abzusehen, der schwebend
in sich zu kreisen scheint und sich durch eine exponierende Einleitung und
drei detailliert gegliederte Teile breit hindurchzieht, der mit allgemeinen
Erörterungen von Politik, Ethos und Opfer, die «an Grenzen führen» (erster
Teil) beginnt, von da zur Analyse der «gegenwärtigen politischen Weltlage
vom Standpunkt des Abendländers» (zweiter Teil) fortschreitet, um in der
«Erhellung der Situation des Menschen im Umgreifenden» (dritter Teil)
den Kern zum Thema zu machen, d.i. den «Boden» zu finden für die «un-

199



lösbaren Fragen» (252) des ersten und des zweiten Teils. Die zwei Grundthesen,

die auf der schroffen Alternative zwischen «Untergang» des
Menschen oder «Wiedergeburt aus seinem Ursprung» beruhen (402, auch z.B.
95, lllf., 456), lassen sich etwa wie folgt zusammenfassen, wenn wir sie
zunächst vorläufig und grob charakterisieren :

Die erste These: Der Untergang der Menschheit sei «für die rein rationale
Erwägung», «für den Verstand», bei gleichbleibenden Verhältnissen, wie
sie heute hinsichtlich des Vorhandenseins der alles vernichtenden Bombe,
der weltpolitischen Situation sowie der Einstellung und des Tuns der
Menschen gegeben seien, «wahrscheinlich» (z.B. 21, 251, 281, 403). Die Annahme
einer «Selbsthemmung des Atomkrieges», die heute weithin vertreten wird,
sei unbegründet (95 ff., insbes. 103). Es sei eine «fast unausweichliche
Zwangsläufigkeit», daß die Bombe geworfen werde (319). Freilich bleibe
dieser Ausgang bei aller verstandesmäßigen Wahrscheinlichkeit ein
ungewisser, weil die Zukunft nicht vorweggenommen werden könne (393, 229f.),
und Jaspers gesteht: «daß ich, was der Verstand uns unumgänglich von der
Wahrscheinlichkeit des Untergangs sagt, nur für Augenblicke in meinem
Herzen wirksam werden lassen kann» (466). Der mögliche Untergang steht
aber für Jaspers so sehr in Aussicht, daß sich ihm gemäß der zweiten These

gebieterisch die Notwendigkeit einer radikalen «Umkehr» aufdrängt.
«Niemand will, und es geschieht doch» (233). Dieser wahrscheinliche Ausgang
stehe entweder als die physische Selbstvernichtung der Menschheit bevor,
die heute möglich geworden ist, oder er drohe in der Form einer totalitären
Erdherrschaft, welche die Substanz des Menschseins vertilgen, das «lebenswerte

Dasein» verunmöglichen könnte, indem der Mensch in «einem funk-
tionalisierten Dasein existenzlos sich wiederholenden Lebens» aufhören
würde, er selbst zu sein (156, 22Iff., insbes. 228).

Die zweite Grundthese: Dieser «wahrscheinliche» Untergang in seiner
zweifachen Gestalt könne nur abgewendet werden, wenn eine «Umkehr»
des Menschen vollzogen werde, die als eine eigentliche Wandlung des Wesens
des Menschen, wie er bisher in der Geschichte hervortrat, als ein «Ruck im
Wesen des Menschen», jedoch «auf gleichbleibender Naturgrundlage»,
angesprochen wird (passim, z.B. 22, 49, 199f., 246, 263, 281, 283, 289, 320f.,
371 usw.). Das «Wunder der Verwandlung des sittlichen Menschen» sei

notwendig (50). Im Menschen müsse stattfinden eine «Verwandlung seiner

Erscheinung aus der Verdorbenheit zurück zu sich selbst, zum Ursprung
seines Wesens» (402). Die erforderte Wandlung sei eine Steigerung «aller
Ansätze, die einst zur Erneuerung, Umkehr, Wiedergeburt des Menschen

getan worden sind» (325). Dabei gehe es um «rational unlösbare» Entscheidungen

(222); die «unerläßliche Umkehr» sei nicht zu «planen» (321 f.).
Mit dieser «Umkehr» würde der Mensch allgemein in den Raum der
«Vernunft» im Jasperschen Sinne, «des Sublimsten» (457), gelangen. Damit
träte der Mensch in den Bereich «des anderen neuen Denkens», in dem das

«umgreifende Vernunftdenken» die Führung des «Verstandes» übernimmt
(252f., 283). «Die Vernunft ist das Wesen des eigentlichen Menschen» (457).
Weil die Zeit dränge und der heutige Zustand schon morgen ins Verderben
führen könne, müsse die «Umkehr», als «ein Ruck», «sofort» (456), und

200



zwar in jedem Einzelnen, in breiten Massen vollzogen werden (319,323,324f.,
395, 404, 418, 419, 455, 474; 364: Erleuchtung durch Vernunft und Wandlung

der Denkungsart in «den Massen in Ost und West»), Andernfalls ergäbe
sich die nötige Sicherheit nicht ; auch deshalb nicht, weil die verantwortlichen
Staatsmänner aus den Massen aufsteigen (69, 231 f., 326). Die «Umkehr»
gilt selbst in bezug auf «jede kleine Handlung, jedes Wort, jedes Verhalten
in den Millionen und Milliarden» (50). Hinsichtlich der erforderlichen Zeit
ist freilich nicht zu übersehen, daß gelegentlich auch gesagt wird, der Mensch
verwandle sich «langsam», und es brauche Zeit «im Ganzen» (339), ja die
Umkehr sei «für absehbare Zeit» nicht anzunehmen, sie werde sich «irgendwann»

ergeben, und sie gelte «auf lange Sicht» (393), was nun aber mit der
Funktion, die der «Umkehr» in unserer heutigen Lage zugeschrieben wird,
nicht recht harmonieren will. - Politik stand schon immer unter der
überpolitischen Forderung. Daß diese Forderung nicht zur Wirkung kam, hatte
zwar verheerende, jedoch nicht schlechthin vernichtende Folgen, wie dies

für unsere Lage angenommen werden müsse. Ein Fortbestand der Menschheit

in einem lebenswerten Dasein aus tieferer Substanz sei deshalb nur unter
der Voraussetzung der «Umkehr» gesichert. «Entweder wächst der Mensch
durch Freiheit zu sich selbst und hört nicht auf in der Spannung solchen
Wachsens oder er hat sein Recht zu leben verwirkt. Er muß seines Lebens
würdig sein oder er vernichtet sich» (247).

Versuchen wir, uns von diesen zwei Grundthesen, die uns zwar ans Herz
greifen, zugleich aber befremdlich erscheinen, fragend und kritisch Rechenschaft

zu geben; auch in der Erwägung von Möglichkeiten, wobei aber die
Kürze dieser Hinweise die differenzierten Darlegungen des Verfassers nicht
einzuholen vermag.

Die postulierte «Umkehr», um mit dieser zentralen und eigentlich
philosophischen These zu beginnen, scheint mir vor allem zwei in unserem
Zusammenhang bedenkenswerte Behauptungen in sich zu schließen. Im Sinne
einer ersten Behauptung wird, trotz allen Vorbehalten und dem nicht zu
Boden kommenden «Schweben», unterstellt, eine «Umkehr» sei im Hinblick
auf die menschliche Wirklichkeit, wie sie in der Geschichte und der jeweiligen
Gegenwart erfahren wird, sinnvoll denkbar, und zwar in solcher Radikalität,
Breite und Plötzlichkeit, daß die ungeheure Gefahr der Bombe aus allgemein
veränderter und verläßlicher Einstellung gebannt wäre. Bei allem jenseitigen
Glanz, die der «Umkehr» bei Jaspers zukommt, hat sie doch wesentlicherweise

eine Funktion in der heutigen besondern Lage, um derentwillen sie auch
bei Jaspers zum zentralen Thema ward. Dazu ist doch wohl festzustellen,
daß wir nicht die geringsten Anzeichen für eine solche «Umkehr» besitzen,
zudem mit der geforderten und bei Annahme der ersten Grundthese des
Verfassers durch die Situation bedingten Plötzlichkeit und Breite. Selbst wenn
die «Umkehr» durch «radikale» und «freie Entschlüsse» bewirkt oder doch
vorbereitet werden könnte, was der Verfasser zuweilen anzunehmen scheint
(392, 448), wäre sie so unwahrscheinlich, daß darauf nicht abgestellt werden
könnte. Nimmt man gar an, die «Umkehr» lasse sich im wesentlichen nicht
willentlich herbeiführen, nicht «erzwingen» (51 f., 128), so muß man erst
recht davon ausgehen, daß sie ausbleiben werde - wie sie, anscheinend aus

201



tief in der Natur des Menschen verwurzelten Gründen, bis auf den heutigen
Tag der Menschheitsgeschichte ausgeblieben ist. Jaspers sagt selber, die
«Erfahrung» lasse eine «Umkehr» nicht erwarten, und Ansätze früherer
Zeit könnten nur als «fordernde Erinnerung» gelten (52). Wir kommen um
die Feststellung nicht herum, daß hier eine Annahme unterstellt wird, die
in ihrer Irrealität der Realität der Bombe, als deren reale Gegenmaßnahme
sie unbeschadet ihrer inkommensurablen Tiefe doch immer auch gedacht
ist, in seltsamer Weise unangemessen zu sein scheint. - Doch sei dem wie ihm
wolle : es ist nicht zu sehen - und damit komme ich auf den weit wichtigeren
Sachverhalt, der von der zweiten in der These eingeschlossenen Behauptung
getroffen wird -, wie die vollzogene «Umkehr» jene Sicherheit gegen die Bombe
zu geben und den «wahrscheinlichen» Untergang zu bannen vermöchte.
Damit nämlich die «Umkehr», einmal vollzogen, das von ihr Erwartete
leisten, damit sie das Dasein aller Menschen verbindlich ordnen und so die
Bombe bannen könnte, müßte sie absolut Verbindliches verfügbar machen,
was offenbar in zwei Formen auszudenken wäre: in der Form von zum
vornherein fertigen inhaltlichen Normen, die für alle einsichtig wären, oder in
der Form einer intuitiven ethischen Potenz, die von Fall zu Fall das Verbindliche

jeweils schaffen würde und allen Menschen zukäme. Beide Denkbarkeiten

sind aber in menschlicher Wirklichkeit grundsätzlich nicht realisierbar
(- wenn wir, wozu aller Anlaß besteht, von einem Rekurs auf «Transzendenz»

Umgang nehmen). Für die erste Form, deren klassischer Ausdruck
das Naturrecht ist, hat dies Jaspers schon immer gesehen, und er betont auch
jetzt, daß sich die «Vernunft» nicht in inhaltliche Verhaltensanweisungen
ausmünzen lasse. Dagegen scheint er anzunehmen, der Mensch könne sich
im Aufschwung der Vernunft der zweiten Form vergewissern, was bei
vollzogenem Aufschwung aller zur Vernunft eine grundsätzlich vollkommene
Zusammenstimmung aller ergäbe.

Diese Annahme ergibt sich aus der grundlegenden philosophischen Position

vonJaspers, die «Existenz» und «Transzendenz» in einer ganz bestimmten

Weise in Beziehung setzt. Der Mensch wurzelt danach wesentlicherweise
in der «Transzendenz»: als «mögliche Existenz» weiß er sich als von
der «Transzendenz» «geschenkt» (doch wohl in Parallele zum
theologischen Satz von der Geschöpflichkeit des Menschen im Angesicht Gottes),
und im «Aufschwung» zur «Vernunft» erfährt er die «Transzendenz» als

«unbedingte Forderung», um hier in aller Kürze daran zu erinnern. Diese
anderwärts begründete Position ist auch im vorliegenden Buch überall
bestimmend und wird bei Gelegenheit in Umrissen skizziert (vgl. z.B. 290ff,
301 ff.). Die «Umkehr» komme aus «anderem Ursprung», als sie die
diesseitige Realität darstellt (52). Die «Vernunft» sei «die Grundverfassung,
die von anderswoher in diese Welt der Realität tritt» (299). Sie erschließt
«die Erfahrung des übersinnlichen Grundes, durch den wir sind» (321).
Das Handeln aus Vernunft steht in der «Verantwortung vor der Transzendenz»

(489). Das Vertrauen in das dem äußern Anschein nach Utopische
der Vernunft sei «nicht in dieser Welt gegründet, sondern wird uns gegeben
aus dem Umgreifenden» (489). Für den «Vernunftglauben, der der
philosophische Glaube ist» (490), ist «dieses zeitliche Dasein nicht die letzte Wirk-

202



lichkeit» (491). Mit dem Denken der «Unsterblichkeit» schließt der
Verfasser aufschlußreicherweise sein Buch (493ff.), weil mit dem Ausbleiben des
Gedankens der Unsterblichkeit «aller Ernst aufhöre» (498). Der so behauptete

Bezug zur «Transzendenz» als dem Absoluten läßt sich aber nicht in
objektiven Gehalten fixieren: was im Raum der Vernunft zu tun ist, ist
«nicht eindeutig» (z.B. 33). - Es fragt sich nun, ob das Wesen des Menschen
mit einer solchen metaphysischen Ausdeutung stehe und falle, was Jaspers
im vorliegenden Buch nunmehr mit sehr realer Tragweite unterstellt. Mich
dünkt, daß wir uns schlicht auf die Annahme eines für uns unausschöpfbaren
gemeinsamen Grundes des Menschen beschränken müßten, der als Grenze
aller metaphysischen Deutungen hinzunehmen wäre (verfügt doch der
Mensch nicht über sich selbst) und den man nur unter ausdrücklichem
Verzicht auf intersubjektive Gültigkeit weiter ausdeuten mag. Wir könnten so
höchstens sagen, daß sich der Mensch gegeben sei, nicht aber, daß er sich

von der «Transzendenz» «geschenkt» sei, woraus dann weiteres abgeleitet
wird. «Vernunft» wäre dann nicht der Raum, in dem sich die «Transzendenz

», das heißt Absolutes, irgendwie kundgeben würde, sondern der offene
und unabgeschlossene Raum intersubjektiver Verständigung, in den wir als

geistige Menschen hineinschreiten und in dem Relatives immer neu
erarbeitet wird, und zwar unter Verwendung von objektiven, das heißt
intersubjektiv verwendbaren Kriterien, ohne die Möglichkeit, auf Absolutes
pochen zu können. Es ist schlechterdings nicht zu sehen, wie ein Fundament
für eine politische Gesamtordnung der Erde möglich sein soll ohne Verzicht
auf dogmatische Letztdeutungen des Menschen, ganz gleichgültig, von
welcher Seite sie kommen mögen.

Doch gehen wir dieser Frage nach der Zulässigkeit einer solchen
metaphysischen Position als einer möglichen intersubjektiven Wahrheit nicht
weiter nach und bedenken wir den schon kurz erwähnten Sachverhalt, daß
es auch nach Jaspers zugestandenermaßen nicht möglich ist, das Verbindliche,

das durch die Vernunft im Einzelnen zur Aussprache gelangt, in
objektiven Kriterien, das heißt intersubjektiv verwendbar festzulegen. Anderseits

erhebt die Vernunft, mit der wir zur «Transzendenz» in Bezug gesetzt
werden, den Anspruch, das Richtige zu treffen, weil in ihr die «unbedingte
Forderung» erfahren wird. Diese Auffassung muß unvermeidlicherweise zu
unlösbaren Schwierigkeiten führen, wenn es gilt, der «Gemeinschaft der
Vernünftigen» (303, 310) die politische Form zu geben. Diese erblickt Jaspers
in der Demokratie, der er schicksalhafte Bedeutung beimißt (419ff). Wenn
die Demokratie zu Ende sei, dann werde «das Ende durch die Atombombe
vollzogen» (440). Die Demokratie im Sinne von Jaspers beruht aber letztlich

auf dem Einzelnen und seiner im Aufschwung zur Vernunft erfahrenen
«unbedingten Forderung», die nicht objektivierbar ist. Nun sehr zugespitzt
gesagt: die Demokratie ist letztlich auf dem möglichen Dynamit isolierter
und inappellabler Einzelexistenzen gegründet; ein Sachverhalt, an dem
auch die «Kommunikation» nichts ändert, da auch sie durch die je einzelne
Existenz beglaubigt wird. Zwar heißt es, im Raum der Vernunft gebe es

«keine ,letzten Standpunkte'» (304), doch soll die «Vernunft» in ihrem
Bezug zur «Transzendenz» ein Letztes sein. Ferner betont Jaspers wohl

203



das gemeinsame Ringen um das Richtige, vor allem im schönen Wort vom
«liebenden Kampf», das die höchste Form menschlicher Auseinandersetzung
vergegenwärtigt. Doch über allem schwebt das Damoklesschwert der schließlichen

Dogmatisierung, eines unwiderruflichen Ja oder Nein des Einzelnen,
der aus der Erfahrung der «Transzendenz» die Vollmacht zu unbedingtem
Handeln zu empfangen vermeint. Es heißt: «Denn unvoraussehbar ist der
Mensch mit seinem aus dem Ursprung kommenden Entschluß» (391). Und
«jedes Tun des Menschen» wird in emphatischer Weise als «Wagnis»
beschworen (395). Ich sehe hier große Gefahren für die politische Praxis, und
man muß sich fragen, ob nicht folgendes gelte: Im politischen Bereich kommt
es nicht auf ein durch Existenz vermitteltes, wenn auch schwebendes Absolutes

an, das in unsere kontingente Welt quer hineinstehen würde, sondern
auf die relative Ausarbeitung von Vertretbarem und (sagen wir es so) von
Menschlich-Praktikablem in den konkreten und einmaligen Konstellationen.
Da im gemeinschaftlichen Dasein ein Absolutes nicht verfügbar gemacht
werden kann, bleiben wir auf Relatives angewiesen, ohne daß dadurch der
je meinigen Existenz oder den Gleichgestimmten in der « Kommunikation » ihr
eigenes Absolutes abgesprochen werden soll. Das Relative ist angesichts der
«unbedingten Forderung», die als sittlicher Befund nicht abgewiesen werden
kann und sich im unausweichlichen und ständigen Fragen nach dem wahrhaft
Verbindlichen unverkennbar kundtut, ein Verbindliches, das in Tieferem
wurzelt als ein bloß Nützliches und Brauchbares. Aber es ist der Revision
unterworfen und, bei allem sittlichen Ernst, als ein immer noch mögliches
Vordergründiges dem Kompromiß zugänglich und in intersubjektiv
verwendbaren, (sagen wir es wiederum) praktikablen Kriterien formulierbar.
Auf solchem Fundament beruht alle Gemeinschaft der Menschen, nur daß
erst heute die angedeutete Relativität auf tieferem Grund einsichtig ward.
Gemeinschaft, die ja primär auch immer eine Gemeinschaft der Sprache
ist, gibt es nur auf der Grundlage eines mehr oder weniger Eindeutigen und
intersubjektiv Mitteilbaren, das dann aber ein Relatives ist - mag es auch
im unzugänglichen Absoluten wurzeln. Von der direkt im Absoluten
verwurzelten Existenz kann die Brücke zum gemeinschaftlich Verbindlichen
nicht geschlagen werden. Wie groß die Gefahr der dogmatischen
Verabsolutierung ist, der mir Jaspers von seiner Transzendenzposition aus Vorschub
zu leisten scheint, zeigen immer wieder die theologischen Spiegelbilder zu
solcher Position, mögen auch dabei Zerrspiegel im Gebrauch sein: man
schmeichelt sich eines bevorzugten Kontaktes mit dem Absoluten, unein-
gedenk der Tatsache, daß im unvermeidlichen Kurzschluß das vermeintliche
große Licht mit einem Schlag erlischt und Finsternis sich ausbreitet.

Die unauflösbaren und nur im historischen Kompromiß zu überbrückenden

Meinungsverschiedenheiten, in die wir bei der Realisierung einer
demokratischen Gesellschaft hineingeraten, werden durch das Fehlen zureichender
vermeintlich inappellabler Instanzen illustriert. Als Beispiel diene das für
eine demokratische Gesellschaft so fundamentale «Postulat der Gleichheit»
als die Einräumung «gleicher Chancen» (421), diese «unantastbare sittliche
Grundforderung» (439), die vom Gleichmachen unterschieden werden
müsse und darauf ausgehe, «ohne Gewaltsamkeit Rangordnungen entstehen

204



zu lassen» (44). Jaspers spricht allzu unbeschwert von diesem praktischen
Grundsatz, als ob jeder wüßte, wie er zu realisieren sei, als ob er ein Gebot
der Vernunft wäre, das Helligkeit um sich verbreitet. In Wirklichkeit
verweist der Satz auf einen unentwirrbaren Knäuel von Problemen, auf ein
kaum zu durchdringendes Dunkel. Dies hängt daran, daß sich der Mensch
im unlöslichen Zusammenspiel von Rezeptivität und Spontaneität bildet und
entfaltet und daß Art und Ausmaß der zu schaffenden «Gleichheit der
Chancen» unbestimmt und offen bleiben. Alle Einräumung von Chancen
ist immer auch ein Gleichmachen, und alles Gleichmachen ist ein Einräumen
von Chancen. Soll zum Beispiel das Erbrecht eingeschränkt oder
ausgeschlossen werden? Ist «Gleichheit der Chancen» nicht schon dem Kind,
im Milieu der Familie, im Herkommen usw., einzuräumen? Hat schon der
Nasciturus Anspruch darauf? und wie, wenn in fernerer Zukunft in die
Biogenese des Menschen eingegriffen würde? Fragen über Fragen, die Raum
geben einem endlosen «liebenden Kampf» auf einem Feld, dessen äußerste
Grenzen gebildet werden vom Recht des Stärkeren und von nivellierender
Uniformierung.

Abgesehen von diesen Schwierigkeiten darf die historische Relativität der
Demokratie nicht übersehen werden. Jaspers scheint mir dem bedeutsamen
Umstand zu wenig Rechnung zu tragen, daß die Demokratie vielen Völkern
und breiten Massen für vielleicht sehr lange Zeit gar nicht angemessen sein

kann, weshalb auch in dieser Hinsicht eine «Umkehr» nicht «sofort» möglich

wäre. Diese Völker, die nicht Demokratien im eigentlichen Sinne sind,
«die weder totalitär noch frei sind», werden befremdlicherweise der «Schaumschlägerei

moralisch-politischen Geredes» (149) bezichtigt, ohne die konkrete
Situation ausreichend zu würdigen. Des weitern ist heute die von Jaspers
völlig übergangene Frage allen Ernstes und offen zu stellen, inwiefern nicht
auch in den modernen Massendemokratien des Westens bisherige demokratische

Verfahren abzubauen und durch neue Herrschaftsformen abzulösen
seien, je verwickelter und unübersichtlicher die Daseinsvoraussetzungen
werden und je mehr sich Sach- und Fachwissen als unerläßliche Bedingung
für funktionierende politische Ordnungen erweist.

Da Jaspers verhüllt-unverhüllt ein Absolutes in der politischen Ordnung
des Daseins verfügbar machen möchte, tendiert seine Philosophie der Politik
auf eine Überwindung des Politischen. Dies liegt durchaus in der Linie seiner
These von der Notwendigkeit der «Umkehr». Zwar wird immer wieder
betont, daß die politische Ordnung der «Gewalt» bedürfe (z.B. 57, 59f.),
auch ein Friedenszustand sei «nie absolut sicher» (156), und eine
Weltföderation würde sich in einem «bleibend labilen Zustand» befinden (147).
Der Verfasser betont, «daß das menschliche Dasein zuletzt auf Gewalt
gegründet ist» (209). Das Gegenteil würde nur für «Engel» gelten (110). Aber
dahin zielt nun eben die These von der «Umkehr»: «Am Ende steht
entweder die totale Vernichtung des Lebens oder die Verwandlung des Menschen
und seines Zustandes dorthin, wo der physische Kampf aufhört. Noch aber
ist die Zeit des Übergangs» (87, vgl. auch 222). Wenn Jaspers sagt, es komme
in der Politik «eigentlich auf das Überpolitische an» (340), so zielt er damit
auf die Überwindung des Politischen. Stellt man nicht auf die «Umkehr»

205



ab und anerkennt man die Relativität alles kollektiv Verbindlichen, das

darum letztlich stets auch autoritativ festgelegt und mit «Gewalt» gestützt
werden muß, so bleibt die «Gewalt» als dasjenige, auf das es in der Politik
ganz eigentlich ankommt, wiewohl diese wesentlicherweise auch stets der
Führung durch das (relative) Überpolitische zu unterstellen ist.

Streichen wir den fragwürdigen Transzendenzbezug als Wesenskonsti-
tuens des Menschen, so bleibt als Bezugsbasis für alle intersubjektive
Verständigung und politische Ordnung das menschliche Dasein in der Vielfalt
seiner historisch-relativen Ausprägungen und mit dem unausschöpfbaren
und unzugänglichen Grund. Ja, wir können sagen: das «bloße Leben» bleibt,
wenn wir uns bewußt sind, daß das «bloße Leben», wie es Jaspers unterstellt

(z.B. 51, 64, 72, 478ff.), eine Abstraktion ist (von Grenzfällen
abgesehen). Diese Bezugsbasis ist nicht nur human in einem weiteren Sinne,
sondern zugleich realer Tatbestand, der - ohne Einbuße einer ihm eigenen
Tiefe - mit dem schwebenden philosophischen Glauben an den Grund des

Menschseins kontrastiert. Mir scheint, daß Jaspers von seiner Transzendenzposition

aus tendenziell weite Kreise aus dem Bereich des Lebenswerten
ausschließt. Dazu wäre einiges zu sagen; auch zu dem damit zusammenhängenden

Urteil über gegenwärtige und sich abzeichnende künftige Daseinsformen

und das angeblich allgemein sinkende Niveau unserer Epoche (vgl.
z.B. 92, 120, 152, 167, 396ff.; 399: «Die Lichter erlöschen. Man fühlt sich
ins Bodenlose fallen»), wobei auch die Bemerkung zu bedenken wäre, daß
«für Augenblicke Menschenverachtung fast unumgänglich scheinen mag»
(438). Doch kann ich hier darauf nicht eingehen.

Im Übergang zur zweiten These des Buches möchte ich gleich zu Beginn
unterstreichen, daß wir die Bedrohung durch die Atombombe nicht ernst

genug nehmen können; wir müssen Jaspers dankbar sein, daß er so eindringlich

daraufhinweist. Die Bombe ist da, und wenn sie nicht mehr da sein sollte,
können Menschen sie jederzeit herstellen. Dies vorausgeschickt, möchte ich
trotzdem die Gegenthese aufstellen, daß der Untergang durch die Bombe
gerade deshalb unwahrscheinlich ist, weil es für alle um das Überleben geht.
Wird die apokalyptische Radikalisierung der heutigen Situation, in deren Richtung

die Gedanken von Jaspers doch zielen, und die übrigens heute namentlich

in theologischen Kreisen weit herum wundersame Blüten treibt, auf ihr
reales Maß zurückgeführt, dann ist die Lage zwar immer noch bedrohlich
genug; sie kann aber wenigstens ohne «Umkehr» sinnvoll angegangen
werden, mit Aussicht auf grundsätzliche Meisterung. Eine Erwartung, die
Jaspers, so sehr er auch die Wahrscheinlichkeit des Untergangs in der
«Schwebe» hält, Seite für Seite immer wieder zunichte macht. Das Überleben

aller, das immer mehr als «bloßes Leben» im Sinne einer Abstraktion
ist, seine ihm je eigene Tiefe besitzt und in den Völkern und Kulturen der
Erde in einer Fülle von Leitvorstellungen der Daseinsführung auseinandergefaltet

ist, setzt voraus, daß das Risiko der Selbstvernichtung gebannt
werde. Das Außerordentliche der Situation zwingt zu außerordentlichen
Gegenmaßnahmen und bewirkt zunächst die «Selbsthemmung» der Bombe.
In der Ausarbeitung von Gegenmaßnahmen, die allseitig in Gang gebracht
werden, und die, um wirksam zu werden, nur gemeinsam getroffen werden

206



können, werden konkrete Einrichtungen geschaffen werden müssen. Diese
Einrichtungen setzen zwar ein gewisses Maß von innerer Einstellung auf
Verständigung und Beseitigung der Konfliktstoffe immer schon voraus, und
insofern führt das «Überpolitische» das Politische, wenn auch in der Gestalt
relativer menschlicher Maßstäbe; diese Einrichtungen sind aber ihrerseits
die reale Basis, an der sich jene Einstellung festigen und konkrete Gestalt
annehmen kann. - Daß hierbei in der gegenwärtigen Situation die
Großmächte das Entscheidende vorzukehren haben, daß keine Diskussionen mit
allen Völkern stattfinden können und schließlich die Vielzahl der Staaten
autoritativ gezwungen werden muß, ist unausweichlich. Jaspers scheint mir
die Institutionen, an denen sich die im Politischen in sich haltlose und leere
Innerlichkeit niederschlägt, gewaltig zu unterschätzen, weshalb seine
überscharfe Kritik an der UNO über das Ziel hinausschießt (201 ff.). Auch den
Wert des «Verstandes» und damit des Sachwissens und der Wissenschaften

veranschlagt er zu gering (330f., 385ff.). In diesem Zusammenhang muß
ein Satz wie der folgende, der unverkennbare mystische Einschläge aufweist,
auffallen: «Die Menge wartet, daß der Staatsmann sagt, was sie eigentlich
will» (331). Und weiter heißt es, daß der Staatsmann, ein «Demagoge...
im guten Sinn» (333), der «das Ethos eines Volkes» vertrete, sich als Berufener

an das Volk zu wenden habe, «Parteibeschränkungen durchbrechend»
(330f.). Eine bestechende Vision, die aber beim Fehlen absoluter Kriterien
des Richtigen in die bedenkliche Nähe politischer Neuromantik, von der
Jaspers entfernter als sonst jemand ist, gelangt. Die von Jaspers (wie von
Heidegger) unterschätzten anthropologischen Wissenschaften, insbesondere
die Sozialwissenschaften, könnten in unserem Zusammenhang nicht wenig
beitragen, indem sie die soziale Dynamik konkreter, gelebter und lebbarer
Sozialmoral in der jeweiligen Konstellation erforschen, damit das, was
«gemacht» werden kann und muß, in Kenntnis dieses Machbaren auch in
sachangemessener und demgemäß wirksamer Weise gemacht werde;
selbstredend im Kontext eines unabschließbaren Ganzen, das als solches nicht
«gemacht» werden kann. Jaspers erwägt selber, ob der Bombe nicht
teilweise ungefähr im Sinne der vorstehenden Andeutungen zu begegnen sei.

Ja, er gesteht, daß ihn «diese Denkungsart von Zeit zu Zeit überkommt»
(463ff). Wenn er «diese Denkungsart» letztlich doch verwirft, so ist dies
Ausdruck seiner metaphysischen Position, seiner Philosophie von «Existenz»
und «Transzendenz». Dem totalen Machen muß er so eine totale «Umkehr»
aus dem «Ursprung», eine totale sittliche Mobilmachung, entgegenstellen.
Mich dünkt, der menschliche Weg liegt auch hier immer noch zwischen den
Extremen.

Die Abwendung der totalitären Herrschaft, die für Jaspers eine besondere
Variante des Untergangs der Menschheit darstellt, kann ebenfalls nur
Ergebnis von Maßnahmen der beschriebenen Art sein, in denen innere Haltung
und Verhalten einerseits sowie anderseits Sacheinrichtungen die Gestalt des
Konkreten im ursprünglichen Sinn des Zusammengewachsenen annehmen;
alles andere bleibt schwebend unwirksam. Vielleicht müssen wir für längere
Zeit «mit der Bombe leben» (C.F. von Weizsäcker), bis neue Einrichtungen
geschaffen und verwurzelt sind, die einer totalitären Erdherrschaft den Boden

207



entziehen; und das letzte Risiko, «das Opfer», ist in der Tat nicht
auszuschließen für den Fall, daß das «bloße Leben» zwar nicht als Abstraktion
doch Wirklichkeit, sondern solchen Leitbildern unterstellt würde, die nicht
mehr vertretbar erscheinen und zum Äußersten drängen (230f.). Abstraktionen

oder gar Projektionen, als welche sich unsere Bilder vom gegenwärtigen

und insbesondere von einem möglichen künftigen Totalitarismus
zuweilen erweisen, sind zu ersetzen durch die Realitäten im historischen
Zusammenhang, das heißt vor allem auch in der Perspektive angemessener
Zeiträume. Ein solcher Realismus wäre übrigens auch zu fordern bei der
Einschätzung weltpolitischer Tatbestände (vgl. z.B. über Indien, China
169ff., Israel 180f. : «Geht Israel unter, so geht das Abendland unter»,
abendländische Konföderation im Sinne einer «Selbstbehauptung des
Abendlandes», 177ff.), politischer Persönlichkeiten (Nehru z.B.; der «Wüstenkönige»,

186: «solcher Kreaturen»), des «neuen Wirtschaftsethos» (126ff.)
und ähnlicher Sachverhalte.

Die eindringliche und aufrüttelnde Warnung von Jaspers war nötig und
kann für manchen entscheidenden Anstoß bilden. Die Lage muß ohne
Verschleierung gezeigt und gesehen werden; denn sie stellt uns vor letzte und
entscheidende Fragen. Doch ist angesichts dieser Lage und der sich
aufdrängenden Folgerungen, mit denen immer noch keine Berge zu versetzen
sind, abschließend folgendes zu fragen: Dürfen wir die notwendigen und
grundsätzlich machbaren Maßnahmen zur Abwendung der Gefahr der
Selbstvernichtung von vornherein in Zweifel ziehen und alles auf eine
Annahme setzen, die jeder Erfahrung ins Gesicht schlägt? Könnte eine solche

Auffassung, mag sie noch so sehr in die «Schwebe» gebracht sein, nicht
bewirken, daß der Wille zu den allein wirksamen realen Gegenmaßnahmen
geschwächt oder gar ertötet wird, und man dann eben alles entweder auf
die «Umkehr», nunmehr als Illusion setzt, oder Verzweiflung und Fatalismus

um sich greifen läßt? Ich glaube, daß der Appell von Jaspers, der in
tiefster Verantwortung für die Zukunft des Menschen wurzelt, paradoxerweise

jene unheilvollen Folgen zeitigen könnte, wenn er zu breiter Wirkung
käme. Das vorliegende Buch scheint mir zu bestätigen, was schon in der
«Philosophie» festzustellen ist: daß Jaspers' Philosophie der «Existenz» und
«Transzendenz» nicht in die politische Problematik weitergeführt werden
kann. Ebensowenig wie Heideggers Philosophie, in der neuerdings unter dem
Titel des Seins ebenfalls die Transzendenz in der Existenz wirksam wird,
und zwar wiederum in der Weise, daß keine objektiven und intersubjektiv
verwendbaren Kriterien, die nicht jederzeit vom Absoluten her (nunmehr
dem übermächtigen Gang des Seins) in Frage gestellt werden könnten,
anerkannt werden. An solchen Kriterien, die nicht nur nicht absolut sein können,
sondern es auch gar nicht zu sein brauchen, hängt aber alle Möglichkeit
einer politischen Philosophie und damit auch jedes ausreichende Selbstverständnis

des Menschen als eines politischen Wesens, das er ohne Wandlung
seiner ursprünglichen und immer schon seienden Natur auf unabsehbare
Zeit bleiben wird. Aus solchem Selbstverständnis wächst das sinnvolle
politische Tun. „ „ „.Hans Ryffel

208



Albert Cartier: Existence et vérité. Philosophie blondélienne de l'Action et
problématique existentielle. Toulouse-Paris, Ed. Privat et Presses

universitaires de France, 1955.

Dans une étude magistrale sur Blondel et la philosophie contemporaine (Etudes
blondéliennes, n°2, Paris, P.U.F., 1952, p. 71-143), Henry Duméry a montré
les divergences profondes qui séparent Blondel de l'existentialisme athée,
sans établir une comparaison entre Blondel et G. Marcel. M. Cartier par
contre fait une place importante s ce dernier. Pour lui, seul le blondélisme
est capable de donner une solution aux apories des philosophies de l'existence
(rapports de l'objectivité et de la subjectivité, de l'engagement et de la liberté).
M. Cartier décrit minutieusement les démarches progressive et régressive de
la première Action de Blondel et définit les conditions de l'agir libre, de
l'option entre la liberté libérante et la liberté aliénante tout particulièrement.
Au sein même de toute action, on découvre l'activité de la pensée normative,
si l'on prend soin de discerner entre la sphère du vécu concret et la sphère
de la réflexion sur le vécu. Il y a donc le plan de la pensée-action créatrice
et affirmative et le plan de la connaissance relationnelle. Cette distinction
sous-estimée par l'existentialisme empêche le blondélisme de mettre sur le
même niveau l'aséité divine et l'auto-position de l'homme. Le problème des

rapports entre l'humain et le divin, le relatif et l'absolu constitue bien la
ligne de démarcation entre les philosophies de l'action et les philosophies de
l'existence; l'ouvrage de M. Cartier en est la confirmation. Ecrite en un style
limpide, alerte, laissant une large place aux citations tirées des premiers
ouvrages de Blondel, cette excellente initiation dissipera bien des malentendus
chez les lecteurs plus ou moins bien initiés à la philosophie du Maître d'Aix.

Gabriel Widmer

Klaus J. Fischer: Der Unfug des Seins. (Phänomenologische Skizzen zur
Kritik der Ontologie.) Agis-Verlag GmbH., Krefeld 1955.

Der Titel meint «Un-Fug» des Seins (21) im ursprünglichen Wortsinn.
Denn die Grund these dieser lose gebauten, essayistischen Schrift «eines
Vertreters der jüngsten Generation » ist gegen die klassische Ontologie gerichtet,
insofern diese das Sein als Ordnung und Strukturiertheit faßt und mit der
Wahrheit ineins setzt, d.h. das Sein sozusagen als Fug anspricht. Demgegenüber

ist das Sein für den Verfasser «Chaos», «Dispersion» (passim), ja in
diesem Sinne ein «gleichsam Diabolisches» (59). Die Wahrheit wird dem
Sein als etwas ihm Fremdes vom Dasein abgerungen. Das Dasein ist «Flucht»
vor dem Sein und behauptet sich gegen das Sein, als Bewußtsein, d.h. Denken
und Wille. Bewußtsein und Geist sind «Verengung der Welt in Richtung auf
Struktur und Formalisation» (60). Der Mensch ist «das dem Sein aus innerster

Intention entgegenstehende Wesen» (68). Diese Abkehr vom Sein ist
sekundär (59). Denn da das Dasein vom Sein her kommt, ist es primär
«Verfallenheit» an das Sein (59). Diese Verfallenheit des Daseins äußert sich in
den verschiedensten Formen, so zunächst in den negativen Daseinsweisen,

14 Studia Philosophica XVIII 209



in denen das Dasein sich dem Sein nähert und dieses als «Chaos», «Dispersion»,

«Strukturenschwund» (22) erfährt: so in Müdigkeit, Faulheit, Langeweile,

Schwermut, Nervosität («Dammbruch der Abwehr des Ich gegen die
Mannigfaltigkeit des ,Draußen'» 35f.), Angst (vor dem «Chaos» des Seins,
als Eröffnung des bodenlosen «Da», 42), Geisteskrankheit usw. Zeugen diese

negativen Daseinsweisen von der ursprünglichen Verwurzelung des Daseins
im Sein, so bringen die «positiven Daseinsweisen» (60) die in der Flucht vor
dem Sein gewonnene Grundverfassung des Daseins zum Ausdruck (59ff.).
In ihnen zeigt sich die eigentliche Würde des Menschen und der Sinn des

menschlichen Lebens. Im «Egoismus» sichert sich das Dasein in einem ersten
Schritt gegen das Sein (60f.). Doch muß das Dasein weiterschreiten zur
«Kommunikation» mit dem «Du» (61 f.) und zur «Liebe», «dem Zentralsten

unseres Daseins» (64), deren Kern in der «Treue» liegt, was alles auch
der Sicherung des Daseins dient. Weitere positive Daseinsweisen und -aspekte
werden erörtert, wie Fest und Feier («öffentliche Dokumentation der Wahrheit»

69), «das gepflegte Verhalten», Schönheit, Kunst (die «metaphysisches
Wohlbefinden» vermittelt, 73, 75), Methodologie und ähnliches. In immer
loserer Folge werden «weitere Phänomene und Aktuelles» glossiert, denen
eine meist übersehene Bedeutsamkeit in der Grundverfassung des Daseins

zukomme, wozu eine «Metaphysik des Peripheren» (89) nötig sei: wie
«Schminken» (als Ausdruck der «allgemeinen Abstraktionstendenz des

Daseins», 90f.), Film, «die häusliche Sauberkeit», elektronische Musik, Surrealismus

usw. (89ff.).
Die metaphysischen Thesen des Verfassers sind unbegründbar und

offenkundige «sweeping generalizations» («Unser Schema ist einfach», 13).
Anderseits ist nicht zu übersehen, daß die klassische Ontologie, vornehmlich
wenn sie mit der Axiologie identifiziert wird, größtenteils ebensosehr
unverbindliche Metaphysik darstellt. Trotz allen grundsätzlichen Bedenken handelt

es sich um eine lesens- und bedenkenswerte Schrift. Hinter den
metaphysischen Etiketten (Dasein als Flucht vor dem Sein als Chaos) steckt ein
berechtigter anthropologischer Ansatz. Das Dasein als Sicherung ist Stabilisierung

eines primär plastischen Verhaltens in einer gegebenen widerständigen

Welt (nebenbei spricht auch Fischer einmal von «Stabilisierung», 82).
Da dem Dasein im Sein selber in der Tat keine verbindliche Ordnung
vorgezeichnet ist, muß es sich selber zu dem machen, was es sein soll, und gar
selber noch bestimmen, was es sein soll, - wiewohl selbstverständlich nicht
unabhängig von bestehenden Strukturen des jeweiligen Seienden. Dies
bedeutet eine schwierige Aufgabe, die dem Menschen heute, nach dem Zerfall
der ontologisch-axiologischen Gehäuse, als eine bewußte zugewachsen ist,
und der er sich bei der heutigen Bewußtseinslage durch keinerlei Repristi-
nation klassischer Ontologien entziehen kann, ganz gleichgültig, als was das
Sein des näheren bestimmt werde. Mit gutem Recht verwirft deshalb der
Verfasser alle angeblich seinsgerechte Ethik und tritt er für die Kantische
Ethik ein, die auf dem grundsätzlich richtigen Wege sei (68), wobei er
allerdings der unfruchtbaren und schiefen Alternative von Absolutismus und
Relativismus verhaftet bleibt und sich auf die Seite des ersten stellen zu
müssen glaubt (68f.). Wir können, im Anschluß an das Nachwort des (un-

210



genannten) Herausgebers (105ff.), die Position des Verfassers auch so
kommentieren: Sicher kann es nicht darum gehen, so etwas wie eine
«Seinsvergessenheit» im Sinne Heideggers rückgängig zu machen (wo fänden wir
die Blaue Blume des Seins?). Der Mensch, der wesensmäßig immer schon in
der «Seinsvergessenheit» steht, muß sich heute dieser seiner ursprünglichen
«Seinsvergessenheit» inne werden, denn nur wenn er diese auf sich nimmt,
vermag er sich in der gegebenen Welt einzurichten. Hans Ryffel

Johannes Thyssen: Der philosophische Relativismus. 3., durch ein Vorwort
ergänzte Auflage. Ludwig Röhrscheid Verlag, Bonn 1955.

Eine Preisaufgabe der Preußischen Akademie der Wissenschaften aus dem
Jahre 1936, die nach den «innern Gründen des philosophischen Relativismus»
im theoretischen Bereich und der «Möglichkeit seiner Überwindung» fragte,
hat damals eine Reihe von Abhandlungen gezeitigt, worunter m. E. die
Arbeiten von Eduard May (Am Abgrund des Relativismus, Berlin 1941) und
von Thyssen (1941) hervorstachen. Daß Thyssens Schrift in 3. Auflage
erscheint, ist in mancher Hinsicht bemerkenswert und nach meinem Dafürhalten

auch gerechtfertigt. Der Verfasser hat allerdings den ursprünglichen
Text, abgesehen von einigen Zusätzen in den Anmerkungen und dem
Vorwort, nicht verändert, was man wegen der zuweilen schwerfälligen, beinahe
pedantischen und mit Wiederholungen behafteten Darstellung, die durch
die Formulierung der Preisfrage bedingt sein mochte, bedauert, anderseits

jedoch versteht, wenn man bedenkt, daß die Schrift bald zwei Jahrzehnte
zurückliegt und der Verfasser seine Auffassungen heute in noch weitere
Zusammenhänge hineinstellen und stark überarbeiten müßte. Die Untersuchung
befaßt sich vornehmlich mit der «geistesgeschichtlichen Richtung» innerhalb
der Relativismus, u.a. mit Dilthey, «dem wichtigsten und wirkungsvollsten
geistesgeschichtlichen Relativisten» (10), während Thyssen, wie das Vorwort
darlegt, später die Existenzphilosophie in die Auseinandersetzung mit
einbezog. Zudem hat der Verfasser inzwischen seine eigene philosophische
Position weiterentwickelt («vom Gegebenen zum Realen», XII).

In einem ersten Teil (9-134) werden die konkreten Begründungsmomente
des Relativismus in kritischer Analyse herausgestellt, wobei auch die Frage
der Abhängigkeit der Kultursysteme, insbesondere der Erkenntnissysteme,
von «Gruppensubjekten» eingehend untersucht wird. Eine sorgfältige
Prüfung, wie sie Thyssen vornimmt, kommt im Ergebnis nicht um die differenzierende

Feststellung herum, daß gewisse Motive des Relativismus zwar zu
Recht bestehen, daß sie aber die allgemeine Behauptung der Relativität der
Wahrheit nicht erlauben. Was sich als Widerstreit der Erkenntnissysteme,
insbesondere der metaphysischen Systeme, präsentiert und die relativistische
These zu rechtfertigen scheint, beruht genau besehen auf Divergenzen, die
Wertungen oder theoretische Auswahlgesichtspunkte einseitig zur Geltung
bringen, letzten Endes jedoch auf das in sich komplexe Objektive reduziert
werden können (vgl. insbes. 50ff.). Auch in der Philosophie ist das Objekt
keineswegs etwa das Erzeugnis einer totalen Produktion durch das « Gruppen-

211



Subjekt», wie auf Grund einer fehlerhaften Anwendung des transzendentalen
Gedankens auf «Gruppensubjekte» von gewissen Relativisten unterstellt
wird (55ff.). Dagegen ist natürlich der transzendentale Gedanke in der
Kantischen Fassung nicht relativistisch, und Thyssen läßt mit Recht auch
die Möglichkeit offen, daß so etwas wie Wahrheit auf den « Menschen
überhaupt» beschränkt bleibt (3). Soweit Wertungen das Erkennen bestimmen,
ist vorerst zu berücksichtigen, daß diese selber aufschlußreicherweise
Entsprechungen zu je verschiedenen objektiven Weltgegebenheiten aufweisen
(87 ff.), und daß sie anderseits grundsätzlich aus den erkenntnismäßigen,
auf Objekte reduzierbaren Gesamtzusammenhängen ausgeklammert werden
können, weshalb die Ablehnung des theoretischen Relativismus nicht etwa
einen Absolutismus der Werte in sich schließt. Den Divergenzen in der
Philosophie liegen so vor allem Verabsolutierungen von Aspekten und
Perspektiven, «Uberspannung des nur Auswahlhaften zum Totalen» (116),
falsche Vereinheitlichungen, Mißverständnisse und Unklarheiten und
ähnliche Verfälschungen zugrunde. Die relativistischen Denker übersehen im
übrigen die überaus zahlreichen «Tatsachen» und «Sachverhalte», die
unbestreitbar sind, und sie verkennen, daß die Aussagen im Bereich des Erkennens
grundsätzlich zum «Ausgleich» gebracht werden können. Dies alles setzt
allerdings voraus, daß die Stufe «eines entwickelten Bewußtseins» (59)
erreicht sei, denn das «eigentliche Erkennen» ist «etwas Spätes und
Besonderes» (108). Man muß nach der Auffassung Thyssens mit der «Einzigartigkeit

der Erkenntnisfunktion» und dem «Vorrang» der wissenschaftlichen
Erkenntnis im Ganzen der menschlichen Kultur Ernst machen (60, 67, 133

u. ö.). Das Erkennen, und somit auch die Philosophie, hat (wie ich formulieren

möchte) einen modalen Vorrang vor allen andern geistigen
Manifestationen des Menschen und vor allen früheren Stufen menschlicher
Bewußtseinsentwicklung.

In einem zweiten, wesentlich kürzeren Teil (135-179) skizziert Thyssen
den spezifischen Gegenstands- und Problembereich der Philosophie, um
nunmehr unabhängig von der Kritik des Relativismus zu zeigen, daß die Natur
jenes Bereichs prinzipiell objektive Erkenntnis ermöglicht, zugleich aber den
Relativismus begreiflich macht, weshalb kritische Umsicht geboten ist. Den
eigentlichen Gegenstandsbereich der Philosophie erblickt der Verfasser in
einem «mittleren Tatbestand» zwischen Einzelwissenschaften und
Weltanschauung, der die Herausstellung absoluter, d.h. vom Relativismus
unberührter «Wirklichkeitselemente» erlaubt. Dieser «mittlere Tatbestand»
ist aber, wie bekannt und von Thyssen an der «ungeheuer verwickelten
Sachlage» des Problems der FremdWahrnehmung lehrreich illustriert wird,
höchst komplex und selbst durch gegensätzliche Momente bestimmt. Daraus
ergeben sich die spezifischen Schwierigkeiten der Philosophie, denen mit
entsprechenden Anforderungen an den Aufbau der philosophischen
Forschung zu begegnen ist. Diese Anforderungen, denen im wesentlichen schon
Nicolai Hartmann Ausdruck gab (170), lassen sich stichwortartig wie folgt
kennzeichnen: detaillierte Sachforschung, die bei wichtigen Sonderproblemen

ansetzt und das «System» stets offen hält (169, 173f.); «mehrseitige
Beleuchtung», mit «vertiefender und analysierender Gegenüberstellung der

212



Problemlösungen», die die Grenzen des Erkennens respektiert und (nicht
nur im praktischen, sondern auch im theoretischen Bereich) «mögliche
Lösungen» nötigenfalls als solche stehen läßt; Herausarbeiten des
«übereinstimmenden Bestandes», der immerhin da ist (172); und in allen diesen
Hinsichten ein Aufbau der Philosophie «in Analogie zum Aufbau der
Fachwissenschaften» (176). Dieses Programm für eine «bewußt wissenschaftliche
Philosophie» (178) läßt sich natürlich nicht selber wissenschaftlich dartun,
ist aber für die Zukunft der Philosophie und ihre Rolle im Dasein des

heutigen Menschen von entscheidender Bedeutung. Denn wer sich im «logischen
Halbdunkel» (177) tummelt und die Philosophie mit Religion bzw. Theologie

und Weltanschauung andauernd konfundiert, stellt sich von vornherein
außerhalb derjenigen geistigen Bemühungen, die auf der Stufe eines voll
entwickelten kritischen Erkennens als einer ganz spezifischen, dem Menschen

nun einmal zugewachsenen Funktion stehen und sich so im prinzipiell
unbegrenzt offenen Raum intersubjektiver Verständigungsmöglichkeit bewegen.
Von besonderer Bedeutung ist nun freilich, ob eine im angeführten Sinne
wissenschaftliche Philosophie so unvoreingenommen und kritisch verfährt, daß
sie nicht etwa bestimmte Tatbestände und Befunde, z.B. solche, bei denen
etwa die Existenzphilosophie ansetzt, vorschnell außer Abschied und
Traktanden fallen läßt. Daß der Verfasser eine solche Neigung verspürte, läßt
sich auf Grund der vorliegenden Schrift nicht behaupten. Hans Ryjfel

Nicolai Hartmann: Kleinere Schriften, Band III. De Gruyter & Co.,
Berlin 1958.

Vom Neukantianismus der Marburger, der das «Gegebene» logisch
zerlöste und in ein bloßes «Aufgegebenes» uminterpretierte, bis zu einer
«Metaphysik der Erkenntnis», die die «überwältigende Gleichgültigkeit»
des Seins gegen das Erkanntwerden verkündet, ist es ein weiter Weg.
Vielleicht ist der Weg zwar so weit auch nicht, denn die Position des Neukantianismus

bildete ein derartiges Extrem, daß sie zum Umschlag ins Gegenteil
gleichsam schon von innen her reif war. Jedenfalls hat sich keiner den
Fortgang von Methodologismus und Erkenntnistheorie, wie er den
Jahrhundertanfang beherrschte, zum neuen Seinsdenken der 20er Jahre so

sauer werden lassen, keiner hat ihn in so verästelter Problembearbeitung
und auf so hoher Stufe durchgeführt wie Nicolai Hartmann. War bei den
meisten andern die «metaphysische Wende» mehr nur der Ausdruck eines
veränderten Zeitstils, so war sie bei ihm das Ergebnis jahrelangen gedanklichen

Ringens. Darum wird der Durchbruch zur Ontologie, den er etwa
mit 40 Jahren vollzog, immer signifikativ bleiben, auch wenn man gegen
die inhaltliche Gestalt, die er ihr später gab, Reserven haben mag. Nachdem
die beiden ersten Bände der «Kleineren Schriften» die systematischen und
geschichtlichen Aufsätze der späteren Zeit enthielten, bringt nun der dritte
die Jugendaufsätze, die die Vorstadien und Dokumente jenes Durchbruchs
sind. Mit Recht trägt daher der Band den Untertitel «Vom Neukantianismus
zur Ontologie».

213



Aufgenommen ist ferner das kleine Buch «Philosophische Grundfragen
der Biologie» (1912). Hinzu kommen Kongreßvorträge, Aufsätze zu
Gedenktagen und die wenigen Buchbesprechungen Harfmanns, von denen nur
die über den sonst unbekannt gebliebenen Wilhelm Sesemann hier eigens
hervorgehoben sei. So rundet sich das Buch zu einem echten Abschlußband
des Gesamtwerkes dieses heute im Nadir seines Ruhms Stehenden, dem
vielleicht bald wieder mehr Gerechtigkeit zuteil werden wird.

Michael Landmann

Jean-Louis Ferner: L'homme dans le monde, essai d'explicitation concrète du

réel. Neuchâtel, La Baconnière, 1957 (Etre et penser), 280 pages.

Cette thèse de doctorat ès lettres est un fort essai sur le statut du
«philosopher». Partant de la situation assumée par l'homme dans le monde,
M. Ferrier cherche à saisir la situation et la vraie tâche du philosophe, en
procédant par description dynamique et par récupérations successives.

De la structure de la chose, le moi surgit (ch. II), comme l'opposé et le
complément de celle-ci. Mais le moi implique identité (97) et s'identifie à

son corps d'abord. Le corps pourtant n'est pas le moi, mais, pris dans un
double mouvement centrifuge et centripète, il est toujours plus ou moins,
plus et moins (ch. III). L'unité du moi et du corps ne se réalisera donc qu'à
un niveau de constitution plus élevé, l'individu (ch. IV), où s'amorce une
nouvelle dialectique, celle du monde des hommes. Fixé dans le monde, l'individu

est un, mais il s'échappe à lui-même, il n'est lui-même que pour autrui,
par autrui, autrui par lui, et l'un et l'autre par «les autres», par la société.
Dans cette condition, l'individu s'affirme alors personne, à la fois personne
publique, active, valable pour tous, tournée vers tous, et intimité.

Cette affirmation par l'action amène à poser le problème moral. Dans
l'action, la personne se constitue, par autrui et par les autres, tandis que les

choses, transformées par l'homme, deviennent monde. C'est dire que, isolée,
l'action n'aboutirait pas. Elle n'aboutit et ne se maintient que par l'expression:

science, art, technique. Relation des hommes au monde des choses,
affirmant l'homme parmi les choses - et non pas seulement (280) relation
interhumaine - l'action ne se développe pas encore tout entière dans le plan
moral. C'est que, pour passer au plan moral et à la liberté, il faut que
l'expression devienne histoire. Nouveau dépassement: l'histoire n'est pas seulement

expression, mais synthèse des expressions et des actions, «condition
dernière de possibilité du monde des hommes dans ses relations nécessaires

avec le monde des choses» (293).
Dans cette situation historique, l'homme se retrouve problème, c'est-

à-dire liberté: il doit se choisir, être ce qu'il est, tout en choisissant le monde,
donc à partir du déterminisme de la situation, non à partir du déterminisme
idéaliste/réaliste. La liberté ne se constitue qu'en assumant l'expression: «Si
l'acte parvient à être expression et si l'expression peut se faire acte, alors un
avoir est réalisé qui domine réellement l'être et qui est libération» (332).
Dès lors, et l'ontologie s'ouvrant sur la morale (333), on peut «tracer les

214



chemins de l'homme». Au-delà des solutions de l'idéalisme et du réalisme -
toujours partielles, et qui, chemin faisant, ont été détruites en tous points -
l'auteur cherche à montrer que la morale engage l'homme dans le réel: «Il
n'y a d'homme que par le monde et de monde que par l'homme. L'homme
est homme dans le monde comme homme et monde et comme monde
des hommes» (356).

Qu'est-ce alors que la philosophie? Expression, sans doute (358), mais
qui se dépasse; action, certes, mais qui resterait opaque (365) sans l'expression

de la problématique ontologique. Il faut que l'acte même accède à

l'expression et que l'expression se constitue comme acte (368).
Ces notes ne touchent qu'en quelques points d'inflexion la courbe d'un

effort philosophique systématique, et d'ailleurs fort attachant. Langage et
références - à Sartre surtout, puis à Théodore Litt et à Merleau-Ponty -
sont exclusivement contemporains. On souhaiterait d'ailleurs un peu plus
de données explicites sur la méthode et sur Théodore Litt qui y contribue fort.

Tel quel, l'ouvrage est original et digne de discussion, malgré le style et
le ton très concertés, malgré une dialectique obstinée, triomphante et
provocante, toute en 3e personne (alors que l'auteur distingue si bien les

personnes, mais c'est sans doute par cela même). Les chapitres sur la relation
du moi au corps, de l'individu à autrui, sur l'expression, sur la liberté,
récompenseront l'attention du lecteur. Pour ce qui concerne l'histoire et les

chemins de l'homme, on regrette l'absence de toute discussion de l'hégélis-
nisme; de même, la théorie de la liberté aurait appelé une discussion de
Fichte. Enfin, la conscience de la responsabilité philosophique, partagée
entre l'esthétique et le moral, qui se dégage à travers ces pages, est tout à

fait caractéristique comme mauvaise conscience historique et sociale. Cette
dernière remarque, si elle appelle discussion, ne fait que mettre en évidence
l'intérêt dramatique de l'œuvre et l'effort de son auteur vers la vérité, effort
vigoureux, et qui fera longuement réfléchir. j) Christof

Enrico Castelli: Les présupposés d'une théologie de l'histoire. Préface de Henri
Gouhier. Paris, J. Vrin 1954, 190 pages. (Problèmes et controverses.)

Nul paradoxe à l'existence d'une théologie de l'histoire (il en est plusieurs
possibles), du moment que la philosophie de l'histoire est d'origine religieuse,
en Occident, biblique et chrétienne. Cette origine théologique n'invalide
pas, d'ailleurs, la philosophie de l'histoire; il suffit que celle-ci laisse la place
ilbre à une théologie de l'histoire, qui, elle, viendra la préciser.

Les présupposés d'une théologie de l'histoire sont d'ordre philosophique:
réalité du processus historique, rebelle à toute rationalisation, présence active
de Dieu, résistance de l'homme, existentialisme chrétien fondé par une analyse

phénoménologique de la condition humaine. En réaction complète
contre le positivisme et le «scientisme», M. Enrico Castelli dénonce les
aberrations de l'homme moderne et contemporain, qui fait le mal même
lorsqu'il vise le bien. Confirmation, comme chez Pascal, de la réalité de la
chute, de l'état de déviation où se trouve l'humanité historique.

215



L'orientation eschatologique de la pensée de M. Enrico Castelli l'amène
à voir l'humanité actuelle prise dans un dilemme: qu'elle continue d'accélérer

son mouvement vers l'asservissement par la technique non maîtrisée,
ou qu'elle aille directement à la conflagration, elle court à sa perte. Seul un
événement exceptionnel, imprévisible, peut la lui épargner.

M. Castelli se méfie du «déductif continu»; aussi n'est-il pas toujours
aisé de suivre sa pensée, dont la démarche est souvent polémique. Dans le
monde actuel, un tel point de vue, même s'il appelle des réserves, ne peut
être entièrement récusé. Marcel Reymond

Walter Bernet: Inhalt und Grenze der religiösen Erfahrung. (Eine
Untersuchung der Probleme der religiösen Erfahrung in Auseinandersetzung

mit der Psychologie C.G.Jungs.) Verlag Paul Haupt,
Bern und Stuttgart 1955.

Die Jungsche Psychologie führt wie keine andere psychologische Richtung
tief in die Probleme des Religiösen hinein. Der Verfasser möchte deshalb die
«Frage nach der Wahrheit und Bedeutung religiösen Erlebens und Erfahrens
für das christliche Glaubensdenken» in der Auseinandersetzung mit C. G.Jung
kläien (9). Wie in einem ersten Teil der Schrift ausgeführt wird, soll nur Jungs
Lehre von den Archetypen in der Lage sein, das Wesen der «religiösen
Erfahrung» zu bestimmen. Anderseits treffe aber die psychologische Bestimmung

der religiösen Erfahrung, die unerläßlich und in gewissem Betracht
gerechtfertigt sei, den christlich verstandenen «Offenbarungs-Glaubens-Akt»
nicht, womit sich der zweite Teil der Untersuchung befaßt.

Da sich, wie an Hand von Kant und Troeltsch illustriert wird, Allgemeinheit

und spezifische, einer bestimmten konkreten Religion zukommende
Religiosität nicht verbinden lassen (11 ff.), muß die religiöse Erfahrung rein
formal, und zwar vorerst ohne Bedachtnahme auf den eigentlichen
Wahrheitsgehalt, bestimmt werden (30). Unter diesem Gesichtspunkt besteht ein
erster Aspekt des Religiösen im «Erlebnis realer Dualität», wobei sich das

Du in der Gestalt des «kollektiv-unbewußten Archetypischen » im Sinne
Jungs darstelle (38). Der zweite Aspekt des Religiösen wird in einem spezifisch

religiösen «Gültigkeitsbewußtsein» erblickt, das sich nicht nur vom
«logischen» (39ff.), sondern - im Gegensatz zu Freud - namentlich auch
vom «psychopathologischen Gültigkeitsbewußtsein» abheben lasse (48ff.).
Das verbindliche «Es», das im logischen Gültigkeitsbewußtsein der «Kanon
des Verstandes» und im psychopathologischen ein «Komplex» sei, soll in
der religiösen Erfahrung mit dem «Archetypus» identisch sein (53). Weiter
ergibt sich, daß der Mensch in der religiösen Erfahrung eine seelische Ganzheit

herstellen möchte, was der Sinn des «seelendramatischen» Individua-
tionsprozesses ist (70f.). Nun muß der letzterreichbare Archetyp in diesem
Prozeß so geartet sein, daß eine wirkliche Ganzheit erzielt, d.h. daß die
Sinnfrage letzte Erfüllung findet; er muß «schlechthinnige Letztheit» sein

(73). Diese Letztheit ist bei Jung der Archetyp des Selbst, und es besteht so

216



die offenkundige Gefahr, daß das Selbst mit Gott identifiziert wird, wozu
Jung allenthalben Anlaß gibt und was er in der «Antwort auf Hiob» (1952)
wirklich vollzieht (hierüber die «Schlußbemerkung» der Schrift, 189ff.).
Gegen eine solche Identifizierung, «eine unglückliche Grenzüberschreitung»
(191), wendet sich nun aber der Verfasser mit aller Entschiedenheit. Die
religiöse Erfahrung für sich allein führt nach seinem Dafürhalten nicht zu
«schlechthinniger Letztheit», d.h. nicht zu Gott (110ff.), was namentlich
an Hand einer Konfrontation von «Selbst» und «Existenz» im Sinne von
Jaspers illustriert wird. «Begegnung mit schlechthinniger Letztheit zu
vollziehen, das ist nicht in religiöser Erfahrung möglich, dazu bedarf es eines
besonderen Aktes, eines Sprunges, dazu bedarf es des Ur-Sprunges, der im
Akte der Offenbarung und des Glaubens von Gott selbst gesetzt und
geschenkt ist (112).» Damit leitet der Verfasser zu einer weitausgreifenden
Erörterung des «Offenbarungs-Glaubens-Aktes» in dem von ihm gemeinten
christlichen Sinne über. Hier wird, wie Bernet sehr emphatisch feststellt, ein
Gebiet betreten, «welches keiner Theorie je zugänglich ist» (114). Denn
Philosophie und Psychologie gelangen nicht zu Gott (128). Trotzdem gibt
aber der Verfasser eine sehr ausführliche Theorie (was sollten seine

Ausführungen sonst darstellen?) und gerät so mit sich selbst in Widerspruch.
Ob die «Theorie», die Bernet aufstellt, zutrifft, hängt davon ab, ob so etwas
wie «Offenbarung» als ein Handeln von Gott her im unvoreingenommen
aufgefaßten Bereich integraler menschlicher Erfahrung aufgewiesen werden kann
oder doch mindestens als Möglichkeit offen gelassen werden muß. Da der
Glaubensakt nach der Auffassung des Verfassers etwas von allem Gegebenen
und Erfahrbaren völlig Verschiedenes, ein Anderes sein soll, kann er nicht
Ergänzung und Verwirklichung der Ganzheit der Persönlichkeit, nicht
Perfektion der im ersten Teil skizzierten religiösen Erfahrung des Archetypischen
sein. Die religiöse Erfahrung erscheint vielmehr als ein Gang an die Grenze,
die nicht der Mensch, sondern Gott allein überschreiten könne. Der Glaube
der christlichen Religion kann so, mit einem Wort von Leonhard Ragaz,
gar als «Erlösung von der Religion» angesprochen werden! (124). Da aber
die religiöse Erfahrung einer seelischen Wirklichkeit entspreche, soll sich die
Begegnung des Menschen mit Christus gleichwohl im Archetyp ausdrücken.
Dabei werde der Archetyp in auffallender Weise verwandelt: die
archetypische Quaternität (Mandala, Kreis, Kugel) werde im christlichen Denken
zur Trinität, die kein Archetyp mehr sei (140ff., 143ff.). Die Trinität sei

vielmehr der Durchbruch des «Offenbarungs-Glaubens-Aktes» durch den
quaternitarischen Archetyp des Selbst (147). Der christliche Glaubensakt
finde eben im Archetypischen, in dem sich das allgemein-menschliche
Mythische, «eine obligatorische Kategorie der religiösen Erfahrung» (171),
manifestiere (159ff.), keinen adäquaten Ausdruck; die Trinität erscheint als

«gebrochener Mythus» (175ff.).
Das vorliegende Buch ist zweifellos in mancher Hinsicht sehr anregend

und lehrreich. Abgesehen von der bereits angedeuteten Fragwürdigkeit einer
«atheoretischen» Theorie, ist aber ein grundlegender Vorbehalt anzubringen:

Die Problematik der Archetypenlehre, die von der Theologie bis zur
Nationalökonomie und Rechtswissenschaft steigenden Anlaß zu unkritischen

217



Anwendungen gibt (vgl. neustens Hans Marti: Urbild und Verfassung, Bern
1958), wird von Bernet zwar nicht völlig übersehen (37f.), aber nirgends
ausreichend erörtert. Der Begriff des Archetypischen als solcher wird vielmehr
in impliziter Weise einfach hingenommen, und die kritische «Auseinandersetzung»

mit Jung beschränkt sich auf eine sozusagen oberflächlichere, wenn
auch natürliche sehr wichtige Schicht seiner Archetypenlehre : die Bedeutung
und Tragweite des Archetyps des Selbst. Die These des Verfassers über die
Beziehung von religiöser Erfahrung zu christlichem Glauben scheint mir
deshalb mit der keineswegs erwiesenen und vorschnell übernommenenJungschen
Lehre von den Archetypen zu stehen und zu fallen. Man sollte im übrigen
meinen, daß der christliche «Offenbarungs-Glaubens-Akt», zumal in der
zugespitzten radikal positiven Interpretation des Verfassers, den kunstreich-
raffinierten Umweg über eine höchst problematische Theorie, die sich zudem
in ihrem Begründer aufschlußreicherweise gerade gegen jenen Glaubensakt
wendet, in keiner Weise nötig habe. Hans Ryffel

Hans Steubing: Der Kompromiß als ethisches Problem. C. Bertelsmann

Verlag, Gütersloh 1955.

Der Autor ist mit Recht der Auffassung, daß der Kompromiß ein
grundlegendes ethisches Problem darstellt, das bisher leider zu wenig beachtet
wurde. Auch die christliche Ethik ist dem Problem in der Regel ausgewichen
(108). Eine monographische Bearbeitung der Frage ist daher zu begrüßen.
Allerdings ist das vorliegende Buch philosophisch nicht sehr ergiebig, und
es scheint mir das eigentliche und zentrale Problem des Kompromisses außer
acht zu lassen. Die Untersuchung ist einseitig religiös-theologisch
ausgerichtet. Der Verfasser sieht das Kompromiß-Problem in der Spannung
zwischen absoluten Forderungen in Gestalt der «radikalen Anforderungen
des Evangelismus» und der kontingenten menschlichen Wirklichkeit. Es

gehe darum, «die unüberbrückbare Spannung zwischen absoluter Forderung

und Forderung des täglichen Lebens, die beide Lebensforderungen
sein können, zu überbrücken» (92). Dagegen wird der absolute Charakter
der Ethik nicht eigens zum Problem gemacht. Würde dies erfolgen, so

ergäbe sich meines Erachtens als das eigentliche Problem des Kompromisses

die Frage nach dem Ausgleich des heutigen Wertpluralismus, die
nicht absolutistisch im üblichen Sinn beantwortet werden kann. Der eigentliche

Konflikt, zu dessen Lösung Kompromisse nötig sind, liegt nicht in der
trivialen Ebene der Realisierung fragloser oder unkritisch hingenommener
sittlicher Forderungen, sondern in der tieferen Schicht der sittlichen
Forderungen selbst.

In zwei ersten Kapiteln werden einige historische und systematische
Aspekte des Kompromiß-Problems behandelt («Stellung des Kompromiß-
Problems in der Ethik» und «ethische Aporie des Kompromisses» 1-36).
Daran schließt sich in einem dritten Kapitel die kritische Erörterung der
«Scheinlösungen», die zum «falschen Kompromiß» führen (36-93). Die
drei weiteren Kapitel befassen sich dann mit dem «Kompromiß im Lichte

218



des Evangeliums» sowohl in grundsätzlicher Hinsicht als auch in bezug auf
die Anwendung in den verschiedenen «Lebensgebieten» (93-194).
Wegleitend für die Auseinandersetzung mit abweichenden Auffassungen und für
die Entwicklung des Standpunktes des Verfassers ist die Überzeugung, daß
die absolute und einzig mögliche Ethik im Christentum zu finden sei, und
zwar mit Einschluß des Offenbarungscharakters. Die Kirche stehe «durch
die Verbindung mit Gott auf dem Grunde fester und gültiger Forderungen
übersubjektiver Art » 109). « Es bleibt wirklich nur die Lösung des Glaubens »

(35). Und: alle möglichen Lösungen, das Kompromiß-Problem «auf
außerchristlichem Wege» zu lösen, sind «falsche oder ungangbare Wege» (92).
Das letzte Kriterium für die Echtheit des Kompromisses, «bei dem man
Christi Jünger bleiben kann, mit dem Radikalismus der Bibel und den
Gegebenheiten des Tages zugleich» (86) und der eine «unmögliche Möglichkeit»

(108, nach R. Niebuhr) genannt wird, liege im «Glauben». Der Glaube
aber orientiere sich am «Willen Gottes» (z.B. 51, 67f., 77, 79, 81 usw.).
Auch für den Verfasser liegt dieser nicht offen zutage, und auch unter
Christen ist Uneinigkeit möglich, weshalb der Kompromiß ein «Wagnis»
sei (125). Immerhin heißt es auch, daß die Christen «Gottes klaren Willen
an und durch Christus kennen» (114). Auch wenn Einsicht unmöglich sei,
könne doch der Glaube die Entscheidung rechtfertigen (127). Die
«Glaubensüberzeugung» könne auch ein «Sprung ins Dunkle, aber im Vertrauen auf
Gottes Zusage» sein (128). Auf Grund solcher christlichen Ethik erscheinen
«alle ethischen Probleme» im Grunde als «theologische Probleme» (109).
Die Gesellschaft soll durch «christliche Männer» geleitet werden, denen
deshalb überall Eingang ins öffentliche Leben zu verschaffen sei (149, 155,
156). Nur solche Leute könnten echte Kompromisse schließen (157). «Auch
das Problem der internationalen Beziehungen ist im Grunde ein theologisches,
besser: ein christliches» (162). - Da «der Glaube als letzte und einzige
Antwort» bleibt (172) und dieser auf dem geoffenbarten Willen Gottes
beruht, ist alle philosophisch fruchtbare Auseinandersetzung über eine so
verstandene christliche Ethik an der Wurzel abgeschnitten. Hans Ryjfel

Ferdinand Alquié: L'expérience. Paris, P.U.F., 1957 (Coli. Initiation
philosophique), VII -j- 104 pages.

Comme tous les livres de cette collection dirigée par Jean Lacroix, ce

petit ouvrage n'est point un manuel conçu dans la neutralité aseptique et
stérile de l'information pure. Il fait ressortir la dualité de l'expérience, et
particulièrement ce que celle-ci implique de passivité - voire de douleur -
malgré la part du sujet.

Ayant écarté brièvement l'interprétation empiriste où l'expérience est

tout, et l'interprétation idéaliste où elle n'est rien, M. Alquié se range à la
sagesse kantienne - celle des Critiques, et non celle de V Opus postumum. C'est
qu'il faut, pour comprendre Kant, préférer d'abord la vérité à la consolation,
la rigueur à l'illusion de compréhension, la liberté au dogmatisme. Il faut
accepter la condition humaine, et renoncer aux ambitions de déduction

219



totale. Or, précisément, ce qui définit la condition humaine, c'est l'expérience.
La pure sensibilité est animale. Une connaissance qui serait action pure, et
sans passivité, ne saurait appartenir qu'à Dieu.

Si donc il y a une unité de l'expérience, ce sera l'unité abstraite d'une
idée. Quant à elle, en effet, l'expérience présente toujours dualité: sensible,
elle oppose le donné et les exigences de la raison ; morale, elle oppose le devoir
et la tendance; esthétique, l'imaginaire et le réel; métaphysique, la conscience

et l'être. Ce qu'il y a de passivité dans l'expérience implique cette dualité.
On exclura donc aussi bien une systématisation métaphysique de l'expérience
qu'un monisme philosophique.

Cet ouvrage, comme beaucoup de ceux de cette collection, rendra de
bons services à ceux qui avancent, après leurs débuts, dans l'intelligence des

notions et des situations philosophiques. Il est suggestif, lucide et sobre.

D. Christof

Etudes d'épistémologie génétique, publiées sous la direction de Jean Piaget.
6 fascicules, P. U.F., Paris 1957-1958. Textes de (par ordre
alphabétique) L. Apostel, W.E. Beth, F. Bresson, J.S. Bruner, A. Jonckheere,

B. Mandelbrot, W. Mays, A. Morf, J. Piaget et la collaboration de

B. Matalon.

Les savants reprochent souvent au philosophe qui s'occupe d'épistémologie
de manquer d'informations de première main. En fait il est matériellement
impossible à un même homme de connaître «de l'intérieur» toute la science

contemporaine. C'est la raison pour laquelle, après la publication de sa
monumentale Introduction à Vépistémologie génétique (3 volumes, Paris 1950-1951),
le professeur Piaget a envisagé de faire de l'épistémologie une recherche
collective. Dès 1955 il fondait, grâce à l'aide de la Fondation Rockefeller,
un Centre international d'épistémologie génétique qui réunit à Genève pour une
année des psychologues et des spécialistes de diverses disciplines en vue
d'étudier les problèmes fondamentaux de l'épistémologie. Les Etudes rendent
compte de ces travaux.

Il est superflu de souligner l'intérêt d'une telle entreprise, mais il n'est
pas inutile d'insister sur ses deux caractères les plus novateurs : traiter
expérimentalement de questions traditionnellement réservées à la spéculation et
aborder les problèmes en équipe. Le lecteur qui s'intéresse à la philosophie
des sciences ne pourra faire l'économie de la lecture détaillée de ces six
fascicules. Aussi ne pensons-nous pas nécessaire de les résumer. Ils contiennent
d'ailleurs des travaux très divers, quelques-uns remarquables d'originalité,
d'autres plus modestes d'intention, aucun indifférent. Il nous paraît donc
plus indiqué d'en marquer les grandes lignes et les principaux résultats.

Les travaux se sont développés dans deux directions principales: où se

situent les sources de la logique et quel est le rôle de l'expérience dans la
connaissance? On voit qu'un tel souci devait conduire le Centre à se situer

par rapport à l'empirisme logique. Tous deux se méfient également d'une
épistémologie «métaphysique», tous deux veulent travailler à l'unité de la

220



connaissance scientifique. Mais l'empirisme logique soutient, sous des formes
diverses, l'identité entre logique et. langage, l'existence de données sensibles

passivement perçues, enfin l'organisation subséquente de ces données dans

un cadre logico-mathématique.
Malgré la diversité des opinions philosophiques des membres du Centre,

qui comportait même un empiriste convaincu (et qui l'est encore!), les points
suivants paraissent acquis:

1. Les structures logiques chez le sujet ne tiennent pas au langage seul.
Elles lui sont antérieures en deux sens. 1° Il est possible de dégager des

types d'inférences antérieures au langage et partiellement isomorphes aux
structures du logicien et 2° ces structures procèdent des conditions générales
de l'action. En d'autres termes, les structures logiques résultent de l'activité
du sujet, plus exactement de la façon dont il coordonne ses actions. Quant
au langage, il a sans doute une importance décisive mais en tant que moyen
de communication et non pas comme porteur de structures préformées.

2. Il est impossible de fixer une frontière précise entre l'expérimental et le
déductif. En particulier il n'existe, ni chez l'adulte ni chez l'enfant, une
distinction nette entre jugements analytiques et jugements synthétiques.

3. Il n'existe aucune lecture de l'expérience qui serait un simple
enregistrement passif. L'acquisition d'une connaissance nouvelle est inséparable
de sa structuration active et le passage des données «physiques» à l'objet
structuré se révèle fort complexe.

4. Il est possible de considérer que l'«objet» existe, mais sans être
immédiatement accessible. En fait, le sujet ne prend conscience de l'objet que par
ses actions, lesquelles simultanément lui permettent de prendre conscience de
soi. Quant à la question «Quand le donné est-il réellement atteint?», il faut
la considérer comme un pseudo-problème.

Notons encore une fois que ce ne sont là que quelques résultats et que
ceux-ci sont soigneusement élaborés sur la base de nombreuses expériences
très ingénieuses. Jean-Biaise Grize

Jean Ladrière: Les limitations internes des formalismes. Etude sur la
signification du théorème de Gödel et des théorèmes apparentés dans la
théorie des fondements des mathématiques. Louvain et Paris,
E. Nauwelaerts et Gauthier-Villars, 1957. XIII -|~ 715 pages.
Collection de logique mathématique. Série B, N° II.
La logique mathématique ne manque pas d'inquiéter certains philosophes

par les prétentions qu'elle semble manifester à monopoliser et la rigueur et
la vérité. Comme d'autre part elle dispose d'une technique très complexe
et hautement élaborée, il est très difficile pour le non-spécialiste d'en juger
la portée exacte et d'en marquer les limites. L'ouvrage de Jean Ladrière,
philosophe et logicien, se propose de permettre au lecteur attentif de porter
un jugement valable sur quelques-uns des problèmes les plus délicats de

l'épistémologie.

221



On sait en effet depuis Gödel que tout système formel, au sens que les

logiciens contemporains ont donné à ce terme, contient en lui-même ses

propres limites. Malheureusement, le mémoire de Gödel, de même que les

nombreux travaux auxquels il a donné naissance, sont d'une lecture très
malaisée. Jean Ladrière reprend toute la question à la base. Il n'omet
aucune des définitions ni aucun des autres éléments indispensables à la

compréhension des théorèmes qu'il expose et démontre.
Il commence par rappeler les grands problèmes que posent les fondements

des mathématiques et passe à l'exposé des vues actuelles sur les formalismes.
Il étudie ensuite le théorème de Gödel et ses principales généralisations,
démontrant plus d'une centaine de propositions. Notons encore la présence
d'une bibliographie très complète qui s'étend jusqu'en 1955 et de nombreuses
tables analytiques qui facilitent grandement l'étude de l'ouvrage. L'auteur
termine son livre par ce qu'il appelle très modestement quelques «suggestions
philosophiques» (chapitre X). En fait, il dégage quelques-unes des

conséquences les plus importantes des faits qui précèdent:
1. L'espoir, issu des travaux de Hilbert, de parvenir à fonder les

mathématiques en ne recourant qu'à des procédés constructifs, s'avère vain. Les

mathématiques débordent nécessairement le domaine de l'effectivement
constructible.

2. Le domaine des faits «intuitifs», au sens où l'arithmétique ordinaire
est intuitive, est nécessairement plus riche que la part qu'on en peut formaliser.

3. Un système formel quelconque ne se suffit jamais entièrement à soi-
même. Ou bien il n'est qu'un des éléments d'une suite sans fin de systèmes
de plus en plus complexes, ou bien il exige de recourir à une pensée non
entièrement formelle.

4. Enfin, les notions les plus fondamentales des mathématiques, comme
celles par exemple de nombre ou d'égalité, notions qui nous paraissent
absolues au niveau de l'intuition, apparaissent en fait relatives aux moyens
d'expression dont nous disposons.

Ces quelques indications voudraient montrer que l'ouvrage de Ladrière
est une «somme» indispensable à tous ceux qui veulent examiner par eux-
mêmes les mécanismes intimes de la logique formelle d'aujourd'hui, qu'il
est certainement un des livres importants récemment publiés.

Jean-Biaise Grize

Gustav Siewerth: Die Sinne und das Wort. L. Schwann Verlag, Düsseldorf

1956.

Die vorliegende kurze Schrift bewegt sich am Rande der diskursiven
Erörterung und nähert sich dichterischer Deutung. Manchen mag sie an Heideggers

Wort vom «verunglückten Dichten» gemahnen. Die Sinne und das Wort
werden im Rahmen einer vorausgesetzten Ontologie aristotelisch-thomisti-
schen Gepräges in gehobener und bilderreicher Sprache angegangen und
beschworen. Ich möchte nicht behaupten, daß diese Sprache stets daneben
greife; auch mag sie manche faszinieren. Zur Illustration sei nur einiges,

222



beinahe wahllos, herausgegriffen: Die Dinge «beschenken... den gewahrenden
Sinn mit ihrer Ordnung und Sammlung» (7); «die offene Landschaft des

Auges» (9), «Das Lauschen lauscht auf das Lauschige der Dinge» (15), das
Sein «läßt das Wort entspringen als die Seins- und Wesensermächtigung des
Geistes» (38) usw. Die eingeflochtenen etymologischen Betrachtungen tragen
m. E. bei der Darstellungsweise des Verfassers zur Klärung nicht bei.

Hans Ryffel

Abraham A. Moles, Dr ès lettres (philosophie), Drès sciences (physique),
chargé de recherches au C.N.R.S.: La création scientifique, 237 pages.
(René Kister, Genève 1957.)

Après avoir défini sa position (Introduction), M. Moles consacre le
premier chapitre à «La démarche scientifique et les lignes directrices de la
pensée philosophique moderne», le second à l'«Etude psychologique du
raisonnement scientifique», le troisième à 1'«Etude des mécanismes réels de
la création scientifique». Le corps de l'ouvrage (chapitres IV, V, VI)
recherche quelles sont les méthodes heuristiques: l'auteur en examine 21 qu'il
groupe sous trois chefs principaux : 1 ° les méthodes dont le but est d'exploiter de

façon quelconque un système de pensées, une doctrine, des concepts déjà
établis et où l'effort d'imagination porte sur l'application; 2° les méthodes
de création proprement dite d'un point de vue, d'une doctrine, d'un concept,
d'un champ de vision qui n'existaient pas auparavant et où par conséquent
l'originalité - et l'incertitude — sont les plus grandes; 3° les méthodes de

généralité accrue et dont l'attitude idéaliste est fortement marquée (p. 127—

128).
M. Moles se penche ensuite sur les procédés logiques auxquels ces méthodes

recourent (ch. VII Les infralogiques), puis sur les principes et les processus
selon lesquels ces recherches s'effectuent (ch. VIII Les processus d'utilisation).
Les sources profondes de la création scientifique font l'objet de Pavant-
dernier chapitre (ch. IX) : conditions subconscientes et caractérielles,
comparaisons entre les processus psychologiques de la création scientifique et
ceux de la cybernétique. Dans sa conclusion, M. Moles note comment les

mathématiques se développent de façon presque autonome, soumises aux
seules règles de la pensée pure, même si elles puisent volontiers des sujets,
des prétextes d'études et des suggestions dans les sciences du réel. Quoique
totalement dépourvues d'application dans leurs parties les plus avancées,
elles ont néanmoins réussi à s'imposer comme mathématiques appliquées.
Pour l'auteur, la philosophie leur ressemble à de nombreux égards. Dans ces
conditions «pourquoi le corps des doctrines philosophiques actuelles ne se

développerait-il pas en une Philosophie appliquée faite de pièces disparates et
de tentatives d'aspect résolument expérimental, s'efforçant selon le vœu de
Russell, d'être capable d'inventer des hypothèses qui, même si elles ne sont
pas entièrement vraies, resteront cependant fructueuses après les corrections
nécessaires. Une telle philosophie appliquée serait à la découverte du monde
des relations ce que sont les mathématiques à la science expérimentale» (p. 224).

223



Pour concevoir une philosophie appliquée dans le sens où l'indique M. Moles,
il faut demander comme il le fait (p. 5) que l'on détermine pour chaque
doctrine philosophique un champ d'application, un domaine de validité. La plupart
des philosophes auront de la peine à admettre une semblable définition: si

le propre de la philosophie est précisément d'examiner l'être dans sa totalité,
«elle ne saurait le circonscrire sans dénaturer les données mêmes du
problème qu'elle cherche à résoudre» (Arnold Reymond, «Philosophie spiri-
tualiste» tome I, p. 13).

M. Moles pose également aux philosophes la question suivante: Peut-on
faire place à une heuristique, en tant que nouvelle discipline, jouant un
rôle analogue aux mathématiques appliquées? (p. 224) A première vue la
question paraît insoluble: Si cette heuristique pouvait atteindre d'une
manière exhaustive les processus de la création scientifique, ceux-là apparaîtraient

comme déterminés et la liberté créatrice du chercheur semblerait
compromise. Si cette méthode heuristique pouvait atteindre uniquement des

mécanismes nerveux, psychiques ou logiques, il s'agirait alors de mécanismes
auxiliaires qui sont à la disposition de la conscience, mais cette méthode ne
rendrait pas véritablement compte de la création scientifique dans sa

complexité vivante et en tout cas parce qu'elle aurait circonscrit le domaine de
ses démarches, elle serait plutôt une discipline scientifique que philosophique.

L'ouvrage, si intéressant de M. Moles, soulève encore bien d'autres questions

notamment à propos de sa conception de la logique. Il conçoit la
logique formelle traditionnelle comme un cas particulier des systèmes
logiques (p. 134). Ne serait-ce pas plutôt l'inverse qui est vrai, puisque tout
système logique, qu'il soit plurivalent ou non, définit les diverses valeurs
qu'il admet en fonction des seules valeurs de vérité reconnues par la
logique classique: le vrai et le faux? D'autre part, M. Moles affirme que la
logique (traditionnelle) n'est ni universelle, ni unique, ni normative a priori
(p. 161). Il est impossible, sans allonger démesurément ce compte rendu, de
discuter cette conception de la logique. Je me contenterai donc de signaler
à M. Moles les textes suivants qui soutiennent un autre point de vue et ne
se trouvent pas dans sa bibliographie : Henri Miéville, Des constituants formels
de l'idée de vérité (Dialectica n° 26). Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste,
tome I, p. 118 sq: «L'activité logique de la raison» et «Les Principes de la

logique et la critique contemporaine» (Nouvelle édition augmentée, Paris, Vrin
1957), ainsi que le passage suivant de M.André Lalande: «... la raison,
dans sa source, n'est pas constative, mais normative... Ce caractère est le
plus souvent très effacé dans les formes logiques et scientifiques de la raison
constituée... Mais nous l'avons vu, il n'est pas nécessaire de gratter beaucoup
les faits pour retrouver sous leur écorce les normes qui en font la solidité.»
André Lalande, La raison et les normes (p. 228-229).

Comme on le voit, l'ouvrage - très bien informé et illustré de nombreux
tableaux et schémas - de M. Moles, provoque la discussion et fait réfléchir
à des problèmes essentiels, c'est la meilleure preuve de son intérêt.

A. Virieux-Reymond

224



Auguste Comte: Sociologie (textes choisis par J. Laubier), Paris, P.U.F.
1957 (Coll. Les grands textes, Bibliothèque classique de philosophie,
dirigée par C. Khodoss et J. Laubier), XVI —212 pages.
Ce sont surtout des textes du Système de politique positive (tomes II et III)

qu'on trouvera dans cet excellent choix, bien introduit par des notices
indispensables, assorti d'un index, d'une table détaillée et de tableaux
systématiques.

Comme on le sait, la première partie (statique sociale) apporte des textes
sur la religion, la propriété, la famille, le langage, la structure de la société,
l'existence sociale. Faisant suite à cette «théorie des institutions», la deuxième
partie, la «philosophie de l'histoire» (dynamique sociale) comprend les lois
d'évolution et des considérations sur «l'âge fétichique», le polythéisme, la
théocratie, la Grèce, Rome, le Moyen Age et la Révolution occidentale,
s'achevant par l'avènement du Positivisme. On y trouvera donc le nécessaire

pour une première étude du système politique de Comte, mais non pas - le
titre l'indique - de sa philosophie positive et de sa conception des sciences.

Ce petit volume donne l'occasion de louer toute la collection des «grands
textes» destinée aux lycéens et aux étudiants débutants: pas d'introduction
encombrante, pas d'excès de notes; d'excellents index ou vocabulaires (ainsi
pour Kant), des textes bien choisis, des renvois utiles (ainsi pour les «Méditations

métaphysiques» de Descartes). jy Christoff

Jeanne Hersck: Les idéologies et la réalité, essai d'orientation politique. Paris,
Pion (1956), XX -f- 276 pages.

Le titre de cet ouvrage et son sous-titre en indiquent clairement le contenu :

il s'agissait d'abord, pour l'auteur, de remonter des options politiques
courantes à des choix plus profonds, de caractériser les termes impliqués dans
ces options, les idéologies, de les classer, de montrer la cohérence souple des

unes, l'inconséquence tenace des autres, l'ambiguïté de toutes, de montrer
enfin comment choix politique et attitude philosophique sont entre eux
incommensurables, comment ils se recoupent, comment ils se trahissent (lre
partie). Il semble que, la politique en décidant toujours autrement que l'idéologie,

les uns font de la politique sans trop de principes, les autres refusent
au nom des principes les compromis politiques.

Mais, loin de détourner de l'action, l'auteur veut faire entendre que la
pensée politique concrète, seule efficace parce que seule fidèle à la réalité,
peut seule aussi sauver l'action politique honnête, adéquate et en même
temps assez forte pour l'individu. Une telle pensée politique concrète ne
sera pas une idéologie éloignée de la réalité. C'est le socialisme qui, montre
Mlle Hersch, incarne cette pensée de l'action politique.

Qu'on ne dise pas, d'ailleurs, socialisme sans principe: il s'agit d'un
socialisme, plutôt, qui aurait entièrement assimilé sa propre idéologie et qui se
sentirait sûr de ses principes, devenus semblables à une conscience morale
immanente, pour pouvoir s'adapter à la solution des problèmes quotidiens,

15 Studia Philosophica XVIII 225



sans accepter de se laisser enfermer dans les contradictions qui pourraient le
menacer. Socialisme de troisième génération en quelque sorte, socialisme en
face du pouvoir et de ses responsabilités, à la fois désireux de rester fidèle à

ses principes et d'être informé de la réalité, des techniques nécessaires pour
connaître celle-ci et pour la modifier. Nous voyons dans la troisième partie
ce socialisme se tracer un programme.

Mais ce qui permet de passer du pessimisme de la première partie à

l'optimisme relatifde la troisième, c'est une philosophie politique - développée
surtout dans les chapitres I et II de la deuxième partie - qui constitue le
centre et peut-être le meilleur de l'ouvrage. Le problème essentiel de la fin
et des moyens, de la liberté et du fait, est élucidé à partir de Macchiavel et
de Kant, avec une vraie profondeur. Mlle Hersch conclut que la vie sociale
devient plus humaine lorsque la liberté et les possibles de chacun l'emportent
sur le fait brut.

Echo de nombreuses situations complexes que l'auteur a bien connues,
tant en France qu'en Suisse, ce livre, écrit au milieu de réelles difficultés
politiques, est généreux, lucide, parfois imprudent. Son principal mérite, c'est

peut-être de rester en deçà des doctrines les plus fouillées, de rester accessible
à tous, sans cesser d'imposer sa lucidité à chacun. Singulier mélange de

sagesse active, et d'une sorte d'âpreté sacrée qu'on admire et qui déconcerte
aussi.

On ne relèvera pas ici tous les points, souvent importants, sur lesquels on
pourrait chercher querelle à l'auteur. Par exemple, la classification des

idéologies est-elle bien complète? Le principe de distinction absolue du religieux
et de l'idéologique doit-il expliquer suffisamment que le christianisme social
n'ait pas sa place ici? Autre difficulté: tous les lecteurs de Mlle Hersch ne
seront pas enclins autant qu'elle à rapprocher à ce point les uns des autres
tous les régimes dits aujourd'hui «totalitaires». Il subsiste au moins certaines
différences qu'il convient de respecter. Enfin, il est vrai, assurément, que
l'on ne saurait, au nom de la liberté, mépriser la sécurité, et que celle-ci
appartient même à la liberté concrète; mais c'est que la sécurité acquise
entraîne à une liberté plus profonde, et c'est pour cela seulement que la
sécurité peut être une si haute valeur. Aussi l'auteur paraît-il n'avoir réuni
que partiellement sécurité et liberté après les avoir séparées. Il n'y a pas de

politique concrète sans la foi dans la liberté absolue. Pour la même raison,
on aurait pu demander à remonter jusqu'aux principes qui veulent que tous
les hommes soient égaux dans leur être même (v. au contraire p. 112). Il
semble que sans de telles exigences qui appartiennent à l'homme même, la
politique soit sans objet, qu'elle pourrait rester une simple technique.

En voilà assez cependant pour engager à approfondir ce livre exigeant
et sincère. Les idéologies vieillissent, les partis se sclérosent de leur côté, tout
en se distinguant de la pureté des idéologies et tout en prenant une consistance

historique et traditionnelle propre. Pendant ce temps, la réalité change et

personne n'est là, parfois, pour la maîtriser. M"e Hersch a la nostalgie des

positions pures et, à la fois, l'héroïsme de la réalité «impure»; elle reste
malgré tout liée aussi à la tradition d'une situation historique: c'est là une
condition qu'on n'écarterait que par le refus de la réalité. Christoff

226



Max G. Lange: Marxismus, Leninismus, Stalinismus. Zur Kritik des

dialektischen Materialismus. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1955.

Der Verfasser war selber viele Jahre an leitender Stelle in Ostdeutschland
tätig, unter anderem als Professor der theoretischen Pädagogik, und schöpft
in dieser für breitere Kreise bestimmten kritischen Analyse des dialektischen
Materialismus aus dem Vollen. Die Schrift befaßt sich hauptsächlich mit der
stalinistischen Version des Marxismus, in der der dialektische Materialismus
recht eigentlich kodifiziert und zum politischen Herrschaftsinstrument
ausgebildet wurde. Die grob vereinfachenden und philosophisch primitiven
Züge dieser besonderen Sorte «spekulativer Metaphysik» (175) werden
gebührend herausgestellt. In den vorangestellten Ausführungen über Marx,
Engels und Lenin wird dem jungen Marx besondere Aufmerksamkeit
zugewandt, bei dem bekanntlich das Motiv der «Selbstentfremdung» des

Menschen eine große Rolle spielt. Ein Motiv, das für breite Strömungen der
«bürgerlichen» Philosophie unserer Zeit ebenfalls zentral ist (vgl. dazu z.B.
Fritz Heinemann), das aber in der politischen Endform des dialektischen
Materialismus völlig wegfiel, was durch die effektive «Entfremdung» des

Menschen in der kommunistischen Gesellschaft unserer Tage sanktioniert
wird. Hans Ryffel

Die Kumtformen des Barockzeitalters. Vierzehn Vorträge von Hans Barth,
Pierre Beausire, Paul-Henri Boerlin, Johann Doerig, Willibald Gur-
litt, Paul Hofer, Hanspeter Landolt, Reto Roetel, Edmund Stadler,
Rudolf Stamm, Fritz Strich, Georg Thürer, Hans Tintelnot und
Richard Zürcher. Herausgegeben von Rudolf Stamm. Francke

Verlag, Bern 1956

Der vorliegende Sammelband, der einen im Winter 1954/55 an der
Handelshochschule St. Gallen durchgeführten Vortragszyklus vermittelt,
erörtert in seinen vierzehn Beiträgen vielfältige Aspekte der Barockkunst und
ist von philosophischen Gesichtspunkten aus vor allem von Interesse im
Hinblick auf die Problematik von Begriffen wie «Epoche» und «Zeitstil», die
hier auf Grund eines überblickbaren Materials studiert werden kann. Die
in allgemeinere Zusammenhänge hineinführenden Beiträge von Hans Tintelnot

(Zur Gewinnung unserer Barockbegriffe) und von Fritz Strich (Die
Übertragung des Barockbegriffs von der bildenden Kunst auf die Dichtung)
scheinen mir besonders lehrreich zu sein. Ferner sei auf die Arbeit von Hans
Barth verwiesen, der das Zeitalter des Barocks zur Philosophie von Leibniz in
Beziehung setzt. Dies wird unter dem Gesichtspunkt der «innern Spannung»,
der «hierarchisch abgestuften Ordnung» und einer «unendlichen Bewegung»
erwogen. Diejenigen Begriffe, «durch welche die Leibnizische Philosophie
am innigsten mit dem Zeitalter des Barocks verbunden werden kann», seien
aber «vielleicht» «die Begriffe der Repräsentation und des Theaters» (433).

Hans Ryffel

227



Fritz Strich: fu Heinrich Wölfflins Gedächtnis (Rede an der Basler Feier
seines zehnten Todestages). Francke Verlag, Bern 1956.

Eine Gedächtnisrede, die aus der Flut der Festreden hervorragt, weil der
Redner, selber ein Forscher von Format, im Gefeierten seinen «einzigen
Meister und Lehrer» anerkennt und so Persönlichkeit und Werk aus intimster

Kenntnis und auf Grund jahrzehntelanger Auseinandersetzung zu
vergegenwärtigen weiß. Der von der Philosophie herkommende Leser findet
überall Grundfragen der geisteswissenschaftlichen Problematik angetönt (wie
Stil einer Epoche, Allgemeines und Besonderes in der Geistesgeschichte,
immanenter Sinngehalt des Kunstwerkes und Milieu). Zahlreiche
Stellennachweise erleichtern es, diesen Fragen nachzugehen. Hans Ryffel

Paul Häberlin: Leben und Lebensformen. Prolegomena zu einer universalen

Biologie. Benno Schwabe & Co, Basel/Stuttgart 1957.

«Philosophieren über die Natur heißt, sie aus dem toten Mechanismus,
worin sie befangen erscheint, herausheben, sie mit Freiheit gleichsam beleben
und in eigene freie Entwicklung versetzen - heißt, mit andern Worten, sich
selbst von der gemeinen Ansicht losreißen, welche in der Natur nur, was
geschieht, höchstens das Handeln als Faktum, nicht das Handeln selbst im
Handeln - erblickt.» Dieses Wort Schellings, das seinem naturphilosophischen
Systementwurf zugrunde liegt, könnte mit wenigen Änderungen auch bei
Häberlin stehen. Denn alle die genannten Momente eines Philosophierens
über die Natur sind auch hier vorhanden: die strenge Verwahrung gegenüber

einem Mechanismus, der «das Lebendige in Totes, das reale Geschehen
in einen Ablauf', die wirkliche Welt in eine Maschine verwandelt» (S.214) ;

die Berufung auf eine «lebendige Kausalität», deren Wesen in der Freiheit
oder «autonomen Aktivität» letzter Seinselemente (der Individuen oder
Subjekte) liegt, und schließlich die Auffassung von Geschehen als Handlung
im Sinne eines aktiven, zielgerichteten oder «tendenziösen Geschehens»,
dessen Träger die einfachen Subjekte sind. Dazu kommt als Grundanliegen,
wie es im ersten Kapitel zur dialektischen Entfaltung gelangt, das Bemühen,
das «Skandalon» eines dualistischen, die Natur in Lebendiges und
Nichtlebendiges aufspaltenden Erkennens zu beseitigen. Ihm gegenüber wird der
teleologische Sinn von Leben Tendenz, Absicht, Intentionalität) allem
und nicht nur dem organischen Geschehen zugestanden und damit der
Anspruch auf eine universale Biologie erhoben.

Mit ihrer Grundlegung verbindet sich, ausgehend von der These, daß, was
einheitlich als «Leben» zu begreifen ist, durchaus nicht von einerlei Organisation

sein müsse, eine Strukturtheorie des gebildehaft Existierenden. Häberlin

unterscheidet die menschliche, die biologische (im engern Sinne) und die
anorganische Lebensform und erhellt sie durch Modellvorstellungen aus
dem soziologischen Bereich. Im Unterschied zum Handwerker oder Künstler,
mit dem sich Aristoteles ein Bild vom Zustandekommen organischer Form
verschaffte, bildet bei Häberlin der Staatslenker oder allgemeiner die vom

228



Staate gelenkte Gesellschaft die Deutungsgrundlage der Lebensformen.
Dieses Analogiedenken führt zu einer seltsamen «Verpolitisierung» der Natur
mit dem Ergebnis, daß die menschliche Lebensform als Sozietät unter
monarchischer Führung (der Seele) vorgestellt wird, während von den übrigen
Organismen hypothetisch erwogen wird, ob außer der monarchischen die
oligarische und demokratische «Regierungsform» in Frage komme.
Demgegenüber gilt die unorganische Materie als «unpolitisch strukturiert» (S. 195)
oder als spontan sich bildende Sozietät von Elementen. Eine Physik in mona-
dologischer Sicht, die ausführlicher in der Zeitschrift «Philosophia naturalis»
(III, Heft 1 und 3) dargestellt wurde, belehrt darüber im Einzelnen.

Wie in den «Naturphilosophischen Betrachtungen» bildet auch in den
gegenwärtigen «Prolegomena» die Destruktion der naturwissenschaftlichen
Nomothetik und Begriffsbildung den Grundzug von Häberlins Monadologie.
Solcher Destruktion fällt jetzt vor allem der biologische Artbegriff und mit
ihm die Abstammungstheorie anheim. «Es gibt objektiv keine Arten oder
Artunterschiede; es gibt nur Unterschiede der individuellen Eigenart»,
heißt es auf Seite 159. Aber diesem extremen Monadologismus wird man
entgegenhalten müssen, daß es im Biologischen nie Individuen schlechthin,
sondern immer nur Artindividuen gibt. Art löscht auch nicht, wie hier
formuliert wird, Eigenart aus, sondern erweist sich selbst als durchaus
Eigenartiges. Der radikalen Hinwendung zum Einmaligen und Individuellen, die
einst von Rickerts «Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung»
(1895) mit der Einschränkung des Nomothetischen durch das Idiographische
der Geschichte eingeleitet wurde und bei Häberlin in der völligen Auflösung
des Allgemeinen kulminiert, wird man darum nur fragend und zweifelnd
gegenüberstehen können. Eugen Heuß

M. Tramer: Philosophie des Schöpferischen (naturwissenschaftlich
fundiert). Francke Verlag, Bern 1957.

Ähnlich wie P. Häberlin, wenn auch von anderen metaphysischen
Voraussetzungen ausgehend, zielt der Berner Psychiater M. Tramer auf eine
«universale Biologie». Er nennt sie Kreativismus und meint damit die
«Grundanschauung, laut der das Schöpferische als das (spirituelle) Prinzip zu gelten
hat, welches alles in der Welt trägt und das sich in der kreativen Partizipation
kundgibt» (S.31). «Alles» will heißen den Menschen, alle Lebewesen, aber
auch alles physikalische Geschehen, da die Gesetze, nach denen es sich
vollzieht, als «dirigierende, ordnende und formende Prinzipien» gedeutet und
somit hypostasierend im neuplatonisch-scholastischen Sinne als «causae
primordiales» oder «Ideen» verstanden werden. Seiner Struktur nach ist
Tramers Kreativismus vitalistischen Gedankengängen verpflichtet und selbst
als Allvitalismus anzusprechen. Er ruht auf der Überlegung, daß das
Physikochemische zur Naturerklärung (z.B. einer Mutation oder Genveränderung
im Lebensbereich) nicht ausreiche, daß es hiezu wie auch im Geistigen
«schöpferischer Kräfte» bedürfe, die hinwiederum als Teilmomente eines
Ganzen am «Weltschöpferischen» oder der «kosmischen Creatio» partizi-

229



pieren, und zwar in einer ständigen, nie abreißenden Verbundenheit. In
einem zweischrittig-diskursiven Verfahren, das zunächst vom Ansatz des

Schöpferischen in der Erfahrung (den «kreativen Spuren») zu den schöpferischen

Kräften und von da zu ihrer Verankerung in der gemeinsamen Basis
der «kosmischen Creatio» Ubergänge sucht, aber sich auch eines «kreativen
Urerlebnisses» als einer Art intellektueller Anschauung des Weltgrundes
bedient, schafft sich der Verfasser sein metaphysisches Bezugssystem, von
dem aus er Anorganisches und Organisches als verschiedene Stufen der
kreativen Partizipation deutet und eine kreativistische Weltanschauung
begründet. Sie lehrt als ethische Konsequenz aus der behaupteten Gewißheit
des schöpferischen Weltgrundes die «wurzelhafte Verbundenheit» des
Menschen mit allem Gegebenen und legt von da her den Ausgleich von
Individualismus und Kollektivismus als sittlichen Imperativ nahe. Sie bemüht sich
ferner, dem Menschen zur bloß relativen Daseinssicherheit hinzu eine
Seinsgewißheit absoluter Art zu vermitteln (S.47) und antwortet auf die Frage
nach dem Sinn des Lebens mit dem Hinweis auf die Geborgenheit des
Menschen im Weltgrund. Die letzten Abschnitte gelten der Weiterbestimmung
des schöpferischen Weltgrundes, dem «Gang in die Tiefe», wie der Verfasser
wiederholt sagt, wozu helfend das logisch-ontologische Prinzip einspringt,
daß die Ursache als die zu bestimmende Unbekannte nicht weniger an Realität

enthalten könne als ihre in der Erfahrung zugänglichen Wirkungen. Mit
diesem rationalen Konstruktionsprinzip, das seit E. v. Hartmann manchem
Versuch zur Wiederbegründung der Metaphysik beistand (es braucht nur
an H. Drieschs Wirklichkeitslehre erinnert zu werden), gelangt der Verfasser

zur Vorstellung eines hierarchisch gegliederten Kosmosgrundes und in einer
letzten Erhebung zu einem obersten geistigen Prinzip, dem «Absoluten oder
Göttlichen» und einem echten oder «sehenden» Glauben, «weil er auf
naturwissenschaftlicher Erkenntnis und konsequentem Weiterdenken von
dieser beruht» (S.80).

Es liegt uns fern, den ruhigen Gang eines mythopoetischen Denkens durch
Kritik zu stören, es sei denn durch den kurzen Hinweis auf die Sorglosigkeit
und Unbekümmertheit, mit der hier der Begriff des Schöpferischen
allenthalben verwendet wird. Denn daß im übrigen weder die «naturwissenschaftliche

Fundierung» (die mit Semons «Engrammtheorie» und E. Bleulers
«Mnemelehre» bereits schon theoretischer Art ist) noch der «logische
Gedankengang» oder die kreative Intuition das Denkenkönnen eines Letzten
in ein Erkennen zu verwandeln vermögen, bedarf keiner ausführlichen
Darlegung. Eugen Heuß

Jean-Paul Gonseth: Théâtre de veille et théâtre de songe. Un vol. in-8 (de
la Collection «La Science dialectique») de 108 pages. Editions du

Griffon, Neuchâtel 1950.

Les approches sont bien gardées, et d'aucuns, parmi les lecteurs, risquent
de se décourager, ce qui serait dommage. La difficulté procède d'abord de
concision et de densité, mais aussi, et peut-être surtout, d'un vocabulaire qui

230



déroute: c'est presque une langue à apprendre, et l'on peut juger qu'un
auteur exige là du lecteur un effort disproportionné; cependant, dans le cas
particulier, cela vaut la peine de casser l'os; la moelle est savoureuse. Ce
vocabulaire s'écarte du commun dans deux directions; c'est tantôt dans
l'abstrait, en infléchissant le sens du terme: ainsi quand les termes somatique,
somatisant sont employés là où d'autres diraient objectif, objectivant (p. 27) ou
réifiant (glissement qu'on peut concevoir à partir des relations entre le corps
propre et l'objet, telles qu'on est assez accoutumé à les penser depuis Matière
et Mémoire); et c'est tantôt vers l'image: ainsi dans ce titre même où théâtre
se substitue h.perspective ou même à conscience; ainsi encore lorsqu'il est question
d'horizon d'«horizon somatique» s'opposant à l'«horizon des valeurs») là où
d'autres auraient cherché peut-être une expression du genre deformes a priori.
Ces termes inattendus, soit dans l'abstrait, soit dans l'imagé, apportent
d'ailleurs, en même temps qu'une difficulté, une fraîcheur: ils forcent à

penser à neuf.
Cette pensée s'engage délibérément dans la voie de la «philosophie

dialectique» proposée par le père de l'auteur, Ferdinand Gonseth, et le sous-
titre «essai de dialectisation de la conscience» marque bien l'intention. Cette
pensée «ouverte» nie la possibilité de définitions préalables (p. 26), la
définition se corrigeant et s'enrichissant au fur et à mesure du ping-pong
dialectique; c'est, pourrait-on dire, l'opposé d'une philosophie «more geometri-
corum», qui se figure tout déduire - encore que la géométrie elle-même,
exemple de choix et cas limite, est moins purement déductive et rationnelle
que les classiques la faisaient, et qu'elle est elle-même, pour tout dire,
dialectique (p. 12).

Une telle pensée «ouverte» ne cesse de se confronter avec un concret, et
le concret qui est à la base de la réflexion chez ce médecin philosophe, c'est,
en un mot comme en cent, l'expérience psychanalytique, - encore que
l'auteur n'en fasse état que très discrètement, trop peut-être, moins soucieux
de l'étaler cliniquement que de la repenser en profondeur. Ce qu'il dit suffit
à montrer à quel point ses vues, sur ce point précis, sont originales et sont à
prendre en considération par le spécialiste. Voici: «Si paradoxale que
l'expression puisse paraître, le rêve n'aurait pas à traduire un événement intime
en une figuration compréhensible pour la conscience éclairée: il aurait au
contraire à traduire la leçon, en langage obscur, de situations vécues devant
la conscience éclairée, - nous voulons dire en langage obscur pour la
personne de veille, mais immédiate pour le spectateur du théâtre de songe» (p. 84).
Il souligne que cette hypothèse ne semble pas avoir été prise en considération
par les psychanalystes, portés plutôt à voir la relation du rêve à la conscience
claire, comme un message de profondeur qui «cherche à s'intégrer dans la
sphère de veille» (p. 84) ; ce qu'il dit là est vrai en gros, encore que l'on trouverait,

nous semble-t-il, par exemple chez le psychiatre suédois Paul Bjerre,
des indications allant bel et bien dans le sens opposé (le symbole conçu
comme une sorte de métabolisme).

Outre ces vues, qui touchent le plus directement à l'expérience concrète,
les thèses capitales de cet ouvrage nous paraissent être: 1° la possibilité d'une
«phénoménologie dialectique» de la conscience, que l'on oppose à une

231



«phénoménologie eidétique», laquelle admettrait une doctrine préalable de
caractère ontologique; 2° la légitimité d'une interprétation «somatisante»
(objectivante) des contenus de la conscience (p. 43), poussée aussi loin qu'on
voudra (du type, par exemple, des conceptions «réductives» de Freud),
mais en maintenant qu'aussi loin qu'on la pousse, elle comporte toujours un
au-delà qui doit être réservé et qui est de l'ordre de la personne; 3° la coïncidence

du règne de la personne avec celui des valeurs, lesquelles n'existent
d'ailleurs qu'assumées et vécues, alors que toute réduction des valeurs en
notions les «somatise» de nouveau, escamotant en quelque sorte ce qui les

constitue essentiellement. Car de même que, selon Bergson, toute définition
de la liberté donne raison au déterminisme, on peut dire plus largement
que «vouloir définir la personne, c'est donner raison à la chose» (p. 49).

Charles Baudouin

Jean Amos Comenius, 1592—1670: Pages choisies. (Introduction de Jean
Piaget), Unesco, Paris 1957, 206 pages.

En hommage au célèbre pédagogue, à l'occasion du trois centième
anniversaire de la publication des Opera didactica omnia, l'Unesco publie une
traduction de textes remarquablement choisis. Les notices du professeur Chlup,
la bibliographie de M. Patocka complètent utilement cet ouvrage de données
brèves, mais toutes récentes.

Les textes sont tirés de deux classiques: «Le labyrinthe du monde et le

paradis de l'âme» et «La grande didactique» (dont il existe une traduction
française de Jean B. Piobetta, P.U.F., 1952) et de deux parties de la «Consultation»,

ouvrage ébauché, retrouvées à Halle en 1934: la Pampaedie et la
Panorthosie. Ces derniers textes sont d'un réformateur social qui pense unir
les hommes par l'éducation. Parlant en aristotélicien, mais influencé par le

néopatonisme, par Campanella, et d'autre part par Bacon, Comenius est

théologien et métaphysicien, mais il conçoit tout son système en fonction de
l'éducation. Son idée principale, inspirée sans doute par la symétrie macro-
cosme-microcosme, c'est le parallélisme de la nature et de l'art. Ainsi, l'ordre
de la nature enseignera par lui-même, mais en transformant l'éducateur,
devenu instrument de la nature. Cette idée optimiste que «le développement
de l'homme est solidaire de celui de la nature» justifie les pages pertinentes
où M. Jean Piaget montre l'actualité de Comenius.

Il est superflu de parler des textes, de leur saveur, de leurs idées étrangement

modernes, surtout pour la politique scolaire. On n'insistera pas non
plus sur le vague des notions qui servent de base à l'expression de ces intuitions
justes. Mais on soulignera l'importance des textes nouveaux sur la réforme de
la société par l'éducation. On admirera d'ailleurs la destinée de cet homme
dont les idées retardaient déjà sur celles de ses amis hollandais par exemple,
et dont malgré cela l'initiative a fait le fondateur et le premier classique de
la science de l'éducation puisqu'il a eu l'idée du fondement psychologique
des méthodes didactiques et du rapport école-société. jp Christof

232



Revue philosophique de Louvain. Louvain, Editions de l'Institut supérieur
de philosophie, 1955-1956. Tomes 53 et 54.

Par la diversité de ses articles, de ses études critiques, de ses recensions et
de ses chroniques, la Revue de Louvain tient au courant ses lecteurs des
recherches de philosophie ancienne, médiévale et contemporaine.

Parmi les études parues en 1955, signalons les plus importantes: Jean
Pépin, Plotin et les mythes (les réalités synchroniques suggérées par les mythes
sont utilisées librement par Plotin) (p. 5-27). Jean Pirlot, La philosophie de

René Le Senne (spiritualisme et axiologie) (p. 28-39). Pierre Fontan, Le primat
de Facte sur Fénoncé. A propos de la Phénoménologie de la perception (par son refus
de l'absolu, la phénoménologie ne peut être un réalisme) (p. 40-53). Gérard
Verbecke, Themistius et le De unitate intellectus de saint Thomas (incompréhension
chez Averroës de la différence entre intellect agent et intellect possible de
Themistius, corrigée par Thomas) (p. 141-164). Joseph Rauwens, Le
problème philosophique des attributs de Dieu et leur valeur normative pour Faction
(confrontation entre la théologie des noms divins et une éthique de la situation)
(p. 165-196). Franz Grégoire, L'aspect rationnel dans l'idéal de la connaissance
humaine (universalité et abstraction du concept dans ses rapports avec la
définition) (p. 197-224). Fernand van Steenberghen, La lecture et Fétude de

saint Thomas. Réflexions et conseils (initiation et bibliographie sommaire)
(p. 301-320). Jean-Biaise Grize, Un nouveau calcul de déduction naturelle dû à F.B.
Fitch (p. 328-367). Gérard Verbecke, La théorie aristotélicienne de l'intellect
d'après Théophraste (étude critique) (p. 368-382). Yves Nolet de Brauwere,
Coups de sonde dans la philosophie anglaise contemporaine (problème des rapports
entre la logique et le langage) (p. 402-419). Jean Trouillard, La genèse du

plotinisme (la dialectique ascendante de Plotin fait de sa philosophie une
spiritualité et non une cosmologie) (p. 469-481). Eleuthère Winance, Note
sur l'abstraction mathématique selon saint Thomas (les objets mathématiques sont
présents dans le sensible selon une materia intelligibilis) (p. 482-510). Desmond
Connell, La passivité de l'entendement selon Malebranche (sans la lumière divine,
le cogito est opaque) (p. 542-565).

En 1956: Albert Dondeyne, L'historicité dans la philosophie contemporaine

(signification de l'histoire pour la réflexion philosophique) (p. 5-25). Jacques
Taminiaux, De Bergson à la phénoménologie existentielle (la phénoménologie
surmonte le dualisme de la conscience et du corps) (p. 26-85). Fernand van
Steenberghen, L'avenir du thomisme (un thomisme ouvert à la pensée actuelle)
(p. 201-218). Marcel Guicheteau, L'art et l'illusion chez Platon (l'ambiguïté de
l'objet, voie d'accès au Beau) (p. 219-227). Gérard Verbecke, Ammonias et
saint Thomas. Deux commentaires sur le Péri Hermeneias d'Aristote (p. 228-
253). Elie Denissoff, Les étapes de la rédaction du Discours de la Méthode (Descartes
critique toute autorité pour fonder la réforme des sciences) (p. 254-282).
Antoine de Coninck, L'analytique transcendantale de Kant est-elle cohérente? (La
notion d'Erfahrung est équivoque) (p. 361-417). Louis Dupré, La dialectique

de l'acte defoi chez Soeren Kierkegaard (refus de toute objectivation et
promotion du paradoxe) (p. 418-455). Albert Dondeyne, L'historicité dans la
philosophie contemporaine (suite et fin. Dieu fondement de la visée axiologique

233



à travers leurs actualisations successives) (p. 456-477). Franz Grégoire,
Phénoménologie et teneur de Vaxiome universel du fondement de l'être (tout être est

en vertu de quelque être) (p. 478-500). André Hayen, Le cercle de la connaissance

humaine selon saint Thomas d'Aquin (distinction entre exercice et expression
dans la connaissance résout le problème entre a priori et a posteriori, contemplation

et action) (p. 561-604). E. W. Beth, Quelques remarques sur la sémantique

(méthode et portée de la sémantique aujourd'hui) (p. 605-625).
Gabriel Widmer

Revue philosophique de Louvain. Louvain, Editions de l'Institut supérieur
de philosophie, 1957-1958. Tomes 55 (Nos 46, 47, 48) et 56 (Nos 49,
50, 51).

Une fois de plus, on doit constater avec quel sens aigu de l'actualité du
passé et de la richesse du présent la rédaction de cette Revue élabore ses

sommaires. Pour illustrer cet effort de compréhension du passé, retenons les

études suivantes: A. Mansion, Philosophie première, philosophie seconde et

métaphysique chez Aristote (La philosophie première, science de l'immatériel,
fondement de la physique; la métaphysique, science de l'être en tant qu'être.
Solide exégèse des textes), tome 56, p. 165-221. J. Trouillard, Le sens des

médiations proclusiennes (Le supérieur assimile l'inférieur grâce aux puissances
médiatrices de l'âme et à l'unité de l'esprit, par l'analyse et la réduction),
tome 55, p. 331-342). J. van Gerven, Liberté humaine et prescience divine d'après
saint Augustin (Elles s'impliquent selon l'Ecriture: respect de l'immutabilité
divine et des Idées), tome 55, p. 317-330. E. Winance, L'essence divine de la
connaissance humaine dans les commentaires sur les Sentences de saint Thomas (Réfutation

de l'agnosticisme par le réalisme des perfections divines, selon la
méthode analogique), tome 55, p. 171-215. J.-D. Robert, Eléments d'une

définition analogique de la connaissance chez saint Thomas (La connaissance
analogique évite les anthropomorphismes et l'imagination spatialisante, par son
recours à des méthodes de négation et de purification), tome 55, p. 443-469.
G. Verbecke, Le développement de la vie volitive d'après saint Thomas (Parallélisme
et implication de la connaissance intellectuelle et de la vie volitive à partir
d'un vouloir fondamental, promouvant la valeur transcendantale), tome 56,

p. 5-34. J. Taminiaux, La pensée esthétique du jeune Hegel (Les écrits de Frank-
fort laissent apparaître la division triadique de l'histoire de l'art, ses rapports
avec le droit et la religion, son originalité par rapport aux esthétiques de

Kant, de Schelling, de Fichte), tome 56, p. 222-250. Quelques études

critiques étendues: A. Mansion, Le texte authentique du «De Veritate» de saint
Thomas et le rôle de ses secrétaires (A propos de l'ouvrage du P.A. Dondaine
sur les secrétaires de l'Aquinate), tome 55, p. 216-231. R. Boehm, Notes sur
l'histoire des «Principes de la Nature et de la Grâce» et de «La Monadologie» de

Leibniz (En marge de l'édition critique d'A. Robinet), tome 55, p. 232-251.
A. de Waelhens, Dialectique et pensée tragique (A propos de la thèse de L. Gold-
mann sur «Le Dieu caché» chez Pascal et Racine), tome 55, p. 252-274.

234



Dans les essais de confrontation entre la pensée médiévale et la pensée
moderne, notons: L. de Raeymaeker, Les causes et la causalité absolue (Distingue
le plan horizontal des causes finies et corrélatives du plan vertical les reliant
à la cause infinie, créatrice, raison d'être de l'Etre), tome 55, p. 153-170.
G. van Riet, Histoire de la philosophie et vérité (Au delà de l'antithèse thomisme-
hégélianisme, anhistorisme et historisme, par l'analyse de la perception et
de la conception dans le «philosopher»), tome 55, p. 429-442. G. P. Kluber-
tanz, Where is the Evidence for Thomistic Metaphysics? (Inférence thomiste et
«illative sense» de type newmanien), tome 56, p. 294-315. H. Demolder,
La saisie immédiate du réel (La validité de l'intuitionisme bergsonien et freudien
pour le thomisme: le psychisme coordonné au corps), tome 55, p. 343-367.
A. Dondeyne, La différence ontologique chez M. Heidegger (Repaire central de
la philosophie de H., restaure la «Grundfrage» de la «Seinsfrage» oubliée

par la philosophie classique qui confond «Etre» et «étants»; à partir d'une
étude de tous les ouvrages de H.), tome 56, p. 5-34, 251-293. K. Mytro-
wytch, La philosophie de l'existence et la finitude de la philosophie (Complémentarité

de l'analyse phénoménologique du «cogito» et de l'analyse existentielle
du «sum», de Husserl à Heidegger), tome 55, p. 470-486. G. del Vecchio,
Droit, Société et solitude (Rôle primordial de la solitude dans la création et la
recherche des principes universels, rôle dérivé de la société), tome 56, p. 63-78.

Parmi les examens critiques de certains courants actuels, remarquons:
J. V. McGlynn, Morale, esthétique et la philosophie de l'analyse (Réintégration
de la morale et de l'esthétique dans la philosophie du langage d'Oxford),
tome 56, p. 79-87. Y. Nolet de Brauwere, Coups de sonde dans la philosophie

anglaise contemporaine (Suite et fin). (L'école analytique vue par Urmson),
tome 55, p. 368-380. H. Demolder, La théorie pulsionnelle du Dr L. Szondi. De

la destinée-contrainte à la destinée-choix (Description de la contrainte des ancêtres,
du passage à la liberté du moi dans l'option et du rôle de la fonction de

croyance), tome 56, p. 429-478. G. van Riet, Idéalisme et christianisme. A

propos de «La philosophie de la religion» d'Henry Duméry (L'idéalisme existentiel
de D. est influencé par Blondel, Plotin, Husserl, Kant, se fonde sur une
critique arbitraire de l'objectivisme et évacue la théologie pour la remplacer

par une philosophie de la religion), tome 56, p. 361-428.
Gabriel Widmer

Rivista difilosofia neo-scolastica, Anno L, janvier-février 1958, fascicule I.
Chronique des Facultés de philosophie et de pédagogie de l'Université

Catholique du Sacré-Cœur - année académique 1957-58.

S. Vanni Rovighi: Il problema délia giustificazione delle valutazioni morali in
alcuni libri recenti.

C. Arata: Discorrendo di impersonalismo hegeliano e di personalismo classico.

L'auteur estime que la solution hégélienne, en ce qui concerne l'individualité,

témoigne d'une totale méconnaissance de ses caractères essentiels, et

que son incapacité à reconnaître le sens et la valeur effective de l'intériorité
personnelle tient à une radicale mésinterprétation du principe d'identité. Il

235



estime que la pensée de saint Thomas, bien comprise, permet de justifier
spéculativement les motifs les plus valables de l'existentialisme contemporain,
en évitant la déviation kierkegaardienne, fruit d'un «individualisme romantique

exacerbé». Le caractère prétendûment contradictoire de la vie, si

fréquemment affirmé aujourd'hui, tient à une divinisation absurde du moi.

Il faut rendre à Dieu ce qui est à Dieu et à l'homme son rôle de créature.

L. Verga: Uesperienza morale di Albert Camus.

L'œuvre de Camus, incapable de justifier vraiment les valeurs que la
révolte devrait défendre : la vérité, la justice, la liberté, ne permet ni réelle
ouverture sur la métaphysique, ni même la constitution d'une philosophie
morale. Il s'agit seulement d'une expérience morale.

Fascicule II, mars-avril 1958: L. Minio-Paluello: Note sulUAristotile latino

medievale. P. Casalone: La filosofia ultima di Heidegger.

L'auteur analyse les nombreuses publications du philosophe allemand,
depuis qu'il a rompu le long silence qui suivit Sein und Zeit. Il constate que
nous sommes désormais placés devant une expérience de l'Etre comme ouverture,

comme «présence présentifiante», sans possibilité d'en sortir. Mis en
jeu par le destin de l'Etre, l'homme se voit joué par lui sans savoir pourquoi;
il ne peut que se sentir jeté dans l'Etre avec la responsabilité d'en sauvegarder
la révélation dans le langage.

A. Bausola: Storia et società nel pensiero di Karl Popper.

Dans les deux fascicules: Notes et discussions, analyses d'ouvrages, etc.

F. L. Mueller

Archivio di Filosofia. Organo dell'Istituto di Studi filosofici. Dir. Enrico
Castelli. Roma, Bocca.
1956 /1. Metafisica ed esperienza religiosa.

E. Castelli: Filosofia profana e storia sacra. - R. Lazzarini: Lo «status
deviationis» nella filosofia moderna. - A. Del Noce: La crisi del molinismo
in Descartes. — J.-B. Lötz: Metaphysische und religiöse Erfahrung. (Avec
trad, ital.). - E. Przywara: Metaphysik, Religion, Analogie. (Avec trad. ital.).
- C. Fabro: Enigma dell'uomo e mistero di Dio. — J. Daniélou: Le problème
théologique des religions non chrétiennes. - F. Balbo: Il futuro e l'«al di
là». - G. Bufo: Religione e filosofia come esigenze ed esperienze metafisiche.

Recueil de travaux qui joint la richesse à la solidité. Signalons en
particulier l'essai du P. J.-B. Lötz sur les rapports de l'expérience métaphysique
et de l'expérience religieuse, et celui du P.Jean Daniélou, sur l'expérience
religieuse dans les religions non chrétiennes, leur interprétation et leur
évaluation dans les perspectives du christianisme catholique.

236



1957 / 3. La filosofia della arte sacra.

Relevons les articles suivants :

E. Przywara: Schön, sakral, christlich. - G. Fallani: Figurativo e non
figurativo sacro. - G. Marcel: L'idée du drame chrétien dans son rapport
au théâtre actuel. - F. Cadin: Tentativo di interpretazione della disconti-
nuità tra Estetica e Morale. La possiblilità dell'arte sacra.

Le problème de l'art sacré, comme l'explique Enrico Castelli dans sa
préface, est moins le problème de l'art que celui du sacré et de sa manifestation
sensible. De là, en particulier, l'intérêt de l'étude de F. Cadin, qui tente de
surmonter les abîmes séparant les catégories kierkegaardiennes et de légitimer
l'art sacré. Eclairantes aussi sont les considérations de Gabriel Marcel sur les
conditions actuelles d'un véritable théâtre chrétien. Marcel Reymond

Giornale critico della filosofia italiana, Anno XXXVII, terza serie, fascicule

I, janvier-mars 1958.

Outre des articles de Vito Fazio Allmayer (La recherche de la médiation) et
d'Angela Maria Jacobelli Isoldi (Les limites du choix humain), ce numéro
contient une importante étude d'Antimo Negri sur Actualisme et Marxisme.

Très au courant des plus récents travaux sur la pensée marxiste, l'auteur
se soucie d'intégrer les données authentiques de la doctrine dans la spéculation
européenne, d'en montrer les rapports en particulier avec l'actualisme gen-
tilien. Il rappelle que Giovanni Gentile, dès son essai sur Karl Marx en 1899,
avait rapproché cet auteur de Vico, qui énonça pour la première fois un
principe dont le rôle, comme praxis, joue un rôle essentiel dans la pensée
marxiste: celui que la vérité se découvre en se faisant. L'auteur rappelle la
genèse, à travers Bertrando Spaventa et D. Jaja, de la réforme par Gentile
de la dialectique hégélienne, et la compare avec la critique par Marx de la
Phénoménologie des Geistes, puis avec les données essentielles de celle-ci. L'auteur
vise à séparer dans le marxisme la méthode du dogme, en vue d'une
problématique nouvelle, distincte du scepticisme, qui doit beaucoup à la pensée de
Georges Lukacs. Il estime que la leçon actualiste permet de découvrir le
nerf le plus résistant du marxisme, laïque et antidogmatique. Son étude
répond à une exigence qui se manifeste aujourd'hui chez nombre d'intellectuels,

hier encore communistes orthodoxes: remettre en valeur les droits de
la vérité en face des intérêts politiques immédiats, réagir contre les
déformations et restrictions que la théorie marxiste a subies; en bref, retrouver
les sources vivantes de la doctrine, pour la dégager de la scolastique dogmatique

et culturellement stérile où elle s'est enlisée.

Fascicule II, avril-juin 1958:

Au sommaire: Vito Fazio Allmayer (Esigenza della metafisica e metafisica
dell'esigenza) ; Guido Morpurgo Tagliabue (Su la problematica del naturalismo

contemporaneo

237



L'auteur veut dégager critiquement le processus qui, dans le naturalisme
américain - Santayana, Dewey, Whitehead - conduit à subordonner
l'expérience à une véritable ontologie téléologique et, finalement, à une
axiome- F. L. Mueller

Lychnos. Annuaire de la Société suédoise d'histoire des sciences. 1956.

508 pages. Rédacteur: Professeur Sten Lindroth (Uppsala et Stockholm.

Almquist et Wiksells Bocktruckeri AB 1957).

Chaque article, rédigé en suédois, est suivi d'un résumé français, anglais
ou allemand. Cette mesure rend cette publication accessible même pour le
lecteur qui ignore le suédois. Ces articles portent sur les questions suivantes

(je donne chaque fois le titre du résumé) : Türe J. Arne (Stockholm) : Sweedish

doctors and barber-surgeons in the service of the Dutch East-Indian Company. Christian
Callmer (Göteborg) : Schwedische Studenten in Göttingen während des XVIII.
Jahrhunderts; Sten Lindroth (Uppsala): Learning and letters in Sweden during the

High Middle Ages (c. 1250-1350); du même auteur: Gustaf Frederik Hjort-
berg — round a painting in the church of Slap. Magnus von Platen (Stockholm) :

Die Bücherrechnungen Herzogs Karl von Schweden.

Sont rédigés en français, anglais ou allemand les articles suivants : Frederik
Berg (Uppsala) : Linné et Sauvages. Les rapports entre leurs systèmes nosologiques.

Alvar Ellegard (Göteborg) : The darwinian theory and the argument from design.

Vladislav Kruta (Brno) : Anders Retzius und Johannes Ev Purkyné. Briefwechsel
zweier Biologen des neunzehnten Jahrhunderts. Les Miscellanées remplissent les

pages 193-233 et contiennent entre autres une lettre inédite, fort intéressante,

que Celsius avait écrite au vice-président de la Royal Society à Londres,
Martin Folkes, alors que Celsius faisait partie de l'expédition française en
Laponie, dirigée par Pierre Louis Moreau de Maupertuis. Les recensions
de livres occupent la seconde moitié du volume.

Etant donné l'utilité que présente l'étude de l'histoire des sciences pour
celle de leur philosophie, un tel annuaire offre un grand intérêt pour
l'historien de la philosophie. A. Virieux-Reymond

238


	Besprechungen = Comptes rendus

