Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 18 (1958)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen - Comptes rendus

Tommaso Campanella: Magia e Grazia. Inediti. Theologicorum Liber XIV.
Testo critico e trad. a cura di Romano Amerio. Roma, Fratelli
Bocca 1957. In-8, 260 pages.

Edizione nazionale dei classici del pensiero italiano. Serie IT, vol. 5, pro-
mossa dall’Istituto di Studi filosofici e dal Centro internazionale di Studi
umanistici, dir. da Giovanni Calo e Enrico Castelli.

Voici, succédant a4 d’autres, un nouvel inédit de Tommaso Campanella.
M. Romano Amerio, professeur de philosophie au Liceo de Lugano, qui a
donné a nos Studia philosophica (vol. IV, 1944) une étude sur Campanella,
publie maintenant un texte Qui est de gratia gratis data, d’aprés le manuscrit
de la Bibliothéque Mazarine de Paris. Le théme en est celui-ci: la grace
opére en nous 2 la maniére d’une magie transcendente et nous fait accéder
a2 un merveilleux objectif. Campanella s’applique 4 distinguer la magie
naturelle de la magie surnaturelle. Ce texte précise notre connaissance
d’une pensée multiforme, difficile a saisir. Marcel Reymond

Henri Bergson: Ecrits et paroles. Textes rassemblés par R. M. Mossé-
Bastide. Tome premier, précédé d’une lettre préface d’Edouard
Leroy et d’un avant-propos de Henr: Gouhier. Paris, Presses universi-
taires de France, 1957, 236 pages.

Il y a longtemps que nous attendions cette publication qui restitue un
certain nombre de documents rares et parfois tombés dans ’oubli. Objectera-
t-on qu’il s’agit 1a d’ceuvres mineures, qui ne renouvelleront pas notre con-
naissance du philosophe. C’est bien ainsi que ’entend M. Gouhier dans son
avant-propos: ne cherchons pas dans ces textes, nous dit-il, un autre berg-
sonisme que celui des livres. Mais Bergson est assez grand comme écrivain et
comme penseur pour supporter cette épreuve redoutable. Ajoutons qu’elle
ne constitue nullement une entorse a l'interdiction formelle lancée par lui
relativement a 1’édition de pages inédites. Il n’y a pas et il n’y aura jamais
d’ceuvres posthumes de Bergson, si les volontés d’un mort gardent quelque
crédit.

Le présent volume, réalisé par les soins intelligents de Mme Mossé-Bastide,
est constitué de brefs articles, de lettres, de sommaires de cours figurant dans
I’ Annuaire du Collége de France, de discussions soutenues lors de réunions sa-
vantes, de discours de distributions de prix, d’analyses d’ouvrages et de pré-
faces. L’ordre rigoureusement chronologique permet de suivre année aprés

189



année les progres de cette réflexion mouvante, qui se ramasse pourtant autour
de «quelque chose de simple, d’infiniment simple, de si extraordinairement
simple que le philosophe n’a jamais réussi a le dire», pour reprendre les
termes mémes par lesquels Bergson définit toute grande doctrine. Diverses
voies sont successivement tentées: mathématique, psychologie, logique,
pédagogie, histoire, métaphysique, et toutes ces voies convergent vers un
centre. Signalons la réussite étincelante de petits essais sur la politesse, le bon
sens et les études classiques, la spécialité, I'intelligence. L’auteur jugera
sévérement plus tard ces écrits commandés par telle ou telle circonstance.
Jamais cependant ’accord du style et de la pensée n’a mieux été réalisé par
lui que dans ces bréves méditations destinées aux éléves d’un lycée.

Cette publication nous conduit jusqu’'en 1905. De quoi la suite sera-t-elle
faite? Nous nous réjouissons de ’apprendre. René Schaerer

Gallo Gallz: Socrate ed alcuni dialoght platonict (Apologia, Convito, Lachete,
Eutifrone, Liside, Jone). Torino, G. Giappichelli, 1958, 246 pages.
(Universita di Torino. Pubblicazioni della Facolta di Magistero 12.)

M. Gallo Galli a réuni dans ce volume des études, déja parues ailleurs,
qu’il a retouchées. Socrate en est le centre. Aussi faut-il regretter que le
Criton et le Phédon n’aient pas fait ’objet d’une étude spéciale.

Il n’a pas voulu faire un commentaire érudit, mais dégager la signification
philosophique de la figure de Socrate et de quelques-uns des dialogues de
Platon qui paraissent le plus proches de la réalité historique de Socrate.

M. Galli reconnait ’existence d’une véritable éthique socratique, intel-
lectualiste, avec prise de conscience de I’aspect formel de I’acte moral. La
pédagogie de Socrate est la seule qui soit compatible avec le développement
harmonieux de la personnalité, avec la conquéte de la liberté morale.

De leur point de vue, les dialogues de Platon ici examinés illustrent ces
vues, offrant des exemples vécus de la présence de Socrate.

Marcel Reymond

René Scharer: L'homme antique et la structure du monde intérieur d’Homére
a Socrate. Paris, Payot 1958. Bibliothéque historique, 416 pages.

L’objet premier de ce livre est la découverte d’une structure mentale
commune & ’homme grec, d’Homere a Socrate. Cette constante équivaut a
peu prés a ce que Bergson nomme un «schéme dynamique», dont il se sert,
par exemple, dans sa réduction de Spinoza a une image simple; on pourrait
également rapprocher la tentative de M. Schzrer de celle de Jung et de sa
recherche des archétypes primitifs, ou de Bachelard et de sa psychanalyse.

Néanmoins le climat est ici moins psychologique que philosophique, plus
exactement historique et littéraire tout a la fois. L’analyse d’Homeére permet
de saisir sur le vif le fond de cette constante: « Chante, déesse, la colere...»;
c’est le début de I'Iliade. Or, 1a déja, il y a deux coléres: celle, bien connue,

190



qui est un fait historique, et la colére qui sera chantée, c’est-a-dire 1’Iliade
comme poéme. La colére part ainsi de ’homme et de son sentiment, pour
monter au dieu qui I'«estampille», d’ou elle redescend sous forme d’un
poe¢me. La colére est ainsi trait d’union entre ’homme et Dieu,

Mais ’homme lui-méme a aussi deux natures: avec ou sans Dieu. La
colére pourrait en effet poursuivre son chemin humain, et faire carriére
terrestre; mais clle se perdrait dans le non-valable: c’est ’homme sans Dieu.
Quand en revanche la colére opére le détour par le divin, elle ne cesse pas
d’étre une colére humaine; mais elle acquiert en plus sa validité.

Si la colére est un événement psychologique, on voit que le monde grec
refuse le «pur psychologique»; il articule sans cesse le psychologique et le
spirituel, notre conscience d’homme et la divinité, Pimmanent et le trans-
cendant.

Une telle articulation est celle de deux mondes reliés par un itinéraire
spécifique, ol «1’aller est passionnel, ’arrét intuitif et le retour raisonnable »
(p. 34). Et plus loin Pauteur précise: «L’humain et le divin se présentent
comme deux dimensions qui s’articulent dialectiquement I'une a l'autre.
Mais il y a plus: non seulement toute opération humaine joue sur les deux
claviers du ciel et de la terre, mais encore elle s’effectue en deux démarches
distinctes, la montée au principe et la descente a I'exécution.» (p. 344-5)

Il se laisse ainsi tirer d’ores et déja une définition de ’homme grec, qui
en marque a la fois la nature et les limites. Définition qui du reste rappelle
encore une fois les analyses contemporaines de la notion d’«ouverture,
laquelle postule a la fois la totale autonomie de ’homme et sa totale dis-
ponibilité 2 I’égard de ce qu’il n’est pas. « Etre homme, c’est étre entiérement
ce qu’on est pour accueillir ce qu’on ne peut pas étre, c’est épuiser I'immanent
pour mériter le transcendant» (p. 69).

Par conséquent ’homme grec est coupé par une dualité profonde, qui le
tire d’'un c6té ou de lautre, sans espoir d’équilibre définitif. Cette dualité
est le ressort des actes humains, des actions tragiques en particulier. En un
mot, faut-il, dans la vie, suivre sa propre voie d’homme, ou assentir aux
décisions venues d’en-haut? C’est la soulever un gros probléme, qui est le
probléme moral de la vie elle-méme, et que souligne excellemment ’auteur.
Car enfin, o1 se tourner? Pris entre le ciel et la terre, I’homme risque d’oublier
le ciel pour étre fidele a sa nature d’homme terrestre; ou alors il risque
d’oublier la terre en voulant s’égaler aux dieux. A hauteur d’homme, on
ne voit pas plus loin que le bout de son nez; mais a hauteur divine, on ne
voit plus guére les détails de la géographie qui nous entoure. L’alternative
est donc absolue entre I'universel et le circonstantiel. ~ Remarquons ici que
M. Scharer marque fort heureusement I’aspect existentialiste et contem-
porain de cette problématique spécifiquement grecque.

Permettons-nous une critique pour terminer. M. Scherer, pour le dire
simplement, mais en toute admiration, donne continuellement le sentiment
qu’il platonise Ihistoire, les ceuvres et les hommes. Tout se passe comme si
Pauteur prétait constamment le flanc a ’accusation d’anachronisme: s’il
prétend «descendre» I’histoire, d’Homeére a Platon, il semble néanmoins
PPavoir préalablement «remontée», Platon en mains. Car enfin, le schéma

191



qui dirige les analyses de M. Scherer, et qu’il retrouve partout (nous venons
a notre tour de le présenter), est un schéma essentiellement et typiquement
platonicien. M. Scherer a voulu montrer qu’il était homérique aussi; mais
n’y a-t-il pas la peut-étre une illusion d’optique?

Par exemple, parlant d’Homeére, M. Schearer écrit: «Tout le secret de la
dialectique platonicienne est déja contenu dans cette substitution d’une
arché spirituelle a ’arché psychologique» (p. 18). Néanmoins est-il certain
que Popposition méme du «spirituel» et du «psychologique» ait un sens au
temps d’Homeére? De méme, dans sa conclusion, M. Scherer se demande
quelle a été la «matiere indifférenciée» d’ol surgiront les mondes de I’espace
(p. 356); et il énumere des noms, distincts de ces choses, et servant a les
«désigner». Or, y a-t-1l eu, a I'époque présocratique, et méme préstoicienne,
des «noms» distincts des «choses» qu’ils «signifieraient» extrinséquement?
Les travaux du linguiste Johannes Lohmann témoigneraient plutdét du
contraire, et avertiraient une fois de plus qu’on n’a peut-étre pas le droit
de projeter notre propre mentalité sur I’époque grecque, et en particulier
de projeter notre platonisme sur les penseurs ou poétes archaiques.

A cette critique doit succéder une contrepartie aussi vigoureuse que
sincére: ce livre est en effet une pleine réussite par la pénétration qu’il offre
et fait partager des ceuvres de ’antiquité; ’auteur non seulement nous y
fait participer, mais il vit tellement en elles et en est tellement imprégné
qu’il nous en imprégne a son tour. M. Scharer réussit 14 un véritable tour
de force: il écrit un «panorama», au sens étymologique ol I’essentiel est la
communion intuitive et la totalité organique. Il faut souligner en effet que
ce livre vaut autant comme introduction a I’histoire de la littérature grecque,
par quoi il est destiné au plus grand des succes, que comme «Traité des
valeurs grecques». Ajoutons a cela I'excellence exceptionnelle de ’analyse
de Battos (p.141sq), et les qualités remarquables du style: concision,
fermeté, justesse.

C’est toute la philosophie personnelle de M. Scharer qui, en définitive,
surgit en filigrane derriére cette somme de I’Antiquité; et cette philosophie
tient peut-étre en deux mots, qui sont toute une vie, une vie de pédagogue
autant que de philosophe: apprendre a faire le détour de la sagesse.

J--Claude Piguet

Hans M. Wolff: Platon, Der Kampf ums Sein. Francke Verlag, Bern 1957.

L’éditorial et la préface de cet ouvrage signalent avec force les intentions
de P’auteur: reconstruire ’histoire intérieure de Platon a partir des Dialogues
congus eux-mémes comme les étapes d’une «grande confession», remonter
en dega du systéme et du jeu d’abstractions jusqu’aux profondeurs vivantes
de ’ame, en posant au départ que cette ceuvre exceptionnelle fut déterminée
dans sa courbe évolutive par les événements dramatiques de la vie de Socrate
non moins que par certaines aspirations de Platon lui-méme 4 la connaissance
pure.

192



On pense immédiatement au mot de Nietzsche: «Toute grande philo-
sophie est la confession de son auteur», et ce rapprochement se justifie
d’autant mieux que M. Wolff, qui est professeur de langue et de littérature
germaniques a I’Université de Berkeley (Cal.), a composé son Platon 2 la
suite d’un ouvrage sur 'auteur de Zarathoustra. Il s’est fait avantageusement
connaitre, en outre, par des études sur Geethe et Thomas Mann.

Le livre se lit avec agrément: la forme en est claire et vivante, les analyses
des Dialogues sont conduites avec une ferveur communicative. Tout atteste
I’honnéte homme aux prises avec un grand sujet.

Dés les premiéres pages cependant le lecteur tressaille d’étonnement. De
I’ Apologie, M. Wolff nous dit qu’elle ne saurait, pas plus que le Macbeth de
Shakespeare, figurer parmi les premiéres ceuvres de son auteur, car elle porte
la marque d’une technique achevée. Elle sera donc reportée apres le Cratyle,
la Ménon et le Gorgias (p. 11-12). Ces derniers dialogues, Platon les aurait
écrits du vivant de son maitre. Les Lefires sont toutes apocryphes ainsi que
U Epinomis.

L’évolution suivie par le philosophe lui-méme au cours de sa longue
carriere dessinerait une courbe assez étrange: parti d’une vision sereine et
méme enfantine de la vie, congue par lui «als heiteres Spiel» (p. 17), Platon
aurait subi la secousse violente d’une conversion politique aux idées démo-
cratiques («ein Gang nach Canossa» p. 84). Avec le Gorgias («Platos Appa-
sionata» p. 87), ' Apclogie et la mort de Socrate, une vision nouvelle se serait
imposée a lui, impliquant une fuite loin du monde (Weltflucht) et s’exprimant
dans le Phédon et le Banquet.

Le Criton, qui vient ensuite, nous fait passer a4 une étape de réconciliation
qui trouve son expression dans la République, ccuvre composite et disparate.
Mais Platon vieillit. Dés le Phédre un nouveau revirement s’amorce; il con-
duira le sage a ’adoption d’une philosophie radicalement empiriste, vitaliste,
nominaliste et sceptique. C’est ainsi que le Parménide, le Théététe et le Sophiste
sont consacrés a la réfutation sans appel de la théorie des Idées. Le Philébe
surenchérit dans ce sens. Quant au Politique, il ne faut y voir qu’un «philo-
sophischer Spass» a la inaniére de Mozart (p. 267): I’ironie de Platon a ici
pour objet, non plus les sophistes ou les Eléates, mais ’ancienne philosophie
des Essences; Platon se prend lui-méme pour cible.

Mais une question ne manqua pas de se poser alors a ce penseur devenu
sceptique: comment justifier, sur une telle base, la morale individuelle et
sociale, comment éviter le relativisme éthique d’un Protagoras, d’un Thra-
symaque, d’un Calliclés? La solution, Platon la trouva dans une profession
de foi pragmatique doublée d’un renoncement a toute explication rationnelle
du cosmos (p. 271, 287). Dans le Timée, le monde apparait comme un jeu
de forces incompréhensibles. Ce qui prend alors la place du critére de vérité
représenté naguére par epistémé, c’est le savoir pratique ou doxa (p. 290,
295). Ce scepticisme éthique culmine dans les Lois ou le philosophe, inca-
pable de distinguer rationnellement le bien du mal, fonde pratiquement
cette opposition sur une séveére réglementation législative. Il trahit «une
méfiance a ’égard de P’esprit et du coeur semblable a celle qui s’exprime dans
la thése protestante de ’homme radicalement corrompu en sa raison et sa

13 Studia Philosophica XVIII 193



volonté» (p. 298). Dieu n’est plus alors qu’une étiquette servant a désigner
Pexercice de forces incompréhensibles: le message platonicien s’achéve sur
une abdication philosophique (p. 299).

Si nous avons tenu a résumer des théses aussi peu conformistes, c’est en
raison de l'intérét que suscite une démonstration constamment claire et
vivante. Est-il besoin maintenant d’entreprendre une réfutation?

Deux voies d’approche nous paraissent se légitimer a I’égard de Platon:
lire ingénument le texte sans s’occuper des innombrables travaux de la
critique érudite, recourir, au contraire, 2 une information documentaire
aussi compléte que possible. M. Wolff semble avoir écarté ces deux méthodes.
Il ne se référe qu’a Natorp et R&der, ce qui est trop peu quand on projette
d’écrire un aussi gros ouvrage que le sien. Quant a sa lecture personnelle,
il I’a conduite dans un esprit d’arbitraire et de fantaisie tels que Platon en
devient méconnaissable. Le Phédon nous est présenté en deux chapitres sé-
parés par ’analyse intermédiaire du Banquet, et cette inconcevable désar-
ticulation se répéte au sujet du Parménide. Car I’ceuvre de Platon, bien sir,
n’a ni structure ni cohérence! Elle obéit a des motifs d’ordre essentiellement
affectifs liés a la vie de Socrate! Elle échoue finalement dans un scepticisme
utilitaire! On ne saurait avec plus d’assurance accumuler plus d’erreurs que
ne le fait M. Wolff. Son livre a peut-étre la valeur d’une confession person-
nelle. Que retient-il, en revanche, des confidences de Platon lui-méme?

René Scherer

Albert Lejeune, DT en philosophie et lettres, Ancien chercheur qualifié
du F.N.B.R.S.: Recherches sur la Catoptrique grecque d’apreés les sources
antiques et médiévales. (Bruxelles, Académie Royale de Belgique, classe
des lettres et sciences morales et politiques, Mémoires, collection in 8°
Tome LII, fascicule 2, 1957.) 199 pages.

Connu par de nombreuses publications antérieures et spécialement par
son ouvrage sur Euclide et Ptolémée, deux stades de Poptique géométrique grecque
(Louvain 1948), M. Albert Lejeune vient de publier ses Recherches sur la
Catoptrique grecque d’apreés les sources antiques et médicvales.

L’optique grecque s’est scindée trés tét en deux disciplines: 'optique
proprement dite et la catoptrique: «La premiére s’est bornée a I’étude de
la vision directe ou le rayon visuel ne subit aucune déviation; elle cherche
a expliquer la perception visuelle de ’espace, les phénomenes de perspective
et la plupart des illusions visuelles. La seconde s’est réservée les cas ou le
rayon visuel est brisé; elle s’occupe de tous les faits relatifs-a la réflexion et
a la réfraction» (p. 3).

M. Lejeune commence ses recherches a partir d’un ouvrage de l’émir
Eugéne qui vécut en Sicile au XII® siecle. Auteur d’une traduction latine
d’une version arabe d’un ouvrage grec, Eugéne nous affirme que la source
grecque était les Optica de Ptolémée; aprés examen critique, M. Lejeune
conclut qu’il en est bien ainsi.

L’authenticité de I'optique de Ptolémée étant prise comme hypotheése de

194



travail, IPauteur vise a retrouver, dans la premiére partie de ouvrage,
quelles ont été chez les Grecs, les lois fondamentales de la Réflexion (p. 31-69).
Le premier chapitre est consacré a Panalyse des quelques pages de I’Optique
de Ptolémée portant sur les principes fondamentaux de la théorie des miroirs.
M. Lejeune les juge ainsi: «Le moins qu’on en puisse dire est qu’elles témoi-
gnent d’un esprit scientifique remarquable pour I’époque. Les présupposés de
la catoptrique sont traités non point comme des postulats dus a une géniale
intuition, mais comme de véritables lois physiques démontrées par 1’ex-
périence et méme soumises aux mesures directes.

Ces lois, il est vrai, sont exprimées en fonction d’une théorie interprétative
qui nous apparait aujourd’hui absurde, parce que nous avons geconnu depuis
longtemps la nature dioptrique de ’appareil oculaire; mais t:rées des faits et
contrélées par les faits, elles n’en constituent pas moins une approximation
déja satisfaisante des phénomeénes» (p. 46).

Mais si ’Optique de Ptolémée marque le point d’achévement de la catoptri-
que grecque, peut-on en retrouver la genese? Le second chapitre consacré aux
Lois de la réflexion avant Plolémée et le troisiéme chapitre sur Les lois de la ré-
flexion aprés Ptolémée passent en revue les diverses sources grecques encore
accessibles et en tirent les conclusions suivantes: Euclide a probablement
écrit une Catoptrique dont les présupposés devaient étre, comme ceux de
son Optique, de purs postulats «I’opticien s’interdisant toute considération
physique ou psychologique et tout recours a I’observation». Dés Archimede,
on trouve attestée une tendance — mais timide encore — «a demander ces
présupposés a I'observaiion et a Pexpérimentation», tendance qui s’affirme
chez Ptolémée «sous la forme la plus évoluée. Ptolémée demande les pré-
supposés de la catoptrique a ’expérimentation, une expérimentation poussée
jusqu’aux mesures directes.» Apres Ptolémée, la catoptrique est en décadence
comme en témoigne le traité du pseudo-Euclide qui appartient & cette
époque (p. 68-69).

«Les lois de la réflexion conditionnent toute la catoptrique mais n’ont
d’autre raison d’étre que de rendre possible la théorie géométrique des
images spéculaires que nous allons maintenant étudier dans le détail» (p. 70).
La seconde partie traite donc de La théorie des images spéculaires en suivant
le méme plan que la premiére: d’abord la théorie ptolémaique, puis la re-
constitution des théories antéptolémaiques: le premier chapitre expose la
Théorie des images spéculaires chez Ptolémée, le chapitre II vise a débrouiller
le probléme des sources de la Catoptrique du Pseudo-Euclide, qui seraient au nombre
de trois, représentant trois couches distinctes, la premiére avant Archimeéde
(Euclide?), la seconde avant Ptolémée (Héron?) et la troisieme, le pseudo-
Euclide qui serait le compilateur Théon d’Alexandrie. Aprés le troisieme
chapitre (La théorie des miroirs avant Ptolémée ), 'auteur nous indique les étapes
probables de la catoptrique grecque:

1. Etape primitive ou la catoptrique ignorait la loi de la normale objetmiroir.

2. Euclide a probablement écrit une catoptrique qu’on pourrait retrouver
dans certains théorémes du pseudo-Euclide.

3. Archimede connaissait déja les trois lois de la réflexion et avait peut-
étre découvert la loi de la normale objet-miroir.

195



4. La Catoptrique d’Héron (I ap. J.-C.) avec laquelle la couche la plus
récente de la Catoptrique pseudo-euclidienne offre des concordances qui
supposeraient une source commune (la Catoptrique d’Euclide).

5. Enfin les livres 111 et IV de I’Optique de Ptolémée, stade le plus évolué
de la catoptrique grecque. Deux traits le distinguent des autres traités:
«Tout d’abord le souci de souder en un tout bien homogeéne les données de
I’optique proprement dite et celles de la catoptrique: la théorie des images
spéculaires est maintenue dans un rapport logique étroit avec la vision
directe. Cet effort parait propre a Ptolémée et confirme I'impression laissée
par ses autres ceuvres d’un savant doué d’un grand talent de synthese et de
mise au point. L’autre tendance est marquée par le recours a 'expérimen-
tation et par le contrdle des conclusions théoriques par I'observation. On
entrevoit des tentatives dans ce sens déja chez Archiméde. Chez Ptolémée,
il s’agit d’un procédé méthodique» (p. 151).

Enfin la troisiéme partie (p. 152-188), consacrée a la Théorie de la Réfraction,
comporte un premier chapitre étudiant La mesure des angles d’incidence et de
réfraction chez Ptolémée, d’un second sur La théorie des images vues par réfraction,
d’un appendice sur La réfraction dans la Catoptrique d’ Archiméde, seul document
antérieur a ’ccuvre de Ptolémée qui ait quelque valeur.

Ces recherches ameénent M. Lejeune — et son lecteur avec lui — & conclure
que si les Grecs ont été des philosophes subtils, ils ont également su dépasser
le stade de la simple observation (souvent généralisée hativement): «Le
traité de Ptolémée nous laisse apercevoir que 'optique et la catoptrique ont
évolué dans un sens qui fait prévoir la conception moderne de la physique,
et nous atteste que les Alexandrins ont a 'occasion pratiqué déja fort judi-
cieusement la méthode mathématico-expérimentale» (p. 188). L’intérét des
recherches de M. Lejeune est manifeste aussi bien pour I'historien de la

philosophie que pour I’épistémologue. A. Virieux-Reymond

Bogumil Jasinowski: Saber y dialectica, 159 pages. Editions de la Revista
de Filosofia de la universidad de Chile 1957.

L’auteur, professeur & I’Université du Chili, ancien professeur de I’Uni-
versité de Vilna, a consacré ce volume a des problémes d’histoire de la
pensée. Les six chapitres traitent successivement de la nature des oppo-
sitions conceptuelles (ch.I Indole de las oposiciones conceptuales) de la
néodialectique, représentée aux yeux de l'auteur par le mouvement de
pensée qui a pour organe la revue Dialectica, et la dialectique hégélienne
(ch. IT Neodialectica y dialectica hegeliana), la dialectique universelle des
notions (ch. IIT Dialectica universal de las nociones), la trajectoire de la
science antique et son passage a la science moderne (ch. V Formacion de la
ciencia moderna), ’achévement de la dialectique de la pensée (ch. VI
Culminacion de la Dialectica del Pensiamento).

Le volume tout entier est intéressant mais je désire signaler tout parti-
culierement le passage ol 'auteur propose un changement de perspective
dans ’appréciation de I’histoire de la pensée mathématique dans I’Antiquité:

196



Les derniers siécles de I’Antiquité grecque sont considérés comme décadents
en comparaison du I1I¢ siecle av. J.-C., le si¢cle d’or. Mais en réalité les
mathématiques de ’époque dite décadente sont a ’origine du développement
de la mathématique moderne.

En plus de la conception positive de Pinfini, la fin de I’Antiquité nous a
dotés de la notion de personnalité (p. 155). N’y aurait-il donc pas lieu de
changer notre appréciation sur la valeur de la pensée de la fin de I’Antiquité
grecque et ne plus la qualifier de décadente (p. 93)?

A. Virieux-Reymond

Jean Ecole: La métaphysique de I’Etre dans la philosophie de Louis Lavelle.
Editions E. Nauwelaerts et Béatrice Nauwelaerts, Louvain et Paris
1957, 312 pages.

La métaphysique de Lavelle est-elle digne d’entrer dans I’histoire de la
pensée humaine a c6té de celles des plus grands philosophes? L’abbé Ecole,
qui pose cette question en conclusion de son important ouvrage, remarque
sagement qu’il est encore trop t6t pour y répondre. Toutes les pages du livre,
cependant, tranchent en faveur de laffirmative, non par un abus de super-
latifs élogieux, mais par une étroite communion de sympathie et d’admi-
ration. Lavelle n’a-t-il pas, le premier en France, préparé le renouveau de
la métaphysique de I’étre dont il reste le représentant le plus marquant?
Métaphysique de 1’étre, ou plutdt du sujet inséré dans 1’étre, car la philo-
sophie s’identifie ici avec la conscience lucide que notre vie prend d’elle-
méme, elle est la «science de la conscience» (p. 18). Non que tout se ramasse
en un point spirituel. La conscience étant, au contraire, I'ouverture du moi
sur 'univers entier, la philosophie s’élargit, de ce fait, jusqu’a prendre une
vue totale de I'univers.

Cette ouverture du moi sur le monde signale d’emblée, en Pesprit de ce
penseur cartésien, une divergence par rapport a son illustre devancier: le
cogito lavellien ne s’appuie pas sur un dubilo mais sur un assenlio, c’est-a-dire
sur un consentement a I’étre (p. 35). Premier par rapport au moi, I’étre se
pose comme une unité «indéchirable» et univoque. Comment justifier alors
la superposition hiérarchique des valeurs? En admettant 4 c6té du principe
d’univocité, celui d’analogie et corrigeant ainsi Duns Scot par saint Thomas,
Lavelle étant méme «plus proche du scotisme que du thomisme» (p. 64),
c’est-a-dire plus analogiste qu’univociste, sans I’étre encore assez toutefois,
nous le verrons.

L’étre ne se manifeste pas a la conscience sur le type d’un objet. Il est
acte pur souverainement libre. Son action propre consiste a créer des sujets
créateurs, rapport étrange et qu’on ne peut définir que par I'idée de parti-
cipation. La participation, dit Lavelle, est «le théme unique de toute médi-
tation humaine» (p. 133). L’impulsion participante émane de 1’étre-source
pour conférer au sujet ’existence et ’appeler a réaliser I’essence individuelle
qui est sa fin. En ce sens, 'existence est premiére relativement a Pessence.
Comment s’effectuera la réalisation de l'essence? Par la médiation d’un

197



possible, qui est le temps, un temps dont les trois dimensions se ramassent
dans 'instant, point d’insertion de I’éternité dans la durée vécue.

Qu’en est-il du mal? Sous ses deux formes — mal sensible (douleur phy-
sique et souffrance morale) et mal moral (faute) — le mal se définit comme
P’acte hautement positif d’une volonté libre qui utilise 'impulsion recue de
Dieu pour se retourner contre lui (p.213). Le mal constitue, en méme
temps que le «scandale du monde», le motif radical de nos options: il
n’existe que pour que nous I’éliminions.

Dire que le moi se trouve lui-méme en prenant conscience de son insertion
participante dans I’étre, c’est unir indissolublement I'immanence a la trans-
cendance, c’est dire que les positions réaliste et idéaliste doivent étre dé-
passées dans le sens d’un spiritualisme ontologique et axiologique ou se
retrouvent les apports d’un Platon, d’un Plotin, d’un Malebranche.

Telle est cette philosophie harmonieuse et puissante. Elle ne laisse pas de
présenter des difficultés. Faute d’avoir attribué un réle suffisant a I’analogie,
Lavelle, nous dit I’abbé Ecole, n’a pu surmonter les difficultés de 'univocité
et s’est attiré ’accusation de panthéisme, contre laquelle il a toujours pro-
testé sans parvenir toujours a convaincre I’adversaire. D’autre part, entrainé
par un «vieux reste d’idéalisme» (p. 247), il a édifié une métaphysique du
sujet qui rend insuffisamment compte de I'objectivité propre a certaines
catégories telles que le possible, le temps, I'individu, le mal, et fut conduit
a conclure que nous ne connaissons directement que nous-mémes.

Cet ouvrage ordonne heureusement sa vaste matiére. Il se lit avec autant
d’aisance que de profit. Peut-étre regrette-t-on qu’aprés avoir été intelli-
gemment amorcées, certaines objections critiques, certaines références histo-
riques aux grandes intuitions du passé n’aient pas été développées ou pré-
cisées. La tentative d’accorder Lavelle avec saint Thomas emporte-t-elle
I’adhésion? Nous en doutons un peu. Mais, en attendant, encore une fois,
que le temps, juge de toutes choses, se prononce sur Lavelle, I’étude synthé-
tique de I’abbé Ecole jouera le réle d’une référence indispensable.

René Scherer

Karl Faspers: Die Atombombe und die Jukunft des Menschen. Politisches
BewuBtsein in unserer Zeit. R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1958.

Angesichts der philosophischen Gegenwartslage, zu deren Kennzeichen
die Vernachlissigung der sozialen und politischen Problematik gehort, ist
das hier anzuzeigende Buch auf den ersten Anschein ein auffallendes, beson-
deres Ereignis. Darin wird ein entscheidender Tatbestand unserer politischen
Situation, die Méglichkeit der Selbstvernichtung der Menschheit durch die
Atombombe, Anlal3 zu einer weit ausgreifenden philosophischen Besinnung
auf die politische Problematik in ihrer heutigen Gestalt. Diese Besinnung
vollzieht sich im grofen Zusammenhang einer umfassenden Philosophie der
Politik und zeichnet sich aus durch eine allseitige Erwagung verschiedener
Moglichkeiten und Perspektiven; sie stot zu schlechthin letzten Fragen vor,
zum «Grund des Menschseins», zur Frage, «was der Mensch ist und sein

198



kann» (22), und wird zum eindringlichen Appell aus tiefster Sorge. Mit dem
Ernst und der Intensitit dieser Besinnung kontrastiert nun freilich nach
meinem mehrfach erwogenen Eindruck das befremdliche Ergebnis, daB3 hier
die Philosophie in seltsamer Uberspannung und extremer Radikalisierung
des «Uberpolitischen», dessen grundsitzlicher Fithrung alles Politische zu-
gestandenermaBen zu unterstellen ist, an der politischen Wirklichkeit vorbei-
zugehen scheint, ja Politik in sublimste Ethik bestimmter metaphysischer
Ausprigung aufzulosen trachtet. Die erhellenden Ausblicke und die hilf-
reichen Analysen, die sich in groBer Zahl finden, aber auch das Beschwin-
gende (wenn diese Anleihe bei Jaspers erlaubt ist), das manche erfahren
mogen, werden zuriickgedringt durch zwei Grundthesen, die im Verlauf
der Besinnung immer schirferes Profil erhalten und die der Verfasser, trotz
aller Vorbehalte und Einschrinkungen, nicht miide wird dem Leser in
immer neuem Kontext als unausweichlich vorzuzeigen. Vieles ist einleuch-
tend, scheint anders nicht denkbar, und oft kénnte man geneigt sein, selbst
der iiberall scheinbar wirksamen Grundtendenz aus innerster Uberzeugung
zuzustimmen, bis dann Jaspers nicht nur an Grenzen heranfiihrt, sondern
diese iiberschreitet und im Herausheben seiner zwei Grundthesen das Ganze
unter einen neuen, fragwiirdigen Aspekt stellt. Der mogliche Einspruch, zu
dem der Verfasser veranlaBt, scheint an verschiedenen Akzentuierungen zu
hiangen, jedoch an solchen entscheidenden Charakters.

Wenn ich von «Grundthesen» spreche, muB ich allerdings beifiigen, dal3
diese Thesen, die ich bloB vereinfachend so nenne, fiir Jaspers vornehmlich
in Méglichkeiten und Perspektiven bestehen, deren Gegenpositionen und
Varianten er ebenfalls sieht und erwigt (z.B. 4481{T. u. 463fL.), und dal3 auch
diejenigen Gedankenrichtungen, die als bevorzugte Grundlinien herausschei-
nen, unter dem «Ceterum censeo» stehen: «es bleibt alles in der Schwebe»
(32), ja dies so sehr, daBl mancher Widerspriiche zu sehen glaubt. Das, worauf
die Grundgedanken abzielen, ist keiner «eindeutigen Aussage» zuginglich
und wird nur «im unbestimmbaren Glanze eines Morgenrotes» fiithlbar (70).
Und: «Was wir tun, das sollen wir offenbar in der Unsicherheit tun, nicht
in einer triigerischen GewiBheit des Vorhersehens im Ganzen» (92). «Das
politische Handeln ist stets wie ein Versuch in einem dunklen Ganzen» (120).
Es fillt mir deshalb schwer, das Fragwiirdige, ja nach meinem Dafiirhalten
Unannehmbare der zwei Grundthesen herauszustellen und gleichzeitig in
der notwendigen Stilisierung der leitenden Gedanken der Intention des Ver-
fassers und der differenzierten Fiille gerecht zu werden.

Es sei mir erlaubt, mich auf die iiberall gegenwirtigen Grundthesen zu
beschranken und von einem Referat des mit zahlreichen Wiederholungen
belasteten und verschlungenen Gedankengangs abzusehen, der schwebend
in sich zu kreisen scheint und sich durch eine exponierende Einleitung und
drei detailliert gegliederte Teile breit hindurchzieht, der mit allgemeinen
Erérterungen von Politik, Ethos und Opfer, die «an Grenzen fithren» (erster
Teil) beginnt, von da zur Analyse der «gegenwirtigen politischen Weltlage
vom Standpunkt des Abendldnders» (zweiter Teil) fortschreitet, um in der
«FErhellung der Situation des Menschen im Umgreifenden» (dritter Teil)
den Kern zum Thema zu machen, d.i. den «Boden» zu finden fiir die «un-

199



l6sbaren Fragen» (252) des ersten und des zweiten Teils. Die zwei Grund-
thesen, die auf der schroffen Alternative zwischen «Untergang» des Men-
schen oder «Wiedergeburt aus seinem Ursprung» beruhen (402, auch z.B.
95, 111f., 456), lassen sich etwa wie folgt zusammenfassen, wenn wir sie zu-
nachst vorlaufig und grob charakterisieren:

Die erste These: Der Untergang der Menschheit sei «fiir die rein rationale
Erwigung», «fiir den Verstand», bei gleichbleibenden Verhiltnissen, wie
sie heute hinsichtlich des Vorhandenseins der alles vernichtenden Bombe,
der weltpolitischen Situation sowie der Einstellung und des Tuns der Men-
schen gegeben seien, «wahrscheinlich» (z.B. 21, 251, 281, 403). Die Annahme
einer «Selbsthemmung des Atomkrieges», die heute weithin vertreten wird,
sei unbegriindet (95ff., insbes. 103). Es sei eine «fast unausweichliche
Zwangslaufigkeit», dafl die Bombe geworfen werde (319). Freilich bleibe
dieser Ausgang bei aller verstandesmaBigen Wahrscheinlichkeit ein unge-
wisser, weil die Zukunft nicht vorweggenommen werden kénne (393, 2291.),
und Jaspers gesteht: «dal} ich, was der Verstand uns unumginglich von der
Wahrscheinlichkeit des Untergangs sagt, nur fir Augenblicke in meinem
Herzen wirksam werden lassen kann» (466). Der moégliche Untergang steht
aber fiir Jaspers so sehr in Aussicht, daf} sich tihm gemaB der zweiten These
gebieterisch die Notwendigkeit einer radikalen « Umkehr» aufdrangt. «Nie-
mand will, und es geschieht doch» (233). Dieser wahrscheinliche Ausgang
stehe entweder als die physische Selbstvernichtung der Menschheit bevor,
die heute moglich geworden ist, oder er drohe in der Form einer totalitiren
Erdherrschaft, welche die Substanz des Menschseins vertilgen, das «lebens-
werte Dasein» verunmoglichen konnte, indem der Mensch in «einem funk-
tionalisierten Dasein existenzlos sich wiederholenden Lebens» aufhéren
wiirde, er selbst zu sein (156, 221 1., insbes. 228).

Die zweite Grundthese: Dieser «wahrscheinliche» Untergang in seiner
zweifachen Gestalt konne nur abgewendet werden, wenn eine « Umkehr»
des Menschen vollzogen werde, die als eine cigentliche Wandlung des Wesens
des Menschen, wie er bisher in der Geschichte hervortrat, als ein « Ruck im
Wesen des Menschen», jedoch «auf gleichbleibender Naturgrundlage», an-
gesprochen wird (passim, z.B. 22, 49, 199f,, 246, 263, 281, 283, 289, 320f.,
371 usw.). Das «Wunder der Verwandlung des sittlichen Menschen» sei
notwendig (50). Im Menschen miisse stattfinden cine «Verwandlung seiner
Erscheinung aus der Verdorbenheit zuriick zu sich selbst, zum Ursprung
seines Wesens» (402). Die erforderte Wandlung sei eine Steigerung «aller
Ansitze, die einst zur Erneuerung, Umkehr, Wiedergeburt des Menschen
getan worden sind» (325). Dabei gehe es um «rational unlésbare» Entschei-
dungen (222); die «unerliBliche Umkehr» sei nicht zu «planen» (321f.).
Mit dieser « Umkehr» wiirde der Mensch allgemein in den Raum der «Ver-
nunft» im Jasperschen Sinne, «des Sublimsten» (457), gelangen. Damit
triate der Mensch in den Bereich «des anderen neuen Denkens», in dem das
«umgreifende Vernunftdenken» die Fithrung des «Verstandes» iibernimmt
(252f1., 283). «Die Vernunft ist das Wesen des eigentlichen Menschen» (457).
Weil die Zeit dringe und der heutige Zustand schon morgen ins Verderben
fithren konne, miisse die « Umkehry, als «ein Ruck», «sofort» (456), und

200



zwar in jedem Einzelnen, in breiten Massen vollzogen werden (319, 323, 324f.,
395, 404, 418, 419, 455, 474; 364: Erleuchtung durch Vernunft und Wand-
lung der Denkungsart in «den Massen in Ost und West»). Andernfalls ergibe
sich die noétige Sicherheit nicht; auch deshalb nicht, weil die verantwortlichen
Staatsminner aus den Massen aufsteigen (69, 231f., 326). Die « Umkehr»
gilt selbst in bezug auf «jede kleine Handlung, jedes Wort, jedes Verhalten
in den Millionen und Milliarden» (50). Hinsichtlich der erforderlichen Zeit
ist freilich nicht zu iibersehen, daf} gelegentlich auch gesagt wird, der Mensch
verwandle sich «langsam», und es brauche Zeit «im Ganzen» (339), ja die
Umkehr sei «fiir absehbare Zeit» nicht anzunehmen, sie werde sich «irgend-
wann» ergeben, und sie gelte «auf lange Sicht» (393), was nun aber mit der
Funktion, die der « Umkehr» in unserer heutigen Lage zugeschrieben wird,
nicht recht harmonieren will. — Politik stand schon immer unter der iiber-
politischen Forderung. Dal3 diese Forderung nicht zur Wirkung kam, hatte
zwar verheerende, jedoch nicht schlechthin vernichtende Folgen, wie dies
fiir unsere Lage angenommen werden miisse. Ein Fortbestand der Mensch-
heit in einem lebenswerten Dasein aus tieferer Substanz sei deshalb nur unter
der Voraussetzung der « Umkehr» gesichert. « Entweder wichst der Mensch
durch Freiheit zu sich selbst und hért nicht auf in der Spannung solchen
Wachsens oder er hat sein Recht zu leben verwirkt. Er mul3 seines Lebens
wiirdig sein oder er vernichtet sich» (247).

Versuchen wir, uns von diesen zwei Grundthesen, die uns zwar ans Herz
greifen, zugleich aber befremdlich erscheinen, fragend und kritisch Rechen-
schaft zu geben; auch in der Erwigung von Moglichkeiten, wobei aber die
Kiirze dieser Hinweise die differenzierten Darlegungen des Verfassers nicht
einzuholen vermag.

Die postulierte « Umkehr», um mit dieser zentralen und eigentlich philo-
sophischen These zu beginnen, scheint mir vor allem zwei in unserem Zu-
sammenhang bedenkenswerte Behauptungen in sich zu schlieBen. Im Sinne
einer ersten Behauptung wird, trotz allen Vorbehalten und dem nicht zu
Boden kommenden « Schweben», unterstellt, eine « Umkehr» sei im Hinblick
auf die menschliche Wirklichkeit, wie sie in der Geschichte und der jeweiligen
Gegenwart erfahren wird, sinnvoll denkbar, und zwar in solcher Radikalitit,
Breite und Plotzlichkeit, daBl die ungeheure Gefahr der Bombe aus allgemein
veranderter und verlaBlicher Einstellung gebannt wire. Bei allem jenseitigen
Glanz, die der « Umkehr» bei Jaspers zukommt, hat sic doch wesentlicher-
weise eine Funktion in der heutigen besondern Lage, um derentwillen sie auch
bei Jaspers zum zentralen Thema ward. Dazu ist doch wohl festzustellen,
daB wir nicht die geringsten Anzeichen fiir eine solche « Umkehr» besitzen,
zudem mit der geforderten und bei Annahme der ersten Grundthese des Ver-
fassers durch die Situation bedingten Plotzlichkeit und Breite. Selbst wenn
die « Umkehr» durch «radikale» und «freie Entschliisse» bewirkt oder doch
vorbereitet werden koénnte, was der Verfasser zuweilen anzunehmen scheint
(392, 448), wire sie so unwahrscheinlich, daf3 darauf nicht abgestellt werden
kénnte. Nimmt man gar an, die « Umkehr» lasse sich im wesentlichen nicht
willentlich herbeifiihren, nicht «erzwingen» (51f., 128), so muf3 man erst
recht davon ausgehen, daf3 sie ausbleiben werde — wie sie, anscheinend aus

201



tief in der Natur des Menschen verwurzelten Griinden, bis auf den heutigen
Tag der Menschheitsgeschichte ausgeblicben ist. Jaspers sagt selber, die
«Erfahrung» lasse eine « Umkehr» nicht erwarten, und Ansitze fritherer
Zeit konnten nur als «fordernde Erinnerung» gelten (52). Wir kommen um
die Feststellung nicht herum, daf} hier eine Annahme unterstellt wird, die
in ihrer Irrealitiat der Realitat der Bombe, als deren reale GegenmalBnahme
sie unbeschadet ihrer inkommensurablen Tiefe doch immer auch gedacht
ist, in seltsamer Weise unangemessen zu sein scheint. — Doch sei dem wie thm
wolle: es ist nicht zu sehen — und damit komme ich auf den weit wichtigeren
Sachverhalt, der von der zweiten in der These eingeschlossenen Behauptung ge-
troffen wird —, wie die vollzogene « Umkehr» jene Sicherheit gegen die Bombe
zu geben und den «wahrscheinlichen» Untergang zu bannen vermochte.
Damit namlich die «Umkehr», einmal vollzogen, das von ihr Erwartete
leisten, damit sie das Dasein aller Menschen verbindlich ordnen und so die
Bombe bannen kénnte, miil3te sie absolut Verbindliches verfiigbar machen,
was offenbar in zwei Formen auszudenken wire: in der Form von zum vorn-
herein fertigen inhaltlichen Normen, die fiir alle einsichtig wiren, oder in
der Form einer intuitiven ethischen Potenz, die von Fall zu Fall das Verbind-
liche jeweils schaffen wiirde und allen Menschen zukdme. Beide Denkbar-
keiten sind aber in menschlicher Wirklichkeit grundsatzlich nicht realisierbar
(- wenn wir, wozu aller Anlaf3 besteht, von einem Rekurs auf «Transzen-
denz» Umgang nehmen). Fir die erste Form, deren klassischer Ausdruck
das Naturrecht ist, hat dies Jaspers schon immer gesehen, und er betont auch
jetzt, daB sich die «Vernunft» nicht in inhaltliche Verhaltensanweisungen
ausmiinzen lasse. Dagegen scheint er anzunehmen, der Mensch kénne sich
im Aufschwung der Vernunft der zweiten Form vergewissern, was bei voll-
zogenem Aufschwung aller zur Vernunft eine grundsitzlich vollkommene
Zusammenstimmung aller ergibe.

Diese Annahme ergibt sich aus der grundlegenden philosophischen Posi-
tion von Jaspers, die «Existenz» und «Transzendenz» in einer ganz bestimm-
ten Weise in Beziehung setzt. Der Mensch wurzelt danach wesentlicherweise
in der «Transzendenz»: als «mogliche Existenz» weil er sich als von
der «Transzendenz» « geschenkt» (doch wohl in Parallele zum theolo-
gischen Satz von der Geschopflichkeit des Menschen im Angesicht Gottes),
und im «Aufschwung» zur «Vernunft» erfihrt er die «Transzendenz» als
«unbedingte Forderung», um hier in aller Kirze daran zu erinnern. Diese
anderwirts begriindete Position ist auch im vorliegenden Buch tberall be-
stimmend und wird bei Gelegenheit in Umrissen skizziert (vgl. z.B. 2901f.,
3011f.). Die «Umkehr» komme aus «anderem Ursprung», als sie die dies-
seitige Realitat darstellt (52). Die «Vernunft» sei «die Grundverfassung,
die von anderswoher in diese Welt der Realitéat tritt» (299). Sie erschlieB3t
«die Erfahrung des iibersinnlichen Grundes, durch den wir sind» (321).
Das Handeln aus Vernunft steht in der «Verantwortung vor der Transzen-
denz» (489). Das Vertrauen in das dem duBlern Anschein nach Utopische
der Vernunft sei «nicht in dieser Welt gegriindet, sondern wird uns gegeben
aus dem Umgreifenden» (489). Fiir den «Vernunftglauben, der der philo-
sophische Glaube ist» (490), ist «dieses zeitliche Dasein nicht die letzte Wirk-

202



lichkeit» (491). Mit dem Denken der «Unsterblichkeit» schliet der Ver-
fasser aufschluBreicherweise sein Buch (49311.), weil mit dem Ausbleiben des
Gedankens der Unsterblichkeit «aller Ernst aufhére» (498). Der so behaup-
tete Bezug zur «Transzendenz» als dem Absoluten 148t sich aber nicht in
objektiven Gehalten fixieren: was im Raum der Vernunft zu tun ist, ist
«nicht eindeutig» (z.B. 33). — Es fragt sich nun, ob das Wesen des Menschen
mit einer solchen metaphysischen Ausdeutung stehe und falle, was Jaspers
im vorliegenden Buch nunmehr mit sehr realer Tragweite unterstellt. Mich
diinkt, daB3 wir uns schlicht auf die Annahme eines fiir uns unausschépfbaren
gemeinsamen Grundes des Menschen beschrinken miifiten, der als Grenze
aller metaphysischen Deutungen hinzunehmen wire (verfigt doch der
Mensch nicht tber sich selbst) und den man nur unter ausdriicklichem Ver-
zicht auf intersubjektive Giiltigkeit weiter ausdeuten mag. Wir kénnten so
héchstens sagen, dal sich der Mensch gegeben sei, nicht aber, daB3 er sich
von der «Transzendenz» «geschenkt» sei, woraus dann weiteres abgeleitet
wird. «Vernunft» wire dann nicht der Raum, in dem sich die «Transzen-
denz», das heiB3t Absolutes, irgendwie kundgeben wiirde, sondern der offene
und unabgeschlossene Raum intersubjektiver Verstindigung, in den wir als
geistige Menschen hineinschreiten und in dem Relatives immer neu erar-
beitet wird, und zwar unter Verwendung von objektiven, das heifit inter-
subjektiv verwendbaren Kriterien, ohne die Méglichkeit, auf Absolutes
pochen zu kénnen. Es ist schlechterdings nicht zu sehen, wie ein Fundament
fiir eine politische Gesamtordnung der Erde méglich sein soll ohne Verzicht
auf dogmatische Letztdeutungen des Menschen, ganz gleichgiiltig, von wel-
cher Seite sie kommen mogen.

Doch gehen wir dieser Frage nach der Zulidssigkeit einer solchen meta-
physischen Position als einer moglichen intersubjektiven Wahrheit nicht
weiter nach und bedenken wir den schon kurz erwidhnten Sachverhalt, daB3
es auch nach Jaspers zugestandenermaBen nicht méglich ist, das Verbind-
liche, das durch die Vernunft im Einzelnen zur Aussprache gelangt, in ob-
jektiven Kriterien, das heiBt intersubjektiv verwendbar festzulegen. Ander-
seits erhebt die Vernunft, mit der wir zur «Transzendenz» in Bezug gesetzt
werden, den Anspruch, das Richtige zu treffen, weil in ihr die «unbedingte
Forderung» erfahren wird. Diese Auffassung muBl unvermeidlicherweise zu
unlésbaren Schwierigkeiten fithren, wenn es gilt, der « Gemeinschaft der Ver-
niinftigen» (303, 310) die politische Form zu geben. Diese erblickt Jaspers
in der Demokratie, der er schicksalhafte Bedeutung beimil3t (419f1.). Wenn
die Demokratie zu Ende sei, dann werde «das Ende durch die Atombombe
vollzogen» (440). Die Demokratie im Sinne von Jaspers beruht aber letzt-
lich auf dem Einzelnen und seiner im Aufschwung zur Vernunft erfahrenen
«unbedingten Forderung», die nicht objektivierbar ist. Nun sehr zugespitzt
gesagt: die Demokratie ist letztlich auf dem moglichen Dynamit isolierter
und inappellabler Einzelexistenzen gegriindet; ein Sachverhalt, an dem
auch die « Kommunikation» nichts andert, da auch sie durch die je einzelne
Existenz beglaubigt wird. Zwar heil}t es, im Raum der Vernunft gebe es
«keine ,letzten Standpunkte‘» (304), doch soll die «Vernunft» in ihrem
Bezug zur «Transzendenz» ein Letztes sein. Ferner betont Jaspers wohl

203



das gemeinsame Ringen um das Richtige, vor allem im schonen Wort vom
«liebenden Kampf», das die hochste Form menschlicher Auseinandersetzung
vergegenwirtigt. Doch iiber allem schwebt das Damoklesschwert der schlieB-
lichen Dogmatisierung, eines unwiderruflichen Ja oder Nein des Einzelnen,
der aus der Erfahrung der «Transzendenz» die Vollmacht zu unbedingtem
Handeln zu empfangen vermeint. Es heillt: «Denn unvoraussehbar ist der
Mensch mit seinem aus dem Ursprung kommenden EntschluB3» (391). Und
«jedes Tun des Menschen» wird in emphatischer Weise als «Wagnis» be-
schworen (395). Ich sehe hier groe Gefahren fiir die politische Praxis, und
man muf} sich fragen, ob nicht folgendes gelte: Im politischen Bereich kommt
es nicht auf ein durch Existenz vermitteltes, wenn auch schwebendes Abso-
lutes an, das in unsere kontingente Welt quer hineinstehen wiirde, sondern
auf die relative Ausarbeitung von Vertretbarem und (sagen wir es so) von
Menschlich-Praktikablem in den konkreten und einmaligen Konstellationen.
Da im gemeinschaftlichen Dasein ein Absolutes nicht verfiigbar gemacht
werden kann, bleiben wir auf Relatives angewiesen, ohne dal3 dadurch der
je meinigen Existenz oder den Gleichgestimmten in der « Kommunikation» ihr
eigenes Absolutes abgesprochen werden soll. Das Relative ist angesichts der
«unbedingten Forderung», die als sittlicher Befund nicht abgewiesen werden
kann und sich im unausweichlichen und standigen Fragen nach dem wahrhaft
Verbindlichen unverkennbar kundtut, ein Verbindliches, das in Tieferem
wurzelt als ein blofl Niitzliches und Brauchbares. Aber es ist der Revision
unterworfen und, bei allem sittlichen Ernst, als ein immer noch mégliches
Vordergriindiges dem Kompromill zuginglich und in intersubjektiv ver-
wendbaren, (sagen wir es wiederum) praktikablen Kriterien formulierbar.
Auf solchem Fundament beruht alle Gemeinschaft der Menschen, nur daQ3
erst heute die angedeutete Relativitit auf tieferem Grund einsichtig ward.
Gemeinschaft, die ja primir auch immer eine Gemeinschaft der Sprache
ist, gibt es nur auf der Grundlage eines mehr oder weniger Eindeutigen und
intersubjektiv Mitteilbaren, das dann aber ein Relatives ist — mag es auch
im unzuginglichen Absoluten wurzeln. Von der direkt im Absoluten ver-
wurzelten Existenz kann die Briicke zum gemeinschaftlich Verbindlichen
nicht geschlagen werden. Wie grof3 die Gefahr der dogmatischen Verabso-
lutierung ist, der mir Jaspers von seiner Transzendenzposition aus Vorschub
zu leisten scheint, zeigen immer wieder die theologischen Spiegelbilder zu
solcher Position, moégen auch dabei Zerrspiegel im Gebrauch sein: man
schmeichelt sich eines bevorzugten Kontaktes mit dem Absoluten, unein-
gedenk der Tatsache, dafl im unvermeidlichen KurzschluB3 das vermeintliche
groBe Licht mit einem Schlag erlischt und Finsternis sich ausbreitet.

Die unauflésbaren und nur im historischen Kompromil zu iiberbriicken-
den Meinungsverschiedenheiten, in die wir bei der Realisierung einer demo-
kratischen Gesellschaft hineingeraten, werden durch das Fehlen zureichender
vermeintlich inappellabler Instanzen illustriert. Als Beispiel diene das fiir
eine demokratische Gesellschaft so fundamentale «Postulat der Gleichheit»
als die Einraumung «gleicher Chancen» (421), diese «unantastbare sittliche
Grundforderung» (439), die vom Gleichmachen unterschieden werden
miisse und darauf ausgehe, «ohne Gewaltsamkeit Rangordnungen entstehen

204



zu lassen» (44). Jaspers spricht allzu unbeschwert von diesem praktischen
Grundsatz, als ob jeder wii3te, wie er zu realisieren sei, als ob er ein Gebot
der Vernunft wire, das Helligkeit um sich verbreitet. In Wirklichkeit ver-
weist der Satz auf einen unentwirrbaren Kniduel von Problemen, auf ein
kaum zu durchdringendes Dunkel. Dies hingt daran, daB sich der Mensch
im unlgslichen Zusammenspiel von Rezeptivitat und Spontaneitit bildet und
entfaltet und daB Art und AusmaB der zu schaffenden «Gleichheit der
Chancen» unbestimmt und offen bleiben. Alle Einrdumung von Chancen
ist immer auch ein Gleichmachen, und alles Gleichmachen ist ein Einrdumen
von Chancen. Soll zum Beispiel das Erbrecht eingeschrinkt oder ausge-
schlossen werden? Ist «Gleichheit der Chancen» nicht schon dem Kind,
im Milieu der Familie, im Herkommen usw., einzuriumen? Hat schon der
Nasciturus Anspruch darauf? und wie, wenn in fernerer Zukunft in die
Biogenese des Menschen eingegriffen wiirde? Fragen iiber Fragen, die Raum
geben einem endlosen «liebenden Kampf» auf einem Feld, dessen duBlerste
Grenzen gebildet werden vom Recht des Stirkeren und von nivellierender
Uniformierung.

Abgesehen von diesen Schwierigkeiten darf die historische Relativitat der
Demokratie nicht iibersehen werden. Jaspers scheint mir dem bedeutsamen
Umstand zu wenig Rechnung zu tragen, daf3 die Demokratie vielen Volkern
und breiten Massen fiir vielleicht sehr lange Zeit gar nicht angemessen sein
kann, weshalb auch in dieser Hinsicht eine « Umkehr» nicht «sofort» mog-
lich wire. Diese Volker, die nicht Demokratien im eigentlichen Sinne sind,
«die weder totalitar noch frei sind », werden befremdlicherweise der « Schaum-
schlagerei moralisch-politischen Geredes» (149) bezichtigt, ohne die konkrete
Situation ausreichend zu wiirdigen. Des weitern ist heute die von Jaspers
vollig iibergangene Frage allen Ernstes und offen zu stellen, inwiefern nicht
auch in den modernen Massendemokratien des Westens bisherige demokra-
tische Verfahren abzubauen und durch neue Herrschaftsformen abzulésen
seien, je verwickelter und uniibersichtlicher die Daseinsvoraussetzungen
werden und je mehr sich Sach- und Fachwissen als unerlalliche Bedingung
fir funktionierende (!) politische Ordnungen erweist.

Da Jaspers verhiillt-unverhiillt ein Absolutes in der politischen Ordnung
des Daseins verfiigbar machen méchte, tendiert seine Philosophie der Politik
auf eine Uberwindung des Politischen. Dies liegt durchaus in der Linie seiner
These von der Notwendigkeit der « Umkehr». Zwar wird immer wieder be-
tont, daB die politische Ordnung der «Gewalt» bedirfe (z.B. 57, 59f.),
auch ein Friedenszustand sei «nie absolut sicher» (156), und eine Welt-
foderation wiirde sich in einem «bleibend labilen Zustand» befinden (147).
Der Verfasser betont, «daf das menschliche Dasein zuletzt auf Gewalt ge-
griindet ist» (209). Das Gegenteil wiirde nur fiir «Engel» gelten (110). Aber
dahin zielt nun eben die These von der «Umkehr»: «Am Ende steht ent-
weder die totale Vernichtung des Lebens oder die Verwandlung des Menschen
und seines Zustandes dorthin, wo der physische Kampf aufhért. Noch aber
ist die Zeit des Ubergangs» (87, vgl. auch 222). Wenn Jaspers sagt, es komme
in der Politik «eigentlich auf das Uberpolitische an» (340), so zielt er damit
auf die Uberwindung des Politischen. Stellt man nicht auf die « Umkehr»

205



ab und anerkennt man die Relativitiat alles kollektiv Verbindlichen, das
darum letztlich stets auch autoritativ festgelegt und mit « Gewalt» gestiitzt
werden mulB, so bleibt die « Gewalt» als dasjenige, auf das es in der Politik
ganz eigentlich ankommt, wiewohl diese wesentlicherweise auch stets der
Fithrung durch das (relative) Uberpolitische zu unterstellen ist.

Streichen wir den fragwiirdigen Transzendenzbezug als Wesenskonsti-
tuens des Menschen, so bleibt als Bezugsbasis fiir alle intersubjektive Ver-
standigung und politische Ordnung das menschliche Dasein in der Vielfalt
seiner historisch-relativen Auspragungen und mit dem unausschépfbaren
und unzuginglichen Grund. Ja, wir kénnen sagen: das «bloBe Leben» bleibt,
wenn wir uns bewuBt sind, daf3 das «blofle Leben», wie es Jaspers unter-
stellt (z.B. 51, 64, 72, 47811.), eine Abstraktion ist (von Grenzfillen abge-
sehen). Diese Bezugsbasis ist nicht nur human in einem weiteren Sinne,
sondern zugleich realer Tatbestand, der — ohne Einbufle einer ihm eigenen
Tiefe — mit dem schwebenden philosophischen Glauben an den Grund des
Menschseins kontrastiert. Mir scheint, dal3 Jaspers von seiner Transzendenz-
position aus tendenziell weite Kreise aus dem Bereich des Lebenswerten aus-
schlieBt. Dazu wire einiges zu sagen; auch zu dem damit zusammenhin-
genden Urteil iiber gegenwirtige und sich abzeichnende kiinftige Daseins-
formen und das angeblich allgemein sinkende Niveau unserer Epoche (vgl.
z.B. 92, 120, 152, 167, 396fT.; 399: «Die Lichter erléschen. Man fiihlt sich
ins Bodenlose fallen»), wobei auch die Bemerkung zu bedenken wire, daf3
«fiir Augenblicke Menschenverachtung fast unumginglich scheinen mag»
(438). Doch kann ich hier darauf nicht eingehen.

Im Ubergang zur zweiten These des Buches méchte ich gleich zu Beginn
unterstreichen, daf3 wir die Bedrohung durch die Atombombe nicht ernst
genug nechmen kénnen; wir miissen Jaspers dankbar sein, dal3 er so eindring-
lich darauf hinweist. Die Bombe ist da, und wenn sie nicht mehr da sein sollte,
kénnen Menschen sie jederzeit herstellen. Dies vorausgeschickt, mochte ich
trotzdem die Gegenthese aufstellen, dafl der Untergang durch die Bombe
gerade deshalb unwahrscheinlich ist, weil es fiir alle um das Uberleben geht.
Wird die apokalyptische Radikalisierung der heutigen Situation,in deren Rich-
tung die Gedanken von Jaspers doch zielen, und die iibrigens heute nament-
lich in theologischen Kreisen weit herum wundersame Bliiten treibt, auf ihr
reales Mal3 zuriickgefiihrt, dann ist die Lage zwar immer noch bedrohlich
genug; sie kann aber wenigstens ohne «Umkehr» sinnvoll angegangen
werden, mit Aussicht auf grundsitzliche Meisterung. Eine Erwartung, die
Jaspers, so sehr er auch die Wahrscheinlichkeit des Untergangs in der
«Schwebe» hilt, Seite fiir Seite immer wieder zunichte macht. Das Uber-
leben aller, das immer mehr als «bloBes Leben» im Sinne einer Abstraktion
ist, seine ihm je eigene Tiefe besitzt und in den Voélkern und Kulturen der
Erde in einer Fiille von Leitvorstellungen der Daseinsfithrung auseinander-
gefaltet ist, setzt voraus, daBl das Risiko der Selbstvernichtung gebannt
werde. Das Auflerordentliche der Situation zwingt zu auBerordentlichen
GegenmalBnahmen und bewirkt zunichst die «Selbsthemmung» der Bombe.
In der Ausarbeitung von Gegenma@Bnahmen, die allseitig in Gang gebracht
werden, und die, um wirksam zu werden, nur gemeinsam getroffen werden

206



kéonnen, werden konkrete Einrichtungen geschaffen werden miissen. Diese
Einrichtungen setzen zwar ein gewisses Maf3 von innerer Einstellung auf
Verstandigung und Beseitigung der Konfliktstoffe immer schon voraus, und
insofern fithrt das « Uberpolitische» das Politische, wenn auch in der Gestalt
relativer menschlicher Ma@stibe; diese Einrichtungen sind aber ihrerseits
die reale Basis, an der sich jene Einstellung festigen und konkrete Gestalt
annehmen kann. — Dal3 hierbei in der gegenwirtigen Situation die GroB-
maiachte das Entscheidende vorzukehren haben, dafl keine Diskussionen mit
allen Vélkern stattfinden kénnen und schlieBlich die Vielzahl der Staaten
autoritativ gezwungen werden muf}, ist unausweichlich. Jaspers scheint mir
die Institutionen, an denen sich die im Politischen in sich haltlose und leere
Innerlichkeit niederschligt, gewaltig zu unterschitzen, weshalb seine tber-
scharfe Kritik an der UNO uiber das Ziel hinausschieBt (2011f.). Auch den
Wert des «Verstandes» und damit des Sachwissens und der Wissenschaften
veranschlagt er zu gering (330f., 385f1.). In diesem Zusammenhang muQ
ein Satz wie der folgende, der unverkennbare mystische Einschliage aufweist,
auffallen: «Die Menge wartet, dal3 der Staatsmann sagt, was sie eigentlich
will» (331). Und weiter heil3t es, da3 der Staatsmann, ein « Demagoge...
im guten Sinn» (333), der «das Ethos eines Volkes» vertrete, sich als Beru-
fener an das Volk zu wenden habe, «Parteibeschrinkungen durchbrechend»
(330f.). Eine bestechende Vision, die aber beim Fehlen absoluter Kriterien
des Richtigen in die bedenkliche Nihe politischer Neuromantik, von der
Jaspers entfernter als sonst jemand ist, gelangt. Die von Jaspers (wie von
Heidegger) unterschitzten anthropologischen Wissenschaften, insbesondere
die Sozialwissenschaften, kénnten in unserem Zusammenhang nicht wenig
beitragen, indem sie die soziale Dynamik konkreter, gelebter und lebbarer
Sozialmoral in der jeweiligen Konstellation erforschen, damit das, was
«gemacht» werden kann und mufB, in Kenntnis dieses Machbaren auch in
sachangemessener und demgemal wirksamer Weise gemacht werde; selbst-
redend im Kontext eines unabschlieBbaren Ganzen, das als solches nicht
«gemacht» werden kann. Jaspers erwigt selber, ob der Bombe nicht teil-
weise ungefahr im Sinne der vorstehenden Andeutungen zu begegnen sei.
Ja, er gesteht, daB3 ihn «diese Denkungsart von Zeit zu Zeit iiberkommt»
(463fF.). Wenn er «diese Denkungsart» letztlich doch verwirft, so ist dies
Ausdruck seiner metaphysischen Position, seiner Philosophie von «Existenz»
und «Transzendenz». Dem totalen Machen muB er so eine totale « Umkehr»
aus dem «Ursprung», eine totale sittliche Mobilmachung, entgegenstellen.
Mich diinkt, der menschliche Weg liegt auch hier immer noch zwischen den
Extremen.

Die Abwendung der totalitiren Herrschaft, die fiir Jaspers eine besondere
Variante des Untergangs der Menschheit darstellt, kann ebenfalls nur Er-
gebnis von Mafinahmen der beschriebenen Art sein, in denen innere Haltung
und Verhalten einerscits sowie anderseits Sacheinrichtungen die Gestalt des
Konkreten im urspriinglichen Sinn des Zusammengewachsenen annehmen;
alles andere bleibt schwebend unwirksam. Vielleicht miissen wir fiir lingere
Zeit «mit der Bombe leben» (C.F. von Weizsicker), bis neue Einrichtungen
geschaffen und verwurzelt sind, die einer totalitiren Erdherrschaft den Boden

207



entziehen; und das letzte Risiko, «das Opfer», ist in der Tat nicht auszu-
schlieBen fiir den Fall, daf3 das «bloBe Leben» zwar nicht als Abstraktion
doch Wirklichkeit, sondern solchen Leitbildern unterstellt wiirde, die nicht
mehr vertretbar erscheinen und zum AuBersten dringen (230f.). Abstrak-
tionen oder gar Projektionen, als welche sich unsere Bilder vom gegenwir-
tigen und insbesondere von einem moglichen kiinftigen Totalitarismus zu-
weilen erweisen, sind zu ersetzen durch die Realititen im historischen Zu-
sammenhang, das heiBlt vor allem auch in der Perspektive angemessener
Zeitraume. Ein solcher Realismus wiare tibrigens auch zu fordern bei der
Einschitzung weltpolitischer Tatbestande (vgl. z.B. iiber Indien, China
1691f., Israel 180f.: « Geht Israel unter, so geht das Abendland unter», abend-
landische Konfoderation im Sinne einer «Selbstbehauptung des Abend-
landes», 17711.), politischer Personlichkeiten (Nehru z.B.; der «Wiisten-
konige», 186: «solcher Kreaturen»), des «neuen Wirtschaftsethos» (1261t.)
und Ahnlicher Sachverhalte.

Die eindringliche und aufriittelnde Warnung von Jaspers war nétig und
kann fiir manchen entscheidenden Ansto3 bilden. Die Lage mul3 chne Ver-
schleierung gezeigt und gesehen werden; denn sie stellt uns vor letzte und
entscheidende Fragen. Doch ist angesichts dieser Lage und der sich auf-
dringenden Folgerungen, mit denen immer noch keine Berge zu versetzen
sind, abschlieBend folgendes zu fragen: Diirfen wir die notwendigen und
grundsitzlich machbaren Maflnahmen zur Abwendung der Gefahr der
Selbstvernichtung von vornherein in Zweifel ziehen und alles auf eine An-
nahme setzen, die jeder Erfahrung ins Gesicht schlagt? Kénnte eine solche
Auffassung, mag sie noch so sehr in die «Schwebe» gebracht sein, nicht
bewirken, daB3 der Wille zu den allein wirksamen realen GegenmalBnahmen
geschwicht oder gar ertdtet wird, und man dann eben alles entweder auf
die « Umkehr», nunmehr als Illusion setzt, oder Verzweiflung und Fatalis-
mus um sich greifen 146t? Ich glaube, dal3 der Appell von Jaspers, der in
tiefster Verantwortung fiir die Zukunft des Menschen wurzelt, paradoxer-
weise jene unheilvollen Folgen zeitigen kénnte, wenn er zu breiter Wirkung
kame. Das vorliegende Buch scheint mir zu bestdtigen, was schon in der
«Philosophie» festzustellen ist: daf3 Jaspers’ Philosophie der «Existenz» und
«Transzendenz» nicht in die politische Problematik weitergetiithrt werden
kann. Ebensowenig wie Heideggers Philosophie, in der neuerdings unter dem
Titel des Seins ebenfalls die Transzendenz in der Existenz wirksam wird,
und zwar wiederum in der Weise, dal3 keine objektiven und intersubjektiv
verwendbaren Kriterien, die nicht jederzeit vom Absoluten her (nunmehr
dem uibermichtigen Gang des Seins) in Frage gestellt werden koénnten, aner-
kannt werden. An solchen Kriterien, die nicht nur nicht absolut sein kénnen,
sondern es auch gar nicht zu sein brauchen, hiangt aber alle Mdglichkeit
einer politischen Philosophie und damit auch jedes ausreichende Selbstver-
standnis des Menschen als eines politischen Wesens, das er ohne Wandlung
seiner urspriinglichen und immer schon seienden Natur auf unabsehbare
Zeit bleiben wird. Aus solchem Selbstverstindnis wichst das sinnvolle poli-

tische Tun.
ische Tun Hans Ryffl

208



Albert Cartier: Existence et vérité. Philosophie blondélienne de I’Action et
problématique existentielle. Toulouse-Paris, Ed. Privat et Presses
universitaires de France, 1955.

Dans une étude magistrale sur Blondel et la philosophie contemporaine (Etudes
blondéliennes, n°2, Paris, P.U.F., 1952, p. 71-143), Henry Duméry a montré
les divergences profondes qui séparent Blondel de Pexistentialisme athée,
sans établir une comparaison entre Blondel et G. Marcel. M. Cartier par
contre fait une place importante a ce dernier. Pour lui, seul le blondélisme
est capable de donner une solution aux apories des philosophies de I’existence
(rapports de ’objectivité et de la subjectivité, de ’engagement et de la liberté).
M. Cartier décrit minutieusement les démarches progressive et régressive de
la premiére Action de Blondel et définit les conditions de Pagir libre, de
Poption entre la liberté libérante et la liberté aliénante tout particuliérement.
Au sein méme de toute action, on découvre ’activité de la pensée normative,
si ’on prend soin de discerner entre la sphére du vécu concret et la sphere
de la réflexion sur le vécu. Il y a donc le plan de la pensée-action créatrice
et affirmative et le plan de la connaissance relationnelle. Cette distinction
sous-estimée par D’existentialisme empéche le blondélisme de mettre sur le
méme niveau ’aséité divine et I’auto-position de ’homme. Le probléme des
rapports entre ’humain et le divin, le relatif et I’absolu constitue bien la
ligne de démarcation entre les philosophies de I’action et les philosophies de
Pexistence; I'ouvrage de M. Cartier en est la confirmation. Ecrite en un style
limpide, alerte, laissant une large place aux citations tirées des premiers
ouvrages de Blondel, cette excellente initiation dissipera bien des malentendus
chez les lecteurs plus ou moins bien initiés & la philosophie du Maitre d’Aix.

Gabriel Widmer

Klaus j. Fischer: Der Unfug des Seins. (Phinomenologische Skizzen zur
Kritik der Ontologie.) Agis-Verlag GmbH., Krefeld 1955.

Der Titel meint «Un-Fug» des Seins (21) im urspriinglichen Wortsinn.
Denn die Grundthese dieser lose gebauten, essayistischen Schrift «eines Ver-
treters der jiingsten Generation» ist gegen die klassische Ontologie gerichtet,
insofern diese das Sein als Ordnung und Strukturiertheit faBt und mit der
Wabhrheit ineins setzt, d.h. das Sein sozusagen als Fug anspricht. Demgegen-
iiber ist das Sein fiir den Verfasser « Chaos», «Dispersion» (passim), ja in
diesem Sinne ein «gleichsam Diabolisches» (59). Die Wahrheit wird dem
Sein als etwas ihm Fremdes vom Dasein abgerungen. Das Dasein ist « Flucht»
vor dem Sein und behauptet sich gegen das Sein, als BewuBtsein, d.h. Denken
und Wille. BewuBtsein und Geist sind «Verengung der Welt in Richtung auf
Struktur und Formalisation» (60). Der Mensch ist «das dem Sein aus inner-
ster Intention entgegenstechende Wesen» (68). Diese Abkehr vom Sein ist
sekundar (59). Denn da das Dasein vom Sein her kommt, ist es primar «Ver-
fallenheit» an das Sein (59). Diese Verfallenheit des Daseins duBert sich in
den verschiedensten Formen, so zunichst in den negativen Daseinsweisen,

14 Studia Philosophica XVIII 209



in denen das Dasein sich dem Sein nihert und dieses als « Chaos», «Disper-
sion», «Strukturenschwund» (22) erfahrt: so in Midigkeit, Faulheit, Lange-
weile, Schwermut, Nervositit (« Dammbruch der Abwehr des Ich gegen die
Mannigfaltigkeit des ,DrauBen‘» 35f.), Angst (vor dem «Chaos» des Seins,
als Erofflnung des bodenlosen «Da», 42), Geisteskrankheit usw. Zeugen diese
negativen Daseinsweisen von der urspriinglichen Verwurzelung des Daseins
im Sein, so bringen die «positiven Daseinsweisen» (60) die in der Flucht vor
dem Sein gewonnene Grundverfassung des Daseins zum Ausdruck (59ff.).
In ihnen zeigt sich die eigentliche Wiirde des Menschen und der Sinn des
menschlichen Lebens. Im «Egoismus» sichert sich das Dasein in einem ersten
Schritt gegen das Sein (60f.). Doch muBl das Dasein weiterschreiten zur
«Kommunikation» mit dem «Du» (61f.) und zur «Liebe», «dem Zentral-
sten unseres Daseins» (64), deren Kern in der «Treue» liegt, was alles auch
der Sicherung des Daseins dient. Weitere positive Daseinsweisen und -aspekte
werden erdrtert, wie Fest und Feier («6ffentliche Dokumentation der Wahr-
heit» 69), «das gepflegte Verhalten», Schonheit, Kunst (die «metaphysisches
Wohlbefinden» vermittelt, 73, 75), Methodologie und ahnliches. In immer
loserer Folge werden «weitere Phianomene und Aktuelles» glossiert, denen
eine meist iibersehene Bedeutsamkeit in der Grundverfassung des Daseins
zukomme, wozu eine «Metaphysik des Peripheren» (89) notig sei: wie
«Schminken» (als Ausdruck der «allgemeinen Abstraktionstendenz des Da-
seins», 90f.), Film, «die hausliche Sauberkeit», elektronische Musik, Surrea-
lismus usw. (891t.).

Die metaphysischen Thesen des Verfassers sind unbegriindbar und offen-
kundige «sweeping generalizations» («Unser Schema ist einfach», 13).
Anderseits ist nicht zu iibersehen, dalB3 die klassische Ontologie, vornehmlich
wenn sie mit der Axiologie identifiziert wird, gréBtenteils ebensosehr unver-
bindliche Metaphysik darstellt. Trotz allen grundsitzlichen Bedenken han-
delt es sich um eine lesens- und bedenkenswerte Schrift. Hinter den meta-
physischen Etiketten (Dasein als Flucht vor dem Sein als Chaos) steckt ein
berechtigter anthropologischer Ansatz. Das Dasein als Sicherung ist Stabili-
sierung eines primar plastischen Verhaltens in einer gegebenen widerstin-
digen Welt (nebenbei spricht auch Fischer einmal von «Stabilisierung», 82).
Da dem Dasein im Sein selber in der Tat keine verbindliche Ordnung vor-
gezeichnet ist, muf} es sich selber zu dem machen, was es sein soll, und gar
selber noch bestimmen, was es sein soll, — wiewohl selbstverstandlich nicht
unabhingig von bestehenden Strukturen des jeweiligen Seienden. Dies be-
deutet eine schwierige Aufgabe, die dem Menschen heute, nach dem Zerfall
der ontologisch-axiologischen Gehause, als eine bewullite zugewachsen ist,
und der er sich bei der heutigen BewuBtseinslage durch keinerlei Repristi-
nation klassischer Ontologien entziehen kann, ganz gleichgiiltig, als was das
Sein des naheren bestimmt werde. Mit gutem Recht verwirft deshalb der
Verfasser alle angeblich seinsgerechte Ethik und tritt er fir die Kantische
Ethik ein, die auf dem grundsatzlich richtigen Wege sei (68), wobei er aller-
dings der unfruchtbaren und schiefen Alternative von Absolutismus und
Relativismus verhaftet bleibt und sich auf die Seite des ersten stellen zu
miussen glaubt (68f.). Wir kénnen, im AnschluB3 an das Nachwort des (un-

210



genannten) Herausgebers (105ff.), die Position des Verfassers auch so kom-
mentieren: Sicher kann es nicht darum gehen, so etwas wie eine «Seins-
vergessenheit» im Sinne Heideggers riickgdngig zu machen (wo finden wir
die Blaue Blume des Seins?). Der Mensch, der wesensmiBig immer schon in
der «Seinsvergessenheit» steht, muf} sich heute dieser seiner urspriinglichen
«Seinsvergessenheit» inne werden, denn nur wenn er diese auf sich nimmt,
vermag er sich in der gegebenen Welt einzurichten. Hans Ryffel

Fohannes Thyssen: Der philosophische Relativismus. 3., durch ein Vorwort
ergidnzte Auflage. Ludwig Réhrscheid Verlag, Bonn 1955.

Eine Preisaufgabe der PreuBlischen Akademie der Wissenschaften aus dem
Jahre 1936, die nach den «innern Griinden des philosophischen Relativismus»
im theoretischen Bereich und der « Moglichkeit seiner Uberwindung» fragte,
hat damals eine Reihe von Abhandlungen gezeitigt, worunter m. E. die Ar-
beiten von Eduard May (Am Abgrund des Relativismus, Berlin 1941) und
von Thyssen (1941) hervorstachen. DaB3 Thyssens Schrift in 3. Auflage er-
scheint, ist in mancher Hinsicht bemerkenswert und nach meinem Dafiir-
halten auch gerechtfertigt. Der Verfasser hat allerdings den urspriinglichen
Text, abgesehen von einigen Zusitzen in den Anmerkungen und dem Vor-
wort, nicht verdndert, was man wegen der zuweilen schwerfilligen, beinahe
pedantischen und mit Wiederholungen behafteten Darstellung, die durch
die Formulierung der Preisfrage bedingt sein mochte, bedauert, anderseits
jedoch versteht, wenn man bedenkt, dafl die Schrift bald zwei Jahrzehnte
zuriickliegt und der Verfasser seine Auffassungen heute in noch weitere Zu-
sammenhinge hineinstellen und stark iiberarbeiten miifite. Die Untersuchung
befaBt sich vornehmlich mit der «geistesgeschichtlichen Richtung» innerhalb
der Relativismus, u.a. mit Dilthey, «dem wichtigsten und wirkungsvollsten
geistesgeschichtlichen Relativisten» (10), wahrend Thyssen, wie das Vorwort
darlegt, spiter die Existenzphilosophie in die Auseinandersetzung mit ein-
bezog. Zudem hat der Verfasser inzwischen seine eigene philosophische Po-
sition weiterentwickelt («vom Gegebenen zum Realen», XII).

In einem ersten Teil (9-134) werden die konkreten Begriindungsmomente
des Relativismus in kritischer Analyse herausgestellt, wobei auch die Frage
der Abhingigkeit der Kultursysteme, insbesondere der Erkenntnissysteme,
von «Gruppensubjekten» eingehend untersucht wird. Eine sorgfiltige Prii-
fung, wie sie Thyssen vornimmt, kommt im Ergebnis nicht um die differen-
zierende Feststellung herum, daB gewisse Motive des Relativismus zwar zu
Recht bestehen, daB sie aber die allgemeine Behauptung der Relativitit der
Wabhrheit nicht erlauben. Was sich als Widerstreit der Erkenntnissysteme,
insbesondere der metaphysischen Systeme, préasentiert und die relativistische
These zu rechtfertigen scheint, beruht genau besehen auf Divergenzen, die
Wertungen oder theoretische Auswahlgesichtspunkte einseitig zur Geltung
bringen, letzten Endes jedoch auf das in sich komplexe Objektive reduziert
werden kénnen (vgl. insbes. 50fF.). Auch in der Philosophie ist das Objekt
keineswegs etwa das Erzeugnis einer totalen Produktion durch das « Gruppen-

211



subjekt», wie auf Grund einer fehlerhaften Anwendung des transzendentalen
Gedankens auf «Gruppensubjekte» von gewissen Relativisten unterstellt
wird (55ff.). Dagegen ist natiirlich der transzendentale Gedanke in der
Kantischen Fassung nicht relativistisch, und Thyssen 148t mit Recht auch
die Moglichkeit offen, daB so etwas wie Wahrheit auf den « Menschen iiber-
haupt» beschriankt bleibt (3). Soweit Wertungen das Erkennen bestimmen,
ist vorerst zu beriicksichtigen, daB3 diese selber aufschluBreicherweise Ent-
sprechungen zu je verschiedenen objektiven Weltgegebenheiten aufweisen
(87f1.), und daB sie anderseits grundsatzlich aus den erkenntnismiBigen,
auf Objekte reduzierbaren Gesamtzusammenhingen ausgeklammert werden
konnen, weshalb die Ablehnung des theoretischen Relativismus nicht etwa
einen Absolutismus der Werte in sich schlieBt. Den Divergenzen in der
Philosophie liegen so vor allem Verabsolutierungen von Aspekten und Per-
spektiven, «Uberspannung des nur Auswahlhaften zum Totalen» (116),
falsche Vereinheitlichungen, Mif3verstiandnisse und Unklarheiten und Zhn-
liche Verfilschungen zugrunde. Die relativistischen Denker iibersehen im
iibrigen die iiberaus zahlreichen «Tatsachen» und «Sachverhalte », die unbe-
streitbar sind, und sie verkennen, da@3 die Aussagen im Bereich des Erkennens
grundsitzlich zum «Ausgleich» gebracht werden konnen. Dies alles setzt
allerdings voraus, daf3 die Stufe «eines entwickelten BewuBtseins» (59) er-
reicht sei, denn das «eigentliche Erkennen» ist «etwas Spites und Beson-
deres» (108). Man muf} nach der Auffassung Thyssens mit der «Einzigartig-
keit der Etkenntnisfunktion» und dem «Vorrang» der wissenschaftlichen
Erkenntnis im Ganzen der menschlichen Kultur Ernst machen (60, 67, 133
u.6.). Das Erkennen, und somit auch die Philosophie, hat (wie ich formu-
lieren mochte) einen modalen Vorrang vor allen andern geistigen Mani-
festationen des Menschen und vor allen fritheren Stufen menschlicher Be-
wubBtseinsentwicklung.

In einem zweiten, wesentlich kiirzeren Teil (135-179) skizziert Thyssen
den spezifischen Gegenstands- und Problembereich der Philosophie, um nun-
mehr unabhingig von der Kritik des Relativismus zu zeigen, daf3 die Natur
jenes Bereichs prinzipiell objektive Erkenntnis ermoglicht, zugleich aber den
Relativismus begreiflich macht, weshalb kritische Umsicht geboten ist. Den
eigentlichen Gegenstandsbereich der Philosophie erblickt der Verfasser in
einem «mittleren Tatbestand» zwischen Einzelwissenschaften und Welt-
anschauung, der die Herausstellung absoluter, d.h. vom Relativismus un-
beriihrter «Wirklichkeitselemente» erlaubt. Dieser «mittlere Tatbestand»
ist aber, wie bekannt und von Thyssen an der «ungeheuer verwickelten
Sachlage» des Problems der Fremdwahrnehmung lehrreich illustriert wird,
hochst komplex und selbst durch gegensitzliche Momente bestimmt. Daraus
ergeben sich die spezifischen Schwierigkeiten der Philosophie, denen mit
entsprechenden Anforderungen an den Aufbau der philosophischen For-
schung zu begegnen ist. Diese Anforderungen, denen im wesentlichen schon
Nicolai Hartmann Ausdruck gab (170), lassen sich stichwortartig wie folgt
kennzeichnen: detaillierte Sachforschung, die bei wichtigen Sonderproble-
men ansetzt und das «System» stets offen halt (169, 173f.); «mehrseitige
Beleuchtung», mit «vertiefender und analysierender Gegeniiberstellung der

212



Problemlésungen», die die Grenzen des Erkennens respektiert und (nicht
nur im praktischen, sondern auch im theoretischen Bereich) «mégliche
Loésungen» notigenfalls als solche stehen 1a8t; Herausarbeiten des «iiberein-
stimmenden Bestandes», der immerhin da ist (172); und in allen diesen
Hinsichten ein Aufbau der Philosophie «in Analogie zum Aufbau der Fach-
wissenschaften» (176). Dieses Programm fiir eine «bewuft wissenschaftliche
Philosophie» (178) 148t sich natiirlich nicht selber wissenschaftlich dartun,
ist aber fiir die Zukunft der Philosophie und ihre Rolle im Dasein des heu-
tigen Menschen von entscheidender Bedeutung. Denn wer sich im «logischen
Halbdunkel» (177) tummelt und die Philosophie mit Religion bzw. Theo-
logie und Weltanschauung andauernd konfundiert, stellt sich von vornherein
auBerhalb derjenigen geistigen Bemiihungen, die auf der Stufe eines voll
entwickelten kritischen Erkennens als einer ganz spezifischen, dem Menschen
nun einmal zugewachsenen Funktion stehen und sich so im prinzipiell un-
begrenzt offenen Raum intersubjektiver Verstindigungsmoglichkeit bewegen.
Von besonderer Bedeutung ist nun freilich, ob eine im angefiihrten Sinne
wissenschaftliche Philosophie so unvoreingenommen und kritisch verfahrt, da3
sie nicht etwa bestimmte Tatbestinde und Befunde, z.B. solche, bei denen
etwa die Existenzphilosophie ansetzt, vorschnell auBer Abschied und Trak-
tanden fallen 14Bt. Dal der Verfasser eine solche Neigung verspiirte, 148t
sich auf Grund der vorliegenden Schrift nicht behaupten. Hans Ryffel

Nicolai Hartmann: Kleinere Schriften, Band III. De Gruyter & Co.,
Berlin 1958.

Vom Neukantianismus der Marburger, der das «Gegebene» logisch zer-
Iéste und in ein bloBes «Aufgegebenes» uminterpretierte, bis zu einer
«Metaphysik der Erkenntnis», die die «iiberwiltigende Gleichgiiltigkeit»
des Seins gegen das Erkanntwerden verkundet, ist es ein weiter Weg. Viel-
leicht ist der Weg zwar so weit auch nicht, denn die Position des Neukantia-
nismus bildete ein derartiges Extrem, dal3 sie zum Umschlag ins Gegenteil
gleichsam schon von innen her reif war. Jedenfalls hat sich keiner den
Fortgang von Methodologismus und Erkenntnistheorie, wie er den Jahr-
hundertanfang beherrschte, zum necuen Secinsdenken der 20er Jahre so
sauer werden lassen, keiner hat ihn in so verastelter Problembearbeitung
und auf so hoher Stufe durchgefiihrt wie Nicolai Hartmann. War bei den
meisten andern die «metaphysische Wende» mehr nur der Ausdruck eines
veranderten Zeitstils, so war sie bei ihm das Ergebnis jahrelangen gedank-
lichen Ringens. Darum wird der Durchbruch zur Ontologie, den er etwa
mit 40 Jahren vollzog, immer signifikativ bletben, auch wenn man gegen
die inhaltliche Gestalt, die er ihr spiter gab, Reserven haben mag. Nachdem
die beiden ersten Bande der «Kleineren Schriften» die systematischen und
geschichtlichen Aufsitze der spateren Zeit enthielten, bringt nun der dritte
die Jugendaufsitze, die die Vorstadien und Dokumente jenes Durchbruchs
sind. Mit Recht triagt daher der Band den Untertitel «Vom Neukantianismus
zur Ontologie».

213



Aufgenommen ist ferner das kleine Buch «Philosophische Grundfragen
der Biologie» (1912). Hinzu kommen KongreBvortrige, Aufsitze zu Ge-
denktagen und die wenigen Buchbesprechungen Hartmanns, von denen nur
die uber den sonst unbekannt gebliebenen Wilhelm Sesemann hier eigens
hervorgehoben sei. So rundet sich das Buch zu einem echten AbschluB3band
des Gesamtwerkes dieses heute im Nadir seines Ruhms Stehenden, dem
vielleicht bald wieder mehr Gerechtigkeit zuteil werden wird.

Michael Landmann

Jean-Louis Ferrier: L’homme dans le monde, essai d’explicitation concréte du
réel. Neuchatel, La Baconniere, 1957 (Etre et penser), 280 pages.

Cette these de doctorat és lettres est un fort essai sur le statut du «philo-
sopher». Partant de la situation assumée par ’homme dans le monde,
M. Ferrier cherche a saisir la situation et la vraie tiche du philosophe, en
procédant par description dynamique et par récupérations successives.

De la structure de la chose, le moi surgit (ch. I1), comme 'opposé et le
complément de celle-ci. Mais le moi implique identité (97) et s’identifie a
son corps d’abord. Le corps pourtant n’est pas le moi, mais, pris dans un
double mouvement centrifuge et centripéte, il est toujours plus ou moins,
plus et moins (ch. III). L’unité du moi et du corps ne se réalisera donc qu’a
un niveau de constitution plus élevé, 'individu (ch. IV), ou s’amorce une
nouvelle dialectique, celle du monde des hommes. Fixé dans le monde, ’indi-
vidu est un, mais il s’échappe a lui-méme, il n’est lui-méme que pour autrui,
par autrui, autrui par lui, et 'un et autre par «les autres», par la société.
Dans cette condition, ’individu s’affirme alors personne, a la fois personne
publique, active, valable pour tous, tournée vers tous, et intimité.

Cette affirmation par I’action améne a poser le probléme moral. Dans
P’action, la personne se constitue, par autrul et par les autres, tandis que les
choses, transformées par ’homme, deviennent monde. C’est dire que, isolée,
I’action n’aboutirait pas. Elle n’aboutit et ne se maintient que par ’expres-
sion: science, art, technique. Relation des hommes au monde des choses,
affirmant ’homme parmi les choses — et non pas seulement (280) relation inter-
humaine - l’action ne se développe pas encore tout entiére dars le plan
moral. C’est que, pour passer au plan moral et a la liberté, il faut que I'ex-
pression devienne histoire. Nouveau dépassement: I’histoire n’est pas seule-
ment expression, mais synthése des expressions et des actions, «condition
derni¢re de possibilité du monde des hommes dans ses relations nécessaires
avec le monde des choses» (293).

Dans cette situation historique, I’homme se retrouve probléme, c’est-
a-dire liberté: il doit se choisir, étre ce qu’il est, tout en choisissant le monde,
donc a partir du déterminisme de la situation, non a partir du déterminisme
idéaliste [réaliste. La liberté ne se constitue qu’en assumant ’expression: «Si
Pacte parvient a étre expression et si I’expression peut se faire acte, alors un
avoir est réalisé qui domine réellement I’étre et qui est libération» (332).
Des lors, et 1’ontologie s’ouvrant sur la morale (333), on peut «tracer les

214



chemins de ’homme». Au-dela des solutions de 'idéalisme et du réalisme —
toujours partielles, et qui, chemin faisant, ont été détruites en tous points —
P’auteur cherche 4 montrer que la morale engage ’homme dans le réel: «I1
n’y a d’homme que par le monde et de monde que par ’homme. L’homme
est homme dans le monde comme homme et monde et comme monde
des hommes» (356).

Qu’est-ce alors que la philosophie? Expression, sans doute (358), mais
qui se dépasse; action, certes, mais qui resterait opaque (365) sans expres-
sion de la problématique ontologique. Il faut que 'acte méme accede a
Pexpression et que ’expression se constitue comme acte (368).

Ces notes ne touchent qu’en quelques points d’inflexion la courbe d’un
effort philosophique systématique, et d’ailleurs fort attachant. Langage et
références — a Sartre surtout, puis & Théodore Litt et 2 Merleau-Ponty —
sont exclusivement contemporains. On souhaiterait d’ailleurs un peu plus
de données explicites sur la méthode et sur Théodore Litt qui y contribue fort.

Tel quel, 'ouvrage est original et digne de discussion, malgré le style et
le ton trés concertés, malgré une dialectique obstinée, triomphante et pro-
vocante, toute en 3¢ personne (alors que I'auteur distingue si bien les per-
sonnes, mais c’est sans doute par cela méme). Les chapitres sur la relation
du moi au corps, de I'individu & autrui, sur I'expression, sur la liberté, ré-
compenseront P’attention du lecteur. Pour ce qui concerne lhistoire et les
chemins de I’homme, on regrette ’absence de toute discussion de 1’hégélis-
nisme; de méme, la théorie de la liberté aurait appelé une discussion de
Fichte. Enfin, la conscience de la responsabilité philosophique, partagée
entre P’esthétique et le moral, qui se dégage a travers ces pages, est tout a
fait caractéristique comme mauvaise conscience historique et sociale. Cette
derniére remarque, si elle appelle discussion, ne fait que mettre en évidence
Pintérét dramatique de I’ccuvre et Peffort de son auteur vers la vérité, effort
vigoureux, et qui fera longuement réfléchir. D. Christoff

Enrico Castelli: Les présupposés d’une théologie de I histoire. Préface de Henri
Goubhier. Paris, J. Vrin 1954, 190 pages. (Problémes et controverses.)

Nul paradoxe 4 Pexistence d’une théologie de I’histoire (il en est plusieurs
possibles), du moment que la philosophie de I’histoire est d’origine religieuse,
en Occident, biblique et chrétienne. Cette origine théologique n’invalide
pas, d’ailleurs, la philosophie de I'histoire; il suffit que celle-ci laisse la place
ilbre 4 une théologie de I’histoire, qui, elle, viendra la préciser.

Les présupposés d’une théologie de I’histoire sont d’ordre philosophique:
réalité du processus historique, rebelle a toute rationalisation, présence active
de Dieu, résistance de ’homme, existentialisme chrétien fondé par une ana-
lyse phénoménologique de la condition humaine. En réaction compleéte
contre le positivisme et le «scientisme», M. Enrico Castelli dénonce les
aberrations de ’homme moderne et contemporain, qui fait le mal méme
lorsqu’il vise le bien. Confirmation, comme chez Pascal, de la réalité de la
chute, de I’état de déviation ol se trouve "’humanité historique.

215



L’orientation eschatologique de la pensée de M. Enrico Castelli ’améne
a voir ’humanité actuelle prise dans un dilemme: qu’elle continue d’accé-
Iérer son mouvement vers ’asservissement par la technique non maitrisée,
ou qu’elle aille directement 4 la conflagration, elle court a sa perte. Seul un
événement exceptionnel, imprévisible, peut la lui épargner.

M. Castelli se méfie du «déductif continu»; aussi n’est-il pas toujours
aisé de suivre sa pensée, dont la démarche est souvent polémique. Dans le
monde actuel, un tel point de vue, méme s’il appelle des réserves, ne peut
étre entiérement récusé. Marcel Reymond

Walter Bernet: Inhalt und Grenze der religiésen Erfahrung. (Eine Unter-
suchung der Probleme der religiésen Erfahrung in Auseinander-
setzung mit der Psychologie C.G. Jungs.) Verlag Paul Haupt,
Bern und Stuttgart 1955.

Die Jungsche Psychologie fithrt wie keine andere psychologische Richtung
tief in die Probleme des Religiosen hinein. Der Verfasser mochte deshalb die
«Frage nach der Wahrheit und Bedeutung religiésen Erlebens und Erfahrens
fir das christliche Glaubensdenken» in der Auseinandersetzung mit C. G. Jung
kldren (9). Wie in einem ersten Teil der Schrift ausgefiihrt wird, soll nur Jungs
Lehre von den Archetypen in der Lage sein, das Wesen der «religiosen Er-
fahrung» zu bestimmen. Anderseits treffe aber die psychologische Bestim-
mung der religiosen Erfahrung, die unerlaBlich und in gewissem Betracht
gerechtfertigt sei, den christlich verstandenen « Offenbarungs-Glaubens-Akt»
nicht, womit sich der zweite Teil der Untersuchung befaft.

Da sich, wie an Hand von Kant und Troeltsch illustriert wird, Allgemein-
heit und spezifische, einer bestimmten konkreten Religion zukommende
Religiositit nicht verbinden lassen (11fL.), muB die religiése Erfahrung rein
formal, und zwar vorerst ohne Bedachtnahme auf den eigentlichen Wahr-
heitsgehalt, bestimmt werden (30). Unter diesem Gesichtspunkt besteht ein
erster Aspekt des Religiésen im «Erlebnis realer Dualitat», wobei sich das
Du in der Gestalt des «kollektiv-unbewuBten Archetypischen» im Sinne
Jungs darstelle (38). Der zweite Aspekt des Religiosen wird in einem spezi-
fisch religiosen «GiltigkeitsbewuBtsein» erblickt, das sich nicht nur vom
«logischen» (39ff.), sondern — im Gegensatz zu Freud — namentlich auch
vom «psychopathologischen Giiltigkeitsbewuf3tsein» abheben lasse (4811.).
Das verbindliche «Es», das im logischen GiiltigkeitsbewuBtsein der « Kanon
des Verstandes» und im psychopathologischen ein «Komplex» sei, soll in
der religiosen Erfahrung mit dem «Archetypus» identisch sein (53). Weiter
ergibt sich, daB3 der Mensch in der religiosen Erfahrung eine seelische Ganz-
heit herstellen moéchte, was der Sinn des «seelendramatischen» Individua-
tionsprozesses ist (70f.). Nun mul} der letzterreichbare Archetyp in diesem
ProzeB3 so geartet sein, daf3 eine wirkliche Ganzheit erzielt, d.h. da3 die
Sinnfrage letzte Erfiillung findet; er muB3 «schlechthinnige Letztheit» sein
(73). Diese Letztheit ist bei Jung der Archetyp des Selbst, und es besteht so

216



die offenkundige Gefahr, dal das Selbst mit Gott identifiziert wird, wozu
Jung allenthalben Anla@ gibt und was er in der «Antwort auf Hiob» (1952)
wirklich vollzieht (hieriiber die «SchluBbemerkung» der Schrift, 189ff.).
Gegen eine solche Identifizierung, «eine ungliickliche Grenziiberschreitung »
(191), wendet sich nun aber der Verfasser mit aller Entschiedenheit. Die
religiose Erfahrung fiir sich allein fithrt nach seinem Dafiirhalten nicht zu
«schlechthinniger Letztheit», d.h. nicht zu Gott (110ff.), was namentlich
an Hand einer Konfrontation von «Selbst» und «Existenz» im Sinne von
Jaspers illustriert wird. «Begegnung mit schlechthinniger Letztheit zu voll-
ziehen, das ist nicht in religioser Erfahrung moglich, dazu bedarf es eines
besonderen Aktes, eines Sprunges, dazu bedarf es des Ur-Sprunges, der im
Akte der Offenbarung und des Glaubens von Gott selbst gesetzt und ge-
schenkt ist (112).» Damit leitet der Verfasser zu einer weitausgreifenden
Erorterung des « Offenbarungs-Glaubens-Aktes» in dem von ihm gemeinten
christlichen Sinne iiber. Hier wird, wie Bernet sehr emphatisch feststellt, ein
Gebiet betreten, «welches keiner Theorie je zuganglich ist» (114). Denn
Philosophie und Psychologie gelangen nicht zu Gott (128). Trotzdem gibt
aber der Verfasser eine sehr ausfiihrliche Theorie (was sollten seine Aus-
fithrungen sonst darstellen?) und gerit so mit sich selbst in Widerspruch.
Ob die «Theorie», die Bernet aufstellt, zutrifft, hingt davon ab, ob so etwas
wie « Offenbarung» als ein Handeln von Gott her im unvoreingenommen auf-
gefaBten Bereich integraler menschlicher Erfahrung aufgewiesen werden kann
oder doch mindestens als Moglichkeit offen gelassen werden mufBl. Da der
Glaubensakt nach der Auffassung des Verfassers etwas von allem Gegebenen
und Erfahrbaren vollig Verschiedenes, ein Anderes sein soll, kann er nicht Er-
ginzung und Verwirklichung der Ganzheit der Personlichkeit, nicht Per-
fektion der im ersten Teil skizzierten religiosen Erfahrung des Archetypischen
sein. Die religiose Erfahrung erscheint vielmehr als ein Gang an die Grenze,
die nicht der Mensch, sondern Gott allein iiberschreiten kénne. Der Glaube
der christlichen Religion kann so, mit einem Wort von Leonhard Ragaz,
gar als «Erlosung von der Religion» angesprochen werden! (124). Da aber
die religiése Erfahrung einer seelischen Wirklichkeit entspreche, soll sich die
Begegnung des Menschen mit Christus gleichwohl im Archetyp ausdriicken.
Dabei werde der Archetyp in auffallender Weise verwandelt: die arche-
typische Quaternitat (Mandala, Kreis, Kugel) werde im christlichen Denken
zur Trinitit, die kein Archetyp mehr sei (140ff., 143ff.). Die Trinitit sei
vielmehr der Durchbruch des «Offenbarungs-Glaubens-Aktes» durch den
quaternitarischen Archetyp des Selbst (147). Der christliche Glaubensakt
finde eben im Archetypischen, in dem sich das allgemein-menschliche
Mythische, «eine obligatorische Kategorie der religiésen Erfahrung» (171),
manifestiere (1591f1.), keinen adaquaten Ausdruck; die Trinitit erscheint als
«gebrochener Mythus» (17511.).

Das vorliegende Buch ist zweifellos in mancher Hinsicht sehr anregend
und lehrreich. Abgesehen von der bereits angedeuteten Fragwiirdigkeit einer
«atheoretischen» Theorie, ist aber ein grundlegender Vorbehalt anzubrin-
gen: Die Problematik der Archetypenlehre, die von der Theologie bis zur
Nationalékonomie und Rechtswissenschaft steigenden AnlaB zu unkritischen

217



Anwendungen gibt (vgl. neustens Hans Marti: Urbild und Verfassung, Bern
1958), wird von Bernet zwar nicht v6llig iibersehen (37f.), aber nirgends aus-
reichend erértert. Der Begriff des Archetypischen als solcher wird vielmehr
in impliziter Weise einfach hingenommen, und die kritische «Auseinander-
setzung» mit Jung beschrankt sich auf eine sozusagen oberflachlichere, wenn
auch natiirliche sehr wichtige Schicht seiner Archetypenlehre: die Bedeutung
und Tragweite des Archetyps des Selbst. Die These des Verfassers iiber die
Beziechung von religioser Erfahrung zu christlichem Glauben scheint mir des-
halb mit der keineswegs erwiesenen und vorschnell iibernommenen Jungschen
Lehre von den Archetypen zu stehen und zu fallen. Man sollte im iibrigen
meinen, daB3 der christliche «Offenbarungs-Glaubens-Akt», zumal in der
zugespitzten radikal positiven Interpretation des Verfassers, den kunstreich-
raffinierten Umweg uiber eine hochst problematische Theorie, die sich zudem
in ihrem Begriinder aufschluBreicherweise gerade gegen jenen Glaubensakt
wendet, in keiner Weise notig habe. Hans Ryffel

Hans Steubing: Der Kompromif als ethisches Problem. C. Bertelsmann
Verlag, Giitersloh 1955.

Der Autor ist mit Recht der Auffassung, dafl der Kompromif3 ein grund-
legendes ethisches Problem darstellt, das bisher leider zu wenig beachtet
wurde. Auch die christliche Ethik ist dem Problem in der Regel ausgewichen
(108). Eine monographische Bearbeitung der Frage ist daher zu begriilen.
Allerdings ist das vorliegende Buch philosophisch nicht sehr ergiebig, und
es scheint mir das eigentliche und zentrale Problem des Kompromisses aul3er
acht zu lassen. Die Untersuchung ist einseitig religids-theologisch ausge-
richtet. Der Verfasser sieht das KompromiB3-Problem in der Spannung
zwischen absoluten Forderungen in Gestalt der «radikalen Anforderungen
des Evangelismus» und der kontingenten menschlichen Wirklichkeit. Es
gehe darum, «die uniiberbriickbare Spannung zwischen absoluter Forde-
rung und Forderung des tédglichen Lebens, die beide Lebensforderungen
sein konnen, zu tiiberbriicken» (92). Dagegen wird der absolute Charakter
der Ethik nicht eigens zum Problem gemacht. Wiirde dies erfolgen, so er-
gibe sich meines Erachtens als das eigentliche Problem des Kompro-
misses die Frage nach dem Ausgleich des heutigen Wertpluralismus, die
nicht absolutistisch im wiblichen Sinn beantwortet werden kann. Der eigent-
liche Konflikt, zu dessen Losung Kompromisse notig sind, liegt nicht in der
trivialen Ebene der Realisierung fragloser oder unkritisch hingenommener
sittlicher Forderungen, sondern in der tieferen Schicht der sittlichen For-
derungen selbst.

In zwei ersten Kapiteln werden einige historische und systematische
Aspekte des KompromiB3-Problems behandelt («Stellung des Kompromif3-
Problems in der Ethik» und «ethische Aporie des Kompromisses» 1-36).
Daran schlieBt sich in einem dritten Kapitel die kritische Erorterung der
«Scheinlosungen», die zum «falschen Kompromif3» fithren (36-93). Die
drei weiteren Kapitel befassen sich dann mit dem «Kompromil3 im Lichte

218



des Evangeliums» sowohl in grundsitzlicher Hinsicht als auch in bezug auf
die Anwendung in den verschiedenen «Lebensgebieten» (93-194). Weg-
leitend fiir die Auseinandersetzung mit abweichenden Auffassungen und fiir
die Entwicklung des Standpunktes des Verfassers ist die Uberzeugung, daB3
die absolute und einzig mogliche Ethik im Christentum zu finden sei, und
zwar mit EinschluB3 des Offenbarungscharakters. Die Kirche stehe «durch
die Verbindung mit Gott auf dem Grunde fester und giiltiger Forderungen
ubersubjektiver Art» (109). «Es bleibt wirklich nur die Losung des Glaubens»
(35). Und: alle méglichen Losungen, das Kompromif3-Problem «auf auBer-
christlichem Wege» zu lésen, sind «falsche oder ungangbare Wege» (92).
Das letzte Kriterium fiir die Echtheit des Kompromisses, «bei dem man
Christi Jinger bleiben kann, mit dem Radikalismus der Bibel und den
Gegebenheiten des Tages zugleich» (86) und der eine «unmdogliche Moglich-
keit» (108, nach R. Niebuhr) genannt wird, liege im « Glauben». Der Glaube
aber orientiere sich am «Willen Gottes» (z.B. 51, 67f., 77, 79, 81 usw.).
Auch fir den Verfasser liegt dieser nicht offen zutage, und auch unter
Christen ist Uneinigkeit méglich, weshalb der Kompromil3 ein «Wagnis»
sei (125). Immerhin heilit es auch, daB3 die Christen « Gottes klaren Willen
an und durch Christus kennen» (114). Auch wenn Einsicht unmoglich sei,
koénne doch der Glaube die Entscheidung rechtfertigen (127). Die « Glaubens-
iiberzeugung» kénne auch ein «Sprung ins Dunkle, aber im Vertrauen auf
Gottes Zusage» sein (128). Auf Grund solcher christlichen Ethik erscheinen
«alle ethischen Probleme» im Grunde als «theologische Probleme» (109).
Die Gesellschaft soll durch «christliche Manner» geleitet werden, denen
deshalb iiberall Eingang ins éffentliche Leben zu verschaffen sei (149, 155,
156). Nur solche Leute kénnten echte Kompromisse schlieBen (157). «Auch
das Problem der internationalen Beziehungen ist im Grunde ein theologisches,
besser: ein christliches» (162). — Da «der Glaube als letzte und einzige
Antwort» bleibt (172) und dieser auf dem geoffenbarten Willen Gottes
beruht, ist alle philosophisch fruchtbare Auseinandersetzung iiber eine so
verstandene christliche Ethik an der Wurzel abgeschnitten. Hans Ryffel

Ferdinand Alquié: L'expérience. Paris, P.U.F.,1957 (Coll. Initiation phi-
losophique), VII 4 104 pages.

Comme tous les livres de cette collection dirigée par Jean Lacroix, ce
petit ouvrage n’est point un manuel congu dans la neutralité aseptique et
stérile de Pinformation pure. Il fait ressortir la dualité de 'expérience, et
particuliérement ce que celle-ci implique de passivité — voire de douleur —
malgré la part du sujet.

Ayant écarté briévement linterprétation empiriste ol expérience est
tout, et 'interprétation idéaliste ou elle n’est rien, M. Alquié se range a la
sagesse kantienne — celle des Critigues, et non celle de 'Opus postumum. C’est
qu’il faut, pour comprendre Kant, préférer d’abord la vérité 4 la consolation,
la rigueur 4 I'illusion de compréhension, la liberté au dogmatisme. 11 faut
accepter la condition humaine, et renoncer aux ambitions de déduction

219



totale. Or, précisément, ce qui définit la condition humaine, c’est 'expérience.
La pure sensibilité est animale. Une connaissance qul serait action pure, et
sans passivité, ne saurait appartenir qu’a Dieu.

Si donc il y a une unité de I'expérience, ce sera I'unité abstraite d’une
idée. Quant a elle, en effet, ’expérience présente toujours dualité: sensible,
elle oppose le donné et les exigences de la raison; morale, elle oppose le devoir
et la tendance; esthétique, I’'imaginaire et le réel; métaphysique, la conscience
et ’étre. Ce qu’il y a de passivité dans 'expérience implique cette dualité.
On exclura donc aussi bien une systématisation métaphysique de I’expérience
qu’un monisme philosophique.

Cet ouvrage, comme beaucoup de ceux de cette collection, rendra de
bons services a ceux qui avancent, apres leurs débuts, dans I'intelligence des
notions et des situations philosophiques. Il est suggestif, lucide et sobre.

D. Christoff

Etudes d’épistémologie genétique, publiées sous la direction de Jean Piaget.
6 fascicules, P.U.F., Paris 1957-1958. Textes de (par ordre alpha-
bétique) L. Apostel, W.E. Beth, F. Bresson, J.S. Bruner, A. Jonckheere,
B. Mandelbrot, W. Mays, A. Morf, J. Piaget et la collaboration de
B. Matalon.

Les savants reprochent souvent au philosophe qui s’occupe d’épistémologie
de manquer d’informations de premiére main. En fait il est matériellement
impossible 2 un méme homme de connaitre «de I'intérieur» toute la science
contemporaine. C’est la raison pour laquelle, aprés la publication de sa mo-
numentale Introduction & Iépistémolagie génétique (3 volumes, Paris 1950-1951),
le professeur Piaget a envisagé de faire de P’épistémologie une recherche
collective. Dés 1955 il fondait, grace a I'aide de la Fondation Rockefeller,
un Centre international d’épistémologie génétique qui réunit a Genéve pour une
année des psychologues et des spécialistes de diverses disciplines en vue
d’étudier les problémes fondamentaux de I’épistémologie. Les Etudes rendent
compte de ces travaux.

Il est superflu de souligner I'intérét d’une telle entreprise, mais il n’est
pas inutile d’insister sur ses deux caracteéres les plus novateurs: traiter expéri-
mentalement de questions traditionnellement réservées a la spéculation et
aborder les problémes en équipe. Le lecteur qui s’intéresse a la philosophie
des sciences ne pourra faire I’économie de la lecture détaillée de ces six
fascicules. Aussi ne pensons-nous pas nécessaire de les résumer. Ils contiennent
d’ailleurs des travaux trés divers, quelques-uns remarquables d’originalité,
d’autres plus modestes d’intention, aucun indifférent. Il nous parait donc
plus indiqué d’en marquer les grandes lignes et les principaux résultats.

Les travaux se sont développés dans deux directions principales: ou se
situent les sources de la logique et quel est le role de 'expérience dans la
connaissance? On voit qu'un tel souci devait conduire le Centre a se situer
par rapport a I’empirisme logique. Tous deux se méfient également d’une
épistémologie «métaphysique», tous deux veulent travailler a 'unité de la

220



connaissance scientifique. Mais I’empirisme logique soutient, sous des formes
diverses, ’identité entre logique et langage, ’existence de données sensibles
passivement pergues, enfin Porganisation subséquente de ces données dans
un cadre logico-mathématique.

Malgré la diversité des opinions philosophiques des membres du Centre,
qui comportait méme un empiriste convaincu (et qui I’est encore!), les points
suivants paraissent acquis:

1. Les structures logiques chez le sujet ne tiennent pas au langage seul.
Elles lui sont antérieures en deux sens. 1° Il est possible de dégager des
types d’inférences antérieures au langage et partiellement isomorphes aux
structures du logicien et 2° ces structures proceédent des conditions générales
de I’action. En d’autres termes, les structures logiques résultent de I'activité
du sujet, plus exactement de la fagon dont il coordonne ses actions. Quant
au langage, il a sans doute une importance décisive mais en tant que moyen
de communication et non pas comme porteur de structures préformées.

2. 11 est impossible de fixer une frontiére précise entre I’expérimental et le
déductif. En particulier il n’existe, ni chez I’adulte ni chez l’enfant, une
distinction nette entre jugements analytiques et jugements synthétiques.

3. 1l n’existe aucune lecture de I’expérience qui serait un simple enre-
gistrement passif. L’acquisition d’une connaissance nouvelle est inséparable
de sa structuration active et le passage des données «physiques» a 1’objet
structuré se révele fort complexe.

4. 11 est possible de considérer que I’«objet» existe, mais sans étre immé-
diatement accessible. En fait, le sujet ne prend conscience de I’objet que par
ses actions, lesquelles simultanément lui permettent de prendre conscience de
sol. Quant a la question «Quand le donné est-il réellement atteint?», il faut
la considérer comme un pseudo-probléme.

Notons encore une fois que ce ne sont la que quelques résultats et que
ceux-ci sont soigneusement élaborés sur la base de nombreuses expériences

trés ingénieuses. Jean-Blaise Grize

Fean Ladriére: Les limitations internes des formalismes. Etude sur la signi-
fication du théoréme de Godel et des théorémes apparentés dans la
théorie des fondements des mathématiques. Louvain et Paris,
E. Nauwelaerts et Gauthier-Villars, 1957. XIII 4 715 pages.

Collection de logique mathématique. Série B, N° II.

La logique mathématique ne manque pas d’inquiéter certains philosophes
par les prétentions qu’elle semble manifester & monopoliser et la rigueur et
la vérité. Comme d’autre part elle dispose d’une technique trés complexe
et hautement élaborée, il est trés difficile pour le non-spécialiste d’en juger
la portée exacte et d’en marquer les limites. L’ouvrage de Jean Ladriére,
philosophe et logicien, se propose de permettre au lecteur attentif de porter
un jugement valable sur quelques-uns des problemes les plus délicats de
I’épistémologie.

221



On sait en effet depuis Godel que tout systéme formel, au sens que les
logiciens contemporains ont donné a ce terme, contient en lui-méme ses
propres limites. Malheureusement, le mémoire de Gdédel, de méme que les
nombreux travaux auxquels il a donné naissance, sont d’une lecture tres
malaisée. Jean Ladriére reprend toute la question a la base. Il n’omet
aucune des définitions ni aucun des autres éléments indispensables a la
compréhension des théorémes qu’il expose et démontre.

Il commence par rappeler les grands problémes que posent les fondements
des mathématiques et passe a I’exposé des vues actuelles sur les formalismes.
Il étudie ensuite le théoréme de Godel et ses principales généralisations,
démontrant plus d’une centaine de propositions. Notons encore la présence
d’une bibliographie trés compléte qui s’étend jusqu’en 1955 et de nombreuses
tables analytiques qui facilitent grandement I’étuce de I'ouvrage. L’auteur
termine son livre par ce qu’il appelle trés modestement quelques «suggestions
philosophiques» (chapitre X). En fait, il dégage quelques-unes des consé-
quences les plus importantes des faits qui précedent:

1. L’espoir, issu des travaux de Hilbert, de parvenir a fonder les mathé-
matiques en ne recourant qu’'a des procédés constructifs, s’avere vain. Les
mathématiques débordent nécessairement le domaine de Deffectivement
constructible.

2. Le domaine des faits «intuitifs», au sens ol ’arithmétique ordinaire
est Intuitive, est nécessairement plus riche que la part qu’on en peut formaliser.

3. Un systéme formel quelconque ne se suffit jamais entiérement a soi-
méme. Ou bien il n’est qu'un des éléments d’une suite sans fin de systémes
de plus en plus complexes, ou bien il exige de recourir 4 une pensée non
enti¢rement formelle.

4. Enfin, les notions les plus fondamentales des mathématiques, comme
celles par exemple de nombre ou d’égalité, notions qui nous paraissent
absolues au niveau de ’intuition, apparaissent en fait relatives aux moyens
d’expression dont nous disposons.

Ces quelques indications voudraient montrer que I'ouvrage de Ladriére
est une «somme» indispensable a tous ceux qui veulent examiner par eux-
mémes les mécanismes intimes de la logique formelle d’aujourd’hui, qu’il
est certainement un des livres importants récemment publiés.

Fean-Blaise Grize

Gustav Siewerth: Die Sinne und das Wort. L. Schwann Verlag, Diissel-
dorf 1956.

Die vorliegende kurze Schrift bewegt sich am Rande der diskursiven Eror-
terung und nzhert sich dichterischer Deutung. Manchen mag sie an Heideg-
gers Wort vom «verungliickten Dichten» gemahnen. Die Sinne und das Wort
werden im Rahmen einer vorausgesetzten Ontologie aristotelisch-thomisti-
schen Gepriges in gehobener und bilderreicher Sprache angegangen und be-
schworen. Ich méchte nicht behaupten, dal3 diese Sprache stets daneben
greife; auch mag sie manche faszinieren. Zur Illustration sei nur einiges,

222



beinahe wahllos, herausgegriffen: Die Dinge «beschenken... den gewahrenden
Sinn mit ihrer Ordnung und Sammlung» (7); «die offene Landschaft des
Auges» (9), «Das Lauschen lauscht auf das Lauschige der Dinge» (15), das
Sein «1aBt das Wort entspringen als die Seins- und Wesensermachtigung des
Geistes» (38) usw. Die eingeflochtenen etymologischen Betrachtungen tragen
m. E. bei der Darstellungsweise des Verfassers zur Klarung nicht bei.

Hans Ryffel

Abraham A. Moles, DT &s lettres (philosophie), D" és sciences (physique),
chargé de recherches au C.N.R.S.: La création scientifique, 237 pages.
(René Kister, Geneve 1957.)

Apres avoir défini sa position (Introduction), M. Moles consacre le pre-
mier chapitre a «La démarche scientifique et les lignes directrices de la
pensée philosophique moderne», le second a I'«Etude psychologique du
raisonnement scientifique», le troisitme a '« Etude des mécanismes réels de
la création scientifique». Le corps de 'ouvrage (chapitres IV, V, VI) re-
cherche quelles sont les méthodes heuristiques: ’auteur en examine 21 qu’il
groupe sous trois chefs principaux: 1° les méthodes dont le but est d’exploiter de
facon quelconque un systétme de pensées, une doctrine, des concepts déja
établis et ou Peffort d’imagination porte sur ’application; 2° les méthodes
de création proprement dite d’un point de vue, d’une doctrine, d’un concept,
d’un champ de vision qui n’existaient pas auparavant et ol par conséquent
Poriginalité — et ’incertitude — sont les plus grandes; 3° les méthodes de
généralité accrue et dont P’attitude idéaliste est fortement marquée (p. 127-
128).

M. Moles se penche ensuite sur les procédés logiques auxquels ces méthodes
recourent (ch. VII Les infralogiques), puis sur les principes et les processus
selon lesquels ces recherches s’effectuent (ch. VIII Les processus d’utilisation).
Les sources profondes de la création scientifique font I’objet de ’avant-
dernier chapitre (ch. IX): conditions subconscientes et caractérielles, com-
paraisons entre les processus psychologiques de la création scientifique et
ceux de la cybernétique. Dans sa conclusion, M. Moles note comment les
mathématiques se développent de fagon presque autonome, soumises aux
seules régles de la pensée pure, méme si elles puisent volontiers des sujets,
des prétextes d’études et des suggestions dans les sciences du réel. Quoique
totalement dépourvues d’application dans leurs parties les plus avancées,
elles ont néanmoins réussi a s’imposer comme mathématiques appliquées.
Pour ’auteur, la philosophie leur ressemble & de nombreux égards. Dans ces
conditions «pourquoi le corps des doctrines philosophiques actuelles ne se
développerait-il pas en une Philosophie appliquée faite de pitces disparates et
de tentatives d’aspect résolument expérimental, s’efforcant selon le veeu de
Russell, d’étre capable d’inventer des hypothéses qui, méme si elles ne sont
pas entiérement vraies, resteront cependant fructueuses apres les corrections
nécessaires. Une telle philosophie appliquée serait a la découverte du monde
des relations ce que sont les mathématiques a la science expérimentale» (p.224).

225



Pour concevoir une philosophie appliquée dans le sens ot I'indique M. Moles,
il faut demander comme il le fait (p. 5) que I'on détermine pour chaque
doctrine philosophique un champ d’application, un domaine de validité. La plupart
des philosophes auront de la peine a admettre une semblable définition: si
le propre de la philosophie est précisément d’examiner I’étre dans sa totalité,
«elle ne saurait le circonscrire sans dénaturer les données mémes du pro-
bléme qu’elle cherche a résoudre» (Arnold Reymond, «Philosophie spiri-
tualiste» tome I, p. 13).

M. Moles pose également aux philosophes la question suivante: Peut-on
faire place 4 une heuristique, en tant que nouvelle discipline, jouant un
role analogue aux mathématiques appliquées? (p. 224) A premiére vue la
question parait insoluble: Si cette heuristique pouvait atteindre d’une ma-
ni¢ére exhaustive les processus de la création scientifique, ceux-la apparai-
traient comme déterminés et la liberté créatrice du chercheur semblerait
compromise. Si cette méthode heuristique pouvait atteindre uniquement des
mécanismes nerveux, psychiques ou logiques, il s’agirait alors de mécanismes
auxiliaires qui sont a la disposition de la conscience, mais cette méthode ne
rendrait pas véritablement compte de la création scientifique dans sa com-
plexité vivante et en tout cas parce qu’elle aurait circonscrit le domaine de
ses démarches, elle serait plutét une discipline scientifique que philosophique.

L’ouvrage, si intéressant de M. Moles, souléve encore bien d’autres ques-
tions notamment a propos de sa conception de la logique. Il congoit la
logique formelle traditionnelle comme un cas particulier des systémes lo-
giques (p. 134). Ne serait-ce pas plutét I'inverse qui est vrai, puisque tout
systtme logique, qu’il soit plurivalent ou non, définit les diverses valeurs
qu’il admet en fonction des seules valeurs de vérité reconnues par la lo-
gique classique: le vrai et le faux? D’autre part, M. Moles affirme que la
logique (traditionnelle) n’est ni universelle, ni unique, ni normative a priori
(p- 161). II est impossible, sans allonger démesurément ce compte rendu, de
discuter cette conception de la logique. Je me contenterai donc de signaler
a M. Moles les textes suivants qui soutiennent un autre point de vue et ne
se trouvent pas dans sa bibliographie: Henri Miéville, Des constituants formels
de Uidée de vérité (Dialectica n® 26). Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste,
tome I, p. 118 sq: «L’activité logique de la raison» et «Les Principes de la
logique et la critique contemporaine» (Nouvelle édition augmentée, Paris, Vrin
1957), ainsi que le passage suivant de M. André Lalande: «... la raison,
dans sa source, n’est pas constative, mais normative... Ce caractére est le
plus souvent treés effacé dans les formes logiques et scientifiques de la raison
constituée... Mais nous ’avons vu, il n’est pas nécessaire de gratter beaucoup
les faits pour retrouver sous leur écorce les normes qui en font la solidité.»
André Lalande, La raison et les normes (p. 228-229).

Comme on le voit, 'ouvrage — trés bien informé et illustré de nombreux
tableaux et schémas — de M. Moles, provoque la discussion et fait réfléchir
a des problémes essentiels, c’est la meilleure preuve de son intérét.

A. Virieux-Reymond

224



Auguste Comte: Sociologie (textes choisis par J. Laubier), Paris, P.U.F.,
1957 (Coll. Les grands textes, Bibliothéque classique de philosophie,
dirigée par C. Khodoss et J. Laubier), XVI + 212 pages.

Ce sont surtout des textes du Systéme de politique positive (tomes IT et I11)
qu'on trouvera dans cet excellent choix, bien introduit par des notices
indispensables, assorti d’un index, d’une table détaillée et de tableaux Systé-
matiques.

Comme on le sait, la premiére partie (statique sociale) apporte des textes
sur la religion, la propriété, la famille, le langage, la structure de la SOCiété,
Pexistence sociale. Faisant suite a cette « théorie des institutions», la deuxiéme
partie, la «philosophie de I’histoire» (dynamique sociale) comprend les lois
d’évolution et des considérations sur «l’age fétichique», le polythéisme, la
théocratie, la Greéce, Rome, le Moyen Age et la Révolution occidentale,
s’achevant par ’avénement du Positivisme. On y trouvera donc le nécessaire
pour une premiére étude du systéme politique de Comte, mais non pas — le
titre I’indique — de sa philosophie positive et de sa conception des sciences.

Ce petit volume donne I’occasion de louer toute la collection des «grands
textes» destinée aux lycéens et aux étudiants débutants: pas d’introduction
encombrante, pas d’excés de notes; d’excellents index ou vocabulaires (ainsi
pour Kant), des textes bien choisis, des renvois utiles (ainsi pour les « Médita-
tions métaphysiques» de Descartes). D. Christoff

Jeanne Hersch: Les idéologies et la realité, essai d’orientation politique. Paris,
Plon (1956), XX 4 276 pages.

Le titre de cet ouvrage et son sous-titre en indiquent clairement le contenu
il s’agissait d’abord, pour I’auteur, de remonter des options politiques cou-
rantes a des choix plus profonds, de caractériser les termes impliqués dans
ces options, les idéologies, de les classer, de montrer la cohérence souple des
unes, I’inconséquence tenace des autres, ambiguité de toutes, de montrer
enfin comment choix politique et attitude philosophique sont entre eux in-
commensurables, comment ils se recoupent, comment ils se trahissent (1re
partie). Il semble que, la politique en décidant toujours autrement que I’idéo-
logie, les uns font de la politique sans trop de principes, les autres refusent
au nom des principes les compromis politiques.

Mais, loin de détourner de I'action, Pauteur veut faire entendre que la
pensée politique concréte, seule efficace parce que seule fidéle 2 1a réalité,
peut seule aussi sauver ’action politique honnéte, adéquate et en méme
temps assez forte pour P'individu. Une telle pensée politique concréte ne
sera pas une idéologie éloignée de la réalité. C’est le socialisme qui, montre
Mlle Hersch, incarne cette pensée de P’action politique.

Qu’on ne dise pas, d’ailleurs, socialisme sans principe: il s’agit d’un socia-
lisme, plutét, qui aurait entiérement assimilé sa propre idéologic et qui se
sentirait sir de ses principes, devenus semblables 4 une conscience morale
immanente, pour pouvoir s’adapter a la solution des problémes quotidiens,

15 Studia Philosophica XVIIT 226



sans accepter de se laisser enfermer dans les contradictions qui pourraient le
menacer. Socialisme de troisiéme génération en quelque sorte, socialisme en
face du pouvoir et de ses responsabilités, a la fois désireux de rester fidele a
ses principes et d’étre informé de la réalité, des techniques nécessaires pour
connaitre celle-ci et pour la modifier. Nous voyons dans la troisiéme partie
ce socialisme se tracer un programme.

Mais ce qui permet de passer du pessimisme de la premiére partie i
Poptimisme relatif de la troisieéme, c’est une philosophie politique — développée
surtout dans les chapitres I et II de la deuxiéme partie — qui constitue le
centre et peut-étre le meilleur de I'ouvrage. Le probléme essentiel de la fin
et des moyens, de la liberté et du fait, est élucidé a partir de Macchiavel et
de Kant, avec une vraie profondeur. M!¢ Hersch conclut que la vie sociale
devient plus humaine lorsque la liberté et les possibles de chacun I’emportent
sur le fait brut.

Echo de nombreuses situations complexes que l’auteur a bien connues,
tant en France qu’en Suisse, ce livre, écrit au milieu de réelles difficultés poli-
tiques, est généreux, lucide, parfois imprudent. Son principal mérite, c’est
peut-étre de rester en dega des doctrines les plus fouillées, de rester accessible
a tous, sans cesser d’imposer sa lucidité a chacun. Singulier mélange de
sagesse active, et d’une sorte d’apreté sacrée qu’on admire et qui déconcerte
aussl.

On ne relevera pas ici tous les points, souvent importants, sur lesquels on
pourrait chercher querelle & 'auteur. Par exemple, la classification des idéo-
logies est-elle bien compléte? Le principe de distinction absolue du religieux
et de I'idéologique doit-il expliquer suffisamment que le christianisme social
n’ait pas sa place ici? Autre difficulté: tous les lecteurs de MUe Hersch ne
seront pas enclins autant qu’elle & rapprocher a ce point les uns des autres
tous les régimes dits aujourd’hui «totalitaires». Il subsiste au moins certaines
différences qu’il convient de respecter. Enfin, il est vrai, assurément, que
P’on ne saurait, au nom de la liberté, mépriser la sécurité, et que celle-ci
appartient méme a la liberté concréte; mais c’est que la sécurité acquise
entraine a une liberté plus profonde, et c’est pour cela seulement que la
sécurité peut étre une si haute valeur. Aussi I’auteur parait-il n’avoir réuni
que partiellement sécurité et liberté apres les avoir séparées. Il n’y a pas de
politique concrete sans la foi dans la liberté absolue. Pour la méme raison,
on aurait pu demander a remonter jusqu’aux principes qui veulent que tous
les hommes soient égaux dans leur étre méme (v. au contraire p. 112). Il
semble que sans de telles exigences qui appartiennent a ’homme méme, la
politique soit sans objet, qu’elle pourrait rester une simple technique.

En voila assez cependant pour engager a approfondir ce livre exigeant
et sincére. Les idéologies vieillissent, les partis se sclérosent de leur cété, tout
en se distinguant de la pureté des idéologies et tout en prenant une consistance
historique et traditionnelle propre. Pendant ce temps, la réalité change et
personne n’est la, parfois, pour la maitriser. Mlle Hersch a la nostalgie des
positions pures et, a la fois, ’héroisme de la réalité «impure»; elle reste
malgré tout liée aussi a la tradition d’une situation historique: c’est 1a une
condition qu’on n’écarterait que par le refus de la réalité. D. Christoff

226



Max G. Lange: Marxismus, Leninismus, Stalinismus. Zur Kritik des
dialektischen Materialismus. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1955.

Der Verfasser war selber viele Jahre an leitender Stelle in Ostdeutschland
titig, unter anderem als Professor der theoretischen Padagogik, und schopft
in dieser fiir breitere Kreise bestimmten kritischen Analyse des dialektischen
Materialismus aus dem Vollen. Die Schrift befalB3t sich hauptsiachlich mit der
stalinistischen Version des Marxismus, in der der dialektische Materialismus
recht eigentlich kodifiziert und zum politischen Herrschaftsinstrument aus-
gebildet wurde. Die grob vereinfachenden und philosophisch primitiven
Ziige dieser besonderen Sorte «spekulativer Metaphysik» (1735) werden ge-
bithrend herausgestellt. In den vorangestellten Ausfithrung:a tiber Marx,
Engels und Lenin wird dem jungen Marx besondere Aufmerksamkeit zu-
gewandt, bei dem bekanntlich das Motiv der «Selbstentfremdung» des
Menschen eine groB3e Rolle spielt. Ein Motiv, das fiir breite Stromungen der
«biirgerlichen» Philosophie unserer Zeit ebenfalls zentral ist (vgl. dazu z.B.
Fritz Heinemann), das aber in der politischen Endform des dialektischen
Materialismus véllig wegfiel, was durch die effektive «Entfremdung» des
Menschen in der kommunistischen Gesellschaft unserer Tage sanktioniert

wird. Hans Ryffel

Die Kunsiformen des Barockzeitalters. Vierzehn Vortridge von Hans Barth,
Pierre Beausire, Paul-Henri Boerlin, Johann Doerig, Willibald Gur-
litt, Paul Hofer, Hanspeter Landolt, Reto Roetel, Edmund Stadler,
Rudolf Stamm, Fritz Strich, Georg Thirer, Hans Tintelnot und
Richard Ziircher. Herausgegeben von Rudolf Stamm. Francke
Verlag, Bern 1956

Der vorliegende Sammelband, der einen im Winter 1954/55 an der
Handelshochschule St. Gallen durchgefiihrten Vortragszyklus vermittelt,
erortert in seinen vierzehn Beitragen vielfaltige Aspekte der Barockkunst und
ist von philosophischen Gesichtspunkten aus vor allem von Interesse im Hin-
blick auf die Problematik von Begriffen wie «Epoche» und «Zeitstil», die
hier auf Grund eines iiberblickbaren Materials studiert werden kann. Die
in allgemeinere Zusammenhange hineinfiihrenden Beitrige von Hans Tintel-
not (Zur Gewinnung unserer Barockbegriffe) und von Fritz Strich (Die
Ubertragung des Barockbegriffs von der bildenden Kunst auf die Dichtung)
scheinen mir besonders lehrreich zu sein. Ferner sei auf die Arbeit von Hans
Barth verwiesen, der das Zeitalter des Barocks zur Philosophie von Leibniz in
Beziehung setzt. Dies wird unter dem Gesichtspunkt der «innern Spannung»,
der «hierarchisch abgestuften Ordnung» und einer «unendlichen Bewegung»
erwogen. Diejenigen Begriffe, «durch welche die Leibnizische Philosophie
am innigsten mit dem Zeitalter des Barocks verbunden werden kann», seien
aber «vielleicht» «die Begriffe der Reprisentation und des Theaters» (433).

Hans Ryffel

227



Fritz Strich: {u Heinrich Wolfflins Geddchtnis (Rede an der Basler Feier
seines zehnten Todestages). Francke Verlag, Bern 1956.

Eine Gedichtnisrede, die aus der Flut der Festreden hervorragt, weil der
Redner, selber ein Forscher von Format, im Gefeierten seinen «einzigen
Meister und Lehrer» anerkennt und so Personlichkeit und Werk aus intim-
ster Kenntnis und auf Grund jahrzehntelanger Auseinandersetzung zu ver-
gegenwartigen weill. Der von der Philosophie herkommende Leser findet
iiberall Grundfragen der geisteswissenschaftlichen Problematik angetént (wie
Stil einer Epoche, Allgemeines und Besonderes in der Geistesgeschichte,
immanenter Sinngehalt des Kunstwerkes und Milieu). Zahlreiche Stellen-
nachweise erleichtern es, diesen Fragen nachzugehen. Hans Ryffel

Paul Hiberlin: Leben und Lebensformen. Prolegomena zu einer univer-
salen Biologie. Benno Schwabe & Co, Basel/Stuttgart 1957.

«Philosophieren uiber die Natur heil}t, sie aus dem toten Mechanismus,
worin sie befangen erscheint, herausheben, sie mit Freiheit gleichsam beleben
und in eigene freie Entwicklung versetzen — heil3t, mit andern Worten, sich
selbst von der gemeinen Ansicht losreien, welche in der Natur nur, was
geschieht, hochstens das Handeln als Faktum, nicht das Handeln selbst im
Handeln - erblickt.» Dieses Wort Schellings, das seinem naturphilosophischen
Systementwurf zugrunde liegt, konnte mit wenigen Anderungen auch bei
Hiberlin stehen. Denn alle die genannten Momente eines Philosophierens
iiber die Natur sind auch hier vorhanden: die strenge Verwahrung gegen-
iiber einem Mechanismus, der «das Lebendige in Totes, das reale Geschehen
in einen , Ablauf’, die wirkliche Welt in eine Maschine verwandelt» (S.214);
die Berufung auf eine «lebendige Kausalitat», deren Wesen in der Freiheit
oder «autonomen Aktivitat» letzter Seinselemente (der Individuen oder
Subjekte) liegt, und schlieBlich die Auffassung von Geschehen als Handlung
im Sinne eines aktiven, zielgerichteten oder «tendenzidsen Geschehensy,
dessen Trager die einfachen Subjekte sind. Dazu kommt als Grundanliegen,
wie es im ersten Kapitel zur dialektischen Entfaltung gelangt, das Bemiihen,
das «Skandalon» eines dualistischen, die Natur in Lebendiges und Nicht-
lebendiges aufspaltenden Erkennens zu beseitigen. Ihm gegeniiber wird der
teleologische Sinn von Leben (= Tendenz, Absicht, Intentionalitit) allem
und nicht nur dem organischen Geschehen zugestanden und damit der An-
spruch auf eine universale Biologie erhoben.

Mit ihrer Grundlegung verbindet sich, ausgehend von der These, dal3, was
einheitlich als «Leben» zu begreifen ist, durchaus nicht von einerlei Organi-
sation sein miisse, eine Strukturtheorie des gebildehaft Existierenden. Hiber-
lin unterscheidet die menschliche, die biologische (im engern Sinne) und die
anorganische Lebensform und erhellt sie durch Modellvorstellungen aus
dem soziologischen Bereich. Im Unterschied zum Handwerker oder Kiinstler,
mit dem sich Aristoteles ein Bild vom Zustandekommen organischer Form
verschaffte, bildet bei Haberlin der Staatslenker oder allgemeiner die vom

228



Staate gelenkte Gesellschaft die Deutungsgrundlage der Lebensformen.
Dieses Analogiedenken fiihrt zu einer seltsamen «Verpolitisierung» der Natur
mit dem Ergebnis, dafl die menschliche Lebensform als Sozietit unter mon-
archischer Fithrung (der Seele) vorgestellt wird, wihrend von den iibrigen
Organismen hypothetisch erwogen wird, ob auBer der monarchischen die
oligarische und demokratische «Regierungsform» in Frage komme. Dem-
gegeniiber gilt die unorganische Materie als «unpolitisch strukturiert» (S. 195)
oder als spontan sich bildende Sozietéit von Elementen. Eine Physik in mona-
dologischer Sicht, die ausfiihrlicher in der Zeitschrift « Philosophia naturalis»
(I11, Heft 1 und 3) dargestellt wurde, belehrt dariiber im Einzelnen.

Wie in den «Naturphilosophischen Betrachtungen» bildet auch in den
gegenwirtigen «Prolegomena» die Destruktion der naturwissenschaftlichen
Nomothetik und Begriffsbildung den Grundzug von Hiberlins Monadologie.
Solcher Destruktion fallt jetzt vor allem der biologische Artbegriff und mit
ihm die Abstammungstheorie anheim. «Es gibt objektiv keine Arten oder
Artunterschiede; es gibt nur Unterschiede der individuellen Eigenart»,
heiBt es auf Seite 159. Aber diesem extremen Monadologismus wird man
entgegenhalten miissen, daB es im Biologischen nie Individuen schlechthin,
sondern immer nur Artindividuen gibt. Art 16scht auch nicht, wie hier for-
muliert wird, Eigenart aus, sondern erweist sich selbst als durchaus Eigen-
artiges. Der radikalen Hinwendung zum Einmaligen und Individuellen, die
einst von Rickerts «Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriflsbildung»
(1895) mit der Einschrinkung des Nomothetischen durch das Idiographische
der Geschichte eingeleitet wurde und bei Haberlin in der vélligen Auflésung
des Allgemeinen kulminiert, wird man darum nur fragend und zweifelnd
gegeniiberstehen kénnen. Eugen Heup

M. Tramer: Philosophie des Schipferischen (naturwissenschaftlich fun-
diert). Francke Verlag, Bern 1957.

Ahnlich wie P. Hiaberlin, wenn auch von anderen metaphysischen Voraus-
setzungen ausgehend, zielt der Berner Psychiater M. Tramer auf eine «uni-
versale Biologie». Er nennt sie Kreativismus und meint damit die « Grund-
anschauung, laut der das Schopferische als das (spirituelle) Prinzip zu gelten
hat, welches alles in der Welt tragt und das sich in der kreativen Partizipation
kundgibt» (S.31). «Alles» will heien den Menschen, alle Lebewesen, aber
auch alles physikalische Geschehen, da die Gesetze, nach denen es sich voll-
zicht, als «dirigierende, ordnende und formende Prinzipien» gedeutet und
somit hypostasierend im neuplatonisch-scholastischen Sinne als «causae prim-
ordiales» oder «Ideen» verstanden werden. Seiner Struktur nach ist
Tramers Kreativismus vitalistischen Gedankengingen verpflichtet und selbst
als Allvitalismus anzusprechen. Er ruht auf der Uberlegung, daf das Physiko-
Chemische zur Naturerklirung (z.B. einer Mutation oder Genverinderung
im Lebensbereich) nicht ausreiche, dafl es hiezu wie auch im Geistigen
«schopferischer Krifte» bediirfe, die hinwiederum als Teilmomente eines
Ganzen am «Weltschopferischen» oder der «kosmischen Creatios partizi-

229



pieren, und zwar in einer stindigen, nie abreilenden Verbundenheit. In
einem zweischrittig-diskursiven Verfahren, das zunichst vom Ansatz des
Schopferischen in der Erfahrung (den «kreativen Spuren») zu den schopfe-
rischen Kraften und von da zu ihrer Verankerung in der gemeinsamen Basis
der «kosmischen Creatio» Uberginge sucht, aber sich auch eines «kreativen
Urerlebnisses» als einer Art intellektueller Anschauung des Weltgrundes
bedient, schafft sich der Verfasser sein metaphysisches Bezugssystem, von
dem aus er Anorganisches und Organisches als verschiedene Stufen der
kreativen Partizipation deutet und eine kreativistische Weltanschauung be-
grindet. Sie lehrt als ethische Konsequenz aus der behaupteten GewiBheit
des schopferischen Weltgrundes die «wurzelhafte Verbundenheit» des Men-
schen mit allem Gegebenen und legt von da her den Ausgleich von Indivi-
dualismus und Kollektivismus als sittlichen Imperativ nahe. Sie bemiiht sich
ferner, dem Menschen zur bloB relativen Daseinssicherheit hinzu eine Seins-
gewiBheit absoluter Art zu vermitteln (S.47) und antwortet auf die Frage
nach dem Sinn des Lebens mit dem Hinweis auf die Geborgenheit des Men-
schen im Weltgrund. Die letzten Abschnitte gelten der Weiterbestimmung
des schépferischen Weltgrundes, dem « Gang in die Tiefe», wie der Verfasser
wiederholt sagt, wozu helfend das logisch-ontologische Prinzip einspringt,
daB die Ursache als die zu bestimmende Unbekannte nicht weniger an Reali-
tat enthalten kénne als ihre in der Erfahrung zuginglichen Wirkungen. Mit
diesem rationalen Konstruktionsprinzip, das seit E. v. Hartmann manchem
Versuch zur Wiederbegriindung der Metaphysik beistand (es braucht nur
an H. Drieschs Wirklichkeitslehre erinnert zu werden), gelangt der Verfasser
zur Vorstellung eines hierarchisch gegliederten Kosmosgrundes und in einer
letzten Erhebung zu einem obersten geistigen Prinzip, dem «Absoluten oder
Gottlichen» und einem echten oder «sehenden» Glauben, «weil er auf
naturwissenschaftlicher Erkenntnis und konsequentem Weiterdenken von
dieser beruht» (S.80).

Es liegt uns fern, den ruhigen Gang eines mythopoetischen Denkens durch
Kritik zu storen, es sei denn durch den kurzen Hinweis auf die Sorglosigkeit
und Unbekiimmertheit, mit der hier der Begriff des Schopferischen allent-
halben verwendet wird. Denn daB im iibrigen weder die «naturwissenschaft-
liche Fundierung» (die mit Semons «Engrammtheorie» und E. Bleulers
«Mnemelehre» bereits schon theoretischer Art ist) noch der «logische Ge-
dankengang» oder die kreative Intuition das Denkenkonnen eines Letzten
in ein Erkennen zu verwandeln vermdégen, bedarf keiner ausfithrlichen Dar-

legung. Eugen Heuf

Jean-Paul Gonseth: Thédire de veille et thédtre de songe. Un vol. in-8 (de
la Collection «La Science dialectique») de 108 pages. Editions du
Griffon, Neuchatel 1950.

Les approches sont bien gardées, et d’aucuns, parmi les lecteurs, risquent
de se décourager, ce qui serait dommage. La difficulté procéde d’abord de
concision et de densité, mais aussi, et peut-étre surtout, d'un vocabulaire qui

230



déroute: c’est presque une langue 4 apprendre, et 1’on peut juger qu’'un
auteur exige la du lecteur un effort disproportionné; cependant, dans le cas
particulier, cela vaut la peine de casser ’os; la moelle est savoureuse. Ce
vocabulaire s’écarte du commun dans deux directions ; C’est tant6t dans
Pabstrait, en infléchissant le sens du terme: ainsi quand les termes somatique,
somatisant sont employés l1a ot d’autres diraient objectif, objectivant (p. 27) ou
réifiant (glissement qu’on peut concevoir a partir des relations entre le corps
propre et ’objet, telles qu’on est assez accoutumé 2 les penser depuis Matisre
et Mémoire) ; et C’est tantdt vers 'image: ainsi dans ce titre méme ol thédire
se substitue a perspective ou méme a conscience ; ainsi encore lorsqu’il est question
d’horizon (’«horizon somatique» s’opposant a ’«horizon des valeurs») 13 ou
d’autres auraient cherché peut-étre une expression du genre de formes a priori.
Ces termes inattendus, soit dans I’abstrait, soit dans I’imagé, apportent
d’ailleurs, en méme temps qu’une difficulté, une fraicheur: ils forcent 3
penser a neuf.

Cette pensée s’engage délibérément dans la voie de la «philosophie dia-
lectique» proposée par le peére de P'auteur, Ferdinand Gonseth, et le sous-
titre «essai de dialectisation de la conscience» marque bien 'intention. Cette
pensée «ouverte» nie la possibilité de définitions préalables (p. 26), la défi-
nition se corrigeant et s’enrichissant au fur et 2 mesure du ping-pong dia-
lectique; c’est, pourrait-on dire, Popposé d’une philosophie «more geometri-
corum», qui se figure tout déduire — encore que la géométrie elle-méme,
exemple de choix et cas limite, est moins purement déductive et rationnelle
que les classiques la faisaient, et qu’elle est elle-méme, pour tout dire, dia-
lectique (p. 12).

Une telle pensée «ouverte» ne cesse de se confronter avec un concret, et
le concret qui est 2 la base de la réflexion chez ce médecin philosophe, c’est,
en un mot comme en cent, ’expérience psychanalytique, — encore que
Pauteur n’en fasse état que trés discrétement, trop peut-étre, moins soucieux
de I’étaler cliniquement que de la repenser en profondeur. Ce qu’il dit suffit
4 montrer a quel point ses vues, sur ce point précis, sont originales et sont &
prendre en considération par le spécialiste. Voici: «Si paradoxale que I’ex-
pression puisse paraitre, le réve n’aurait pas 2 traduire un événement intime
en une figuration compréhensible pour la conscience éclairée: il aurait au
contraire 2 traduire la legon, en langage obscur, de situations vécues devant
la conscience éclairée, — nous voulons dire en langage obscur pour la per-
sonne de veille, mais immédiate pour le spectateur du théatre de songe» (p.84).
Il souligne que cette hypothése ne semble pas avoir été prise en considération
par les psychanalystes, portés plutét a voir la relation du réve 4 la conscience
claire, comme un message de profondeur qui «cherche 2 s’intégrer dans la
sphére de veille» (p. 84); ce qu’il dit la est vrai en gros, encore que I’on trouve-
rait, nous semble-t-il, par exemple chez le psychiatre suédois Paul Bjerre,
des indications allant bel et bien dans le sens opposé (le symbole congu
comme une sorte de métabolisme).

Outre ces vues, qui touchent le plus directement 2 ’expérience concréte,
les théses capitales de cet ouvrage nous paraissent étre: 1° la possibilité d’une
«phénoménologie dialectique» de la conscience, que P'on oppose a une

231



«phénoménologie eidétique», laquelle admettrait une doctrine préalable de
caractére ontologique; 2° la légitimité d’une interprétation «somatisante»
(objectivante) des contenus de la conscience (p. 43), poussée aussi loin qu’on
voudra (du type, par exemple, des conceptions «réductives» de Freud),
mais en maintenant qu’aussi loin qu’on la pousse, elle comporte toujours un
au-dela qui doit étre réservé et qui est de l'ordre de la personne; 3° la coinci-
dence du régne de la personne avec celui des valeurs, lesquelles n’existent
d’ailleurs qu’assumées et vécues, alors que toute réduction des valeurs en
notions les «somatise» de nouveau, escamotant en quelque sorte ce qui les
constitue essentiellement. Car de méme que, selon Bergson, toute définition
de la liberté donne raison au déterminisme, on peut dire plus largement
que «vouloir définir la personne, c’est donner raison a la chose» (p.49).

Charles Baudouin

Jean Amos Comemius, 1592—-1670: Pages choisies. (Introduction de Jean
Piaget), Unesco, Paris 1957, 206 pages.

En hommage au célébre pédagogue, a 'occasion du trois centiéme anni-
versaire de la publication des Opera didactica omnia, ’Unesco publie une tra-
duction de textes remarquablement choisis. Les notices du professeur Chlup,
la bibliographie de M. Patofka complétent utilement cet ouvrage de données
bréves, mais toutes récentes.

Les textes sont tirés de deux classiques: «Le labyrinthe du monde et le
paradis de ’Ame» et «La grande didactique» (dont il existe une traduction
francaise de Jean B. Piobetta, P.U.F., 1952) et de deux parties de la « Consul-
tation», ouvrage ébauché, retrouvées a Halle en 1934: la Pampaedie et la
Panorthosie. Ces derniers textes sont d’un réformateur social qui pense unir
les hommes par ’éducation. Parlant en aristotélicien, mais influencé par le
néopatonisme, par Campanella, et d’autre part par Bacon, Comenius est
théologien et métaphysicien, mais il congoit tout son systeme en fonction de
I’é¢ducation. Son idée principale, inspirée sans doute par la symétrie macro-
cosme-microcosme, c’est le parallélisme de la nature et de I’art. Ainsi, 'ordre
de la nature enseignera par lui-méme, mais en transformant I’éducateur,
devenu instrument de la nature. Cette idée optimiste que «le développement
de ’homme est solidaire de celui de la nature» justifie les pages pertinentes
o M. Jean Piaget montre I'actualité de Comenius.

Il est superflu de parler des textes, de leur saveur, de leurs idées étrange-
ment modernes, surtout pour la politique scolaire. On n’insistera pas non
plus sur le vague des notions qui servent de base 4 I’expression de ces intuitions
Jjustes. Mais on soulignera Pimportance des textes nouveaux sur la réforme de
la société par I’éducation. On admirera d’ailleurs la destinée de cet homme
dont les idées retardaient déja sur celles de ses amis hollandais par exemple,
et dont malgré cela Pinitiative a fait le fondateur et le premier classique de
la science de I’éducation puisqu’il a eu P'idée du fondement psychologique
des méthodes didactiques et du rapport école—société. D. Christoff

282



Revue philosophique de Louvain. Louvain, Editions de I'Institut supérieur
de philosophie, 1955-1956. Tomes 53 et 54.

Par la diversité de ses articles, de ses études critiques, de ses recensions et
de ses chroniques, la Revue de Louvain tient au courant ses lecteurs des
recherches de philosophie ancienne, médiévale et contemporaine.

Parmi les études parues en 1955, signalons les plus importantes: Jean
Pépin, Plotin et les mythes (les réalités synchroniques suggérées par les mythes
sont utilisées librement par Plotin) (p. 5-27). Jean Pirlot, La philosophie de
René Le Senne (spiritualisme et axiologie) (p. 28-39). Pierre Fontan, Le primat
de Pacte sur I’énoncé. A propos de la Phénoménologie de la perception (par son refus
de I’absolu, la phénoménologie ne peut étre un réalisme) (p. 40-53). Gérard
Verbecke, Themistius et le De unitate intellectus de saint Thomas (incompréhension
chez Averroés de la différence entre intellect agent et intellect possible de
Themistius, corrigée par Thomas) (p. 141-164). Joseph Rauwens, Le pro-
bléme philosophique des attributs de Dieu et leur valeur normative pour I’action (con-
frontation entre la théologie des noms divins et une éthique de la situation)
(p. 165-196). Franz Grégoire, L’aspect rationnel dans I'idéal de la connaissance
humaine (universalité et abstraction du concept dans ses rapports avec la
définition) (p. 197-224). Fernand van Steenberghen, La lecture et ’étude de
saint Thomas. Réflexions et conseils (initiation et bibliographie sommaire)
(p- 301-320). Jean-Blaise Grize, Un nouveau calcul de déduction naturelle di & F. B,
Fitch (p. 328-367). Gérard Verbecke, La théorie aristotélicienne de intellect
d’aprés Théophraste (étude critique) (p. 368-382). Yves Nolet de Brauwere,
Coups de sonde dans la philosophie anglaise contemporaine (probléme des rapports
entre la logique et le langage) (p.402—419). Jean Trouillard, La genése du
plotinisme (la dialectique ascendante de Plotin fait de sa philosophie une
spiritualité et non une cosmologie) (p. 469-481). Eleuthere Winance, Note
sur Uabstraction mathématique selon saint Thomas (les objets mathématiques sont
présents dans le sensible selon une materia intelligibilis) (p. 482-510). Desmond
Connell, La passivité de Pentendement selon Malebranche (sans la lumiére divine,
le cogito est opaque) (p. 542-565).

En 1956: Albert Dondeyne, L’historicité dans la philosophie contemporaine
(signification de I’histoire pour la réflexion philosophique) (p. 5-25). Jacques
Taminiaux, De Bergson a la phénoménologie existentielle (la phénoménologie
surmonte le dualisme de la conscience et du corps) (p. 26-85). Fernand van
Steenberghen, L’avenir du thomisme (un thomisme ouvert 4 la pensée actuelle)
(p- 201-218). Marcel Guicheteau, L’art et Uillusion chez Platon (Pambiguité de
Pobjet, voie d’acceés au Beau) (p.219-227). Gérard Verbecke, Ammonius et
saint Thomas. Deux commentaires sur le Peri Hermeneias d’Aristote (p. 228—
253). Elie Denissoff, Les étapes de la rédaction dv Discours de la Méthode (Descartes
critique toute autorité pour fonder la réforme des sciences) (p. 254-282).
Antoine de Coninck, L’analytique transcendantale de Kant est-elle cohérente? (La
notion d’Erfahrung est équivoque) (p. 361-417). Louis Dupré, La dialec-
tique de Uacte de foi chez Soeren Kierkegaard (refus de toute objectivation et pro-
motion du paradoxe) (p.418-455). Albert Dondeyne, L’historicité dans la
philosophie contemporaine (suite et fin. Dieu fondement de la visée axiologique

233



a travers leurs actualisations successives) (p.456-477). Franz Grégoire,
Phénoménologie et teneur de I’axiome universel du fondement de Pétre (tout étre est
en vertu de quelque étre) (p. 478-500). André Hayen, Le cercle de la connais-
sance humaine selon saint Thomas d’ Aquin (distinction entre exercice et expression
dans la connaissance résout le probléme entre a priori et a posteriori, contem-
plation et action) (p. 561-604). E.W. Beth, Quelques remarques sur la sémantique
(méthode et portée de la sémantique aujourd’hui) (p. 605-625).

Gabriel Widmer

Revue pkiloso})hique de Louvain. Louvain, Editions de I'Institut supérieur
de philosophie, 1957-1958. Tomes 55 (N 46, 47, 48) et 56 (N 49,
50, 51).

Une fois de plus, on doit constater avec quel sens aigu de Pactualité du
passé et de la richesse du présent la rédaction de cette Revue élabore ses
sommaires. Pour illustrer cet effort de compréhension du passé, retenons les
études suivantes: A. Mansion, Philosophie premiére, philosophie seconde et méia-
physique chez Aristole (La philosophie premiére, science de 'immatériel,
fondement de la physique; la métaphysique, science de I’étre en tant qu’étre.
Solide exégeése des textes), tome 56, p. 165-221. J. Trouillard, Le sens des
médiations proclusiennes (Le supérieur assimile I'inférieur griace aux puissances
médiatrices de ’ame et a 'unité de I’esprit, par I’analyse et la réduction),
tome 55, p. 331-342). J. van Gerven, Libert¢ humaine et prescience divine d’aprés
saint Augustin (Elles s’impliquent selon I’Ecriture: respect de I'immutabilité
divine et des Idées), tome 55, p. 317-330. E. Winance, L’essence divine de la
connaissance humaine dans les commentaires sur les Sentences de saint Thomas (Réfu-
tation de ’agnosticisme par le réalisme des perfections divines, selon la
méthode analogique), tome 55, p.171-215. J.-D. Robert, Eléments d’une
définition analogique de la connaissance chez saint Thomas (La connaissance ana-
logique évite les anthropomorphismes et I’imagination spatialisante, par son
recours 2 des méthodes de négation et de purification), tome 55, p. 443-469.
G. Verbecke, Le développement de la vie volitive d’aprés saint Thomas (Parallélisme
et implication de la connaissance intellectuelle et de la vie volitive a partir
d’un vouloir fondamental, promouvant la valeur transcendantale), tome 56,
p- 5-34. J. Taminiaux, La pensée esthétique du jeune Hegel (Les écrits de Frank-
fort laissent apparaitre la division triadique de I’histoire de I’art, ses rapports
avec le droit et la religion, son originalité par rapport aux esthétiques de
Kant, de Schelling, de Fichte), tome 56, p.222-250. Quelques études
critiques étendues: A. Mansion, Le texte authentique du «De Veritate» de saint
Thomas et le réle de ses secrétaires (A propos de Pouvrage du P.A. Dondaine
sur les secrétaires de I’Aquinate), tome 55, p. 216-231. R. Boehm, Notes sur
Phistoire des «Principes de la Nature et de la Grdce» et de «La Monadologie» de
Leibniz (En marge de ’édition critique d’A. Robinet), tome 55, p. 232-251.
A. de Waelhens, Dialectique et pensée tragique (A propos de la these de L. Gold-
mann sur «Le Dieu caché» chez Pascal et Racine), tome 55, p. 252-274.

234



Dans les essais de confrontation entre la pensée médiévale et la pensée
moderne, notons: L. de Raeymaeker, Les causes et la causalité absolue (Distingue
le plan horizontal des causes finies et corrélatives du plan vertical les reliant
a la cause infinie, créatrice, raison d’étre de I’Etre), tome 55, p. 153-170.
G. van Riet, Histoire de la philosophie et vérité (Au dela de ’antithése thomisme-
hégélianisme, anhistorisme et historisme, par Panalyse de la perception et
de la conception dans le «philosopher»), tome 55, p. 429-442. G. P. Kluber-
tanz, Where is the Evidence for Thomistic Metaphysics? (Inférence thomiste et
«illative sense» de type newmanien), tome 56, p. 294-315. H. Demolder,
La saisie immédiate du réel (La validité de I’intuitionisme bergsonien et freudien
pour le thomisme: le psychisme coordonné au corps), tome 55, p. 343-367.
A. Dondeyne, La différence ontologique chez M. Heidegger (Repaire central de
la philosophie de H., restaure la «Grundfrage» de la «Seinsfrage» oubliée
par la philosophie classique qui confond «Etre» et «étants»; A partir d’une
étude de tous les ouvrages de H.), tome 56, p. 5-34, 251-293. K. Mytro-
wytch, La philosophie de Pexistence et la finitude de la philosophie (Complémen-
tarité de I’analyse phénoménologique du «cogito» et de ’analyse existentielle
du «sum», de Husserl 2 Heidegger), tome 55, p. 470-486. G. del Vecchio,
Droit, Société et solitude (Role primordial de la solitude dans la création et la
recherche des principes universels, role dérivé de la société), tome 56, p.63-78.

Parmi les examens critiques de certains courants actuels, remarquons:
J. V. McGlynn, Morale, esthétique et la philosophie de I’analyse (Réintégration
de la morale et de 'esthétique dans la philosophie du langage d’Oxford),
tome 56, p. 79-87. Y. Nolet de Brauwere, Coups de sonde dans la philosophie
anglaise contemporaine (Suite et fin). (L’école analytique vue par Urmson),
tome 55, p. 368-380. H. Demolder, La théorie pulsionnelle du D™ L. Szondi. De
la destinée-contrainte a la destinée-choix (Description de la contrainte des ancétres,
du passage a la liberté du moi dans P’option et du réle de la fonction de
croyance), tome 56, p.429-478. G.van Riet, Idéalisme et christianisme. A
propos de «La philosophie de la religion» d’Henry Duméry (1’idéalisme existentiel
de D. est influencé par Blondel, Plotin, Husserl, Kant, se fonde sur une
critique arbitraire de I’objectivisme et évacue la théologie pour la remplacer
par une philosophie de la religion), tome 56, p. 361-428.

Gabriel Widmer

Rivista di filosofia neo-scolastica, Anno L, janvier-février 1958, fascicule I.
Chronique des Facultés de philosophie et de pédagogie de I’Université
Catholique du Sacré-Ceeur — année académique 1957-58.

S. Vanni Rovighi: Il problema della giustificazione delle valutazioni morali in
alcuni libri recentt.

C. Arata: Discorrendo di impersonalismo hegeliano e di personalismo classico.
L’auteur estime que la solution hégélienne, en ce qui concerne I’indivi-

dualité, témoigne d’une totale méconnaissance de ses caractéres essentiels, et

que son incapacité a reconnaitre le sens et la valeur effective de I’intériorité

personnelle tient 2 une radicale mésinterprétation du principe d’identité. Il

235



estime que la pensée de saint Thomas, bien comprise, permet de justifier
spéculativement les motifs les plus valables de I’existentialisme contemporain,
en évitant la déviation kierkegaardienne, fruit d’un «individualisme roman-
tique exacerbé». Le caractére prétendament contradictoire de la vie, si
fréquemment affirmé aujourd’hui, tient & une divinisation absurde du moi.
Il faut rendre a Dieu ce qui est a Dieu et 2 ’homme son réle de créature.

L. Verga: L’esperienza morale di Albert Gamus.

L’ccuvre de Camus, incapable de justifier vraiment les valeurs que la
révolte devrait défendre: la vérité, la justice, la liberté, ne permet ni réelle
ouverture sur la métaphysique, ni méme la constitution d’une philosophie
morale. Il s’agit seulement d’une expérience morale.

Fascicule 11, mars-avril 1958: L. Mainio-Paluello: Note sull’ Arisiotile latino
medievale. P. Casalone: La filosofia ultima di Heidegger.

L’auteur analyse les nombreuses publications du philosophe allemand,
depuis qu’il a rompu le long silence qui suivit Sein und Jeit. 11 constate que
nous sommes désormais placés devant une expérience de I’Etre comme ouver-
ture, comme «présence présentifiante», sans possibilité d’en sortir. Mis en
jeu par le destin de I’Etre, I’homme se voit joué par lui sans savoir pourquoi;
il ne peut que se sentir jeté dans ’Etre avec la responsabilité d’en sauvegarder
la révélation dans le langage.

A. Bausola: Storia et societd nel pensiero di Karl Popper.
Dans les deux fascicules: Notes et discussions, analyses d’ouvrages, etc.

F. L. Mueller

Archivio dv Filosofia. Organo dell’Istituto di Studi filosofici. Dir. Enrico
Castelli. Roma, Bocca.

1956 | 1. Metafisica ed esperienza religiosa.

E. Castelli: Filosofia profana e storia sacra. — R. Lazzarini: Lo «status
deviationis» nella filosofia moderna. — A. Del Noce: La crisi del molinismo
in Descartes. — J.-B. Lotz: Metaphysische und religiose Erfahrung. (Avec
trad. ital.). — E. Przywara: Metaphysik, Religion, Analogie. (Avec trad. ital.).
— C. Fabro: Enigma dell’'uomo e mistero di Dio. — J. Daniélou: Le probléme
théologique des religions non chrétiennes. — F. Balbo: 1l futuro e l’«al di
la». — G. Bufo: Religione e filosofia come esigenze ed esperienze metafisiche.

Recueil de travaux qui joint la richesse a la solidité. Signalons en parti-
culier I’essai du P. J.-B. Lotz sur les rapports de I’expérience métaphysique
et de 'expérience religieuse, et celui du P. Jean Daniélou, sur ’expérience
religieuse dans les religions non chrétiennes, leur interprétation et leur éva-
luation dans les perspectives du christianisme catholique.

236



1957 | 3. La filosofia della arte sacra.

Relevons les articles suivants:

E. Przywara: Schén, sakral, christlich. — G. Fallani: Figurativo e non
figurativo sacro. — G. Marcel: L’idée du drame chrétien dans son rapport
au théatre actuel. — F. Cadin: Tentativo di interpretazione della disconti-
nuita tra Estetica e Morale. La possiblilita dell’arte sacra.

Le probléme de I’art sacré, comme Pexplique Enrico Castelli dans sa pré-
face, est moins le probléme de I’art que celui du sacré et de sa manifestation
sensible. De 13, en particulier, intérét de I’étude de F. Cadin, qui tente de
surmonter les abimes séparant les catégories kierkegaardiennes et de légitimer
I’art sacré. Eclairantes aussi sont les considérations de Gabriel Marcel sur les
conditions actuelles d’un véritable théatre chrétien. Marcel Reymond

Guornale critico della filosofia italiana, Anno XXXVII, terza serie, fasci-
cule I, janvier-mars 1958.

Outre des articles de Vito Fazio Allmayer (La recherche de la médiation) et
d’Angela Maria Jacobelli Isoldi (Les limites du choix humain), ce numéro con-
tient une importante étude d’Antimo Negri sur Actualisme et Marxisme.

Trés au courant des plus récents travaux sur la pensée marxiste, I'auteur
se soucie d’intégrer les données authentiques de la doctrine dans la spéculation
européenne, d’en montrer les rapports en particulier avec Pactualisme gen-
tilien. Il rappelle que Giovanni Gentile, dés son essai sur Karl Marx en 1899,
avait rapproché cet auteur de Vico, qui énonga pour la premi¢re fois un
principe dont le réle, comme praxis, joue un role essentiel dans la pensée
marxiste: celui que la vérité se découvre en se faisant. L’auteur rappelle la
genése, & travers Bertrando Spaventa et D. Jaja, de la réforme par Gentile
de la dialectique hégélienne, et la compare avec la critique par Marx de la
Phenomenologie des Geistes, puis avec les données essentielles de celle-ci. L’auteur
vise a séparer dans le marxisme la méthode du dogme, en vue d’une problé-
matique nouvelle, distincte du scepticisme, qui doit beaucoup a la pensée de
Georges Lukacs. Il estime que la lecon actualiste permet de découvrir le
nerf le plus résistant du marxisme, laique et antidogmatique. Son étude
répond 4 une exigence qui se manifeste aujourd’hui chez nombre d’intellec-
tuels, hier encore communistes orthodoxes: remettre en valeur les droits de
la vérité en face des intéréts politiques immédiats, réagir contre les défor-
mations et restrictions que la théorie marxiste a subies; en bref, retrouver
les sources vivantes de la doctrine, pour la dégager de la scolastique dogma-
tique et culturellement stérile o elle s’est enlisée.

Fascicule II, avril-juin 1958:

Au sommaire: Vito Fazio Allmayer (Esigenza della metafisica e melafisica
dell’esigenza) ; Guido Morpurgo Tagliabue (Su la problematica del naturalismo
contemporaneo ) .

237



L’auteur veut dégager critiquement le processus qui, dans le naturalisme
américain — Santayana, Dewey, Whitehead — conduit a subordonner I’ex-

2

périence a une véritable ontologie téléologique et, finalement, 4 une axio-
logie. F. L. Mueller

Lychnos. Annuaire de la Société suédoise d’histoire des sciences. 1956.
508 pages. Rédacteur: Professeur Sten Lindroth (Uppsala et Stock-
holm. Almquist et Wiksells Bocktruckeri AB 1957).

Chaque article, rédigé en suédois, est suivi d’un résumé francgais, anglais
ou allemand. Cette mesure rend cette publication accessible méme pour le
lecteur qui ignore le suédois. Ces articles portent sur les questions suivantes
(je donne chaque fois le titre du résumé) : Ture J. Arne (Stockholm) : Sweedish
doctors and barber-surgeons in the service of the Dutch East-Indian Company. Christian
Callmer (Goteborg) : Schwedische Studenten in Gittingen wihrend des XVIII. Fahr-
hunderts; Sten Lindroth (Uppsala): Learning and letters in Sweden during the
High Middle Ages (c. 1250-1350); du méme auteur: Gustaf Frederik Hjori-
berg — round a painting in the church of Slap. Magnus von Platen (Stockholm):
Die Biicherrechnungen Herzogs Karl von Schweden.

Sont rédigés en frangais, anglais ou allemand les articles sutvants: Frederik
Berg (Uppsala): Linné et Sauvages. Les rapports entre leurs systémes nosologiques.
Alvar Ellegard (Goteborg): The darwinian theory and the argument from design.
Vladislav Kruta (Brno): Anders Retzius und JFohannes Ev Purkyné. Briefwechsel
zweier Biologen des neunzehnten Fahrhunderis. Les Miscellanées remplissent les
pages 193-233 et contiennent entre autres une lettre inédite, fort intéressante,
que Celsius avait écrite au vice-président de la Royal Society a Londres,
Martin Folkes, alors que Celsius faisait partie de ’expédition frangaise en
Laponie, dirigée par Pierre Louis Moreau de Maupertuis. Les recensions
de livres occupent la seconde moiti¢ du volume.

Etant donné l'utilité que présente ’étude de I’histoire des sciences pour
celle de leur philosophie, un tel annuaire offre un grand intérét pour I’his-

torien de la philosophie. A. Virieux-Reymond

238



	Besprechungen = Comptes rendus

