
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Buchbesprechung: Existenzphilosophie und Rechtsphilosophie : kritischer Bericht über
einige Neuerscheinungen

Autor: Schultz, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung — Etude critique

Existenzphilosophie und Rechtsphilosophie

Kritischer Bericht über einige Neuerscheinungen*

von Hans Schultz

Unter Existenzphilosophie soll, vereinfachend und deshalb ungenau, hier
die Weise des Philosophierens verstanden werden, welche maßgebend
bestimmt wurde durch den Einfluß Sören Kierkegaards und die in Heidegger
und Jaspers im deutschen Sprachgebiet ihre wichtigsten Vertreter besitzt.
Ein solcher abkürzender Sprachgebrauch ist immerhin gedeckt durch eine

gleiche Umschreibung der Existenzphilosophie in Otto Friedrich Bollnows
zusammenfassender Darstellung1. Sachlich kann dieses Philosophieren
gekennzeichnet werden dadurch, daß es von der Frage nach dem Sein und
für den Menschen von dessen Dasein ausgeht und die Existenz als eine
besondere Art des Daseins zu erfassen sucht.

Mit meinen Ausführungen beabsichtige ich keine Auseinandersetzung
mit der Existenzphilosophie als solcher, sondern ich möchte nur zeigen,
wie dieses Denken dem Juristen erscheint, welcher sich ihm von unten
nähert, indem er die Grenzen seines Faches bewußt überschreitet, weil er,
besonders als Strafrechtler, mit seinen Fragen nach Gebot, Pflicht, Schuld,
Verantwortung, Freiheit, notwendigerweise über die fachlichen Grenzen
hinausgeführt wird.

Es scheint der typischen, verzögernden Phasenverschiebung zu entsprechen,

mit welcher das Recht und auch die Rechtsphilosophie sich mit neuen
geistigen Erscheinungen auseinandersetzen, wenn heute die Rechtsphilosophie

gemeinsam mit der Existenzphilosophie betrachtet werden soll; also
in einem Zeitpunkte, in welchem die letztere den Höhepunkt ihrer fast
modischen Anziehungskraft schon überschritten zu haben scheint. Indessen,

mag auch die Eule der Minerva der Rechtsphilosophie besonders spät erst
aufsteigen, so darf gleich zu Beginn darauf hingewiesen werden, daß bald
nach der Begründung der Existenzphilosophie durch Heideggers «Sein und
Zeit» die Rechtsphilosophie sich mit der neuen Denkweise auseinandersetzte.

Gerhart Husserl suchte 1929 in seinen Untersuchungen über «Recht

* Vortrag, gehalten am 21. Mai 1958, vor der Philosophischen Gesellschaft
Zürich.

1 Existenzphilosophie, 4. Aufl., Stuttgart 1955.

167



und Welt»2 den von Heidegger gezeigten neuen Ansatz des Denkens in
der Rechtsphilosophie aufzunehmen. Husserl bestimmte den Zeitcharakter
des mit ideierendem Einsatz erst zu erfahrenden Rechts als «Ein-für-alle-
mal-Sein». Diesen Zeitcharakter erreiche das Recht, indem es starre, der
immer fließenden geschichtlichen Entwicklung entzogene Tatbestände
aufstellt und daran besondere Rechtsfolgen knüpft3. Der Rechtsphilosoph
Julius Kraft, ein Schüler von Leonard Nelson, erteilte bereits 1932

Heideggers Existentialanalytik und der ihr vorausgehenden Husserlschen
Phänomenologie in seiner scharfsinnigen Schrift «Von Husserl zu Heidegger»1
eine entschiedene Absage.

Wenn heute die Bedeutung der Existenzphilosophie für die Rechtsphilosophie

nochmals erörtert werden soll, so bedarf es einer kurzen Begründung.
Diese kann einmal darin erblickt werden, daß in einer führenden neueren
rechtsphilosophischen Arbeit, in Hans Welzeis «Naturrecht und materiale
Gerechtigkeit» das Ergebnis einer überaus kritischen Auseinandersetzung
mit der Existenzphilosophie lautet:

«So können auch wir nicht hinter den Existentialismus zurück, so wenig
wie die Neuzeit hinter den Nominalismus zurück konnte, sondern müssen
durch den Existentialismus hindurch. Durch keine Ideenschau, keine Ente-
lechienlehre und keine apriorischen Geschichtskonstruktionen kommen wir
mehr über die Kontingenz geschichtlicher Gehalte hinweg. Hier enthält
in der Tat die existentielle Entschlossenheit primär die einzige Leistung,
die einen Sinn unabhängig von zeitlicher Dauer allein in sich selbst trägt
und insoweit von ,absolutem' Wert ist5.»

Die radikale Subjektivierung alles Denkens und Handelns, wie sie nach
dieser Deutung die Existenzphilosophie brachte, wäre der Ausgangspunkt,
und zugleich müßte die Überwindung dieser Subjektivierung die Aufgabe
künftiger rechtsphilosophischer Forschung sein. Und es wäre nicht die letzte
und unwichtigste Aufgabe philosophischer Besinnung, darüber zu wachen,
daß nicht unversehens jene scheinbar ungebundene Subjektivierung in
einen ebenso radikalen Dogmatismus umschlägt, sondern die Stimme des

kritischen Denkens immerfort geltend zu machen. Angemerkt sei nur der
Zweifel, ob außerhalb des deutschen und französischen Sprachgebietes der
Weg der Philosophie und besonders der Rechtsphilosophie einzig durch

2 In der Festgabe für Edmund Husserl, Halle 1929, S. 111—158. Dazu Erik
Wolf, Bemerkungen zu «Recht und Welt» von Gerhart Husserl, Zeitschrift für die
gesamte Staatswissenschaft 90 1931, S. 328.

3 Die Spannung zwischen positivem Recht und geschichtlichem Wandel der
vom Recht zu regelnden sozialen Beziehungen, die Außerzeitlichkeit des positiven
Rechts, deuten an die Äußerungen von Kant: «Der Ursprung der obersten Gewalt
ist für das Volk, das unter derselben steht, in praktischer Absicht unerforschlick»
(Kant, Die Metaphysik der Sitten, WW Ausgabe Cassirer, 7 S. 125, auch S. 147/8),
und von Hegel, es sei «schlechthin wesentlich, daß die Verfassung, obgleich aus
der Zeit hervorgegangen, nicht als ein Gemachtes angesehen werde» (Grundlinien
der Philosophie des Rechts, ed. Lasson, Philos. Bibl. 124, 1911, § 273, Anm. S.225).

4 Leipzig 1932.
5 Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 1. Aufl., Göttingen 1951, S. 195.

168



den Existentialismus offen steht, ja ob diese Haltung wirklich die
herrschende in diesen beiden Sprachbereichen ist.

Eine erneute gemeinsame Betrachtung von Existenz- und Rechtsphilosophie

erscheint ferner gerechtfertigt, weil in den letzten Jahren einige
rechtsphilosophische Arbeiten erschienen sind, welche nicht, wie Welzel
formulierte, durch den Existentialismus hindurch, sondern aus
existenzphilosophischem Ansatz heraus zur Rechtsphilosophie gelangen wollen. Ich
meine damit die Werke von Georg Cohen, «Existentialismus und
Rechtswissenschaft»6, vor allem aber die beiden Veröffentlichungen von Werner
Maihofer, «Recht und Sein, Prolegomena zu einer Rechtsontologie»7 und
«Vom Sinn menschlicher Ordnung»8; ferner der Abschnitt über die
Beziehungen zwischen Rechtsphilosophie und Existenzphilosophie in Erich
Fechners «Rechtsphilosophie, Soziologie und Metaphysik des Rechts»9,
die neueren Aufsätze von Gerhart Husserl, welche er unter dem Titel
«Recht und Zeit» veröffentlichte10, endlich Wilhelm Weischedels Vortrag
«Recht und Ethik»11.

Schließlich sei noch erinnert an eine Bemerkung Gustav Radbruchs in
der letzten, posthum erschienenen Auflage seiner «Rechtsphilosophie»,
wonach er seine Auffassung im Sinne der von Jaspers gegen ihn gerichteten
Kritik nicht als Relativismus, sondern als Existentialismus bezeichnen
möchte12. Und von Radbruch stammt der Satz: «Weil es unmöglich ist,
festzustellen, was gerecht ist, muß man festsetzen, was rechtens sein soll13»,
er beruft sich auf die «Entscheidung..., die aus der Tiefe des individuellen
Gewissens geschöpft wird14».

Das Vorgehen wird so sein, daß zuerst an einige wesentliche
Ausgangspositionen von Kierkegaard erinnert wird, welche zu einem Blick auf die
Behandlung rechtsphilosophischer Fragen bei Heidegger, Jaspers und Sartre
führen. Dieser Rückblick bereitet die Auseinandersetzung mit einigen der
bereits genannten neueren Arbeiten vor, nämlich mit denen von Fechner
und Maihofer.

Die noch stark der Phänomenologie von Edmund Husserl verpflichteten
Arbeiten von Gerhart Husserl eignen sich für die hier beabsichtigte kritische
Betrachtung weniger. Es mag erstaunen, daß ich auch darauf verzichte,

6 Basel 1955.
7 Frankfurt a. M. 1954.
8 Frankfurt a. M. 1956.
9 Tübingen 1956, Abschnitt G, S. 223-263. Die Hauptgedanken finden sich

bereits in «Naturrecht und Existenzphilosophie», Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie 41 1954/5, S. 305.

10 Frankfurt a. M. 1955.
11 Juristische Studiengesellschaft Karlsruhe, Schriftenreihe Heft 19; Karlsruhe

1956.
12 Rechtsphilosophie, 4. Aufl., herausgegeben von Erik Wolf, Stuttgart 1950,

S. 102, Anm. 1.
13 Der Mensch im Recht, Göttingen 1957, S. 82.
14 Op. cit. 81. Ähnlich Rechtsphilosophie S. 102, wo Radbruch betont, es

handle sich nicht um einen Entscheid nach Belieben, sondern eben nach dem
Gewissen.

169



die Schrift von Georg Cohen eingehend zu erörtern, trägt sie doch gerade
den Titel «Existentialismus und Rechtswissenschaft». Allein dieser Titel
ist ein wenig irreführend. Von dem Grundsatz der Existenzphilosophie,
Existenz sei der Essenz vorgeordnet15, ausgehend, bekämpft der Verfasser
die angeblich heute noch übliche Begriffsjurisprudenz, welche auf dem
magischen Partizipationsdenken im Sinne von Levy-Brühl beruhe und das

stets sich ändernde menschliche Verhalten erfassen wolle, indem es abstrakten
gesetzlichen Regeln untergeordnet werde. Cohen tritt ein für eine Beurteilung

des einzelnen Streitfalles auf Grund der je gegebenen Situation, welche
allerdings auch das gesetzliche Recht einschließt, insoweit es seine
Lebensfunktion erfüllt. Cohen erneuert die Ansichten der sogenannten Freirechtsschule,

und zwar in einer überspitzten Art. Und dies in einer Zeit, in welcher
die wirklich begründeten Kritiken und Einsichten der Freirechtsschule
längstens Gemeingut aller Juristen sind und, wie ZGB Art. 1 Abs. 2 zeigt,
sogar vom Gesetz selber anerkannt wurden. So erweist sich die Arbeit von
Cohen als eine Verbindung von Sartrescher Situationsethik, übertragen ins
Sozialethische und Rechtliche, mit übersteigerten Ansichten der Freirechtsschule.

Doch die eingehende Kritik dieses wilden Schößlings aus dem
Stamm der Existenzphilosophie ist eine Aufgabe der Rechtswissenschaft.

So erscheint es angezeigt, sich nur mit den Ansichten von Fechner und
Maihofer etwas eingehender zu befassen. Dies ist auch deswegen sachlich
begründbar, weil auf solche Weise zwei grundverschiedene Arten,
existenzphilosophische Ansätze in der Sozialphilosophie weiterzuführen, einander
gegenübergestellt werden können.

I. Die Ausgangsposition bei Sören Kierkegaard

Es kann sich nur darum handeln, mit einigen Hinweisen an wesentliche
Gedanken von Kierkegaard zu erinnern, welche in der Entwicklung der
sozialphilosophischen Ansichten der Existenzphilosophie wirksam wurden.

Kierkegaard stellt dem abstrakten Denken, wie er es in Hegels System
verwirklicht sieht, den subjektiven Denker entgegen, welcher, leidenschaftlich

und das Paradox nicht scheuend, bemüht ist, die unmittelbare
Wirklichkeit der eigenen Existenz denkend zu erfassen. Von der Existenz jedoch
sagt Kierkegaard:

«Existieren bedeutet aber vor allem ein einzelner sein, weshalb das

Denken von Existenz absehen muß, weil sich das einzelne nicht denken
läßt, sondern nur das Allgemeine16.»

«Dem Existierenden ist das Existieren das höchste Interesse, und die
Interessiertheit am Existieren die Wirklichkeit17.»

15 Dieser von Sartre ausgesprochene Grundsatz wird als eine Aussage im Sinne
der herkömmlichen Metaphysik von Heidegger für seine Philosophie abgelehnt;
Über den Humanismus, Sammlung, Überlieferung und Auftrag, Reihe Probleme
und Hinweise, Band 5, Bern 1947, 72/3.

16 Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen
Brocken, II. Teil; WW Diederichs 7 1910, S. 24.

17 Op. cit. S. 13.

170



«Die einzige Wirklichkeit, die es für den Existierenden gibt, ist seine

eigene ethische; von aller andern Wirklichkeit weiß er nur, aber das wahre
Wissen ist ein Übersetzen in die Möglichkeit18.»

Im Existieren geht es dem Menschen um die Beziehung zum letzten
Grund alles Seins, zu Gott. Kierkegaards Existenzbegriff ist von eindeutiger
Transzendenz und religiös bestimmt:

«Christlicher Heroismus ist es, wie er vielleicht selten genug vorkommt,
wenn einer wagt, ganz er selbst, ein einzelner Mensch, dieser bestimmte
einzelne Mensch zu sein, allein vor Gott, allein in dieser ungeheuren
Anstrengung und dieser ungeheuren Verantwortung19.»

Oder auch:
«Das Selbst ist die bewußte Synthese von Unendlichkeit und Endlichkeit,

die sich zu sich selbst verhält, deren Aufgabe ist, man selbst zu werden, was

nur durch das Verhältnis zu Gott geschehen kann20.»

Auf dieser Grundlage läßt sich keine Ethik errichten, insofern sie sich
auch mit Beziehungen zu andern Menschen befassen soll, oder gar eine

Rechtsphilosophie aufbauen, abgesehen von der Möglichkeit einer auf
Offenbarung beruhenden Sozialethik. So erklärt Kierkegaard denn auch,
denken, was ein anderer getan habe, heiße diese Wirklichkeit in die
Möglichkeit hinüber führen. Und daraus folgt für ihn:

«Dies bezeichnet zugleich, daß es ethisch kein direktes Verhältnis
zwischen Subjekt und Subjekt gibt21.»

«Dies ist ein nützliches Vorstudium zum ethischen Existieren: zu lernen,
daß der einzelne Mensch allein steht22.»

Und es unterscheide sich gerade der Ethiker mit seinem unendlichen
Interesse an seiner eigenen Wirklichkeit vom Glaubenden dadurch, daß
der Gläubige «unendliches Interesse an der Wirklichkeit eines andern hat
(z. B. daß Gott wirklich [auf Erden] gelebt hat)23.»

So lassen diese wenigen Äußerungen von Kierkegaard schon ahnen,
welcher Weg eingeschlagen werden kann: der Weg einer aufs äußerste

gesteigerten Verinnerlichung und zugleich Vereinzelung des Denkens, eine

Entwicklung, welche im Ethischen dazu führen wird, daß es wichtiger wird,
daß, als wie entschieden wird.

II. Rechtsphilosophische Ansätze in der Existenzphilosophie

Wiederholt wurde schon bemerkt, daß die Ethik und vor allem die
Sozialethik von der Existenzphilosophie kaum erörtert wurden und daß,

wo sich Ansätze der Behandlung solcher Fragen zeigten, der Sozialethik
ein ausgesprochen minderer Rang angewiesen wird24.

18 Op. cit. S. 15.
19 Die Krankheit zum Tode; WW Diederichs 8 1911, S. 3.
20 Op. cit. S. 26.
21 Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift... II, S. 20.
22 Op. cit. S. 21.
23 Op. cit. S. 22.
24 Dies stellten schon fest Bollnow op. cit. 49 S. 130; Welzel op. cit. S. 190:

Maihofer, Recht und Sein, S. 22/3.

171



Es wäre unrichtig, anzunehmen, daß damit der Existenzphilosophie jeder
ethische Impuls abgesprochen werden soll. Im Gegenteil, sie lebt ganz
ausgesprochen aus echten ethischen Impulsen, indem sie den Menschen dazu
bringen will, sein Leben in der Eigentlichkeit entschlossen zu führen und
nicht nur sich leben zu lassen. Es ist, wie wenn die Existenzphilosophie,
wie ihr großer Vorgänger Kierkegaard, dem kategorischen Imperativ
«Mensch, werde wesentlich!» unterstünde. Allein, wenn es dem Menschen
in seinem Dasein darum geht, Selbst zu werden, so steht dieses Uranliegen
aller reinen Existenzphilosophie dem entgegen, daß sich der Mensch ebenso

ursprünglich dem Nächsten zuwende. Der Existenzphilosophie eignet ein
solipsistischer Zug, wenigstens als stete Gefährdung.

Dies alles zeigt besonders deutlich das frühe Werk Heideggers «Sein und
Zeit». Heidegger spricht von der alltäglichen Daseinsart im Man mit kaum
zu überhörendem abwertendem Akzent, indem sie als Sein in der Uneigent-
lichkeit bezeichnet wird, welcher der Mensch verfallen kann. Diese Seinsart,
«die sich zunächst verfehlt und verdeckt»25, steht als defiziente Seinsart
der Existenz als Dasein gegenüber, dem es um sein je eigenes Sein geht.

Anderseits erklärt Heidegger, daß zum Dasein des Menschen als In-der-
Welt-Sein gleich ursprünglich das Mitsein mit Andern gehört26. Kann
nicht darin eine Grundlage der Sozialethik gefunden werden? Heidegger
geht davon aus, daß es dem Dasein immer um etwas gehe, weshalb es Sorge
sei. Deshalb gehe es als Fürsorge stets auch um die mitseienden Andern.
So folgert Heidegger schließlich :

«Als Mitsein ,ist' daher das Dasein wesenhaft umwillen Anderer27.»
Das Verfehlen der Fürsorge durch gleichgültiges Nebeneinanderleben im

Alltag kennzeichne das uneigentliche Dasein im Man. Kann diese Ableitung
zur tragfähigen Begründung einer Sozialethik ausreichen?

Wenn das Kennzeichen des Daseins Sorge ist, was sagen will, umwillen
von etwas zu sein, so sind drei Deutungen möglich :

Entweder heißt umwillen Handeln nichts anderes als vom existierenden
Menschen aus gesehen zweckmäßig handeln. Dann ist eine echte Ethik
schon im Ansatz verfehlt, weil sich die nur auf das Erreichen von Zwecken
gerichteten Handlungen widersprechen können, ohne daß eine Möglichkeit
angegeben wird, wie der Konflikt zu lösen ist. Es hieße sicherlich Heidegger
gründlich mißverstehen, wenn seine Äußerungen als eine solche Philosophie
des homo faber gedeutet würden, mag Heidegger auch an einem derartigen
Mißverständnis nicht völlig unbeteiligt sein. In der späteren Schrift «Vom
Wesen des Grundes» hat er eine solche Deutung ausdrücklich zurückgewiesen

und erklärt, das Dasein umwillen seiner enthalte keine egoistisch-
ontische Zielsetzung für eine blinde Eigenliebe des jeweils faktischen
Menschen; Selbstheit sei Voraussetzung von Ichheit, die immer nur im Du sich
erschließe28.

25 Sein und Zeit, 2. Aufl. 1929, S. 130.
26 Op. cit. S. 117f.
27 Op. cit. S. 123.
28 Vom Wesen des Grundes, in Husserl-Festgabe, Halle 1929, S. 97, 104.

172



Heideggers Absicht entspricht wohl die zweite Deutung, welche rein
formal ist: der Mensch kann nicht einfach sein, sondern es geht ihm in
einem rein formalen Sinne immer um etwas. Diese Deutung geht auf die
Herkunft Heideggers von Husserls Phänomenologie, welche ihrerseits die
Intentionalität, die Gerichtetheit auf etwas, nicht nur des Denkens, sondern
auch der Gefühle, von Brentano übernommen hatte. Wird das Mitsein rein
formal verstanden, so bedeutet die Aussage eine schlichte Seinsbeziehung,
ohne den geringsten Hinweis darauf, wie diese Beziehung zu erfüllen ist.
Die Art der Verwirklichung dieser Beziehung zu behandeln wäre gerade
die Aufgabe einer Ethik.

Die dritte Deutung heißt annehmen, daß unausgesprochen mit der
Seinsbeziehung zugleich gewertet und eine Forderung erhoben wird. Eine solche

unausgesprochene Forderung anzunehmen, legen spätere Ausführungen im
gleichen Werk nahe29. Dort spricht Heidegger davon, «daß der Andere in
seiner Existenz gefährdet, irregeleitet oder gar gebrochen wird». Die Frage
nach dem Ursprünge einer solchen Forderung läßt Heidegger ausdrücklich
offen. Das Verfehlen dieser Forderung würde jedoch eigentlich begründen,
weshalb die Seinsart des alltäglichen Man eine nur defiziente, nicht voll
erfüllte Weise des Mitseins ist.

Solange nicht geklärt ist, welche der drei Deutungen des Mitseins
gemeint ist, genügt das Mitsein als Grundlage einer Sozialphilosophie nicht.

Auch mit den sozialphilosophischen Ansichten von Jaspers werde ich
mich nur kurz befassen, hat sie doch unlängst Johannes Thyssen in seinem
Aufsatz «Uber Staat und Recht in der Existenzphilosophie»30 kritisch
betrachtet. Jaspers tritt ausdrücklich auf die eigentliche Problematik der
Sozialphilosophie ein31. Selbst wenn ohne weiteres eingeräumt wird, daß
Jaspers für diese Fragen ausgesprochenes Verständnis zeigt, so ist eine leichte
Abwertung des Lebens in der Objektivität sozialer Beziehungen und der
damit möglicherweise verbundenen Forderungen gegenüber dem Existieren
mit der ihm eigenen Unbedingtheit und seiner Gemeinschaft der Kommunikation

gleichwohl spürbar. So wird das objektive Gebot eines Sollens nur
dann wirklich verpflichtend, wenn ich es mir, mich entscheidend, innerlich
aneigne; das existentielle Sollen, selbst zu sein, geht dem objektiven Sollen,
in bestimmter Weise zu handeln, vor32. Immerhin sieht Jaspers den

Ursprung einer eigentlichen Staats- und Rechtsphilosophie «im Dienst jeweiliger
Unbedingtheit einen geschichtlich gegenwärtigen Weg» zu «erhellen»33.
Erhellen im systematischen Entwickeln der jeweils zu stellenden Forderungen
und im «Erhellen der Ideen, aus denen heraus der substantielle Gehalt in der
Objektivität der Gesellschaft und ihrer Verwirklichung in der Subjektivität
bewußt wird»34. So die Idee der konkreten Berufe, der Institutionen, der

29 Op. cit. S. 282, Abs. 2 i. f., Abs. 3.
30 Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 41 1954/5, S. 1.
31 Vor allem im 11. Kapitel des Bandes Existenzerhellung seiner Philosophie.
32 Philosophie, 2. Aufl. 1948, S. 599-606.
33 Op. cit. S. 620.
34 L. c.

173



Volksgemeinschaft, des Staates, damit sich das soziale Leben nicht in bloßer
Technik verliert.

Allein diese Umschreibung der Aufgabe der Sozialphilosophie weist ihr
vor allem die Rechtspolitik, die Vorbereitung neuer staatlicher und rechtlicher

Formen zu. Der einmal geschaffenen Rechts- und Sittenordnung
gegenüber bewahrt Jaspers Zurückhaltung. Von solchen positivierten
sozialethischen Normen sagt er, sie «sind gleichsam mechanisch und tot; sie sagen
immer dasselbe und bedeuten, wenn sie befolgt werden, die Berechenbarkeit

des Handelns»35. Der Mensch im Recht erscheint in seiner Allgemeinheit

und als von der Innerlichkeit der Existenz abgefallene Äußerlichkeit.
Und die «Ausnahme bringt Bewegung in die Gemeinschaft»36.

Gleichwohl erhalten die zwischenmenschlichen Beziehungen und deren
feste Normierung bei Jaspers stärkere Bedeutung als bei Heidegger. Gemeinschaft

ist Jaspers notwendig für mögliche Existenz37. Die Auseinandersetzung
mit der Sozialwelt dient bei ihm dem Menschen, sich selber zu finden38.
Jaspers anerkennt das Recht, weil es das Dasein als Voraussetzung
möglicher Existenz sichert39. Er tritt ein für eine bestimmte soziale Ordnung:
«... ich will die Formen der Ordnung, in denen Menschenwürde, die mir
sichtbar geworden ist, am unbeschränktesten möglich ist40.»

Und zusammenfassend heißt es: «Existenz bejaht von sich aus das Dasein
der Institutionen, weil sie für sie selbst unentbehrlich sind... Sie respektiert
das Andere, das sie zugleich als Widerstand braucht, als Bewährungsmöglichkeit

und als Verführungsgefahr für sich und die kommenden Generationen41.»
In «Vom Ursprung und Ziel der Geschichte» stellt Jaspers die

freiheitlichdemokratische Staatsordnung als diejenige Ordnung hin, deren Begründetheit
sich kein Einsichtiger entziehen könne. Zwar trennt er systematisch

noch immer die objektive, allgemeingültige Norm von der Existenz, doch
zeigt seine Entwicklung eine bedeutsame Verstärkung der Seite der
Objektivität43. In diesem Werk findet sich die Aussage: «Bin ich frei, so will ich
nicht, weil ich so will, sondern weil ich mich vom Rechten überzeugt habe43.»
Dies mutet wie ein Aufgeben des ursprünglichen philosophischen Ansatzes

an, welcher das objektive Sollen nur als verpflichtend ansah, weil ich es

mir innerlich aneignete.
Auch in Ludwig Binswangers «Grundformen und Erkenntnis menschlichen

Daseins»44 werden die weiterreichenden sozialen Beziehungen,
welche über das hebende Zusammensein im Wir hinausgehen, noch etwas
minder bewertet, obgleich festzuhalten ist, daß Binswanger für die Eigenart

36 Op. cit. S. 603.
36 Philosophische Logik, 1. Band, Von der Wahrheit, München 1947, S. 763;

Philosophie S. 578. Über die Ausnahme eingehend Wahrheit 748 ff.
37 Philosophie S. 838.
38 l c.
39 Op. cit. S. 625.
10 Op. cit. 608/9.
41 Op. cit. S. 631.
43 Ebenso Thyssen op. cit. 16-18, bes. S. 18.
43 Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, München 1949, S. 195.
44 2. Aufl., Zürich 1953, bes. S. 266ff., 341 ff.

174



der weiteren zwischenmenschlichen Beziehungen ein bedeutend vertieftes
Verständnis aufbringt. Binswanger schiebt zwischen das eigentliche
Existieren des Selbst und das verfallende Auslöschen des Selbst in die alltägliche
Seinsart des Man die Zone der Diskursivität, in welcher das Selbst als
Person in bestimmten Situationen zu andern Personen, an bestimmte Rollen
gebunden, Stellung nimmt und in dieser Stellungnahme sogar erst sich
selber erfährt. Allein auch dieses Begegnen mit Andern in der Diskursivität
ist gekennzeichnet durch das Starrheit bewirkende «Nehmen-bei», Nehmen
beim Wort, Nehmen beim Ohr, Nehmen bei der schwachen Stelle. Damit
wird Distanz geschalfen und diese Seinsart deutlich vom eigentlichen Mit-
einandersein geschieden und, wenigstens in einigen Spielarten, überdies
deutlich dem alltäglichen Verkehr der Menschen untereinander zugewiesen,
welcher unter dem Imperativ stehe: «ôte-toi que je m'y mette.»

Überaus bezeichnend ist jedoch, wie die in solcher Weise zurückgedrängten
zwischenmenschlichen Beziehungen und ihre Regelung sich in diese

großangelegten Systeme der Sinndeutung menschlichen Seins einschleichen und
wie ihre Darstellung eine ganz herkömmliche Form annimmt. Auch dies
wurde bereits mehrfach bemerkt und kommentiert45.

Am überraschendsten wirkt diese Feststellung bei Sartre. Der Mensch,
welcher für Sartre völlig frei ist, «l'homme n'est rien d'autre que ce qu'il
se fait16», ist deshalb voll verantwortlich für seine Existenz.

«Et quand nous disons que l'homme est responsable de lui-même, nous
ne voulons pas dire que l'homme est responsable de sa stricte individualité,
mais qu'il est responsable de tous les hommes4'.»

Und: «... rien ne peut être bon pour nous sans l'être pour tous48.»
Endlich:
«... l'homme qui s'engage et qui se rend compte qu'il est non seulement

celui qu'il choisit d'être, mais encore un législateur choisissant en même
temps que soi l'humanité entière, ne saurait échapper au sentiment de sa
totale et profonde responsabilité. Certes, beaucoup de gens ne sont pas
anxieux... certainement, beaucoup de gens croient en agissant n'engager
qu'eux-mêmes, et lorsqu'on leur dit: mais si tout le monde faisait comme
ça? ils haussent les épaules et répondent: tout le monde ne fait pas comme
ça. Mais en vérité, on doit toujours se demander: qu'arriverait-il si tout
le monde en faisait autant? et on n'échappe à cette pensée inquiétante que
par une sorte de mauvaise foi49.»

Und bei Jaspers heißt es:
«Was ich tue, soll so sein, daß ich wollen kann, die Welt sei überhaupt

so, daß es überall geschehen müsse50.»

Mit diesen Formulierungen kehrt die Existenzphilosophie unversehens
zu Kants kategorischem Imperativ zurück. Der bissige Kommentar Welzeis

45 Welzel op. cit. S. 192; Maihofer op. cit. S. 24-27.
46 L'existentialisme est un humanisme, Paris 1946, S. 22.
47 Op. cit. S. 24.
48 Op. cit. S. 26.
49 Op. cit. S. 28/9.
50 Philosophie S. 525.

175



zu diesen existentialistischen Wiederholungen des kategorischen Imperativs,
ob es dazu des großen Aufwandes und der zahlreichen Radikalismen der
Existenzphilosophie bedurft hätte, ist verständlich. Und treffend ist sein
weiterer Einwand, Kant habe von einem Bewußtsein überhaupt sprechen
dürfen, doch ein Existenzphilosoph dürfe nicht von einer Existenz überhaupt
sprechen; ferner, diese Rückkehr zum kategorischen Imperativ setze eine
gemeinsame menschliche Essenz voraus, was dem Ausgangspunkt aller
Existenzphilosophie widerspreche, nämlich die Existenz gehe der Essenz

vor51.
Der systemwidrige Rückgriff auf Kantische Positionen läßt vermuten,

daß hier ein von den klassischen Vertretern der Existenzphilosophie nicht
bewältigtes Problem vorliegt. Ganz zu schweigen davon, daß die herkömmlichen

und keineswegs zufälligen Themata der Sozial- und Rechtsphilosophie,
wie die Norm, die Gerechtigkeit, der Begriff des Rechts, des Staats, der
Ordnung überhaupt, kaum zur Sprache kommen.

III. Neuere rechtsphilosophische Arbeiten auf der Grundlage der Existenzphilosophie

1. Die Bedeutung der Existenzphilosophie in der Rechtsphilosophie

von Erich Fechner

Vorweg ist zu bemerken, daß Fechner keineswegs eine umfassende exi-
stentialphilosophische Rechtsphilosophie anstrebt, sondern nur die Ergebnisse

seiner eigenen Nachforschungen an der im gleichen Sinne wie hier
verstandenen Existenzphilosophie überprüfen will. Fechner untersucht in
seiner Rechtsphilosophie vor allem, in welcher Weise das Recht durch
natürliche, psychische, soziale, ethische und rationale Vorgegebenheiten
bestimmt werde. Er begreift es als Sozialordnung und damit als Teilordnung
in der gesamten Ordnung der Wirklichkeit, weshalb das Recht den
Charakter der Gegebenheit wie der Aufgegebenheit besitze. Die Suche nach
«objektiven, seinseingebundenen, menschlicher Willkür entzogenen Grundlagen

des Rechts»52 führt Fechner jedoch zur Einsicht, daß dem subjektiven
Moment in der Bestimmung des Rechts eine starke Bedeutung zukommt.
Subjektiv ist hier verstanden als von der Eigenart des jeweiligen Betrachters
oder Beurteilers abhängig. Darin erblickt er eine erste, wesentliche
Ubereinstimmung mit dem existenzphilosophischen Denken53.

Fechner sieht ebenfalls die der ursprünglichen Existenzphilosophie
eigentümliche Ferne zwischen Rechtsordnung und Existenz, welche auch ihm
bei Jaspers immerhin bedeutend geringer erscheint als bei Heidegger.
Allein Fechner geht einen bedeutsamen Schritt weiter und erklärt, Recht
sei in seiner Seinsweise nicht nur Zeigzeug, welches das sozial geforderte
Verhalten anzeigt, sondern, wie es Heidegger für die Sprache gelten läßt,
etwas Daseinsmäßiges (230/1).

51 Op. cit. S. 192/3.
52 Rechtsphilosophie, S. 223.
53 Op. cit. S. 223, 248 ff., bes. S. 257. Die im Text folgenden Seitenangaben

beziehen sich auf das gleiche Werk.

176



Von existentieller Bedeutung werde das Recht als Möglichkeit existentieller

Bewährung oder Zugrundegehens (235). Die Überlieferung, mit
welcher sich der Sich-Entscheidende in jeder Situation auseinanderzusetzen
habe, schließe stets das jeweils geltende Recht ein. Dieses könne unmittelbar
existentielle Bedeutung erhalten, wenn die Begegnung mit dem Recht zur
Grenzsituation werde. So wenn sich jemand, aus der Idee der Gerechtigkeit
handelnd, für neues Recht einsetzt und alles andere zurücktreten läßt (245),
ähnlich, wenn einer, enttäuscht durch eine erlittene und ungesühnt
gebliebene Rechtsverletzung, diese zum Anlaß der Selbstbesinnung und des
Selbstseins nimmt. Ferner sei die Begegnung zwischen Richter und
Angeklagten häufig von existentieller Bedeutung, nicht nur für den Angeklagten,
sondern auch für den Richtenden (241).

Auch sei die Überlieferung - das Heideggersche Erbe - stets auf das Du
bezogen, welches in seiner Möglichkeit zum eigensten Freisein nie gehindert
werden dürfe (237) 54. Auch hier geht Fechner bezeichnenderweise und
entschieden weiter, indem er erklärt, das Recht «schließt die tätige Bejahung
fremden Daseins ein und findet im vertrauenden Miteinander freiwollender
Wesen seine höchste Erfüllung. Es reift zu dieser Höhe in der Bewährung
der Treue, die den Glauben des Andern bestätigt und sich auf allen Stufen
des Miteinander bewährt» (240). Glauben steht hier als Rechtsbegriff, als

begründete Erwartung, als guter Glaube im Sinne von Treu und Glauben.
Solche Bewährung spreche sich vor allem in der Grundfigur des rechtlichen
Miteinander, im Vertrag aus.

Wie steht es aber mit der von Fechner hauptsächlich untersuchten Frage,
der Gebundenheit der Rechtsordnung durch Vorgegebenes und der
Selbständigkeit rechtlicher Entscheidung? Er lehnt die von Sartre und Jaspers
vertretene Ansicht ab, dergemäß der Mensch in einem ursprünglichen
Chaos Ordnung stifte. Die Realverhältnisse würden vielmehr eine
Strukturiertheit zeigen, welcher sich der Mensch anpassen muß, nicht wenn es

um sein Selbstsein geht, wohl aber, wenn er sein Dasein als mögliche Existenz
überhaupt bewahren will (249). Dem Menschen eigne gleichwohl eine
begrenzte Freiheit (251). Der Wille enthält entscheidende Bedeutung, weil der
Mensch wollen müsse, was er nicht weiß, wie Fechner in Übereinstimmung
mit Jaspers sagt (252). Bestehen Richtmaße für das Wollen? Heidegger
spricht den Menschen als Hirt des Seins56 an, woraus Fechner folgert:

«Es liegt auf der Hand, daß Recht unter diesem Aspekt etwas anderes
sein muß als Setzung aus Machtvollkommenheit und Willkür» (256).

In «den schicksalsschweren Entscheidungen des Rechts, in denen etwas
,für Recht erkannt' wird, das ,in der Wahrheit sein will'», vollziehe sich
«jene Begegnung von Subjektivem und Objektivem, von Dasein und Sein,
in der sich das Sein der Freiheit des Menschen bedient, um sich zu vollenden»

(256). Allerdings müsse die existentialistische Entschlossenheit ergänzt
werden durch «Geduld, Gelassenheit und Vertrauen» (257), wie Fechner

54 Zutreffende Kritik der von Fechner übernommenen Position von Heidegger
bei Karl Löwith, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, München 1928,
§21, S. 79 f.

65 Heidegger, Über den Humanismus, S. 75.

12 Studia Philosophica XVIII 177



in Übereinstimmung mit Max Müller und Bollnow formuliert. Es sei etwas
Objektives im Spiel, doch lasse sich der Maßstab der Entscheidung nicht
bereitliegenden, objektiven Richtlinien entnehmen. Fechner betont, daß der
Entscheid trotzdem nicht völlig zufällig und irrational sei, sondern es sei

«in allen Vorfragen... Feststellbares zu klären und rationale Forschung
bis zur Grenze voranzutreiben. In den letzten Gründen aber gibt es nur
tätige Vergewisserung» (258 Anm. 133). «Erst in der Verwirklichung erweist
sich die Entscheidung als richtig oder verfehlt.» «So wissen wir auch nicht,
was - letztlich - das Recht ist, und doch judizieren wir und geben Recht,
weil es nicht das Entscheidende ist, zu wissen, sondern zu leben, die Kräfte
zu nutzen und das Rechte zu tun» (258). «Der unablässige Kampf um das

richtige Recht... ist der im Miteinander vollzogene Prozeß nicht nur der
Anpassung an veränderte reale Gegebenheiten, sondern Neuwerdung menschlichen

Daseins im Sinne seiner Neuschöpfung» (260).
«Wenn die treffende Entscheidung wahrhaft etwas entbirgt» (260), so

ergebe sich aus der Folge der grundlegenden Entscheidungen ein Naturrecht

mit werdendem Inhalt. Das heißt, eine Gemeinschaft, welche bestimmte
Grundentscheidungen traf, kann von diesen Entscheidungen nicht abweichen,

ohne sich selbst aufzugeben (261). So gehöre zum abendländischen
Wesen die Entscheidung zu den Grundrechten des Menschen.

Kritisch sei zu Fechner angemerkt: Insofern das Recht Anlaß existentieller

Selbstwerdung sein kann, ist darin über das Recht selber nichts
Besonderes ausgesagt. Diese Eigenschaft teilt es mit zahlreichen menschlichen

Tätigkeiten. Es könnte eine höchstens statistische Merkwürdigkeit
sein, wenn das Rechtsleben wirklich häufiger zu solchen Entscheidungen
führen sollte. Insofern aber Fechner über die Aussagen von Heidegger und
Jaspers hinausgeht, erscheinen diese Äußerungen über das Sein des Rechts

nur dann begründet, wenn sie als das erkannt werden, was sie in Wirklichkeit

bedeuten: normative Sinngebungen menschlichen Verhaltens. Insofern
ist es eine des Bedenkens werte Aussage, wenn das Recht nicht nur als

Koordinationsregel verstanden wird, wie es vor allem in Kants klassischer
Formel erscheint als «Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür
des einen mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetz der
Freiheit vereinigt werden kann56.» Sondern indem es, von dieser individualistischen

Deutung abweichend, als «tätige Bejahung fremden Daseins»

(240) aufgefaßt wird, eine Deutung, welche in unserer, wenigstens
ideologisch stärker auf den Mitmenschen ausgerichteten Zeit sich bereits in der
Wirklichkeit der Rechtsordnungen durchsetzte57.

56 Kant, Die Metaphysik der Sitten, WW Ausgabe Gassirer 7, S. 31.
57 Dafür sprechen außer den großen Sozialwerken, wie die Alters- und

Hinterbliebenenversicherung, auch eine veränderte Auffassung der Verträge, welche nicht
nur als zufällige Resultante der gegensätzlichen Interessen der Vertragspartner
begriffen und ausgelegt werden, sondern als Versuch gemeinsamer Regelung
einzelner Lebensgebiete und Festlegung gemeinsamer Interessen; so insbesondere
Guhl, Die Auslegung der rechtsgeschäftlichen Erklärungen während des verflossenen

Jahrhunderts, in: Hundert Jahre Schweizerisches Recht, Jubiläumsgabe
zum Centenarium der Zeitschrift für Schweizerisches Recht 1852-1952, Basel
1952, S. 145.

178



Bedenken erweckt jedoch die grundlegende Ableitung der normativen
Funktion des Rechts und seiner Objektivität aus der Heideggerschen
Aussage, der Mensch sei der Hirt des Seins. Nur nebenbei sei bemerkt, daß
damit ein substantieller Begriff des Seins eingeführt wird, wie er für das
Denken des späteren Heideggers typisch und welcher von dem formalen
Begriff des Seins, wie er in «Sein und Zeit» vorwiegend verwendet wird,
zu unterscheiden ist58. Wenn Fechner dazu erklärt, es liege auf der Hand,
daß das Recht unter diesem Aspekt nichts Willkürliches sei, so enthält
diese Ableitung einen Sprung. Es wird unversehens in das Sein eine
bestimmte Norm hineingedeutet. Ist der Mensch Hirt des Seins, so steht ihm,
folgerichtig, höchstens zu, Recht zu setzen, ohne daß die Rechtsetzung in
irgendeiner Weise inhaltlich begrenzt ist. Um im Bilde z bleiben: der
Hirt kann dem Sein den Weg, und zwar irgendeinen, weisen, es sei denn,
der Hirt werde verstanden als guter Hirte, was sogleich zur Frage führt,
wann der Hirt gut sei. Was der Mensch als Recht «entbirgt», wird Recht,
vorausgesetzt, daß es sich machtmäßig durchsetzen kann. Und sollte diesem

vom Hirten des Seins entborgenen Recht gegenüber Kritik hinsichtlich
seiner Rechtlichkeit zulässig und möglich sein, so würde diese Kritik offenbar
andere Maßstäbe voraussetzen. Und woher steht fest, daß das Recht etwas
derart Ursprüngliches, unmittelbar dem Sein Entspringendes ist?

Auch darf man sich nicht dabei beruhigen, gleich wie man Elektrizität
gebrauche, ohne die Eigenart dieser Kraft zu kennen, könne man judizieren
und Recht geben, ohne zu wissen, was Recht ist (258). Bleibt es dann sicher,
daß das, was sich derart vollzieht, wirklich Recht ist? Wenigstens ein
vorläufiger Begriff des Rechtes sollte, die Anstrengung des Begriffes nicht
scheuend, erarbeitet werden. Es ist meines Erachtens ein untragbarer
Verzicht, das Recht einfach als unerkennbar zu bezeichnen; er bedeutet mit
seiner Hingabe an unnennbare Kräfte einen Sozialmystizismus, welcher
um so weniger Zutrauen verdient, als er ausgerechnet von Deutschland aus
angepriesen wird, dessen letzte geschichtliche Erfahrungen in Angelegenheiten

des Rechts stärkste Zweifel an diesem Amt als Hirte des Seins
erwecken 59.

Demgegenüber wäre zu erinnern an die grundlegende Kennzeichnung
des Rechts als gewaltfreier Friedensordnung und an die Bedeutung der
Form und des Formalen - Toleranz, Gleichheit - in einem wirklichen
Rechtsstaat. Zuzustimmen wäre Fechner höchstens in dem Sinne, als sich
weder Recht noch irgendeine Idee von Recht von selber durchsetzen,
sondern des tätigen und entscheidungsbewußten Einsatzes der Rechtsgenossen
bedürfen.

58 Diese Wandlung des Begriffes des Seins bei Heidegger wurde auch gesehen
von Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute, Supplementum 6 der Studia
Philosophica, Basel 1955, S. 3/4; zur Frage von Sein und Absolutem auch S. 170f.

59 Heidegger sprach 1935 mit Bezug auf den Nationalsozialismus von «der
inneren Wahrheit und Größe dieser Bewegung (nämlich der Begegnung der
planetarisch bestimmten Technik und des neuzeitlichen Menschen)» und veröffentlichte
dies 1953 ohne irgend einen Zusatz; Einführung in die Metaphysik, Tübingen
1953, S. 152.

179



2. Die existenzphilosophische Rechtsphilosophie von Werner Maihofer

Blieb Fechner eher in allgemeinen, etwas vagen Ausführungen stecken,
so liegt in den Arbeiten von Werner Maihofer der Entwurf einer ganzen
Rechtsphilosophie auf existenzphilosophischer Grundlage vor. Er nimmt
die Frage nach dem Sein in den früheren Arbeiten Heideggers wieder auf
und stellt sie sogar noch schärfer, indem er fragt, ob es das Sein des Seienden
an sich überhaupt gebe oder ob es nicht stets ein Bezug, eine Begegnung
von sich Entsprechendem sei60. Diesem dem Recht zugrunde liegenden
Bezugsgefüge will Maihofer in seiner Rechtsontologie als einer regionalen
Ontologie nachspüren und eine apriorische Sachlogik dieses Seinsgebietes
begründen. In seinen Untersuchungen geht er in entschiedener und für
einen Juristen bezeichnender Weise über den Heideggerschen Ansatz hinaus.
Etwas vereinfachend zusammengefaßt lauten die Ergebnisse: «Menschliches

Dasein in der Welt ist nicht nur Sein als jenes unvergleichbar einzigartige

Selbst, sondern ebenso gleich-ursprünglich Sein in den aus der Welt
her vorgezeichneten Bezügen jenes mit Andern vergleichbaren und
gleichartigen Seins, des Als-seins: des Seins als Mann und Frau, als Eltern und
Kinder, als Eigentümer und Besitzer... Da-sein-in-der-Welt ist möglich nur
als Selbstsein im Aissein» (114).

Weil aber Sein, auch als Selbstsein, sich nur in Entäußerungen
kundgeben kann, führt das ursprüngliche Selbstsein zu einem existentiellen
Naturrecht einer vorrechtlichen Individualexistenz61. Diese vorrechtliche
Individualexistenz umschreibt Maihofer als einen dem Menschen
daseinsnotwendig zugeordneten realen Daseinsraum der Eigengüter und einen
personalen Daseinsraum der Eigenbezüge in der Welt. Damit greift er
bewußt auf die Begründung einer Eigentumsordnung in Hegels
Rechtsphilosophie zurück mit dem bezeichnenden einleitenden Satz: «Die Person
muß sich eine äußere Sphäre ihrer Freiheit geben, um als Idee zu sein62.»

Anders gesagt: es muß notwendigerweise eine Eigentumsordnung und eine
vertragliche Abreden zulassende Privatrechtsordnung geben, damit die
Individualentfaltung der Person in der Welt zustande komme (89, 93).
Ebenso real und ursprünglich wie dieses Selbstsein ist aber das Aissein,
welches sich in der Verwirklichung bestimmter sozialer Rollen vollzieht.
In diesem Aissein ist der Mensch, indem er sich in einer Rolle bewegt und
dem andern als entsprechender Rollenträger erscheint. Darin gründet für
Maihofer ein institutionelles Naturrecht, «worin das in der Natur der
Sache' liegende Sein dieser, aus dem Sinnzusammenhang der sozialen Welt
vorgezeichneten Sozialgestalten, in seiner jeweiligen geschichtlichen
Eigentlichkeit festgestellt und zur Rechtsordnung verfestigt ist» (121).

60 Recht und Sein 1952, S. 85, Anm. 15. Die im folgenden Text angegebenen
Seiten beziehen sich auf diese Arbeit.

61 Zustimmung zu diesem existentiellen Naturrecht bei Würtenberger, Die
geistige Situation der deutschen Strafrechtswissenschaft, Karlsruhe 1957, S. 25/6,
unter Hinweis auf den Zusammenhang mit entsprechenden Gedanken des deutschen
Idealismus.

82 Op. cit. §41.

180



So stehe der Mensch auch ethisch unter dem zweifachen Gesetz des

«Werde selbst» als der existentiellen Maxime und dem «Werde allgemein»
des kategorischen Imperativs63. Stets richten sich beide Anforderungen an
das menschliche Sein, und deren Widerstreit kann infolge der fundamentalen

Antinomie des Menschseins nie enden. Doch seien alle
Lebensganzheiten der Gestalten unseres Aisseins auf das eine Selbstsein als

tragenden Grund der Selbstverantwortung zurückbezogen (123/4). Im Recht
geht es um den Entwurf dieser Sozialgestalten des Aisseins und den Austrag
ihrer Antinomien. Er erfolge «durch Vorzeichnung, damit Sicherstellung und
notfalls Durchsetzung der Sozialgestalten, in denen sich die Individualentfaltung
des Einzelnen im Mitdasein mit Andern zu vollziehen hat». «Grund und
Ziel allen Rechts ist dabei die Eigentlichkeit des Aisseins, in der sich das
Selbstsein in seinem Dasein mit Andern zu vollbringen hat» (125).

In der Arbeit «Vom Sinn menschlicher Ordnung» befaßt sich Maihofer
vor allem mit der Bedeutung der zwischenmenschlichen Rollen als der
rechtlichen Ordnung vorausgehende Strukturen. Darüber hinaus wird das

Wesen rechtlicher Ordnung näher untersucht und davon ausgesagt: Die
Ordnung verweise den Menschen im Aissein «in bestimmte Seinsverhältnisse

zu dem ,in der Welt begegnenden Andern'» und weise dem Menschen im
Aissein den jeweiligen Ort an, an welchem er im Bezug auf andere, in
wahrhaftem Sinne aus sich heraus tretend, ek-sistierend, zustande komme,
sich zu vollbringen habe64. Mit dieser Ordnung als Ortsbezeichnung «im
Ordnungsgefüge der Entsprechungen der menschlichen Welt» (73) sei aber
nicht nur die Frage nach dem Sein, sondern «zugleich nach dem figent-
lichen' Sinn des Daseins, den es in seinen Grundbestimmungen zu entwerfen
sucht», gestellt (72).

Diese menschlichen Beziehungen könnten als fremdbezogene, so der Arzt
auf den Patienten, als eigenbezogene, so der Knecht auf den Herrn, oder
als Drittbezogene, so die Beziehung von Mann und Frau auf das Kind, in
ihrem Grundsinn verstanden werden. Dieser Grundsinn der einzelnen
Beziehung bestimme, um wessen Worumwillen es in der betreffenden Bezie-

ziehung gehe und lege deren Seinsmitte fest. Mit dem Ort im Ordnungsgefüge

sei die «entsprechende» Sinngebung des Seins als solcher richtunggebend

festgelegt (75). Doch treffe jede dieser Seinsbestimmungen des

Aisseins einen Menschen nur partiell, in Hinsicht auf eine bestimmte Seite
seiner Existenz (76).

Die Ordnung habe zwei Ziele, auf der Ebene der Zeit und der des Seins.
Sie sichere Wiederholung des Gleichen, damit die Berechenbarkeit des

menschlichen Verhaltens, und gewähre die Rechtssicherheit. Damit werde
im Universum der Kultur die Wiederkehr erzwungen, welche im Kosmos
der Natur durch die Naturgesetze verbürgt wird (78/9). Überdies sei die
Rechtsordnung die «Ortung der Sozialgestalten... im Sinne... der Eigentlichkeit

ihres Seins: der ihnen zukommenden Rechtswahrheit: der Gerechtigkeit»,

63 Welcher jedoch in dieser zusammenfassenden Formel mißverstanden erscheint.
64 Vom Sinn menschlicher Ordnung, S. 71. Die im Text folgenden Seitenangaben

beziehen sich auf dieses Werk.

181



unter Hinweis auf die auch von Heidegger65 erörterte 20. These von Leibnitz
über die Metaphysik: «iustitia nihil aliud est quam ordo seu perfectio circa
mentes» (79/80). Das Werden der Ordnung aber ist «In-die-Entsprechung-
Bringen des Selbstseins im Aissein» (80). «Dies fordert... den ,Entwurf'
unseres Daseins-in-der-Welt nicht aus der Subjektivität unseres Selbstseins
und der ,Willkür' seiner Neigungen', sondern aus der Besinnung auf die
Objektivität des Aisseins im ,Willen' zur ,Pflicht': jener ,Forderung des

Tages', der wir mit aller Objektivation unserer Individualentfaltung in den
Sozialgestalten der mitmenschlichen Welt unterworfen sind» (81).

In jeder Entscheidungssituation heiße es deshalb vorerst prüfen, als was
sie mich angeht, in welcher Rolle sie mich trifft. Dann ist zu erwägen, wie
stark mich diese Rolle persönlich berührt. Denn der Persönlichkeitsbezug
der einzelnen Rollen ist grundverschieden und reicht von der völlig
unpersönlichen Rolle, etwa als Verkehrsteilnehmer, oder der überpersönlichen
Rolle, wie der des Richters, zu den mehr oder weniger stark persönlich
gefärbten mitmenschlichen Beziehungen. Deshalb sei die Frage nach der
richtigen Distanz, wie Gerhart Husserl das Problem faßt66, wesentlich (82/3).
Die in der Lebenslage betroffene Lebensgestalt gebe «das Maß ,richtiger'
Entscheidung und zugleich der ,richtigen Distanz' in dieser Entscheidung
zwischen Subjektivität und Objektivität» (84).

Zu einer eigentlichen Entscheidung komme es jedoch nur, wenn eine
Situation den Menschen in mehreren Rollen anspricht. Den Maßstab, um
«das Maß dieser ,richtigen Objektivität' zum entsprechenden Andern'
und zu den ,übrigen' Andern zu finden» (85), vermittelt einmal die
«Besinnung auf die Forderung der eigenen Rolle» in der Form des kategorischen
Imperativs und «auf den Anspruch der fremden Rolle an uns» nach der
goldenen Regel: «Was Ihr wollt, daß Euch die Leute tun, also tuet auch
ihnen» (86/7). Die Forderung des kategorischen Imperatives, welche Mai-
hofer, etwas unangemessen in die Kurzformel «Werde allgemein» zwingt,
meine nicht einen abstrakten Jedermann, sondern den konkreten Jemand,
wie er in der bestimmten Entscheidungssituation als Vater, Gatte, Arzt,
Richter, Bürger oder Nachbar aufgerufen sei.

Was sich in der Rechtsphilosophie von Maihofer vollzieht, das ist, etwas
emphatisch ausgesagt, der Ausbruch des lange zurückgehaltenen Normativen

in der Existenzphilosophie. Zwar war schon früher gefragt worden,
ob die von Heidegger in der Beschreibung der Sozialwelt so entscheidend
verwendete «Eigentlichkeit» im Grunde nicht ein verstecktes normatives
Element sei. Auch die Ableitung der Schuld in «Sein und Zeit»67 scheint
nur verständlich und begründet, wenn ein in allem Ursprung des Seins

angelegter normativer Zug vorausgesetzt wird, dessen Verfehlen erst diese
Schuld begründen kann. Oder Heidegger kehre auch hier an die Ursprünge

65 Heidegger, Nietzsches Wort «Gott ist tot», in Holzwege, 2. Auflage, Frankfurt

a. M. 1950, S. 226f.
66 Recht und Zeit, im Aufsatz Objektivität im Recht, bes. S. 102 f.
67 Op. cit. S. 283, wo die Voraussetzung eines Sollens oder eines Gesetzes

ausdrücklich abgelehnt wird.

182



zurück, sei es, daß er einen mit seiner sonstigen Lehre unvereinbaren Rest
der Lehre von der Erbschuld weiterträgt, sei es, daß er hinter die griechische
Aufklärung zurückgeht und eine von Entscheidung und Freiheit völlig
gelöste, schicksalhafte Schuld meint. Mit dieser Lehre wären dann wiederum
die in der Schrift «Vom Wesen des Grundes» geäußerten Ansichten über
die gründende Funktion der menschlichen Freiheit nicht leicht zu
vereinbaren68. Anderseits spricht Heidegger am Schluß der «Einführung in die
Metaphysik» ausdrücklich vom Sollen und sucht ihm seine Stelle im Sein
anzuweisen69.

Es steht mir nicht zu, an Maihofer Kritik zu üben, insofern er den Hei-
deggerschen Ansatz des Philosophierens mitübernimmt und damit auch der
für die gesamte Philosophie von Heidegger und seiner Nachfolger
grundlegenden Lehre von dem im menschlichen Sein eingeschlossenen unmittelbaren

Seinsverständnis folgt. Ob ein solcher Zugriff des Denkens auf das
Sein überhaupt möglich ist, mögen Berufenere entscheiden. Ebensowenig
maße ich mir kritische Erörterungen des ebenfalls grundlegenden Satzes

von Heidegger an, welcher sich als implizite Definition seines Philosophierens
in der «Einführung in die Metaphysik» findet: «Im Wort, in der Sprache
werden und sind erst die Dinge70.» Oder die letzte dieser Vorfragen, ob
Maihofer mit seiner Philosophie des Aissein nicht vom eigentlichen Anliegen
der Existenzphilosophie abfiel71 und damit die eigentliche Schärfe des

ursprünglichen Existenzdenkens und seinen verführerischen Zauber verlor.
Das sind alles nur kritische Vorfragen, welche ich höchstens aufzuwerfen
zuständig bin. Angemerkt sei nur noch, daß schon der von Maihofer nicht
erwähnte Karl Löwith mit Rückgriff auf Ludwig Feuerbach - aber wiederum
nicht auf den von Maihofer herangezogenen Epiktet - die mitmenschlichen
Rollen als wesentliches Strukturelement des Miteinanderseins ansah72.

Wenn davon gesprochen wurde, daß bei Maihofer das Normative
aufbreche, so muß gleich beigefügt werden, es scheint mir wenigstens so, wie
wenn sich eine andere Deutung kaum vertreten lasse. Dies obgleich
Maihofer etwas zu häufig entscheidende Aussagen in Gänsefüßchen setzt und
in einer Mehrdeutigkeit beläßt. Dies gilt gerade von der Aussage über die
Pflicht und die Forderung des Tages, welche Ausdrücke beide derart
eingeklammert stehen. Anderseits trat Maihofer wenigstens einmal kurz auf
die Problematik von Sein und Sollen ein73 und spricht vom Sollen als
Vorausentwurf des Seins selbst, als Entwurf oder Vorzeichnung zukünftiger Eigentlichkeit

des Seins. Darauf wird noch kurz zurückzukommen sein.

Zur Kritik fordert heraus die Bedeutung, welche die Sozialgestalten als

Rollen und Norm erhalten. Gewiß lassen sich solche teils in sozusagen allen,
teils in nur bestimmt entwickelten menschlichen Gemeinschaften vorkom-

68 Op. cit. S. 101 ff.
69 Op. cit. S. 149f.
70 Op. cit. S. 11.
71 So auch Johannes Thyssen, Zur Rechtsphilosophie des Ais-Seins, Archiv für

Rechts- und Sozialphilosophie, 43 1957, S. 96.
73 Löwith, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, München 1928.
73 Recht und Sein, S. 122, Anm. 121.

183



mende soziale Entsprechungen aufweisen. Allein sind sie so ursprünglich
und richtunggebend, wie Maihofer annimmt? Insoweit sie mehr aussagen,
als die ganz allgemeine Struktur des Menschseins als ständige Auseinandersetzung

mit andern Menschen anzuzeigen? Ich bezweifle es. Und zwar
deshalb, weil das, was diesen Rollen die eigentliche formende und tragende
Kraft in einer Gemeinschaft gibt, mithin die Möglichkeit nach ihnen zu
beurteilen begründet, man habe sich als Vater, als Nachbar, als Richter
entsprechend verhalten, was diese Aussage wirklich trägt, ist der solchen
Rollen auf dem jeweiligen Zustand der geschichtlichen Entwicklung
zukommende Sinn. Diese Kritik wird einem vielleicht erst deutlich, wenn
man in der Sozial- und Rechtsgeschichte weit zurückdenkt und sich
erinnert, in wievielerlei Gestalt sogar die uns scheinbar unverrückbar fest

geprägten natürlichen Rollen eines Vaters oder der Mutter in den
Ursprüngen auftreten. In einer streng mutterrechtlich durchgebildeten
Gemeinschaft fehlt der Vater und an seine Stelle tritt zuweilen der Muttersbruder.

Zweifellos sind die übrigen, die nicht natürlichen Rollen, ganz
entschieden Abbild und Ausdruck der jeweiligen geschichtlichen Entwicklung.

Der Naturalwirtschaft fehlt die heute überragende Bedeutung der
Beziehung Käufer-Verkäufer. Deshalb scheint mir, daß diese Rollen sozial
maßgebende Faktoren erst sein können, wenn eine bestimmte soziale Stufe
erreicht wurde, in der diese Rolle überhaupt erst auftrat und dann gerade
durch das Recht geprägt wurde. Deshalb können die Rollen nicht als dem
Recht Vorausgehendes und der Natur der Sache Entsprechendes ihrerseits
Maßstab für die Richtigkeit des Rechtes sein. Ganz abgesehen davon, daß
die Rede von der Natur der Sache nur allzu häufig eine unbemerkt
ausgesprochene, anerkennende Wertung verdeckt, was Günter Stratenwerth
kürzlich in Erinnerung rief74.

Eine andere Frage ist, ob eine positive Rechtsordnung mit ihren
begrenzten Möglichkeiten sozialer Wirksamkeit sich allzu weit von den in
einer bestimmten Zeit vorherrschenden Ansichten über die Formung der
mitmenschlichen Beziehungen entfernen kann oder auch nur entfernen soll.
Ubernimmt das positive Recht jedoch solche bereits entwickelte soziale
Formen als Rechtsformen, so wandelt es sie durch diese ausdrückliche oder
stillschweigende Anerkennung zu eigenen Rechtswerten um. Deshalb ließe
sich von dem Versuch Maihofers, aus den sozialen Rollen Vorbilder der
Rechtssetzung werden zu lassen, etwas grob ausgedrückt sagen, es handle
sich um zu Maßstäben hypostasierte Rechtssoziologie. Ähnlich tönt auch
die von Erik Wolf an Maihofer geübte Kritik, das Ich nehme das Du in
der Rolle nicht ganz ernst, weil dies soziologisch gedacht sei75. Ferner ist
zu bemerken, daß die normative Bedeutung der Rolle versagt, wenn die

74 Das rechtsphilosophische Problem der «Natur der Sache», Reihe Recht und
Staat, Heft 204; Tübingen 1957; ebenso Hans J. Wolff, Rechtsgrundsätze und
verfassungsgestaltende Grundentscheidungen als Rechtsquellen; in Forschungen
und Berichte aus dem öffentlichen Recht (Gedächtnisschrift für Walter Jellinek),
München 1955, S. 46/7.

75 Recht des Nächsten. Ein rechtstheologischer Entwurf, Frankfurt a. M. 1958,
Anmerkung zu S. 20 auf S. 53.

184



Ansprüche mehrerer Rollen an den gleichen Rollenträger gegeneinander
abgewogen werden müssen.

Ich möchte nicht verfehlen, darauf hinzuweisen, daß Maihofer einen
von ihm nicht genannten Vorgänger in der Lehre der möglichen normativen
Bedeutung mitmenschlicher Rollen besitzt. Dies erwog schon Hans Kunz
in seinem Aufsatz «Zur Psychologie und Psychopathologie der mitmenschlichen

Rollen»76. Doch wie behutsam ging Kunz dabei vor77, indem er den
normativen Charakter dieser mitmenschlichen Rollen mit ihrem
uneigenständigen, relationalen Sein als existentielle Seinsmöglichkeiten in der
Notwendigkeit ihrer Selbstsicherung begründete, deren sie infolge ihres
schwebenden, verletzlichen Charakters bedürften. Und der dabei noch offen ließ,
inwieweit die Rollen in concreto überhaupt normativ maßgebend sein
könnten.

Ferner ist noch kritisch anzumerken, ob nicht bei Maihofer, allerdings
weniger stark ausgeprägt als bei Fechner, in der Vorstellung eines dem
Recht vorausgehenden Entsprechungsgefüges der sozialen Rollen der
Gedanke einer prästabilisierten, alles durchwaltenden Ordnung mitspielt. Ein
Gedanke, welcher für uns Heutige besonders anziehend wirkt, weil wir uns
der Unsicherheit aller sozialen Beziehungen in einer Stromschnelle der
Geschichte nur allzu deutlich bewußt sind.

Was die von Maihofer als grundlegend angesehene Seinsarten des Selbst-
und Aisseins betrifft, so erscheinen sie mir als der in die Sprache der
Existenzphilosophie übertragene Ausdruck zweier grundverschiedener Gedanken:
Einmal als Ausdruck des Ausschnittcharakters aller menschlicher Erfahrung,
welcher auch für die Erfahrung zwischenmenschlicher Beziehungen gilt;
zum andern als Ausdruck der Spannung zwischen dem Einzelnen und der
Gemeinschaft, welche jedoch keine Seinsgegebenheit, sondern eine
grundlegende Aufgabe rechtlicher Regelung anzeigt. Die wichtige Frage der
persönlichen Färbung der sozialen Rollen'8 hängt mit dem grundlegend
unpersönlichen Charakter des Rechtes überhaupt zusammen, welche Eigenart

wiederum durch die Eigenschaft des Rechtes als einer organisierten
Sozialordnung bedingt ist. Einer solchen Sozialordnung ist, wie Gerhart
Husserl richtig sah, der unbeteiligte Dritte als Vermittler, Schiedsrichter,
Richter und schließlich Gesetzgeber eigentümlich79.

So erweist sich der Versuch von Maihofer zwar als in sich geschlossen
und scharfsinnig, doch ohne die existenzphilosophische Behandlung
rechtsphilosophischer Fragen von ihrer eigentümlichen Problematik zu befreien.
Es ist nicht zu umgehen, die grundlegende Vorfrage aufzuwerfen, ob das

'6 Psyche 2, S. 551.

" Op. cit. S. 584f. Vergleiche die Weiterführung dieser Gedanken in «Zur
Frage nach dem Wesen der Norm», Psyche 8, S. 241, 321, bes. 245, 360 mit dem
Begriff der «menschlichen Seinsmöglichkeiten».

78 Heinrich Henkel, Recht und Individualität, Berlin 1958, S. 10, betont die
Bedeutung der erheblich verschiedenen persönlichen «Haft-Tiefe» sozialer
Beziehungen.

79 Schon in Recht und Welt 128; bes. Recht und Zeit, Objektivität im Recht.
Beitrag zu einer transzendentalen Logik des Rechts.

185



Recht als Seiendes mit einer ihm eigenen Seinsart überhaupt erfaßt werden
kann, eine Frage, welche schon an jede Phänomenologie des Rechts zu
richten ist80. Anders gesagt, ob diese Seinsweise des Rechts nicht eben das

Sollen ist, weil das Recht - wie die Ethik - im Gegensatz zum vergangen-
heitsbezogenen Erkennen81 das in die Zukunft gerichtete Handeln des

Menschen anspricht, ein erwünschtes Verhalten umschreibt, zum Vorziehen
der Werte anleitet und soziale Konflikte zu lösen ermöglicht. Entscheidend
ist m. E., daß in das wie auch immer begründete und umschriebene Sein
des Menschen ganz ursprünglich und ausdrücklich das Normative eingesenkt

wird. Wird es dort ausgelassen, so liegt ein Beispiel mehr dafür vor,
daß mit Zuknöpfen nicht zu Rande kommt, wer den ersten Knopf verfehlt.
Das Normative als menschlichem Sein eigentümlich wird sich dann aber,

par la force des choses, irgendwo bemerkbar machen, doch nicht ausdrücklich

und bewußt erfaßt, sondern unausgesprochen, an der falschen Stelle
und störend.

Vielleicht gelingt eine Begründung des Normativen, wenn menschliches
Sein als gegeben angesehen und das Leben zu führen damit zur Aufgabe
wird. Diese Aufgabe zu lösen sind dem Menschen nicht feste Bahnen
vorgezeichnet, sondern es eignet ihm eine, wenn auch begrenzte Freiheit. So

aufgefaßt erhält die menschliche Existenz als Aufgabe einen grundlegenden
Forderungscharakter82. Das ist gar nichts Neues und steht, wenigstens
angedeutet, schon in dem von Plato überlieferten Mythus, in welchem
Protagoras erzählt, wie Zeus den in ihrer biologischen Ausstattung zu kurz
gekommenen Menschen Scham und Recht verleiht83.

Das Recht erweist sich, so gesehen, als eine bestimmte Art und Weise,
diese Forderung zu erfüllen: das Recht regelt die gewaltfreie, friedliche und
unpersönliche Auseinandersetzung der Menschen miteinander. Deshalb
bedarf das Recht der sozialen Macht und einer bestimmten Organisation
dieser Macht84. Das Recht ist nichts Natürliches, nicht einmal in Gänse-

80 Siehe auch die kritischen Bemerkungen von Kunz, Zur Frage nach dem
Wesen der Norm, S. 360, über die in der Regel dem Sollen des Rechts entgegengesetzten

Seinsbegriffe.
81 Dazu Kunz, Über den Sinn und die Grenzen des psychologischen Erkennens,

Stuttgart 1957, S. 57, 67.
82 Ähnlich gelegentlich aus Jaspers; so «Vom Ursprung und Ziel der Geschichte»,

S. 66, wo es vom Menschen heißt: «Sein eigenes Wesen erfährt er als ein Sollen.»
83 Um Mißverständnisse auszuschließen, sei ausdrücklich gesagt, daß der Hinweis

auf diesen Mythus nicht Übernahme der biologischen Begründung des
Normativen, gewissermaßen als Ersatz eines fehlenden Lebenswerkzeuges bedeutet.
Das Sollen hängt wesensmäßig mit der menschlichen Freiheit zusammen. Es steht
nicht biologisch im Dienst des Seins, sondern schließt Freiheit vom Sein weg ein.
Rückgriff auf die philosophische Anthropologie insbesondere der menschlichen
Freiheit, zur Begründung des Rechts und des Strafrechts bei Würtenberger op. cit.
S. 22; Richard Lange, Grundfragen der deutschen Strafrechtsreform, Schweiz.
Zeitschrift für Strafrecht 70 1955 390; Hans-Heinrich Jescheck, Das Menschenbild

unserer Zeit und die Strafrechtsreform, Reihe Recht und Staat 198/9,
Tübingen 1957, 15.

84 Dazu neuestens Hans Barth, Die Idee der Ordnung. Beiträge zu einer
politischen Philosophie; Erlenbach-Zürich u. Stuttgart 1958.

186



füßchen. Sondern Recht gilt, insofern sich eine Gemeinschaft von Menschen
ausdrücklich oder stillschweigend, durch Anerkennung oder «servitude
volontaire», zu einer Rechtsgemeinschaft einte. In diesem Sachverhalt
liegt der richtige Kern aller Theorien vom Staatsvertrag, entsprechend dem
allem menschlichen Verhalten eignenden Einschlag von Willensmäßigem85.
Der Entscheid für eine Rechtsordnung überhaupt oder eine bestimmte
Form dieser Ordnung ist ein Gewissensentscheid des Einzelnen86.

Wenn wir aus der Lehre der Existenzphilosophie die Folgerung ziehen,
daß es auf den tätigen Einsatz der Rechtsgenossen für ihre Rechtsordnung
ankommt, daß, wie Heraklit es im 44. Fragment aussprach, das Volk für
sein Gesetz kämpfen muß wie für seine Stadtmauer, dann hat diese
Philosophie einen nicht unwichtigen Beitrag zur Sozialphilosophie geleistet. An
uns ist es dann, darauf zu achten, daß nicht die Notwendigkeit, überhaupt
zu entscheiden, übersehen läßt zu bedenken, wie entschieden wird.

Dem Vorwurf, den Inhalt des Entscheides zu wenig beachtet zu haben,
entgeht auch Wilhelm Weischedels Vortrag «Recht und Ethik» nicht.
Weischedel führt aus, der ethische und rechtliche Skeptizismus sei

überwunden, wenn der Mensch auf «die ungewisse Gewißheit des Gewissens»
verwiesen werde und die «ständige verantwortliche Suche nach dem
Gültigen als die einzige Weise betrachtet» wird, in der der Mensch als endliches
Wesen sich zur Wahrheit verhalten kann87. Wie Thyssen in seiner Kritik
von Jaspers hervorhob, ist es eben eines, die von mir errungene Entscheidung
zu erfahren, als die mir nach bestem Wissen und Gewissen einsehbare Norm,
welcher ich folge, weil mir diese Einsicht als Ausdruck von etwas allgemein
Verbindlichem gilt, oder ob ich dieser Einsicht folge, weil ich mich zu ihr
entschied88. Deshalb könnte das späte Bekenntnis Radbruchs zum
Existentialismus ein Mißverständnis sein. Nur wenn das im Sein des Menschen
ursprünglich eingeschlossene allgemein Fordernde vorausgesetzt wird, ist
überhaupt eine auf diese Grundforderung bezogene gemeinsame Verantwortung
und eine intersubjektive, sachlich gemeinte Auseinandersetzung über Fragen
der Sozialordnung möglich, ohne daß sich die Rechtsordnung in einen
Inbegriff reiner Zweckmäßigkeitsregeln verwandelt, eine Wandlung, welche
unserer Zeit droht, wenn sie den Menschen nur als Anhängsel der zweckmäßig

funktionierenden Maschinenwelt versteht89.

Auch an dieser Stelle setzte die Kritik an der Existenzphilosophie bereits
ein. Es war wiederum Bollnow, welcher davon sprach, ein entschlossener

85 Dazu vor allem Wilhelm Keller, Psychologie und Philosophie des Wollens,
München-Basel 1954, S. 24/5, 295ff.

86 Hans Barth, Staat und Gewissen im Zeitalter des Säkularismus, Festschrift
f. Helmuth Pleßner, Göttingen 1957 210/1.

87 Op. cit. 36.
88 Thyssen, Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 41 1954/5 10.
89 Oder die Rechtssetzung nur als Funktion aufeinanderprallender Interessen

oder als rein zweckmäßige Daseinsvorsorge betrachtet ; dazu neuestens Hans Huber,
Staat und Verbände, Reihe Recht und Staat 218, Tübingen 1958, mit dem Hinweis

auf die Gefahr, daß eine vom Staat nicht kontrollierte Machtausübung sich
durchsetzt, bes. S. 27/8.

187



Einsatz an sich sei ohne Wert, sondern berge die Gefahr leeren Abenteurertums

und der spielerischen Freude an der Sensation. Dieser Einsatz sei auf
die Dauer nur dann echt und verantwortlich, «wenn er von einem bestimmten

inhaltlichen Glauben getragen sei90.» Ich möchte beifügen, und wenn
nicht der Inhalt des Entscheides vernünftig überlegt wird. Vernünftig soll
aber nicht mißverstanden werden nur als allgemeinen Regeln folgend,
sondern - dies mag eine existentielle Auflockerung sein - eine dem
Mitmenschen zugewandte, auf den Andern hörende Haltung, eine ruhig
gestimmte Einstellung bedeuten, welche auch zu verzichten bereit ist91, damit
die Allen gestellte Aufgabe, in gemeinsamer Auseinandersetzung das Leben
zu bestehen, erfüllt werden kann.

90 Existenzphilosophie S. 130.
91 Ähnlich Barth, Staat und Gewissen im Zeitalter der Säkularisation, S. 206,

der als Voraussetzung der Ordnung Loyalität nennt, «als Bereitschaft, auch einen
möglicherweise gegen den eigenen Willen ausfallenden Entscheid zu akzeptieren».

188


	Existenzphilosophie und Rechtsphilosophie : kritischer Bericht über einige Neuerscheinungen

