
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: Die Sozialphilosophie in der Gegenwart

Autor: Ryffel, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sozialphilosophie in der Gegenwart1

von Hans Ryffel

Die Situation der heutigen Sozialphilosophie, in die ich die Rechtsund

Staatsphilosophie, d.i. die politische Philosophie, mit einschließe,
ist so komplex, daß eine kurze Orientierung beinahe unmöglich
erscheint. Ich muß mich darauf beschränken, ein paar Orientierungspunkte

herauszugreifen, mit dem Eingeständnis, daß es sich um eine

profilierende Auswahl und Vereinfachung handelt, die durch eigene

Stellungnahmen bedingt ist und von herausfordernden Akzenten
nicht frei sein kann. Mein Versuch, das Feld heutiger Sozialphilosophie

ein wenig abzustecken, dient denn auch nicht so sehr einer
summarischen Inventarisierung, als vielmehr der Kennzeichnung der

heutigen Problemlage und der Angabe der Richtung, in der sich

heutige Bemühungen im Bereich der Sozialphilosophie bewegen
sollten.

I.
Das Zurücktreten der sozialen und politischen Problematik

in der Philosophie der Gegenwart

(1) Die Philosophie der Gegenwart führt im allgemeinen nicht zu
einer Sozialphilosophie und im besonderen nicht zu einer politischen
Philosophie, in auffallendem Gegensatz zur philosophischen Tradition

seit den Griechen bis ins 19. Jahrhundert. Man ist versucht, von
einem Rückzug in die private Sphäre und einer apolitischen
Einstellung zu sprechen. Namentlich fehlt es an einer politischen
Philosophie, welche die westliche «Massendemokratie» der modernen

Industriegesellschaft von den Gründen her denken und ihre verbindliche

Gestalt für die Zukunft entwerfen würde, ähnlich wie frühere

1 Leicht gekürzter Text eines Vortrages am Symposion der Schweizerischen

Philosophischen Gesellschaft vom 23./24. Februar 1958, mit einigen
bibliographischen Hinweisen, insbesondere auch auf Arbeiten des
Schreibenden, welche die hier vorgetragene Auffassung näher begründen und
weiterführende Literaturangaben enthalten.

149



Philosophen bis ins 19. Jahrhundert die Gesellschaft und den Staat
ihrer Zeit im Rückgang auf die Fundamente dachten und deren

künftige Gestalt zeichneten. Der vermutlich für eine unabsehbare
Zeit einzig in Betracht fallenden politischen Existenzform der «Mas ¬

sendemokratie», deren mögliche Tiefe erst noch auszuarbeiten ist,
wird gegenteils im bloßen Vorbeigehen und mit verächtlichem
Seitenblick die Dignität abgesprochen. Sozialphilosophische und
politisch-philosophische Probleme werden beiseite gelassen oder
höchstens in kultur- und geschichtsphilosophischen Zusammenhängen

abgehandelt, ohne sie in eigener Fragerichtung auszuarbeiten,
oder sie werden gar von vornherein den Sozialwissenschaften

überantwortet, weil sich die Philosophie auf Wissenschaftskritik, Methodologie

und Sprachanalyse beschränkt. Für die Dei minorum gentium
und die gängige Universitätsphilosophie dürfte das Lehrbuch der

Philosophie von Johannes Hessen (München und Basel, 1947-1950)
in weitem Umfang recht bezeichnend sein. Hier fehlt nicht nur die
Rechts- und Staatsphilosophie als eigenständige philosophische
Fragerichtung, sondern die soziale und politische Problematik wird selbst

bei der kurzen Erörterung der «Gerechtigkeit» im Rahmen der sog.
«Wertlehre» nicht eigentliches Thema.

Dieses vorläufige Gesamturteil bedarf einiger Einschränkungen
und Verdeutlichungen.

(2) Zunächst ist einzuräumen, daß zwei bedeutsame und praktisch
wirksame Richtungen, in Übereinstimmung mit der Tradition, die
soziale und politische Problematik als zentrale Thematik behandeln,
wenn auch mit sehr verschiedener Betonung und in völlig verschiedenem

Gesamtzusammenhang: einerseits die zeitgenössische katholische

Philosophie, insbesondere in der Form des Thomismus, und
anderseits der Marxismus, beides Richtungen, die sich bezeichnenderweise

als Weiterführung oder Fortbildung klassischer Philosopheme
viel enger an die Tradition anschließen als alle übrigen philosophischen

Gegenwartsströmungen. Ohne den inneren Wert dieser zwei

Richtungen auf eine Stufe stellen zu wollen, darf festgehalten werden,
daß die historische Wirksamkeit beider mit der Existenz historischer,
durch hochintegrierte Institutionen gestützter Mächte, der
katholischen Kirche und der kommunistischen Staaten, aufs engste
verknüpft ist. Die katholische Sozialphilosophie wäre heute daraufhin
zu befragen, ob sie trotz ihrer bewundernswerten Anpassungsfähigkeit

durch die Jahrhunderte hindurch der heutigen Welt-Situation

150



gewachsen sei. Namentlich ist diese Frage an den (zuweilen zwar
verklausulierten) Wertabsolutismus der katholischen Philosophie zu
richten, der wie jeder Wertabsolutismus gerade heute fragwürdig ist
und entweder ein Blankett (eine Leerformel) darstellt oder Relatives
als absolut in Anspruch nimmt. Dazu kommt die letztlich theologische

und deshalb intersubjektiv unverbindliche Fundierung, auf
die das katholische Naturrecht nicht verzichten kann, weil (wie
schon Franz Suarez wußte) die naturrechtliche lex indicans zugleich
lex praecipiens ist, d. h. : das Naturrecht ist nicht nur Wesensordnung,
sondern zugleich damit übereinstimmendes Gebot Gottes. - Der
Marxismus ist in seiner praktisch wirksamen Form Pseudophilosophie,
die wir als integrierendes Moment der kommunistischen Staatenwelt

zwar nicht ernst genug, als Philosophie aber nicht leicht genug nehmen

können. Das eigentlich philosophische Motiv des jungen Marx,
seinen vielleicht immer noch zukunftsträchtigen Humanismus, der
die innere Leere bürgerlicher Freiheit substanziell erfüllen und den

in der beginnenden industriellen Arbeitswelt von sich selbst entfremdeten

Menschen seinem Wesen zurückgeben wollte, wurde schon
bei Marx selber mehr und mehr zugedeckt. In der Ausgestaltung des

Marxismus zur politischen Ideologie bei Lenin, Stalin und ihren
Gefolgsleuten ist dieses Motiv erst recht abhanden gekommen.
Weiterbildungen des Marxismus, die fruchtbare Gespräche erlauben
würden, setzen einen radikalen «Revisionismus» voraus, d.i. eine

Entdogmatisierung und einen Rückgang auf das verschüttete
humanistische Motiv.

(3) Abgesehen von diesen zwei besonderen Phänomenen innerhalb
der heutigen Sozialphilosophie soll des weitern nicht übersehen werden,

daß vereinzelt beachtliche Beiträge sozialphilosophischen
Charakters zu verzeichnen sind. Ich erwähne nur die Versuche, das

Wesen des Sozialen im Rahmen geschichts- und kulturphilosophischer

Untersuchungen zu klären, z.B. bei Nicolai Hartmann, Eduard
Spranger und Theodor Litt. Hier wurde vor allem die Hypostasierung
des Sozialen abgewehrt und die gegenseitige Verschränkung von
Individuum und Kollektiv aufgewiesen, was freilich auch die Soziologie

der letzten Jahrzehnte tat. Ferner sei das schon bald 25 Jahre
zurückliegende Buch von Kurt Schilling über den «Staat» (München
1935) hier ausdrücklich genannt, in dem ich einen der wichtigsten
Beiträge der Gegenwart zu einer wirklich systematischen Rechts- und
Staatsphilosophie von philosophischer Seite erblicken möchte. Schließ-

151



lieh erwähne ich Carl August Emge, Jurist und Philosoph zugleich,
der wie heute nur wenige die normative Problematik des Rechts neuerdings

in den Gesamtzusammenhang einer umfassenden Philosophie
der Praxis zu stellen vermag und trotz seinem immer noch
neukantianischen Ausgangspunkt sichtlich hervorragt2. Aufdie
philosophischanthropologischen Ansätze, die weiter führen und denen vielleicht
eine noch unabsehbare Zukunft gehört, ist unten in anderem
Zusammenhang einzugehen (II, 6).

(4) Läßt man gelten, daß die Existenzphilosophie aller Schattierungen

für unsere Lage im westlichen Kontinentaleuropa weitgehend
kennzeichnend bleibt, selbst wenn man darin eine Verfallserscheinung
oder ein Zeichen für den Niedergang der Philosophie im ganzen
erblicken möchte, so bestätigt gerade dieser Umstand unser Gesamt-
urteil. Denn die Existenzphilosophie widersetzt sich in ihren
ursprünglichen und innersten Motiven einer Fortführung in die soziale
und politische Problematik, worauf hier freilich nicht näher

eingegangen werden kann3. Lediglich Sartre könnte man zubilligen,
daß er von vornherein die Existenz für das Soziale und Politische zu
öffnen vermöge. Weil sich der Mensch aus der Leere oder (wie wir
auch sagen können) unbestimmten Fülle heraus verwirklicht, weil er
als ein Nichts, d.h. als nicht-vorbestimmtes und insofern als freies
Wesen handelt und sich mit den andern als ebensolchen Wesen

auseinandersetzt, kann er primär als soziales Wesen in Anspruch
genommen werden. Mit andern Worten : Es gibt hier kein eigentliches
Selbstsein mehr, das den Weg in die Sozialität versperren würde.
So wird ein Aufbruch des Menschen in eine unbestimmte und von
ihm erst zu bestimmende Zukunft möglich.

2 Vgl. jetzt insbes.: Einführung in die Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M.
und Wien 1955. Dazu meine Besprechung: Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie, Bd. XLIV (1958), 73 ff.

3 Vgl. meine Abhandlung: Der Wertpluralismus unserer Zeit als
philosophisches Problem, Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Bd. XLII
(1956), 507 ff. - Zu Werner Maihofers Versuch, auf dem Boden Heideggers
eine Rechtsphilosophie zu entwickeln, vgl. Johannes Thyssen, a.a.O., Bd.
XLIII (1957), 87ff.; ferner meine Besprechung von Maihofer, Vom Sinn
menschlicher Ordnung, 1956, in Zeitschrift für Schweiz. Recht, Bd 77. (1958),
310 fT. - Hinsichtlich der besonderen Stellung von Karl Jaspers sei auf meine
Besprechung seines Werkes « Die Atombombe und die Zukunft des Menschen»,
München 1958, auf S. 198ff. dieses Jahrbuchbandes verwiesen.

152



(5) Daß die Behandlung der sozialen und politischen Problematik
im Bereich der Philosophie in der skizzierten Weise zurücktritt, ist
auf den ersten Blick um so befremdlicher, als heute im sozialen und
politischen Bereich tiefgreifende und entscheidende Entwicklungen
im Gange sind, auf die wir hier im einzelnen nicht eingehen können.
Daß für die Philosophie dies alles zurücktritt, könnte als Anzeichen
für ihre ohnehin beklagte Ohnmacht in unserer Zeit betrachtet werden,

ist aber zu einem erheblichen Teil in der Sache selber begründet.
Die geistige Durchdringung der hochkomplexen sozialen und
politischen Tatbestände bedarf nämlich zunächst der rational-empirischen

Analyse, wie sie nur im Rahmen spezialisierter Einzelwissenschaften,

d.i. der Sozialwissenschaften, geleistet werden kann und in
den letzten Jahrzehnten in nicht unerheblichem Umfang auch wirklich

geleistet worden ist. Selbst ein bei letzten Gründen ansetzendes

Denken des Sozialen und Politischen in seiner gegenwärtigen Form
kann einer solchen Analyse nicht entraten. Und einem allfälligen
Entwurf sozialer und politischer Formen unserer Zeit muß diese

Analyse erst recht vorausgehen.
Legitimitätsgründe und letzte Zielsetzungen z.B. der heutigen

Demokratie können nicht ausgearbeitet werden ohne Kenntnis der
politischen Wirklichkeit und ohne Einsicht in die verwickelten realen

Zusammenhänge. Humane Formen der modernen Demokratie hängen

entscheidend von den Bedingungen ihres praktischen Funktionierens

ab! So kann es sich ergeben, daß heutige Auseinandersetzungen

um soziale und politische Grundfragen bei aller scheinbaren

philosophischen Tiefe schlicht an der Wirklichkeit vorbeigehen und
im schlechten Sinn akademisch bleiben. Es dürfte auf den angeführten

Umstand zurückzuführen sein, daß sich heutige Philosophen mit
der sozialen und politischen Problematik nicht ungern im Gewand
historischer Untersuchungen befassen, mit denen sehr allgemeine und

vage und darum unverbindliche Folgerungen für die Gegenwart
verbunden sind. Die mir bekannten besten Werke über das sog. Naturrecht

aus den letzten Jahren (John Wild, Plato's Modern Enemies
and the Theory of Natural Law, Chicago 1953, und Leo Strauß,
Natural Right and History, Chicago 1953) verfahren nicht zufällig
ideengeschichtlich. Die allzu sehr der Tradition der Sozialphilosophie
und politischen Philosophie verhafteten Philosophen finden sich, wie
zu erwarten, nicht so leicht in die moderne Situation. Ein Beispiel
dafür sind die Kontroversen um das im Jahre 1945 in erster Auflage

153



in England erschienene vielbeachtete Buch von Karl R. Popper,
The Open Society and its Enemies. Die scharfe Kritik Poppers an
Piatos Staatsphilosophie schießt sicher in mancher Hinsicht über
das Ziel hinaus, weshalb John Wild und seinen Schülern, insoweit sie

Plato in Schutz nehmen, Recht zu geben ist. Popper verfügt aber
über eine weit tiefere Einsicht als seine Kritiker in die Gegebenheiten
unserer heutigen Gesellschaft, die unter den Bedingungen des

Westens richtigerweise doch wohl nur als «offene Gesellschaft» in seinem
Sinne begriffen werden kann. Seine Kritiker dagegen, die Piatos
Staatsidee für unsere Zeit fruchtbar machen möchten, gelangen
über vage oder mißverständliche Postulate nicht hinaus. In den

sozialphilosophischen und politischen Entwürfen der großen
Philosophen der Vergangenheit sind zwar zahlreiche Einsichten in die
wirklichen Zusammenhänge enthalten; diese Einsichten beziehen
sich aber auf die Wirklichkeit jener Zeiten und sind zudem fast
unlöslich mit wertungsmäßigen Stellungnahmen verknüpft, weshalb sie

auch bei bester Absicht nur in sehr vermittelter Weise auf unsere
Gegenwart angewandt werden können.

II.
Der Vorstoß der Sozialwissenschaften in die Philosophie

(1) Vergegenwärtigen wir uns, wie sich die Sozialwissenschaften,
die legitimerweise einen großen Teil des Problembestandes früherer
Sozialphilosophie abspalteten und ihrer Zuständigkeit unterwarfen,
verselbständigt und entwickelt haben. Dabei zähle ich auch die
Rechtswissenschaften zu den Sozialwissenschaften.

Bis in die Neuzeit gehörte die Behandlung der sozialen und
politischen Probleme in den Bereich der Philosophie, und nur allmählich
lösten sich einzelne Fragerichtungen, die dann in weiterer Folge die
Domäne besonderer Disziplinen wurden. Zuerst wurde die
Nationalökonomie als eigenständige Einzelwissenschaft ausgegliedert. Obwohl
die Rechtswissenschaft als Jurisprudenz, d.h. als Kunst und Technik,
schon in römischer Zeit eine eigene Disziplin darstellt, ist doch daran
zu erinnern, daß sie bis ins 19. Jahrhundert in den Bereich
naturrechtlicher Anschauungen eingefügt und so mit der Philosophie
verbunden war. Die übrigen sozialen und politischen Probleme blieben,
im großen und ganzen, noch im Kreis der Philosophie, bis mit der
allmählichen Ausgliederung der Soziologie als Fachwissenschaft seit

154



etwa dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ein sehr großer Teil
der bisher von der Sozialphilosophie behandelten Probleme der
Philosophie entzogen wurde. Dieser Vorgang der Ausgliederung der Soziologie,

der von entscheidender Bedeutung für die heutige Lage der

Sozialphilosophie ist, bedarf einiger Hinweise4.

(2) Die Fachsoziologie, die sich in den letzten Dezennien sehr

ausgebreitet hat und in eine Reihe von spezialisierten Sonderdisziplinen,
wie im besonderen auch die politische Soziologie und die Rechtssoziologie,

aufgefächert wurde, ist nach dem eigenen Urteil ihrer namhaftesten

Vertreter vor allem empirische Instrumentalwissenschaft. Sie

unterwirft die soziale Wirklichkeit im ganzen der empirisch-rationalen

Analyse und geht darauf aus, die durchgehenden und relativ
beständigen Strukturen und Gesetzmäßigkeiten herauszuarbeiten. Alle
Datensammlung, Beschreibung sowie Struktur- und Kausalanalyse
erfolgen letztlich im Hinblick auf die praktische Nutzanwendung,
die Meisterung und Gestaltung des sozialen Lebens. Aus diesem
Grunde nennt sich die heutige Fachsoziologie selber eine
«Gegenwartswissenschaft» (z.B. bei René König und Georges Gurvitch).

Das Verhältnis der so verstandenen Fachsoziologie zur Philosophie
stellt sich wie folgt dar : Der Fachsoziologe verzichtet aufeine aus letzten
Gründen herzuleitende Bestimmung des «Wesens» der Gesellschaft
und des Staates, und er enthält sich jeglicher wertenden Stellungnahme.

Zwar werden Wertordnungen und Werthaltungen, ohne die
keine Gesellschaft denkbar ist, in die Untersuchung einbezogen. Die
Werte werden aber nicht in ihrer normativen Eigenbedeutung
erforscht, d.i. nicht aufihre eigentliche Richtigkeit befragt. Für die
Fachsoziologie sind bestimmte Werte jeweils mögliche unter andern
möglichen, insofern Faktisches oder bloße «Ideologien», die auf ihre
faktischen Entstehungsursachen hin (unbewußte «Rationalisierung»
von Interessen, bewußte «Konstruktion» zur «Manipulation» der
Gesellschaft usw.) zu untersuchen sind. Auch die Wirtschaftswissenschaften

als Fachdisziplinen verfahren in ähnlicher Weise; sie sind
ebenfalls Instrumentalwissenschaften und klammern die normativen
Aspekte aus. Die Rechtswissenschaft als dogmatische Jurisprudenz
ist zwar nicht in gleicher Weise Instrumentalwissenschaft, hat aber

1 Vgl. hiezu meinen Aufsatz: Zur Stellung der Soziologie im Kreis der
Wissenschaften vom Menschen, Schweiz. Zeitschrift für Volkswirtschaft und
Statistik, 93. Jg. (1957), 143ff.

155



als Fachdisziplin in ihrem tatsächlichen Betrieb nolens volens einen
stark instrumentalistischen Einschlag. Denn die interpretative
Bearbeitung der positiven Rechtsnormen dient der Gestaltung der Gesellschaft

im Sinne der nun einmal gesetzten und als solche hinzunehmenden

Normen; was darüber hinausgeht, ist beginnende
«Revolution». Und soweit die Rechtswissenschaft an der Schöpfung neuen
positiven Rechts mitwirkt, was in steigendem Maße der Fall ist, tut
sie dies tendenziell im Dienst der in Wirklichkeit maßgebenden
Wertungen; jedenfalls ohne eigens Bedacht zu nehmen auf das aus letzten
Gründen Richtige. C.A. Emge hat zwar in unsern Tagen eindrücklich

wie wenige gefordert, daß sie dies zu tun habe, damit aber die
Rechtswissenschaft ohne Zweifel überfordert.

(3) Bei dieser Sachlage bleiben die eigentlichen philosophischen
Fragestellungen nach wie vor der Philosophie vorbehalten : die Fragen
nach dem «Wesen» des Sozialen und Politischen und die normative
Problematik im ganzen. Der Philosophie sind aber diejenigen
Untersuchungen entzogen, die sozusagen «wissenschaftsreif» geworden
sind, weshalb die leider noch nicht ausgestorbene, sog. sozialphilosophische

Behandlung der legitimerweise den eigenständigen
Sozialwissenschaften zukommenden Probleme, z.B. soziologischer Natur,
der Peinlichkeit nicht entbehrt. Da nun aber auch die philosophischen
Fragestellungen von der heutigen komplexen Wirklichkeit nicht
absehen können und die Bearbeitung der sozialen und politischen
Problematik innerhalb der zeitgenössischen Philosophie in der eingangs
geschilderten Weise zurücktritt, droht der von den Sozialwissenschaften

begründeterweise nicht übernommene und verbleibende
Rest der Sozialphilosophie der Verkümmerung anheimzufallen.

Eine namentlich im angelsächsischen Bereich und in den skandinavischen

Ländern bei empiristisch, pragmatistisch und neupositivistisch
orientierten Sozialwissenschaftern und Philosophen verbreitete
Strömung möchte diesen Rest der traditionellen Sozialphilosophie gar
endgültig liquidieren. Hier gilt alle Erkenntnis als instrumental, und
die Fragen nach dem «Wesen» des Sozialen und Politischen werden
als sinnlos erklärt. Ferner werden die Werte auf Tatsachen
zurückgeführt. Werturteile seien verifizierbar wie Tatsachenfeststellungen.
Endwerte werden nicht anerkannt, oder es wird eine letztlich
biologisch und in den Gegebenheiten der technologischen Entwicklung
der Menschheit begründete, fraglos hinzunehmende Gleichartigkeit
der Ziele und Werte vorausgesetzt, die lediglich der sachgemäßen

156



Analyse bedürfe5. Werden solche Annahmen zugrundegelegt, so

verwandelt sich die bisherige Sozialphilosophie restlos in ein zu
systematisierendes Aggregat von Instrumentalwissenschaften; mit andern
Worten: die Sozialphilosophie wird zur universalen Sozialtechnik
(«social engineering»). Es ist dies eine Auffassung, die in erheblichem
Maße, bewußt und unbewußt, in die Praxis umgesetzt wird und
heute auf der ganzen Erde tendenziell wirksam ist. Da eine solche

Entwicklung verständlicherweise bedenklich erscheinen könnte, ist zu
beachten, daß jedenfalls eine partielle Sozialtechnik, z.B. im Sinne
des «peace meal social engineering» von Popper, auch mit recht pro-
noncierten und differenzierten Werthaltungen verträglich sein dürfte.

(4) Da sich die wahrhaft philosophischen Probleme im Bereich des

Sozialen und Politischen nicht ausschalten lassen, die Philosophie
sich aber ihnen weithin entzog, was aus den angeführten Gründen

begreiflich ist, sind nunmehr die Sozialwissenschaften ihrerseits in
gewissem Umfang selbst in die philosophischen Problemdimensionen
ihrer Arbeitsgebiete vorgestoßen, wenn auch zuweilen mit einer der
Sache nicht sonderlich zuträglichen Naivität, etwa in der
unkritischen Übernahme vergangener oder zeitgenössischer Lehrstücke

(wie z.B. der bei Juristen so beliebten materialen Wertethik). Dazu
gesellen sich nicht selten auch Theologen. Dieser Vorstoß in
philosophische Bezirke ließe sich durch eine Fülle von Beispielen aus dem

zeitgenössischen Schrifttum belegen, z.B. auch in der Sozialpsychologie,

etwa im Sinne der «revisionistischen» Psychoanalyse Erich
Fromms, dessen Buch «The Sane Society» (London 1956) auf seine

Weise durchaus Grundfragen der traditionellen Sozialphilosophie
aufnimmt. Ich muß mich hier auf wenige illustrierende Hinweise
beschränken, die vornehmlich den deutschen Sprachbereich betreffen.

Die Rechtsphilosophie ist schon seit Jahrzehnten die Domäne

philosophierender Juristen, nachdem sie von der Philosophie
derelinquiert worden ist. Die letzten philosophischen Darstellungen von
einigem Format stammen größtenteils aus dem 19. Jahrhundert (wie
Heinrich Ahrens 1838, AdolfTrendelenburg 1860, AdolfLasson 1882),
während die repräsentativen systematischen Versuche der letzten

Jahrzehnte meist von Juristen unternommen wurden : Rudolf Stammler,

Gustav Radbruch, Julius Binder und neuerdings etwa Helmut

6 Vgl. hiezu meine auf S. 152 angeführte Abhandlung über den
Wertpluralismus, 512 ff.

157



Going, Erich Fechner sowie Hans Welzel und Carl J. Friedrich. So

beachtlich diese Versuche in mancher Hinsicht sind, so können sie

doch von einem systematisch-philosophischen Standpunkt aus nicht
befriedigen. Dies zeigt sich schon darin, daß das Recht in aller Regel
abgetrennt vom Staat behandelt wird, während doch eine wahrhaft
philosophische Theorie der Politik Recht und Staat aus einheitlicher
Wurzel herzuleiten hätte. In dieser Hinsicht bleiben die großen
politischen Philosophen der Vergangenheit auch heute noch
wegleitend. Daß sich - abgesehen von der Sonderstellung der katholischen

Philosophie — die Theologen ebenfalls der Rechts- und
Staatsphilosophie zuwenden, wie z. B. bei uns Emil Brunner (Gerechtigkeit,

Zürich 1943), und daß die Juristen zuweilen nicht in die

Philosophie überleiten, sondern die philosophische Fragerichtung
ins Theologische abbiegen (wie Erik Wolf und Walther Schönfeld

z. B.), ist für das Verhältnis der Rechtswissenschaft zur Philosophie
auch nicht zufällig. — Bei der Weiterführung der wirtschaftswissenschaftlichen

Fragestellung in den philosophischen Bereich, zu der

vor allem die wirtschaftsethische Problematik Anlaß gibt, sind
es vereinzelte Ökonomen, die sich dieser Aufgabe unterziehen

(z.B. Walter Weddigen). Und außerdem nehmen sich bezeichnenderweise

wiederum Theologen, nicht etwa Philosophen, in
ausgedehnter Weise dieser Probleme an. - Die Soziologen schließlich
nehmen heute allenthalben, wenn auch auf ihre Weise, die eigentlichen

ontologischen und axiologischen Grundfragen des Sozialen in
Angriff, die früher das Herzstück der Sozialphilosophie darstellten.
Ich erinnere an Leopold von Wiese, Alfred Weber, Alexander Rüstow,
Hans Freyer, Friedrich August Hayeck und den soziologisch
orientierten Ökonomen Wilhelm Röpke, aber auch an Georges Gurvitch,
Walter Adorno und Max Horkheimer, diese für unsere Zeit vielleicht
besonders typischen Forscher, die von der Philosophie zur Soziologie
wechselten und von der Soziologie her immer wieder zur Philosophie
zurückfinden. Von dem Boden so verstandener «philosophierender»
Soziologie aus wird z.B. gegen die oben angeführte universale
Sozialtechnik Front gemacht.

(5) Hier sind nun weitere Entwicklungen innerhalb der
Sozialwissenschaften ins Auge zu fassen, die einen neuen und m. E. besonders

fruchtbaren Zugang zur Philosophie eröffnen.
Die immer weitere Spezialisierung und Aufsplitterung läßt schon

innerhalb der genuin einzelwissenschaftlichen instrumentalen Frage-

158



Stellung das Bedürfnis nach einer Integration der Sozialwissenschaften

entstehen. Das praktische Ziel der Beeinflussung der
gesellschaftlichen und im besonderen der politischen Wirklichkeit kann

nur erreicht werden, wenn die jeweils zu untersuchenden Tatbestände
in den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang hineingestellt werden.

Dies setzt aber einen begrifflichen Gesamtrahmen voraus
(«conceptual framework»). Die vor allem in Nordamerika lebendigen

interdisziplinären Bemühungen in den Sozialwissenschaften
sind deshalb keine Modeangelegenheit, sondern durchaus sachbedingt.

Diese Integrationsbestrebungen wirken sich einerseits in dem
Sinne aus, daß sich die Sozialwissenschaften mit Rücksicht auf die
ihnen allen zukommende «soziologische Dimension» (Carl
Brinkmann) in den Bereich der Soziologie einfügen, was insbesondere so

lange leicht zu bewerkstelligen ist, als die normativen Aspekte
ausgeschaltet bleiben (wie dies vor allem in den Vereinigten Staaten
der Fall ist). Anderseits vollzieht sich eine Integration von Soziologie,

Sozialpsychologie und Kulturanthropologie, und man spricht
so in Amerika programmatisch von einer «science of social man»6.
Der amerikanische Soziologe Talcott Parsons und seine Kollegen
aus dem Bereich der Psychologie und der Kulturanthropologie
verfolgen mit ihrer «general theory of action» dasselbe Ziel.

Damit wird nun außerdem der Anschluß an weitere
Integrationsbestrebungen hergestellt, in die heute alle Wissenschaften vom
Menschen einbezogen sind und die auf eine umfassende und theoretische

Anthropologie abzielen, die dann zugleich auch Sozialanthropologie
wäre. Auf die mit einer philosophischen oder (besser vielleicht)
grundlegenden Anthropologie verbundenen sehr weittragenden
Fragen ist hier nicht einzugehen. Doch sei darauf hingewiesen, daß
auch in diesem Betracht die Dinge im Fluß sind und daß eine

Ausgliederung solcher Anthropologie aus dem Bereich der Philosophie
in einem späteren Stadium denkbar wäre. Der Philosophie verblieben
dann eine grundsätzliche kritische Funktion und die eigentliche

6 Vgl. z.B. den von John Gillin herausgegebenen Sammelband: For a

Science of Social Man, Convergences in Anthropology, Psychology and

Sociology, New York 1954. Dazu meine Besprechung in Schweizerische
Zeitschrift für Psychologie, 1957, Heft 1. Ferner sei der instruktive Sammelband

von L.D. White (Ed.) «The State of the Social Sciences», Chicago 1956,

genannt.

159



metaphysisch-weltanschauliche Problematik; diese wäre aber von
allem absolutistischen Dogmatismus zu befreien.

(6) Insofern die Integration der Sozialwissenschaften in dieser
Weise auf eine Anthropologie abzielt, in voller Absicht oder
unbewußt vermöge der Struktur der Sache, trifft sie zusammen mit
zeitgenössischen philosophisch-anthropologischen Bemühungen, für
die heute m.E. vor allem Arnold Gehlen als repräsentativ gelten
darf7. Die philosophische Anthropologie wird heute von manchen
mit guten Gründen als die fruchtbarste Richtung und als die uns
heute vielleicht einzig gebliebene Möglichkeit des Philosophierens
angesehen. Sei dem wie ihm wolle, jedenfalls eröffnet sich von da

her die Möglichkeit einer grundlegenden Theorie des Sozialen und
Politischen, die insofern an die Tradition der Sozialphilosophie seit

Plato und Aristoteles anschließt, als sie Gesellschaft, Recht und
Staat in engstem systematischem Zusammenhang zu sehen vermag8.

Im Unterschied zur Tradition werden aber hier das Soziale und
Politische aus der dogmatischen Verklammerung mit dem Kosmos,
Gott oder der Vernunft befreit und aus dem völlig undogmatisch
aufgefaßten offenen Wesen des Menschen hergeleitet. Hier erscheint
der Mensch, als instinktentbundenes, «plastisches» und auf Handlung

angewiesenes Wesen, von vornherein in seiner grundlegenden
sozialen Natur, er ist neuerdings zoon politikon. Seine künstliche
Welt, die Kultur im weitesten Sinne des Wortes, die der Mensch
als handelndes Wesen erzeugt, um sich in der vorgegebenen Welt
einzurichten und zu entfalten, trägt durch und durch sozialen
Charakter und kann nur in einem langwährenden sozialen Prozeß

aufgebaut werden. Wenn es zutrifft, daß es ohne Sprache kein Denken
und kein Bewußtsein gibt, so ist der Mensch in seiner Wurzel ein
soziales Wesen, und das eigentliche Selbstsein der Existenzphilosophie
wäre zwar ein Rückzug aus bestimmten vordergründigen sozialen

Bezügen, könnte sich aber des sozialen Charakters nie entledigen.
Die Kultur in allen ihren Formen ist hier stabilisierende «Institution»
in dem Sinne, daß sie das plastische Verhalten des Menschen auf

7 Vgl. insbesondere: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der
Welt, 1940, 5. Aufl., Bonn 1955, sowie: Urmensch und Spätkultur, Bonn 1956

(dazu meine Besprechung in Studia Philosophica, Vol. XVII, 1957, 221 ff.).
8 Vgl. dazu meine Beiträge «Einzelmensch und Gesellschaft» und «Der

Staat», in F. E. Lehmann (Hsg.), Gestaltungen sozialen Lebens bei Tier
und Mensch, Bern 1958.

160



voraufgebaute (wiewohl immer dem Wandel und der spontanen
Umbildung unterworfene) Verhaltensmöglichkeiten («Verhaltensmuster»,

«patterns») festlegt. Von da her ist schließlich auch das

Wesen des Politischen zu verstehen. So wie in den jeweils verschiedenen

Richtungen und unter den mannigfaltigen Aspekten, die eine
bestimmte Kultur ausmachen, die menschliche Gesellschaft und mit
ihr der Einzelmensch der Stabilisierung in Institutionen bedarf, so

benötigt die Gesellschaft eine letzte abschließende Stabilisierung,
und zwar in einer in aktueller Wirklichkeit maßgeblichen Weise.
Bestimmte Verhaltensweisen müssen unter allen Umständen an den

Tag gelegt werden oder unter allen Umständen unterbleiben, mit
andern Worten: bestimmte Verhaltensmöglichkeiten müssen effektiv
maßgeblich sein, damit das Dasein des Menschen überhaupt Bestand

haben und sich außerdem in bestimmter, d.i. erstrebter und als

richtig eingeschätzter Weise entfalten kann. Die in den einzelnen

Institutionen, d.h. der Kultur im ganzen, vollzogenen Stabilisierungen

bedürfen einer übergreifenden und letzten, in Wirklichkeit
maßgeblichen, einer effektiven koordinierenden Stabilisierung.
Insofern ist die politische Ordnung aus dem menschlichen Dasein nicht
wegzudenken. Das Recht besteht in solcher Sicht in den objektivierten

Verhaltensanweisungen, die der effektiv-maßgeblichen Stabilisierung

bedürfen, und der Staat ist der Inbegriff der Einrichtungen
und Tätigkeiten, mit dem diese Stabilisierung bewerkstelligt wird.
Auf diese Weise kann die Struktur des Politischen präzis bestimmt
werden.

Ein Ungenügen der Gehlenschen Anthropologie, die zusammen
mit ähnlichen Bestrebungen für die Sozialphilosophie ungefähr in
die geschilderte Richtung zielt und die durchaus nicht etwa bio-
logistisch verstanden werden muß, sondern nötigenfalls sehr wohl
metaphysisch neutralisiert werden kann, besteht allerdings darin,
daß sie m.E. der normativen Problematik nicht gerecht wird. Sie

neigt dazu, das Normative nicht in seiner eigentlichen Bedeutung,
sondern als Faktisches zu behandeln. Das Normative ist aber heute
wie ehedem ein Zentralproblem, und zwar gerade im Bereich von
Gesellschaft und Staat. Werfen wir abschließend einen Blick auf die

heutigen Bemühungen um diese sozialphilosophische Grundfrage.

11 Studia Philosophica XVIII 161



III.
Die normative Problematik9

(1) Nachdem der vorherrschende Positivismus in der 2. Hälfte des

19. Jahrhunderts seine kurze Herrschaft hatte aufgeben müssen,
wurden die normativen Fragestellungen wieder legitim, und namentlich

das «Naturrecht» erlebte in den letzten Jahrzehnten, vor allem im
Anschluß an den zweiten Weltkrieg, einen Aufschwung, den man

gar «Hochrenaissance» genannt hat (Max Gutzwiller). Die
naturrechtliche Diskussion entbehrte dabei nicht der Naivität, namentlich
im allzu unbekümmerten Rückgriff auf die Wertethik und im Versuch

der direkten Erneuerung der abendländischen Naturrechtstradition.

Als ob die Lebensordnungen, die jenes Naturrecht zu

tragen vermochten, nicht zerfallen wären! Eine Sehnsucht nach

Geborgenheit und Beständigkeit wurde vorschnell abgespeist. Das

Naturrechtsdenken überbordete selbst in obersten Gerichtshöfen derart,

daß z.B. Wilhelm Weischedel von philosophischer Seite gegen
die naturrechtliche Verabsolutierung relativer Wertungen in
Gerichtsurteilen Front machte (Recht und Ethik, Karlsruhe 1956).
Und man kann Kurt Schilling das harte Wort vom heutigen
«naturrechtlichen Gerede» nachfühlen, das er in seiner kürzlich
erschienenen «Geschichte der sozialen Ideen» (Stuttgart 1957)
gebraucht.

(2) Die Auseinandersetzung um die normative Problematik,
namentlich unter dem Titel des Naturrechts, spitzte sich in den letzten

Jahrzehnten auf die Frage zu, ob die für die Gestaltung der Gesellschaft,

des Rechts und des Staates maßgebenden Werte und Normen
«absolut» oder «relativ» seien. Da es unmöglich ist, hier die Problematik

des Wertes und im besonderen des Naturrechts aufzurollen,
beschränke ich mich auf die Angabe der vorherrschenden
Tendenzen, die wohl am ehesten Anspruch auf Zustimmung erheben
können. Eine immer mehr an Boden gewinnende Auffassung sieht

in der Fragestellung nach dem absoluten oder relativen Charakter

9 Vgl. dazu in grundsätzlicher Hinsicht meine auf S. 152 angeführte
Abhandlung über den Wertpluralismus, a.a.O., 305ff. und 507ff, sowie

meinen Aufsatz: Das Problem des Naturrechts heute, Zeitschrift des Bernischen

Juristenvereins, 1956, S. 161 ff Beiderorts weiterführende Literaturhinweise.

162



der Werte keine echte Alternative. In rechtsphilosophischen Kreisen
wird diesem Gedanken etwa mit der Formel Ausdruck gegeben:
«Das Naturrecht ist tot, es lebe das Naturrecht» (Erich Fechner).
Man macht mit Recht geltend, daß alle vermeintlich absoluten
Werte Blankette (Leerformeln) oder dann relative Stellungnahmen
seien, was sich m. E. sogar streng nachweisen läßt. Dies heißt nun aber
nicht, daß alle Werte relativ im Sinne des Beliebigen und Willkürlichen

seien. Vielmehr sind sie Annahmen vergleichbar, die zwar
Anspruch darauf erheben, richtig zu sein, deshalb eine Tiefendimension

besitzen und insofern gar als relative Ausprägungen in
einem Absoluten verwurzelt sein könnten, die jedoch der
Uberprüfung und Abänderung zugänglich sind. Es ergibt sich so ein
Variationsbereich möglicher Wertungen, über die jeweils eine

intersubjektive Verständigung in Gang zu setzen ist. Auf unserer immer
kleiner werdenden Erde muß dieser Variationsbereich jedenfalls so

weit gefaßt sein, daß er eine Verständigung der verschiedenen Rassen

und Kulturen ermöglicht — sofern man überhaupt von einer « Einheit
der Menschheit» als solcher ausgeht. Der Rechtsphilosoph Josef Kunz
hat deshalb im Anschluß an den Amerikaner F. S.G. Northrop
begründeterweise an Stelle des klassischen Naturrechts abendländischchristlicher

Herkunft einen «Pluralismus der Naturrechte» gefordert.
Offen bleibt nur die Frage, wie jener Variationsbereich abzugrenzen
sei. Denn es gibt anscheinend auch Werthaltungen, die als unter
allen Umständen unrichtige abzulehnen sind und nicht Anspruch
auf die relative Richtigkeit einer noch vertretbaren Annahme
erheben können. Eine feste Grenze ließe sich aber nur ziehen, wenn
man neuerdings absolute Werte einführen wollte.

Dieser «gemäßigte Relativismus» mag manchen bedenklich
erscheinen. Doch können diese Bedenken wesentlich gemildert werden,
wenn man die Ergebnisse zeitgenössischer Untersuchungen,
insbesondere der Ideologiekritik und der Sprachanalyse, über die

Bedeutungsklärung von Wertungen und über die Verflechtung der
Wertungen mit Tatsachenfeststellungen und uneingestandenen Interessen

und Neigungen heranzieht. Ist nämlich der rein normative
Kern einmal herausgeschält, so könnte sich ergeben, daß die
Wertdifferenzen zusammenschrumpfen und daß der Wertpluralismus
einen weniger dramatischen Charakter besitzt, als man sonst glauben
möchte. Das Hauptanliegen wäre dann ein pädagogisches und im
besonderen für unsern Bereich ein sozialpädagogisches : wie nämlich

163



die Scheidung des rein Normativen von seinem Beiwerk in immer
breiteren Kreisen erreicht werden kann. Freilich, eine Aufgabe, über
die man in Verzweiflung geraten könnte. Auf eine in dieser Richtung
erhoffte «Aufklärung» legen für eine fernere Zukunft namentlich
Vertreter der exakten Wissenschaften, die sich sozialen Problemen
zuwenden, wie z.B. der Physiker Bridgeman, besonderes Gewicht
(The Potential intelligent Society of the Future, in: F. S.C. Northrop
[Ed.], Ideological Differences and World Order, New Haven 1949,

229ff.) Eine zukünftige «intelligent society» würde so einen großen
Teil ihrer Differenzen und Konflikte schon außerhalb des rein
normativen Bereichs beilegen können. Man könnte in weiterer Perspektive

einer Zeit entgegenblicken, in der Werthaltungen und
Weltanschauungsprobleme im ganzen gegenstandslos werden oder
quasiästhetischen Charakter im Sinne interesseloser Betrachtung
annehmen.

(3) Ist man der Auffassung, daß die Wertkonflikte tiefer greifen,
so erscheint ein «gemäßigter Relativismus» als unbefriedigend. Auch
entbehrt er auf den ersten Anschein nicht einer gewissen Schalheit.
Nimmt man weiterhin auch nicht den heroischen Kampf für letzte

Wertpositionen innerhalb eines polytheistischen Werte-Pantheons auf,
was heute ohnehin als ausweglos erscheint, so erhebt sich die Frage
nach der Möglichkeit einer radikalen Überwindung der Alternative
von absoluten oder relativen Werten. Einen solchen Weg versucht
heute in eindrücklicher und gar faszinierender Weise Martin
Heidegger zu beschreiten. Wie das Denken in «Ideen», so wird das

Denken in «Werten» auf den «Humanismus» als das eigentliche
Wesen der gesamten abendländischen Metaphysik zurückgeführt.
Dieser «Humanismus», der bei Nietzsche zu seinem nicht mehr
überbietbaren Ende und damit zum Nihilismus gelangt sei, bedeute

im Kern technische Herrschaft des Menschen über sich selbst und
die Natur. Damit macht Heidegger Front nicht nur gegen die ganze
bisherige abendländische Metaphysik, sondern zugleich gegen die
damit eng verbundene technisch-industrielle Zivilisation und den

zugehörigen Wissenschaftsbetrieb, mit Einschluß der Sozialwissenschaften.

Der Mensch soll in ein neues Verhältnis zu dem ihn
übersteigenden «Sein» gebracht werden, dieses in seiner jeweiligen
geschichtlichen Gestalt erfahren, statt es beherrschen zu wollen. Wie
dies alles zu denken, und namentlich, wie diese radikal veränderte

Haltung ins Werk zu setzen sei, bleibt aber bei Heidegger völlig im

164



Dunkel10. Wie fragwürdig mögliche Folgerungen aus dieser neuen
Seinslehre des späten Heidegger sein können, zeigen Max Müllers
Gedanken von einem neuen «geschichtlichen Naturrecht», das

sowohl «das zeitlose ,Naturrecht'» wie den «,Positivismus' ontischer
Geschichte» überwinden soll und auf einem «geschichtlichen
Wesenswandel» beruhen würde11. Bedenkt man, daß dieser «Wesenswandel»
im Sein selber begründet und so des Menschen «Geschick» wäre,
daß jedoch die Anzeichen und Kriterien für das jeweilige «Geschick»
und den jeweiligen «Wesenswandel» der näheren Bestimmung
entbehren, so kann man in unserer modernen Bewußtseinslage nur
Willkür und im besonderen soziale und politische Neuromantik
erwarten. Ein neuer Äon soll damit nicht ausgeschlossen werden,
wenn über einen solchen sinnvoll überhaupt gesprochen werden

kann; sicher ist er aber kein Gegenstand heutigen Denkens und erst
recht nicht heutigen Planens.

(4) Ebenso radikal ist die schon erwähnte Ausschaltung der Werte
durch Rückführung auf Tatsachen in den Bestrebungen
angelsächsischer Pragmatisten und Empiristen. Doch können die Werte
anscheinend nicht nur nicht im Sinne Heideggers «überschritten»,
sondern ebenso wenig «unterschritten» werden. Das wertende
Stellungnehmen macht die Substanz der menschlichen Freiheit aus und
gehört wohl unzertrennlich zum Menschen, wie wir ihn im Verlauf
seiner Geschichte und in jeweiliger Selbstbesinnung kennen lernen
und wie wir ihn auch für eine unabsehbare Zukunft anders nicht
denken können. Außerdem ist aber auch die der Neuzeit angehörige
Auflösung aller angeblich fraglosen und absoluten Wertpositionen,
wie übrigens auch aller abschließenden metaphysischen Weltdeutungen,

die das wertende Stellungnehmen erst voll in Erscheinung
treten ließ, nicht mehr rückgängig zu machen.

IV.
Die gegenwärtige Aufgabe

Wenn wir auf die skizzierte Problemlage zurückblicken, so drängt
sich abschließend als zentrale Aufgabe unweigerlich die Zusammenarbeit

zwischen der Philosophie und den Sozialwissenschaften auf.

10 Vgl. meine Sammelbesprechung: Zu den neuen Veröffentlichungen
vonM. Heidegger, Studia Philosophica, Vol. XV (1955), 176ff., insbes. 196fF.

11 Vgl. meine Abhandlung über den Wertpluralismus, a.a.O., 510f.

165



Dies wäre die unserer heutigen Situation allein angemessene
Rückführung der sozialen und politischen Problematik in den Bereich
der Philosophie, nachdem ihr diese Problematik z.T. wegen der
veränderten und sich komplizierenden Wirklichkeit und im Zusammenhang

mit der Abspaltung und Verselbständigung der Sozialwissenschaften

für einige Zeit abhanden gekommen ist. Die Nachteile und
Gefahren bloßer Sozialtechnik wären so zu bannen, und die
Sozialwissenschaften könnten sich ihrer ureigenen Domäne annehmen.
Die Philosophie aber würde, unterstützt von den Sozialwissenschaften,

neuerdings als Sozialphilosophie Gesellschaft, Recht und Staat aus
den letzten Gründen denken und deren künftige Gestalt entwerfen.

Jedoch ohne überschießende Spekulation und Romantik, mit offenem
Visier und in nüchterner Auseinandersetzung mit der Realität, bei
aller Wahrung der Tiefendimension der Probleme.

Die Philosophie müßte sich im Rahmen einer solchen Zusammenarbeit

mit den Sozialwissenschaften der Konkretisierung des Nor-
mativen annehmen. Der Sozialwissenschafter kann dies nicht auf
eigene Faust tun, weil er z.B. unbegründete Verabsolutierungen
vornimmt, weil ihm die Analyse von Normativem und Faktischem
nicht so leicht gelingt, und weil ihm die methodologische und
logische Schulung des Philosophen von Nutzen wäre. Anderseits kann
der Philosoph ebenso wenig auf eigene Faust allfällige Entwürfe ins

Wirkliche transponieren, weil ihm die erforderlichen empirischen
Kenntnisse und die spezifischen Methoden für die Beschaffung dieser

Kenntnisse abgehen. Vielleicht würde es gelingen, so das Bewußtsein
für die Grundfragen neu zu wecken, aber in philosophischer und

völlig undogmatischer Weise. Und vielleicht würde es möglich sein,
Leitsätze für eine humane Gestaltung von Gesellschaft und Staat,
für vertretbare Lebensmöglichkeiten, wenn auch nicht auszuarbeiten,
so doch in der Diskussion zu klären. Der Philosoph kann heute selbst

in den konkreten Angelegenheiten der Gesellschaft und des Staates

nicht beiseite stehen. Andernfalls könnte sich dereinst ergeben, daß

Philosophie verboten wird, weil ein künftiger Inhaber der Herrschaft
über die Erde im ganzen die vermeintlich richtige und dann dogmatische

Philosophie für sich selber vorbehalten hätte, gestützt auf eine

von wirklicher Philosophie losgelöste und deshalb kompaßlose
Sozialwissenschaft.

166


	Die Sozialphilosophie in der Gegenwart

