Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: Die Sozialphilosophie in der Gegenwart
Autor: Ryffel, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sozialphilosophie in der Gegenwart!

von Hans Ryffel

Die Situation der heutigen Sozialphilosophie, in die ich die Rechts-
und Staatsphilosophie, d.i. die politische Philosophie, mit einschlief3e,
ist so komplex, daB eine kurze Orientierung beinahe unméglich er-
scheint. Ich mufBl mich darauf beschrianken, ein paar Orientierungs-
punkte herauszugreifen, mit dem Eingestindnis, daB es sich um eine
profilierende Auswahl und Vereinfachung handelt, die durch eigene
Stellungnahmen bedingt ist und von herausfordernden Akzenten
nicht frei sein kann. Mein Versuch, das Feld heutiger Sozialphilo-
sophie ein wenig abzustecken, dient denn auch nicht so sehr einer
summarischen Inventarisierung, als vielmehr der Kennzeichnung der
heutigen Problemlage und der Angabe der Richtung, in der sich
heutige Bemithungen im Bereich der Sozialphilosophie bewegen
sollten.

I.
Das Kiiriicktreten der sozialen und politischen Problematik
in der Philosophie der Gegenwart

(1) Die Philosophie der Gegenwart fiithrt im allgemeinen nicht zu
einer Sozialphilosophie und im besonderen nicht zu einer politischen
Philosophie, in auffallendem Gegensatz zur philosophischen Tradi-
tion seit den Griechen bis ins 19. Jahrhundert. Man ist versucht, von
einem Rickzug in die private Sphiare und einer apolitischen Ein-
stellung zu sprechen. Namentlich fehlt es an einer politischen Philo-
sophie, welche die westliche «Massendemokratie» der modernen
Industriegesellschaft von den Griinden her denken und ihre verbind-
liche Gestalt fir die Zukunft entwerfen wiirde, dhnlich wie friithere

! Leicht gekiirzter Text eines Vortrages am Symposion der Schweize-
rischen Philosophischen Gesellschaft vom 23./24. Februar 1958, mit einigen
bibliographischen Hinweisen, insbesondere auch auf Arbeiten des Schrei-
benden, welche die hier vorgetragene Auffassung niher begriinden und weiter-
fuhrende Literaturangaben enthalten.

149



Philosophen bis ins 19. Jahrhundert die Gesellschaft und den Staat
ithrer Zeit im Riickgang auf die Fundamente dachten und deren
kiinftige Gestalt zeichneten. Der vermutlich fur eine unabsehbare
Zeit einzig in Betracht fallenden politischen Existenzform der « Mas-
sendemokratie», deren mogliche Tiefe erst noch auszuarbeiten ist,
wird gegenteils im bloBen Vorbeigehen und mit verdchtlichem
Seitenblick die Dignitdt abgesprochen. Sozialphilosophische und
politisch-philosophische Probleme werden beiseite gelassen oder
hoéchstens in kultur- und geschichtsphilosophischen Zusammenhin-
gen abgehandelt, ohne sie in eigener Fragerichtung auszuarbeiten,
oder sie werden gar von vornherein den Sozialwissenschaften iiber-
antwortet, weil sich die Philosophie auf Wissenschaftskritik, Metho-
dologie und Sprachanalyse beschriankt. Fiir die Dei minorum gentium
und die gingige Universititsphilosophie diirfte das Lehrbuch der
Philosophie von Johannes Hessen (Minchen und Basel, 1947-1950)
in weitem Umfang recht bezeichnend sein. Hier fehlt nicht nur die
Rechts- und Staatsphilosophie als eigenstandige philosophische Frage-
richtung, sondern die soziale und politische Problematik wird selbst
bei der kurzen Erérterung der « Gerechtigkeit» im Rahmen der sog.
«Wertlehre» nicht eigentliches Thema.

Dieses vorldufige Gesamturteil bedarf einiger Einschrénkungen
und Verdeutlichungen.

(2) Zunichst ist einzurdumen, daB zwei bedeutsame und praktisch
wirksame Richtungen, in Ubereinstimmung mit der Tradition, die
soziale und politische Problematik als zentrale Thematik behandeln,
wenn auch mit sehr verschiedener Betonung und in vollig verschie-
denem Gesamtzusammenhang: einerseits die zeitgenossische katho-
lische Philosophie, insbesondere in der Form des Thomismus, und
anderseits der Marxismus, beides Richtungen, die sich bezeichnender-
weise als Weiterfithrung oder Fortbildung klassischer Philosopheme
viel enger an die Tradition anschlieBen als alle tibrigen philosophi-
schen Gegenwartsstromungen. Ohne den inneren Wert dieser zwei
Richtungen auf eine Stufe stellen zu wollen, darf festgehalten werden,
daB die historische Wirksamkeit beider mit der Existenz historischer,
durch hochintegrierte Institutionen gestiitzter Michte, der katho-
lischen Kirche und der kommunistischen Staaten, aufs engste ver-
kniipft ist. Die katholische Sozialphilosophie wire heute daraufhin
zu befragen, ob sie trotz ihrer bewundernswerten Anpassungsfihig-
keit durch die Jahrhunderte hindurch der heutigen Welt-Situation

150



gewachsen sei. Namentlich ist diese Frage an den (zuweilen zwar
verklausulierten) Wertabsolutismus der katholischen Philosophie zu
richten, der wie jeder Wertabsolutismus gerade heute fragwiirdig ist
und entweder ein Blankett (eine Leerformel) darstellt oder Relatives
als absolut in Anspruch nimmt. Dazu kommt die letztlich theolo-
gische und deshalb intersubjektiv unverbindliche Fundierung, auf
die das katholische Naturrecht nicht verzichten kann, weil (wie
schon Franz Suarez wulite) die naturrechtliche lex indicans zugleich
lex praecipiens ist, d. h.: das Naturrecht ist nicht nur Wesensordnung,
sondern zugleich damit ubereinstimmendes Gebot Gottes. — Der
Marxismus ist in seiner praktisch wirksamen Form Pseudophilosophie,
die wir als integrierendes Moment der kommunistischen Staatenwelt
zwar nicht ernst genug, als Philosophie aber nicht leicht genug neh-
men koénnen. Das eigentlich philosophische Motiv des jungen Marx,
seinen vielleicht immer noch zukunftstrichtigen Humanismus, der
die innere Leere burgerlicher Freiheit substanziell erfiillen und den
in der beginnenden industriellen Arbeitswelt von sich selbst entfrem-
deten Menschen seinem Wesen zuriickgeben wollte, wurde schon
bei Marx selber mehr und mehr zugedeckt. In der Ausgestaltung des
Marxismus zur politischen Ideologie bei Lenin, Stalin und ihren
Gefolgsleuten ist dieses Motiv erst recht abhanden gekommen.
Weiterbildungen des Marxismus, die fruchtbare Gespriche erlauben
wiirden, setzen einen radikalen «Revisionismus» voraus, d.i. eine
Entdogmatisierung und einen Riickgang auf das verschiittete huma-
nistische Motiv.

(3) Abgesehen von diesen zwei besonderen Phinomenen innerhalb
der heutigen Sozialphilosophie soll des weitern nicht iibersehen wer-
den, daB vereinzelt beachtliche Beitrdge sozialphilosophischen Cha-
rakters zu verzeichnen sind. Ich erwihne nur die Versuche, das
Wesen des Sozialen im Rahmen geschichts- und kulturphilosophi-
scher Untersuchungen zu kliren, z.B. bei Nicolai Hartmann, Eduard
Spranger und Theodor Litt. Hier wurde vor allem die Hypostasierung
des Sozialen abgewehrt und die gegenseitige Verschrinkung von
Individuum und Kollektiv aufgewiesen, was freilich auch die Sozio-
logie der letzten Jahrzehnte tat. Ferner sei das schon bald 25 Jahre
zuriickliegende Buch von Kurt Schilling tiber den «Staat» (Miinchen
1935) hier ausdriicklich genannt, in dem ich einen der wichtigsten
Beitrige der Gegenwart zu einer wirklich systematischen Rechts- und
Staatsphilosophie von philosophischer Seite erblicken méchte. Schlie3-

151



lich erwdhne ich Carl August Emge, Jurist und Philosoph zugleich,
der wie heute nur wenige die normative Problematik des Rechts neuer-
dings in den Gesamtzusammenhang einer umfassenden Philosophie
der Praxis zu stellen vermag und trotz seinem immer noch neukan-
tianischen Ausgangspunkt sichtlich hervorragt?2. Aufdie philosophisch-
‘anthropologischen Ansitze, die weiter fiihren und denen vielleicht
eine noch unabsehbare Zukunft gehért, ist unten in anderem Zu-
sammenhang einzugehen (II, 6).

(4) LaBt man gelten, daB3 die Existenzphilosophie aller Schattie-
rungen fiir unsere Lage im westlichen Kontinentaleuropa weitgehend
kennzeichnend bleibt, selbst wenn man darin eine Verfallserscheinung
oder ein Zeichen fiir den Niedergang der Philosophie im ganzen er-
blicken mochte, so bestitigt gerade dieser Umstand unser Gesamt-
urteil. Denn die Existenzphilosophie widersetzt sich in ihren ur-
spriinglichen und innersten Motiven einer Fortfithrung in die soziale
und politische Problematik, worauf hier freilich nicht ndher ein-
gegangen werden kann3. Lediglich Sartre kénnte man zubilligen,
daB er von vornherein die Existenz fiir das Soziale und Politische zu
offlnen vermoge. Weil sich der Mensch aus der Leere oder (wie wir
auch sagen konnen) unbestimmten Fiille heraus verwirklicht, weil er
als ein Nichts, d.h. als nicht-vorbestimmtes und insofern als freies
Wesen handelt und sich mit den andern als ebensolchen Wesen aus-
einandersetzt, kann er primir als soziales Wesen in Anspruch ge-
nommen werden. Mit andern Worten: Es gibt hier kein eigentliches
Selbstsein mehr, das den Weg in die Sozialitit versperren wiirde.
So wird ein Aufbruch des Menschen in eine unbestimmte und von
ihm erst zu bestimmende Zukunft méglich.

2 Vgl. jetzt insbes.: Einfiihrung in die Rechtsphilosophie, Frankfurt a. M.
und Wien 1955. Dazu meine Besprechung: Archiv fiir Rechts- und Sozial-
philosophie, Bd. XLIV (1958), 73 ff.

® Vgl. meine Abhandlung: Der Wertpluralismus unserer Zeit als philo-
sophisches Problem, Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, Bd. XLII
(1956), 507 ff. — Zu Werner Maihofers Versuch, auf dem Boden Heideggers
eine Rechtsphilosophie zu entwickeln, vgl. Johannes Thyssen, a.a.O., Bd.
XLIIT (1957), 87ff.; ferner meine Besprechung von Maihofer, Vom Sinn
menschlicher Ordnung, 1956, in Zeitschrift fiir Schweiz. Recht, Bd 77. (1958),
310fT. — Hinsichtlich der besonderen Stellung von Karl Jaspers sei auf meine
Besprechung seines Werkes « Die Atombombe und die Zukunft des Menschen»,
Miinchen 1958, auf S. 198ff. dieses Jahrbuchbandes verwiesen.

152



(5) DaB3 die Behandlung der sozialen und politischen Problematik
im Bereich der Philosophie in der skizzierten Weise zuriicktritt, ist
auf den ersten Blick um so befremdlicher, als heute im sozialen und
politischen Bereich tiefgreifende und entscheidende Entwicklungen
im Gange sind, auf die wir hier im einzelnen nicht eingehen kénnen.
DaB fiir die Philosophie dies alles zuriicktritt, kénnte als Anzeichen
fir ihre ohnehin beklagte Ohnmacht in unserer Zeit betrachtet wer-
den, ist aber zu einem erheblichen Teil in der Sache selber begriindet.
Die geistige Durchdringung der hochkomplexen sozialen und poli-
tischen Tatbestinde bedarf namlich zunichst der rational-empiri-
schen Analyse, wie sie nur im Rahmen spezialisierter Einzelwissen-
schaften, d.i. der Sozialwissenschaften, geleistet werden kann und in
den letzten Jahrzehnten in nicht unerheblichem Umfang auch wirk-
lich geleistet worden ist. Selbst ein bei letzten Griinden ansetzendes
Denken des Sozialen und Politischen in seiner gegenwirtigen Form
kann einer solchen Analyse nicht entraten. Und einem allfilligen
Entwurf sozialer und politischer Formen unserer Zeit mull diese
Analyse erst recht vorausgehen.

Legitimitatsgriinde und letzte Zielsetzungen z.B. der heutigen De-
mokratie konnen nicht ausgearbeitet werden ohne Kenntnis der poli-
tischen Wirklichkeit und ohne Einsicht in die verwickelten realen
Zusammenhinge. Humane Formen der modernen Demokratie hin-
gen entscheidend von den Bedingungen ihres praktischen Funktio-
nierens ab! So kann es sich ergeben, daB3 heutige Auseinandersetzun-
gen um soziale und politische Grundfragen bei aller scheinbaren
philosophischen Tiefe schlicht an der Wirklichkeit vorbeigehen und
im schlechten Sinn akademisch bleiben. Es diirfte auf den angefiihr-
ten Umstand zurtickzufithren sein, daB sich heutige Philosophen mit
der sozialen und politischen Problematik nicht ungern im Gewand
historischer Untersuchungen befassen, mit denen sehr allgemeine und
vage und darum unverbindliche Folgerungen fiir die Gegenwart ver-
bunden sind. Die mir bekannten besten Werke iiber das sog. Natur-
recht aus den letzten Jahren (John Wild, Plato’s Modern Enemies
and the Theory of Natural Law, Chicago 1953, und Leo StrauB,
Natural Right and History, Chicago 1953) verfahren nicht zufillig
ideengeschichtlich. Die allzu sehr der Tradition der Sozialphilosophie
und politischen Philosophie verhafteten Philosophen finden sich, wie
zu erwarten, nicht so leicht in die moderne Situation. Ein Beispiel
dafiir sind die Kontroversen um das im Jahre 1945 in erster Auflage

153



in England erschienene vielbeachtete Buch von Karl R. Popper,
The Open Society and its Enemies. Die scharfe Kritik Poppers an
Platos Staatsphilosophie schieBt sicher in mancher Hinsicht iiber
das Ziel hinaus, weshalb John Wild und seinen Schiilern, insoweit sie
Plato in Schutz nehmen, Recht zu geben ist. Popper verfiigt aber
tiber eine weit tiefere Einsicht als seine Kritiker in die Gegebenheiten
unserer heutigen Gesellschaft, die unter den Bedingungen des We-
stens richtigerweise doch wohl nur als «offene Gesellschaft» in seinem
Sinne begriffen werden kann. Seine Kritiker dagegen, die Platos
Staatsidee fur unsere Zeit fruchtbar machen méchten, gelangen
titber vage oder miBverstindliche Postulate nicht hinaus. In den
sozialphilosophischen und politischen Entwiirfen der groBen Philo-
sophen der Vergangenheit sind zwar zahlreiche Einsichten in die
wirklichen Zusammenhinge enthalten; diese Einsichten beziehen
sich aber auf die Wirklichkeit jener Zeiten und sind zudem fast un-
l6slich mit wertungsmiafBigen Stellungnahmen verkniipft, weshalb sie
auch bei bester Absicht nur in sehr vermittelter Weise auf unsere
Gegenwart angewandt werden kénnen.

IT.
Der Vorstof der Sozialwissenschaften in die Philosophie

(1) Vergegenwirtigen wir uns, wie sich die Sozialwissenschaften,
die legitimerweise einen groBen Teil des Problembestandes friitherer
Sozialphilosophie abspalteten und ihrer Zustindigkeit unterwarfen,
verselbstindigt und entwickelt haben. Dabei zihle ich auch die
Rechtswissenschaften zu den Sozialwissenschaften.

Bis in die Neuzeit gehorte die Behandlung der sozialen und poli-
tischen Probleme in den Bereich der Philosophie, und nur allméhlich
l6sten sich einzelne Fragerichtungen, die dann in weiterer Folge die
Domaéne besonderer Disziplinen wurden. Zuerst wurde die National-
6konomie als eigenstandige Einzelwissenschaft ausgegliedert. Obwohl
die Rechtswissenschaft als Jurisprudenz, d.h. als Kunst und Technik,
schon in rémischer Zeit eine eigene Disziplin darstellt, 1st doch daran
zu erinnern, daB3 sie bis ins 19. Jahrhundert in den Bereich natur-
rechtlicher Anschauungen eingefiigt und so mit der Philosophie ver-
bunden war. Die iibrigen sozialen und politischen Probleme blieben,
im groflen und ganzen, noch im Kreis der Philosophie, bis mit der
allmahlichen Ausgliederung der Soziologie als Fachwissenschaft seit

154



etwa dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ein sehr groBer Teil
der bisher von der Sozialphilosophie behandelten Probleme der Philo-
sophie entzogen wurde. Dieser Vorgang der Ausgliederung der Sozio-
logie, der von entscheidender Bedeutung fiir die heutige Lage der
Sozialphilosophie ist, bedarf einiger Hinweise?.

(2) Die Fachsoziologie, die sich in den letzten Dezennien sehr aus-
gebreitet hat und in eine Reihe von spezialisierten Sonderdisziplinen,
wie im besonderen auch die politische Soziologie und die Rechtssozio-
logie, aufgefichert wurde, ist nach dem eigenen Urteil ihrer namhaf-
testen Vertreter vor allem empirische Instrumentalwissenschaft. Sie
unterwirft die soziale Wirklichkeit im ganzen der empirisch-ratio-
nalen Analyse und geht darauf aus, die durchgehenden und relativ be-
stindigen Strukturen und GesetzmiBigkeiten herauszuarbeiten. Alle
Datensammlung, Beschreibung sowie Struktur- und Kausalanalyse
erfolgen letztlich im Hinblick auf die praktische Nutzanwendung,
die Meisterung und Gestaltung des sozialen Lebens. Aus diesem
Grunde nennt sich die heutige Fachsoziologie selber eine «Gegen-
wartswissenschaft» (z.B. bei René Konig und Georges Gurvitch).

Das Verhiltnis der so verstandenen Fachsoziologie zur Philosophie
stellt sich wie folgt dar: Der Fachsoziologe verzichtet aufeine aus letzten
Griinden herzuleitende Bestimmung des «Wesens» der Gesellschaft
und des Staates, und er enthilt sich jeglicher wertenden Stellung-
nahme. Zwar werden Wertordnungen und Werthaltungen, ohne die
keine Gesellschaft denkbar ist, in die Untersuchung einbezogen. Die
Werte werden aber nicht in ihrer normativen Eigenbedeutung er-
forscht, d.i. nicht aufihre eigentliche Richtigkeit befragt. Fur die Fach-
soziologie sind bestimmte Werte jeweils mogliche unter andern mog-
lichen, insofern Faktisches oder bloBe «Ideologien», die auf ihre
faktischen Entstehungsursachen hin (unbewufite « Rationalisierung»
von Interessen, bewuBte «Konstruktion» zur «Manipulation» der
Gesellschaft usw.) zu untersuchen sind. Auch die Wirtschaftswissen-
schaften als Fachdisziplinen verfahren in dhnlicher Weise; sie sind
ebenfalls Instrumentalwissenschaften und klammern die normativen
Aspekte aus. Die Rechtswissenschaft als dogmatische Jurisprudenz
ist zwar nicht in gleicher Weise Instrumentalwissenschaft, hat aber

% Vgl. hiezu meinen Aufsatz: Zur Stellung der Soziologie im Kreis der
Wissenschafien vom Menschen, Schweiz. Zeitschrift fiir Volkswirtschaft und
Statistik, 93. Jg. (1957), 143 1.

155



als Fachdisziplin in ihrem tatsichlichen Betrieb nolens volens einen
stark instrumentalistischen Einschlag. Denn die interpretative Bear-
beitung der positiven Rechtsnormen dient der Gestaltung der Gesell-
schaft im Sinne der nun einmal gesetzten und als solche hinzuneh-
menden Normen; was dariiber hinausgeht, ist beginnende «Revo-
lution». Und soweit die Rechtswissenschaft an der Schépfung neuen
positiven Rechts mitwirkt, was in steigendem MaBe der Fall ist, tut
sie dies tendenziell im Dienst der in Wirklichkeit maBgebenden Wer-
tungen; jedenfalls ohne eigens Bedacht zu nehmen auf das aus letzten
Griinden Richtige. C.A. Emge hat zwar in unsern Tagen eindriick-
lich wie wenige gefordert, daB3 sie dies zu tun habe, damit aber die
Rechtswissenschaft ohne Zweifel iiberfordert.

(3) Bei dieser Sachlage bleiben die eigentlichen philosophischen
Fragestellungen nach wie vor der Philosophie vorbehalten: die Fragen
nach dem «Wesen» des Sozialen und Politischen und die normative
Problematik im ganzen. Der Philosophie sind aber diejenigen Unter-
suchungen entzogen, die sozusagen «wissenschaftsreif» geworden
sind, weshalb die leider noch nicht ausgestorbene, sog. sozialphilo-
sophische Behandlung der legitimerweise den eigenstindigen Sozial-
wissenschaften zukommenden Probleme, z.B. soziologischer Natur,
der Peinlichkeit nicht entbehrt. Da nun aber auch die philosophischen
Fragestellungen von der heutigen komplexen Wirklichkeit nicht ab-
sehen konnen und die Bearbeitung der sozialen und politischen Pro-
blematik innerhalb der zeitgenossischen Philosophie in der eingangs
geschilderten Weise zurticktritt, droht der von den Sozialwissen-
schaften begriundeterweise nicht iibernommene und verbleibende
Rest der Sozialphilosophie der Verkiimmerung anheimzufallen.

Eine namentlich im angelsichsischen Bereich und in den skandina-
vischen Lindern bei empiristisch, pragmatistisch und neupositivistisch
orientierten Sozialwissenschaftern und Philosophen verbreitete Stré-
mung mochte diesen Rest der traditionellen Sozialphilosophie gar
endgiiltig liquidieren. Hier gilt alle Erkenntnis als instrumental, und
die Fragen nach dem «Wesen» des Sozialen und Politischen werden
als sinnlos erklirt. Ferner werden die Werte auf Tatsachen zuriick-
gefithrt. Werturteile seien verifizierbar wie Tatsachenfeststellungen.
Endwerte werden nicht anerkannt, oder es wird eine letztlich bio-
logisch und in den Gegebenheiten der technologischen Entwicklung
der Menschheit begriindete, fraglos hinzunehmende Gleichartigkeit
der Ziele und Werte vorausgesetzt, die lediglich der sachgemiBen

156



Analyse bediirfe5. Werden solche Annahmen zugrundegelegt, so ver-
wandelt sich die bisherige Sozialphilosophie restlos in ein zu syste-
matisierendes Aggregat von Instrumentalwissenschaften; mit andern
Worten: die Sozialphilosophie wird zur universalen Sozialtechnik
(«social engineering»). Es ist dies eine Auffassung, die in erheblichem
MaBe, bewuB3t und unbewuBt, in die Praxis umgesetzt wird und
heute auf der ganzen Erde tendenziell wirksam ist. Da eine solche
Entwicklung verstandlicherweise bedenklich erscheinen konnte, ist zu
beachten, dafl jedenfalls eine partielle Sozialtechnik, z.B. im Sinne
des «peace meal social engineering» von Popper, auch mit recht pro-
noncierten und differenzierten Werthaltungen vertraglich sein diirfte.

(4) Da sich die wahrhaft philosophischen Probleme im Bereich des
Sozialen und Politischen nicht ausschalten lassen, die Philosophie
sich aber ihnen weithin entzog, was aus den angefithrten Griinden
begreiflich ist, sind nunmehr die Sozialwissenschaften ihrerseits in
gewissem Umfang selbst in die philosophischen Problemdimensionen
ihrer Arbeitsgebiete vorgestoBen, wenn auch zuweilen mit einer der
Sache nicht sonderlich zutriglichen Naivitit, etwa in der unkri-
tischen Ubernahme vergangener oder zeitgenossischer Lehrstiicke
(wie z.B. der bei Juristen so beliebten materialen Wertethik). Dazu
gesellen sich nicht selten auch Theologen. Dieser Vorsto3 in philo-
sophische Bezirke lieBe sich durch eine Fiille von Beispielen aus dem
zeitgendssischen Schrifttum belegen, z.B. auch in der Sozialpsycho-
logie, etwa im Sinne der «revisionistischen» Psychoanalyse Erich
Fromms, dessen Buch «The Sane Society» (London 1956) auf seine
Weise durchaus Grundfragen der traditionellen Sozialphilosophie
aufnimmt. Ich muB3 mich hier auf wenige illustrierende Hinweise
beschrinken, die vornehmlich den deutschen Sprachbereich betreffen.

Die Rechtsphilosophie ist schon seit Jahrzehnten die Domine
philosophierender Juristen, nachdem sie von der Philosophie dere-
linquiert worden ist. Die letzten philosophischen Darstellungen von
einigem Format stammen grofBtenteils aus dem 19. Jahrhundert (wie
Heinrich Ahrens 1838, Adolf Trendelenburg 1860, Adolf Lasson 1882),
wiahrend die reprisentativen systematischen Versuche der letzten
Jahrzehnte meist von Juristen unternommen wurden: Rudolf Stamm-
ler, Gustav Radbruch, Julius Binder und neuerdings etwa Helmut

5 Vgl. hiezu meine auf S. 152 angefiihrte Abhandlung iiber den Wert-
pluralismus, 512 ff.

157



Coing, Erich Fechner sowie Hans Welzel und Carl J. Friedrich. So
beachtlich diese Versuche in mancher Hinsicht sind, so kénnen sie
doch von einem systematisch-philosophischen Standpunkt aus nicht
befriedigen. Dies zeigt sich schon darin, dafl das Recht in aller Regel
abgetrennt vom Staat behandelt wird, wihrend doch eine wahrhaft
philosophische Theorie der Politik Recht und Staat aus einheitlicher
Wurzel herzuleiten hatte. In dieser Hinsicht bleiben die groBen
politischen Philosophen der Vergangenheit auch heute noch weg-
leitend. DaB sich — abgesehen von der Sonderstellung der katholischen
Philosophie — die Theologen ebenfalls der Rechts- und Staats-
philosophie zuwenden, wie z. B. bei uns Emil Brunner (Gerechtig-
keit, Ziurich 1943), und daB die Juristen zuweilen nicht in die
Philosophie iiberleiten, sondern die philosophische Fragerichtung
ins Theologische abbiegen (wie Erik Wolf und Walther Schénfeld
z. B.), ist fir das Verhéltnis der Rechtswissenschaft zur Philosophie
auch nicht zufillig. — Bei der Weiterfithrung der wirtschaftswissen-
schaftlichen Fragestellung in den philosophischen Bereich, zu der
vor allem die wirtschaftsethische Problematik AnlaB gibt, sind
es vereinzelte Okonomen, die sich dieser Aufgabe unterziehen
(z.B. Walter Weddigen). Und auBerdem nehmen sich bezeichnen-
derweise wiederum Theologen, nicht etwa Philosophen, in ausge-
dehnter Weise dieser Probleme an. — Die Soziologen schlieBlich
nehmen heute allenthalben, wenn auch auf ihre Weise, die eigent-
lichen ontologischen und axiologischen Grundfragen des Sozialen in
Angriff, die friher das Herzstiick der Sozialphilosophie darstellten.
Ich erinnere an Leopold von Wiese, Alfred Weber, Alexander Riistow,
Hans Freyer, Friedrich August Hayeck und den soziologisch orien-
tierten Okonomen Wilhelm Répke, aber auch an Georges Gurvitch,
Walter Adorno und Max Horkheimer, diese fiir unsere Zeit vielleicht
besonders typischen Forscher, die von der Philosophie zur Soziologie
wechselten und von der Soziologie her immer wieder zur Philosophie
zuriickfinden. Von dem Boden so verstandener «philosophierender»
Soziologie aus wird z.B. gegen die oben angefiihrte universale Sozial-
technik Front gemacht.

(5) Hier sind nun weitere Entwicklungen innerhalb der Sozial-
wissenschaften ins Auge zu fassen, die einen neuen und m. E. beson-
ders fruchtbaren Zugang zur Philosophie eréfinen.

Die immer weitere Spezialisierung und Aufsplitterung 148t schon
innerhalb der genuin einzelwissenschaftlichen instrumentalen Frage-

158



stellung das Bediirfnis nach einer Integration der Sozialwissen-
schaften entstehen. Das praktische Ziel der Beeinflussung der gesell-
schaftlichen und im besonderen der politischen Wirklichkeit kann
nur erreicht werden, wenn die jeweils zu untersuchenden Tatbestinde
in den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang hineingestellt wer-
den. Dies setzt aber einen begrifflichen Gesamtrahmen voraus
(«conceptual framework»). Die vor allem in Nordamerika leben-
digen interdiszipliniren Bemihungen in den Sozialwissenschaften
sind deshalb keine Modeangelegenheit, sondern durchaus sachbe-
dingt. Diese Integrationsbestrebungen wirken sich einerseits in dem
Sinne aus, daf3 sich die Sozialwissenschaften mit Riicksicht auf die
ihnen allen zukommende «soziologische Dimension» (Carl Brink-
mann) in den Bereich der Soziologie einfiigen, was insbesondere so
lange leicht zu bewerkstelligen ist, als die normativen Aspekte aus-
geschaltet bleiben (wie dies vor allem in den Vereinigten Staaten
der Fall ist). Anderseits vollzieht sich eine Integration von Sozio-
logie, Sozialpsychologie und Kulturanthropologie, und man spricht
so in Amerika programmatisch von einer «science of social man»S$.
Der amerikanische Soziologe Talcott Parsons und seine Kollegen
aus dem Bereich der Psychologie und der Kulturanthropologie ver-
folgen mit ihrer «general theory of action» dasselbe Ziel.

Damit wird nun auBerdem der AnschluB3 an weitere Integrations-
bestrebungen hergestellt, in die heute alle Wissenschaften vom Men-
schen einbezogen sind und die auf eine umfassende und theoretische
Anthropologie abzielen, die dann zugleich auch Sozialanthropologie
wire. Auf die mit einer philosophischen oder (besser vielleicht)
grundlegenden Anthropologie verbundenen sehr weittragenden
Fragen ist hier nicht einzugehen. Doch sei darauf hingewiesen, dal3
auch in diesem Betracht die Dinge im FluB sind und dal3 eine Aus-
gliederung solcher Anthropologie aus dem Bereich der Philosophie
in einem spateren Stadium denkbar wire. Der Philosophie verblieben
dann eine grundsitzliche kritische Funktion und die eigentliche

¢ Vgl. z.B. den von John Gillin herausgegebenen Sammelband: For a
Science of Social Man, Convergences in Anthropology, Psychology and
Sociology, New York 1954. Dazu meine Besprechung in Schweizerische
Zeitschrift fur Psychologie, 1957, Heft 1. Ferner sei der instruktive Sammel-
band von L.D.White (Ed.) «The State of the Social Sciences», Chicago 1956,
genannt.

159



metaphysisch-weltanschauliche Problematik; diese wire aber von
allem absolutistischen Dogmatismus zu befreien.

(6) Insofern die Integration der Sozialwissenschaften in dieser
Weise auf eine Anthropologie abzielt, in voller Absicht oder un-
bewuBt vermége der Struktur der Sache, trifft sie zusammen mit
zeitgenossischen philosophisch-anthropologischen Bemiithungen, fiir
die heute m.E. vor allem Arnold Gehlen als reprisentativ gelten
darf?. Die philosophische Anthropologie wird heute von manchen
mit guten Griinden als die fruchtbarste Richtung und als die uns
heute vielleicht einzig gebliebene Moglichkeit des Philosophierens
angesehen. Sei dem wie ihm wolle, jedenfalls eroffnet sich von da
her die Moglichkeit einer grundlegenden Theorie des Sozialen und
Politischen, die insofern an die Tradition der Sozialphilosophie seit
Plato und Aristoteles anschlieBt, als sie Gesellschaft, Recht und
Staat in engstem systematischem Zusammenhang zu sehen vermag?.

Im Unterschied zur Tradition werden aber hier das Soziale und
Politische aus der dogmatischen Verklammerung mit dem Kosmos,
Gott oder der Vernunft befreit und aus dem véllig undogmatisch
aufgefaBten offenen Wesen des Menschen hergeleitet. Hier erscheint
der Mensch, als instinktentbundenes, «plastisches» und auf Hand-
lung angewiesenes Wesen, von vornherein in seiner grundlegenden
sozialen Natur, er ist neuerdings zoon politikon. Seine kiinstliche
Welt, die Kultur im weitesten Sinne des Wortes, die der Mensch
.als handelndes Wesen erzeugt, um sich in der vorgegebenen Welt
einzurichten und zu entfalten, trigt durch und durch sozialen Cha-
rakter und kann nur in einem langwihrenden sozialen ProzeB auf-
gebaut werden. Wenn es zutrifft, daB3 es ohne Sprache kein Denken
und kein BewuBtsein gibt, so ist der Mensch in seiner Wurzel ein
soziales Wesen, und das eigentliche Selbstsein der Existenzphilosophie
wire zwar ein Riickzug aus bestimmten vordergriindigen sozialen
Beziigen, konnte sich aber des sozialen Charakters nie entledigen.
Die Kultur in allen ihren Formen ist hier stabilisierende « Institution»
in dem Sinne, dafl sie das plastische Verhalten des Menschen auf

7 Vgl. insbesondere: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der
Welt, 1940, 5. Aufl., Bonn 1955, sowie: Urmensch und Spatkultur, Bonn 1956
(dazu meine Besprechung in Studia Philosophica, Vol. XVII, 1957, 221 {f.).

® Vgl. dazu meine Beitrige «Einzelmensch und Gesellschaft» und «Der
Staat», in F. E. Lehmann (Hsg.), Gestaltungen sozialen Lebens bei Tier
und Mensch, Bern 1958.

160



voraufgebaute (wiewohl immer dem Wandel und der spontanen
Umbildung unterworfene) Verhaltensméglichkeiten («Verhaltens-
muster», «patterns») festlegt. Von da her ist schlieBlich auch das
Wesen des Politischen zu verstehen. So wie in den jeweils verschie-
denen Richtungen und unter den mannigfaltigen Aspekten, die eine
bestimmte Kultur ausmachen, die menschliche Gesellschaft und mit
ihr der Einzelmensch der Stabilisierung in Institutionen bedarf] so
benotigt die Gesellschaft eine letzte abschlieBende Stabilisierung,
und zwar in einer in aktueller Wirklichkeit mafigeblichen Weise.
Bestimmte Verhaltensweisen miissen unter allen Umstinden an den
Tag gelegt werden oder unter allen Umstinden unterbleiben, mit
andern Worten: bestimmte Verhaltensméoglichkeiten miissen effektiv
maBgeblich sein, damit das Dasein des Menschen iiberhaupt Bestand
haben und sich auBlerdem in bestimmter, d.i. erstrebter und als
richtig eingeschitzter Weise entfalten kann. Die in den einzelnen
Institutionen, d.h. der Kultur im ganzen, vollzogenen Stabilisierun-
gen bedirfen einer ubergreifenden und letzten, in Wirklichkeit
maBgeblichen, einer effektiven koordinierenden Stabilisierung. In-
sofern ist die politische Ordnung aus dem menschlichen Dasein nicht
wegzudenken. Das Recht besteht in solcher Sicht in den objektivier-
ten Verhaltensanweisungen, die der effektiv-maBgeblichen Stabilisie-
rung bedirfen, und der Staat ist der Inbegriff der Einrichtungen
und Tétigkeiten, mit dem diese Stabilisierung bewerkstelligt wird.
Auf diese Weise kann die Struktur des Politischen prazis bestimmt
werden.

Ein Ungentigen der Gehlenschen Anthropologie, die zusammen
mit dhnlichen Bestrebungen fiir die Sozialphilosophie ungefihr in
die geschilderte Richtung zielt und die durchaus nicht etwa bio-
logistisch verstanden werden muB, sondern nétigenfalls sehr wohl
metaphysisch neutralisiert werden kann, besteht allerdings darin,
daf3 sie m.E. der normativen Problematik nicht gerecht wird. Sie
neigt dazu, das Normative nicht in seiner eigentlichen Bedeutung,
sondern als Faktisches zu behandeln. Das Normative ist aber heute
wie ehedem ein Zentralproblem, und zwar gerade im Bereich von
Gesellschaft und Staat. Werfen wir abschlieBend einen Blick auf die
heutigen Bemithungen um diese sozialphilosophische Grundfrage.

161

11 Studia Philosophica XVIII



I11.

D1ie normative Problematik®

(1) Nachdem der vorherrschende Positivismus in der 2. Halfte des
19. Jahrhunderts seine kurze Herrschaft hatte aufgeben missen,
wurden die normativen Fragestellungen wieder legitim, und nament-
lich das «Naturrecht» erlebte in den letzten Jahrzehnten, vor allem im
AnschluBl an den zweiten Weltkrieg, einen Aufschwung, den man
gar «Hochrenaissance» genannt hat (Max Gutzwiller). Die natur-
rechtliche Diskussion entbehrte dabei nicht der Naivitit, namentlich
im allzu unbekiimmerten Riickgriff auf die Wertethik und im Ver-
such der direkten Erneuerung der abendliandischen Naturrechts-
tradition. Als ob die Lebensordnungen, die jenes Naturrecht zu
tragen vermochten, nicht zerfallen wiren! Eine Sehnsucht nach
Geborgenheit und Bestindigkeit wurde vorschnell abgespeist. Das
Naturrechtsdenken tiberbordete selbst in obersten Gerichtshéfen der-
art, daBl z.B. Wilhelm Weischedel von philosophischer Seite gegen
die naturrechtliche Verabsolutierung relativer Wertungen in Ge-
richtsurteilen. Front machte (Recht und Ethik, Karlsruhe 1956).
Und man kann Kurt Schilling das harte Wort vom heutigen «natur-
rechtlichen Gerede» nachfiihlen, das er in seiner kiirzlich er-
schienenen «Geschichte der sozialen Ideen» (Stuttgart 1957) ge-
braucht.

(2) Die Auseinandersetzung um die normative Problematik, na-
mentlich unter dem Titel des Naturrechts, spitzte sich in den letzten
Jahrzehnten auf die Frage zu, ob die fur die Gestaltung der Gesell-
schaft, des Rechts und des Staates mafgebenden Werte und Normen
«absolut» oder «relativ» seien. Da es unmdéglich ist, hier die Proble-
matik des Wertes und im besonderen des Naturrechts aufzurollen,
beschranke ich mich auf die Angabe der vorherrschenden Ten-
denzen, die wohl am ehesten Anspruch auf Zustimmung erheben
konnen. Eine immer mehr an Boden gewinnende Auffassung sieht
in der Fragestellung nach dem absoluten oder relativen Charakter

® Vgl. dazu in grundsitzlicher Hinsicht meine auf S. 152 angefiihrte
Abhandlung iiber den Wertpluralismus, a.a.O., 305ff. und 507ff., sowie
meinen Aufsatz: Das Problem des Naturrechts heute, Zeitschrift des Berni-
schen Juristenvereins, 1956, S. 161{f. Beiderorts weiterfithrende Literatur-
hinweise.

162



der Werte keine echte Alternative. In rechtsphilosophischen Kreisen
wird diesem Gedanken etwa mit der Formel Ausdruck gegeben:
«Das Naturrecht ist tot, es lebe das Naturrecht» (Erich Fechner).
Man macht mit Recht geltend, daB3 alle vermeintlich absoluten
Werte Blankette (Leerformeln) oder dann relative Stellungnahmen
seien, was sich m. E. sogar streng nachweisen laB3t. Dies hei3t nun aber
nicht, daB alle Werte relativ im Sinne des Beliebigen und Willkiir-
lichen seien. Vielmehr sind sie Annahmen vergleichbar, die zwar
Anspruch darauf erheben, richtig zu sein, deshalb eine Tiefendi-
mension besitzen und insofern gar als relative Auspriagungen in
einem Absoluten verwurzelt sein kénnten, die jedoch der Uber-
prifung und Abinderung zuginglich sind. Es ergibt sich so ein
Variationsbereich moglicher Wertungen, iiber die jeweils eine inter-
subjektive Verstindigung in Gang zu setzen ist. Auf unserer immer
kleiner werdenden Erde muB dieser Variationsbereich jedenfalls so
weit gefaBlt sein, daB er eine Verstindigung der verschiedenen Rassen
und Kulturen ermoéglicht — sofern man iiberhaupt von einer « Einheit
der Menschheit» als solcher ausgeht. Der Rechtsphilosoph Josef Kunz
hat deshalb im AnschluB an den Amerikaner F.S.C. Northrop be-
grindeterweise an Stelle des klassischen Naturrechts abendlandisch-
christlicher Herkunft einen «Pluralismus der Naturrechte» gefordert.
Offen bleibt nur die Frage, wie jener Variationsbereich abzugrenzen
sei. Denn es gibt anscheinend auch Werthaltungen, die als unter
allen Umstinden unrichtige abzulehnen sind und nicht Anspruch
auf die relative Richtigkeit einer noch vertretbaren Annahme er-
heben kénnen. Eine feste Grenze liee sich aber nur ziehen, wenn
man neuerdings absolute Werte einfithren wollte.

Dieser «gemiBigte Relativismus» mag manchen bedenklich er-
scheinen. Doch kénnen diese Bedenken wesentlich gemildert werden,
wenn man die Ergebnisse zeitgenossischer Untersuchungen, ins-
besondere der Ideologiekritik und der Sprachanalyse, tiber die
Bedeutungskldrung von Wertungen und tber die Verflechtung der
Wertungen mit Tatsachenfeststellungen und uneingestandenen Inter-
essen und Neigungen heranzieht. Ist ndmlich der rein normative
Kern einmal herausgeschilt, so kénnte sich ergeben, dall die Wert-
differenzen zusammenschrumpfen und daBl der Wertpluralismus
einen weniger dramatischen Charakter besitzt, als man sonst glauben
mochte. Das Hauptanliegen wire dann ein pidagogisches und im
besonderen fiir unsern Bereich ein sozialpiddagogisches: wie nimlich

163



die Scheidung des rein Normativen von seinem Beiwerk in immer
breiteren Kreisen erreicht werden kann. Freilich, eine Aufgabe, tiber
die man in Verzweiflung geraten konnte. Auf eine in dieser Richtung
erhoffte «Aufklirung» legen fiir eine fernere Zukunft namentlich
Vertreter der exakten Wissenschaften, die sich sozialen Problemen
zuwenden, wie z.B. der Physiker Bridgeman, besonderes Gewicht
(The Potential intelligent Society of the Future, in: F.S. C. Northrop
[Ed.], Ideological Differences and World Order, New Haven 1949,
229ff.) Eine zukinftige «intelligent society» wiirde so einen groBen
Teil ihrer Differenzen und Konflikte schon auBerhalb des rein nor-
mativen Bereichs beilegen kénnen. Man kénnte in weiterer Perspek-
tive einer Zeit entgegenblicken, in der Werthaltungen und Welt-
anschauungsprobleme im ganzen gegenstandslos werden oder quasi-
asthetischen Charakter im Sinne interesseloser Betrachtung an-
nehmen.

(3) Ist man der Auffassung, dafl die Wertkonflikte tiefer greifen,
so erscheint ein «gemaBigter Relativismus» als unbefriedigend. Auch
entbehrt er auf den ersten Anschein nicht einer gewissen Schalheit.
Nimmt man weiterhin auch nicht den heroischen Kampf fur letzte
Wertpositionen innerhalb eines polytheistischen Werte-Pantheons auf,
was heute ohnehin als ausweglos erscheint, so erhebt sich die Frage
nach der Méglichkeit einer radikalen Uberwindung der Alternative
von absoluten oder relativen Werten. Einen solchen Weg versucht
heute in eindriicklicher und gar faszinierender Weise Martin Hei-
degger zu beschreiten. Wie das Denken in «Ideen», so wird das
Denken in «Werten» auf den «Humanismus» als das eigentliche
Wesen der gesamten abendlindischen Metaphysik zuriickgefiihrt.
Dieser « Humanismus», der bei Nietzsche zu seinem nicht mehr
iiberbietbaren Ende und damit zum Nihilismus gelangt sei, bedeute
im Kern technische Herrschaft des Menschen tber sich selbst und
die Natur. Damit macht Heidegger Front nicht nur gegen die ganze
bisherige abendlindische Metaphysik, sondern zugleich gegen die
damit eng verbundene technisch-industrielle Zivilisation und den
zugehorigen Wissenschaftsbetrieb, mit EinschluB der Sozialwissen-
schaften. Der Mensch soll in ein neues Verhiltnis zu dem ihn iiber-
steigenden «Sein» gebracht werden, dieses in seiner jeweiligen ge-
schichtlichen Gestalt erfahren, statt es beherrschen zu wollen. Wie
dies alles zu denken, und namentlich, wie diese radikal verinderte
Haltung ins Werk zu setzen sei, bleibt aber bei Heidegger vollig im

164



Dunkel . Wie fragwiirdig mogliche Folgerungen aus dieser neuen
Seinslehre des spiten Heidegger sein konnen, zeigen Max Miillers
Gedanken von einem neuen «geschichtlichen Naturrecht», das so-
wohl «das zeitlose ,Naturrecht‘» wie den «,Positivismus® ontischer
Geschichte» tiberwinden soll und auf einem «geschichtlichen Wesens-
wandel» beruhen wiirde 11, Bedenkt man, daB dieser « Wesenswandel »
im Sein selber begriindet und so des Menschen «Geschick» wiire,
daB jedoch die Anzeichen und Kriterien fiir das jeweilige « Geschick»
und den jeweiligen «Wesenswandel» der niheren Bestimmung ent-
behren, so kann man in unserer modernen BewubBtseinslage nur
Willkiir und im besonderen soziale und politische Neuromantik
erwarten. Ein neuer Aon soll damit nicht ausgeschlossen werden,
wenn tiber einen solchen sinnvoll iberhaupt gesprochen werden
kann; sicher ist er aber kein Gegenstand heutigen Denkens und erst
recht nicht heutigen Planens.

(4) Ebenso radikal ist die schon erwidhnte Ausschaltung der Werte
durch Rickfithrung auf Tatsachen in den Bestrebungen angel-
sichsischer Pragmatisten und Empiristen. Doch kénnen die Werte
anscheinend nicht nur nicht im Sinne Heideggers «tberschritten»,
sondern ebenso wenig «unterschritten» werden. Das wertende Stel-
lungnehmen macht die Substanz der menschlichen Freiheit aus und
gehort wohl unzertrennlich zum Menschen, wie wir ihn im Verlauf
seiner Geschichte und in jeweiliger Selbstbesinnung kennen lernen
und wie wir ihn auch fiir eine unabsehbare Zukunft anders nicht
denken konnen. Auflerdem ist aber auch die der Neuzeit angehorige
Auflosung aller aﬁgeblich fraglosen und absoluten Wertpositionen,
wie iibrigens auch aller abschlieBenden metaphysischen Weltdeutun-
gen, die das wertende Stellungnehmen erst voll in Erscheinung
treten lieB, nicht mehr riickgidngig zu machen.

IV.
Die gegenwdrlige Aufgabe
Wenn wir auf die skizzierte Problemlage zuriickblicken, so dringt

sich abschlieBend als zentrale Aufgabe unweigerlich die Zusammen-
arbeit zwischen der Philosophie und den Sozialwissenschaften auf.

Y Vgl. meine Sammelbesprechung: Zu den neuen Verdffentlichungen

von M. Heidegger, Studia Philosophica, Vol. XV (1955), 176f., insbes. 196 ff.
11 Vgl. meine Abhandlung iiber den Wertpluralismus, a.a.O., 510f.

165



Dies wire die unserer heutigen Situation allein angemessene Riick-
fithrung der sozialen und politischen Problematik in den Bereich
der Philosophie, nachdem ihr diese Problematik z.T. wegen der ver-
anderten und sich komplizierenden Wirklichkeit und im Zusammen-
hang mit der Abspaltung und Verselbstindigung der Sozialwissen-
schaften fir einige Zeit abhanden gekommen ist. Die Nachteile und
Gefahren bloBer Sozialtechnik wiiren so zu bannen, und die Sozial-
wissenschaften koénnten sich ihrer ureigenen Domine annehmen.
Die Philosophie aber wiirde, unterstiitzt von den Sozialwissenschaften,
neuerdings als Sozialphilosophie Gesellschaft, Recht und Staat aus
den letzten Griinden denken und deren kiinftige Gestalt entwerfen.
Jedoch ohne tiberschieBende Spekulation und Romantik, mit offenem
Visier und in niichterner Auseinandersetzung mit der Realitit, bei
aller Wahrung der Tiefendimension der Probleme.

Die Philosophie miiBBte sich im Rahmen einer solchen Zusammen-
arbeit mit den Sozialwissenschaften der Konkretisierung des Nor-
mativen annehmen. Der Sozialwissenschafter kann dies nicht auf
eigene Faust tun, weil er z.B. unbegriindete Verabsolutierungen
vornimmt, weil thm die Analyse von Normativem und Faktischem
nicht so leicht gelingt, und weil ihm die methodologische und lo-
gische Schulung des Philosophen von Nutzen wire. Anderseits kann
der Philosoph ebenso wenig auf eigene Faust allfillige Entwiirfe ins
Wirkliche transponieren, weil ihm die erforderlichen empirischen
Kenntnisse und die spezifischen Methoden fiir die Beschaffung dieser
Kenntnisse abgehen. Vielleicht wiirde es gelingen, so das BewuBtsein
fur die Grundfragen neu zu wecken, aber in philosophischer und
vollig undogmatischer Weise. Und vielleicht wiirde es moglich sein,
Leitsidtze fiir eine humane Gestaltung von Gesellschaft und Staat,
fur vertretbare Lebensmoglichkeiten, wenn auch nicht auszuarbeiten,
so doch in der Diskussion zu kliren. Der Philosoph kann heute selbst
in den konkreten Angelegenheiten der Gesellschaft und des Staates
nicht beiseite stehen. Andernfalls konnte sich dereinst ergeben, dal3
Philosophie verboten wird, weil ein kiinftiger Inhaber der Herrschaft
tiber die Erde im ganzen die vermeintlich richtige und dann dogma-
tische Philosophie fiir sich selber vorbehalten hitte, gestiitzt auf cine
von wirklicher Philosophie losgeldste und deshalb kompaBlose Sozial-
wissenschatft.

166



	Die Sozialphilosophie in der Gegenwart

