Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: Erziehung zu geistiger Freiheit
Autor: Medicus, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erziehung zu geistiger Freiheit*

von Fritz Medicus 1

Indem das kleine Kind zwischen Wahr und Falsch, Gut und Bise,
Schon und Hdflich zu unterscheiden beginnt, erwacht es zum Bewuyft-
sein seiner selbst: es macht sich im Zusammenleben mit den Seinigen
als selbsteignes Ich geltend. Es bewertet, was ihm begegnet, und je
deutlicher ihm die Wertgegensitze werden, um so bestimmter ver-
langt es Anerkennung seiner Bewertungen. Auch an sich selbst stellt
es nun Anspriiche. In die Liebe, die, von der Natur erweckt, es mit
andern Menschen (vielleicht auch mit Tieren) verbindet, mischt
sich, das wachsende Leben zu héheren Stufen steigernd, Verantwort-
lichkert.

Das Kind hat die WertmaBstibe, deren es bewul3t geworden ist
(das Wahre, das Gute, das Schéne), nicht erfunden, aber es hat sie
Sir sich entdeckt: sie sind ihm, dem Ich, wesensnotwendig; ihre Geltung
mul} allen Menschen so selbstverstindlich sein wie ihm. Durch sie
ist es selbstandig — doch als Glied eines gemeinschaftlichen Lebens, zu-
sammengehorig zunichst mit denen, die es kennt, deren Kreis aber
sich erweitern und bald iiberhaupt keine angebbare Grenze mehr
zulassen wird. Die Zusammengehorigkeit hat mancherlei Grade; als
menschliche bleibt sie durch das Beruhen auf der Anerkennung der
vernunftnotwendigen Wertgegensitze des Wahren und Falschen,
Guten und Bésen, Schonen und HéBlichen bezeichnet.

Indessen regen sich in den sozialen Gruppen emotionale Michte,
die das GemeinschaftsbewuBtsein auf engere Kreise und niedere
Grade beschrinken. Eine Familie kann sich einer andern mit wert-
betonter Abneigung entgegengesetzt wissen und mag mit deren
Gliedern nichts zu tun haben. Eine Kaste, eine Nation kann sich
im BewuBtsein ihrer Vorziiglichkeit vor anderen Kasten und Nationen
verschlieBen; Rassenstolz kann so weit gesteigert werden, dal3 eine

* Vorabdruck mit freundlicher Erlaubnis der Educational Encyclopedia
(in Hebrew), Jerusalem.

138



bestimmte andere Rasse oder alle anderen Rassen verichtlich er-
scheinen: wo die Erziehung ihre Richtung von diesem Stolz und
dieser Verachtung bekommt, ist sie insofern illiberal. Immerhin ver-
halten sich innerhalb solcher Gruppen die einzelnen Glieder un-
gleich. Im WertbewuBtsein lebt die Forderung einer iiber jede Ein-
grenzung hinausreichenden menschlichen Verstindigung; wo ur-
spriingliches Leben feineres Gefiihl entwickelt und sich nach Mog-
lichkeit den Geboten der Gruppe zu entziehen verlangt, da schimmert
durch die Ablehnung die iiber sie hinausreichende Gemeinschaft
immer noch durch. — Verstindlichem, aber unfreiem Empfinden
entspricht es, den vor der Offentlichkeit als schuldig Gebrandmarkten
aus der Gemeinschaft auszuschlieBen. Aber den Griechen hat So-
phokles in Antigone das edle Bild der unbeirrbar liebenden Mensch-
lichkeit geschenkt. Und ungefihr hundert Jahre vorher sind die
Kapitel 40-55 des Buches Jesaja geschrieben worden. — Die Meinung
der Wertgegensitze als solcher ist klar und deutlich; ihre Beziehung
auf die Wirklichkeit aber gerit in den nie restlos durchschaubaren
Zustinden des sozialen Lebens unsicher und undeutlich.

Das Zugestindnis des Vorzugs, den das Wahre vor dem Falschen,
das Gute vor dem Bosen, das Schoéne vor dem HifBlichen hat, ist
menschlicher Willkiir entzogen. Wir alle miissen die Wertgegensitze
als solche gelten lassen, und sie lassen sich nicht anerkennen, ohne
zu verpflichten. Das Kind, dem sie (zuerst regelmiBig infolge eines An-
stoBes an Wertwidrigem) einleuchten, ist dadurch, daB} es sie aner-
kennt, von der dumpfen Gebundenheit ins Dasein befreit. Doch ver-
bleibt es in diesem. Es erlebt sich nicht blo8 in den allgemeingiiltigen
Werten, sondern auch in den Trieben seiner Nafur, in diesen jedoch
anders als in jenen: Triebe dringen im Innern, Werte mahnen und
gebieten, fast als ob sie von auflen kidmen, und tatsichlich wird ihr
jeweiliger Inhalt ungezihlt viele Male von den Erziehern, also von
drauBen stehenden Personen eingeschirft; aber sie iiberzeugen von
sich, wihrend ihnen gegeniiber die Triebe jene Unbefangenheit ver-
lieren, mit der sie sich in den Tieren wie auch in den Menschen-
kindern duBern, solange in diesen das BewuBtsein der Werte noch
nicht hinlinglich erwacht ist. Erziehen ist immer Appell an die
Werte; bevor sie bewuBt geworden sind, gibt es nur ein vorbereiten-
des Gewohnen. Je mehr sich das Bewultsein der Werte klirt, um so
deutlicher wird, daB der ihnen geleistete Gehorsam das eigene Ich
lautert und also Starkung der eigenen Selbstindigkeit ist.

139



Die Innerlichkeit seiner Triebe hat der Mensch als Individuum;
im BewuBtsein des Wahren, Guten, Schénen macht sich die Inner-
lichkeit des gemeinschaftlichen Lebens kund: der Einzelne hat ein
BewuBtsein seiner Triebe, aber der unbedingten Werte. Je sicherer
seine Lebensfithrung in diesen verwurzelt ist, um so machtiger ist in
ihr die allverbindende Tiefe des Seins. Das Gute durchwirkt als Sztt-
lichkeit das Verhiltnis der Menschen als solcher zueinander; es schafft
die menschliche Grundlage jeder Gemeinschaft. Innerlichen Kontakt
zu gewinnen bedirfen die Menschen der Verstindigung. Deren
Gesetze sind zunichst die des Verstandes. Doch reicht ihre legitime
Kraft nicht iiber das gegenstindlich Bestimmbare hinaus. Zur Ver-
stindigung tiber jenes Tun, in dem sich das gemeinschaftsbegriin-
dende Gute verwirklicht, gentigen die prosaischen Ausdrucksformen
nicht: in dsthetischen Gestaltungen wird den Menschen bewuBt, was
sie in der Tiefe ihres Erlebens vereint. Dies der genaue Sinn des Kant-
wortes: «Das Schéne ist das Symbol des Sittlichguten» (Kritik d.
Urteilskr. § 59).

Die genannten Werte nehmen den Menschen als Glied gemein-
schaftlichen Lebens in Anspruch; ihre Forderungen betreffen irgend-
wie stets die Gemeinschaft. Schon das eben geborene Kind
gehort ihr an. Vor seinem Erwachsen zum IchbewuBtsein miissen
andere Menschen vielen Forderungen des Wahren und des Guten
geniigen, um ihm das Leben zu sichern; und nachdem es begonnen
hat, selbst das Gebietende dieser Werte zu fiihlen, liegt es seinen Er-
ziehern ob, ihm (nicht zum wenigsten durch das eigene Beispiel) zum
Erstarken des WertbewuBtseins beizustehen. «Liberal Education» ist
der Beistand, den der heranwachsende Mensch noétig hat, damit die
Wertunterscheidungen, die die Bestimmung zur Menschlichkeit kon-
stituieren, deutliche Wegweiser fir ihn werden und seiner Selbst-
gewiBheit Kraft geben, die in Versuchungen standhalten kann.

Beistand leisten kann niemals bedeuten: des Gelingens sicher sein.
Niemals verhilt sich der Wille des Zoglings zu dem des Erziehers
rein aufnehmend, immer ist er ihm, dem einer andern Generation
Angehorigen, darum an Erfahrungen, die ihm unzuginglich sind,
Gereiften, in einigem Grade entgegengesetzt. Aber der Erzieher weil3,
daB im Zoégling der Glaube an die das Ich begriindenden iiberzeit-
lichen Werte lebt: jeder Generation bestimmen sie die sinnvollen
Mboglichkeiten. Unter ihrem Zeichen wird er sich mit dem Zogling
zu verstehen suchen. Es kann gleichwohl zu schweren und schmerz-

140



lichen Zusammensté8en der beiden Willen kommen. Dann mag sich
der zum Erziehen Berufene sagen, was ein groBer Philosoph (Fichte)
gelehrt hat: «Man soll keine andern Pflichten haben wollen als die,
die man hat.»

Der Wunsch, unbehaglichen Pflichten auszuweichen, kann ernste
Versuchung sein. Versuchungen kommen aus der Nafur und aus der
Gesellschaft. Zwischen diesen besteht der wesentliche Unterschied, daf3
die menschliche Gesellschaft, nicht aber die Natur, Verantwortung fiir
ihre Geschichte tragt — und zwar sowohl fiir die Geschichte, deren in
der Gegenwart fillige Entscheidungen ihr obliegen, wie auch fur die
Geschichte, die, sei es als begliickendes und erhebendes, sei es als
schwer lastendes Erbe auf sie gekommen ist. In diesem Erbe sind
Gut und Bose stets beisammen, und auch wo es bose ist, ist die Ver-
antwortung anzuerkennen. Mit solcher Anerkennung geht die von
der Vergangenheit auferlegte Verpflichtung in die fiir das gegen-
wirtige Leben iiber.

Geschichte kann nur in perspektivischer Sicht erfafit werden, und
nicht nur verschiebt sich unausgesetzt deren zeitlicher Blickpunkt:
es ist auch unmdoglich, sie ohne ein durch die politische, wirtschaft-
liche, religiose ... Stellungnahme des Betrachters bestimmtes Inter-
esse zu verstehen. Zwar gibt es auf all diesen Gebieten objektiv Fest-
stellbares; solche Feststellungen sind wichtig (sie erledigen manchen
Streit); doch gehdren sie nicht zur Geschichte, sondern blof3 zur
Chronik. Erziehung kann sich nicht, auch nicht in der Volksschule,
auf sie beschrinken. Das von keiner perspektivischen Sicht abtrenn-
bare subjektive Moment muB also hingenommen werden, und die
Aufgabe einer liberalen Erziehung ist, die Bedingung zu erfiillen,
unter der solches Hinnehmen ein Bejahen sein darf: es gilt, die {u-
Sfalligkeit des subjektiven Standpunktes zu iiberwinden. Dazu gehort
vor allem, daB die Perspektive auf der Hihe der Zeit sei. Was auf ihr
ist, mag subjektiv sein — als Ausdruck seiner Epoche ist es nicht zu-
fallig. Und ferner: die politische, wirtschaftliche, religiése ... Stellung-
nahme darf nicht die Enge eines Parteistandpunktes sein: der Stand-
punkt des Betrachters darf nicht als Norm der Wahrheit erscheinen:
Uberwindung der Zufilligkeit fordert den Willen, gegnerischen
Standpunkten gerecht zu werden, offen zu bleiben fiir andere Per-
spektiven, durch die die eigene modifiziert werden koénnte. Wo
immer die den eigenen Standpunkt erfiilllende Liebe zur unabtrenn-
lichen Kehrseite einen HaB hat, ist sie unvollkommen (nur der Hal3

141



gegen unpersdnliche Michte des Bosen ist ohne Beeintrichtigung
der Menschlichkeit moglich und oft notwendig). Pestalozz: hat einem
seiner schonsten Bucher den Titel gegeben: «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters und meines Vaterlandes.»
Von vornherein ist so die Vaterlandsliebe auf eine rein menschliche
Aufgabe bezogen. Und tiber diese ist da zu lesen: «Licht tiber dich
selbst, tiefe Erkenntnis der Ubel, die gegen dich selbst in dir selbst
liegen, ... das ist, was dir not tut.» Und im selben Buch an spiterer
Stelle: «Je bedeutender (= gréBer) der Menschenhaufen ist, der
herdenweis zusammensteht, und hinwieder, je freier der Spielraum
und je groBer die Gewalt von jeder Behérde ist, die die gesetzlich
konzentrierte Gewalt dieser Massen reprisentiert, desto leichter
Ioscht sich auch der goéttliche Hauch der Zartheit des menschlichen
Gemiits in den Individuen dieser Menschenhaufen und dieser Be-
hérdenmenschen auf, und ebenso gehen auch die tiefen Fundamente
der Wahrheitsempfanglichkeit der Menschennatur in ihnen leicht in
dem gleichen Grad verloren.»

Pestalozzi ist sich im klaren dariiber gewesen, wie wichtig fiir das
Gelingen der Erziehung eine gute Regierung ist. Wo einige wenige
«Behérdemenschen» die Gewalt der Massen in ihren Hinden gesetz-
lich konzentriert haben, ist Erziehung zu geistiger Freiheit unmdglich,
und da gibt es auch keine « Hohe der Zeit». Zur subjektiven Bedingt-
heit aller menschlichen Entscheidungen 148t sich eine bejahende Stel-
lung nur finden, wo die Ordnung der sozialen Angelegenheiten dem
Aufblithen desrein Menschlichen unverkiirzte Moglichkeiten gewahrt.
Vom hohen Wert dieser Forderung hat schon das altchinesische Wort
«Wirken durch Nicht-Tun» gewufBit. «Herrscht ein ganz GroBer,
so weill das Volk nur eben, dal er da ist.» «Das hohe Leben ist
ohne Handeln und ohne Absicht» (Laotse). Und Pestalozzi hat
gesagt: «Das Fithren mul3 nur so weit stattfinden, als das Selbstgehen
unmoéglich.» Es ist das eine Forderung der Gerechtigkeit. Eine unge-
rechte Regierung macht, indem sie iiber Gut und Bése selbstherr-
liche Bestimmungen trifft und Wissenschaft und Kunst in vorge-
schriebene Richtungen zwingt, alle drei das SelbstbewuBtsein kon-
stituierenden Wertgegensitze undeutlich. Die Menschen fahren fort,
im BewuBtsein dieser Wertgegensitze zu leben: aber soweit sie sich
ihren Gebietern fiigen, wird ihr Leben uneinheitlich, und der mensch-
liche Wert ihrer Existenz erfahrt mit jedem Akt der nicht gebilligten
Figsamkeit neue Schiadigung. Unreife Jugend zumal 148t sich von

142



Verfithrern oft mit Enthusiasmus in Sklavenketten fesseln. In ge-
fahrdeten, vom Appell an schlechte Instinkte hallenden Zeiten gehort
es zu den vornehmsten, aber oft hoffnungslosen Aufgaben der Er-
zieher, der Jugend zu helfen, daB sie in Ehrfurcht vor den wahren
Werten die Reinheit iiberlegenen Urteilens und Entscheidens be-
wahre. Viel hingt da von dem Vertrauen ab, das sich die Erzieher
gewonnen haben.

Das Wort gerecht hat zwei zu unterscheidende Bedeutungen. Als
menschliche Tugend (auch mit Beziehung auf Gott gebraucht) be-
zeichnet es einen Spezialfall des Guten. In unserem Zusammenhang
aber bezieht sich die Forderung der Gerechtigkeit auf die gesell-
schaftliche Basis unserer Existenz. An der padagogischen Aufgabe,
dem Heranwachsenden beizustehen, daBl das BewuBtsein seiner
Menschlichkeit erstarke und sein Leben nicht imaginiren Werten
verfalle, kann mit um so groBerer Zuversicht gearbeitet werden, je
besser in der sozialen Basis die Forderung der Gerechtigkeit erfullt
ist. Rousseau hat vom Erzieher groBtmogliche Zuriickhaltung gefor-
dert; weit verhdngnisvoller aber als die individuellen MiBgriffe eines
Erziehers wirken sich die von Staats wegen erzwungenen Einschrin-
kungen der freien Entfaltung des rein Menschlichen aus. Jedes
Menschenkind bringt unvertauschbare, nur ihm in solcher Weise
gegebene Moglichkeiten, dem Wahren, Guten und Schoénen zu
leben, zum Aufbau seiner personlichen Existenz in die Welt, und
der Sinn seines Lebens ist deren Verwirklichung. Ideale Verwirk-
lichung ist in der Verworrenheit und vielfachen Unsauberkeit unserer
Daseinsbedingungen nicht zu erreichen; das Erreichbare zu ermég-
lichen ist das Ziel liberaler Erziehung. Der Religiése wird von Gnade
sprechen, wo es einem Menschenleben beschieden ist, in einheitlicher
Konzentration seiner Krifte in die Gemeinschaft hineinzuwirken: er
scheint unter dem Segen Gottes zu stehen. Uber vielen Menschen
aber ist innerliche Zerrissenheit Schicksal, oft verschuldet oder doch
mitverschuldet, oft aber auch unabwendbares Ergebnis der diisteren
Verhiltnisse, unter denen sie haben aufwachsen miissen. Was der
innerlich Zerrissene fiir Religion hilt, ist Aberglaube — es sei denn,
seine Religion sei das Gebet um Erlosung von dem Elend der see-
lischen Gespaltenheit, ein Gebet, das den Glauben an den unbe-
dingten Wert der Ubereinstimmung mit sich selbst zur Voraussetzung
hat. — Was die Verschiedenheit der religiésen Glaubensformen an-
geht, so gilt auch fiir sie das Wort Schellings: «Wir leben in dieser

143



bestimmten, wir sind nicht in einer abstrakten oder allgemeinen Welt,
die wir uns so gern vorspiegeln. Wir kénnen eine unendliche Ver-
gangenheit nicht aufheben, auf der die Gegenwart ruht.» Die beson-
dere Geschichte, in der ein jeder steht, ist entscheidend fir die Mog-
lichkeiten, in denen er den Frieden seiner Seele in Gott, dem All-
umfassenden, finden kann.

Die Geschichte der liberalen Erziehung reicht in uralte Tage zuriick.
Wo das Alte Testament auf den Gott deutet, der sein Gebot einem
jeden ins Herz schreibt, deutet es auch auf freie Erziehung. Im Abend-
land ist solche Erziehung zuerst in Athen geiibt worden. Die So-
phisten hatten noch das Erziehungsziel in den Vorteilen gesucht, die
sich der vieles Wissende und Koénnende zu erwerben vermag. So-
krates und ganz besonders Platon, dem Aristoteles weithin folgt und
dem die hellenistische Kultur ihr Bestes verdankt, lehren mit ein-
drucksmichtigen Worten, daB3 in individualistischer Ichbezogenheit
das Leben unfrei gerit. Platon sah klar, daB wahrhaft frei nur der
ist, der die Stelle, die er in den Zusammenhingen des Staates, ja
letztlich des Weltganzen einnimmt, gebithrend ausfiillt: ihm ist die
Wahrheit heilig, keine Lust beherrscht ihn, er ist ohne Furcht und
Angst. Grundsitzlich beeintrachtigt war die Freiheit im alten Grie-
chenland jedoch durch die Enge des Stadtstaates, die dazu nétigte,
die Zahl der Kinder, die aufgezogen werden durften, in grausamen
Schranken zu halten.

Platon hat gelehrt, daB der Mensch nicht sich selbst gehort. Die
affirmative Erginzung dieser Negation heifit dann freilich, da3 er
dem Staat gehoére, und so sagt Platon auch, daB3 die Kinder mehr
dem Staat als ihren Eltern gehoéren. Nach der Auffassung des Alten
und des Neuen Testaments gehort der Mensch Gott. Ob unter diesem
Gesichtspunkt die Erziehung frei heilen kann, hiangt davon ab, wie
der Gottesgedanke erlebt ist. Wo er mit der Forderung beschwert
ist, transzendenten Dogmen objektive buchstibliche Wahrheit zu-
zuerkennen, macht sich die Religionsgemeinschaft als Herrschafts-
gebilde geltend und ist die Freiheit, die der Erziehung gelassen ist,
autoritir eingeschrinkt. Sehnsucht, die religiosen Lebensgiiter fest-
zuhalten, ohne Unbegreifliches stumpf hinnehmen zu miissen, hat
zwar auch in phantastische Verirrungen gefihrt, aber die Durch-
dringung der christlichen Lehren mit hellenischem Geist gebracht:
man wollte im Christentum die als wahr einzusehende Religion fin-
den (Augustinus, Johannes Scotus Eriugena, Anselmus von Canter-

144



bury). Der Geist ist im Mittelalter seines Freiheitszieles nicht un-
bewuBt gewesen; doch erlaubte ihm die Macht der kirchlichen Auto-
ritat keine ungehemmte Entfaltung.

Gegen Ende des 13. Jahrhunderts wurde in Spanien die Wiirde
des Doktors der Dichtkunst — doctor de trovar — zur Auszeichnung
jener die moralische Poesie pflegenden Dichter geschaffen, die den
Menschen lehren, wie er zwischen Gut und Bése zu entscheiden hat.
Den padagogisch wertvollen Gedanken hat rund 200 Jahre spiter
Pico della Mirandola vertreten: der Mensch trigt die ganze Ver-
antwortung fiir Gestaltung, Sinn und Gehalt seines Lebens. Wenige
Jahre nach dem aristokratischen Italiener wurde Erasmus von Rotter-
dam (1467-1536) geboren, ein Mann der feinsten gelehrten Bildung
und tiefer Menschlichkeit, an geistiger Freiheit seiner Zeit weit tiber-
legen und bedeutsam auf sie wirkend. Den kulturellen Bestrebungen,
die schon kurz vorher in Oxford neuplatonische Anregungen empfan-
gen hatten, gab er hier und in Cambridge unverwelkt gebliebene
Beziehung zur klassischen Antike; auch in Basel hat sein lingerer
Aufenthalt den Charakter der Stadt mitgepriagt. — Ein groBer Theo-
retiker des Erziehungswesens, Verfasser bedeutender Werke, war
sein jingerer Zeitgenosse Ludovicus Vives, Spanier von Geburt,
doch meist in Frankreich, England und den Niederlanden titig, ein
entschieden neuzeitlich gerichteter Geist, in ernster Religiositit ver-
stindnisvoll auch fir Zweifler und Abtriinnige.

Einen glanzenden, sehr freien Geist hat im 16. Jahrhundert die
Geschichte der Padagogik noch in Montaigne (1533-92) zu nennen.
In seinem Essai iiber Kindererziehung schreibt er, unter den Freien
Kiinsten (arts libéraux) sei mit der der Anfang zu machen, die uns
frei macht — mit der (von der Scholastik sich als frohe Lebenskunst
unterscheidenden) Philosophie. «Nicht eine Seele, nicht ein Leib ist
in Ordnung zu bringen, sondern ein Mensch.» Die Konsequenzen
dieses Satzes zu ermessen ist eine auch heute nicht erledigte Aufgabe.
Im Gegensatz zu den damals iiblichen harten Erziehungsweisen be-
tont Montaigne die Freundlichkeit mehr als die Strenge. Auf die
kommenden Zeiten hat er groflen Einflul gehabt, so auch auf den
hundert Jahre nach ihm lebenden prosaischer gestimmten Englinder
John Locke, der, entsprechend seinem philosophischen Empirismus,
vom Erzieher verlangt, daB3 er den Zégling zu den seiner Entwicklung
wertvollen Erfahrungenleite. Stark haben beide, Montaigne und Locke,
Jean-Jacques Rousseau (1712—78) beeinfluBt. — Rousseau hat ein

10 Studia Philosophica XVIII 145



wenig wiirdiges Leben gefithrt und als Vater seiner eigenen Kinder
vollig versagt; aber er hatte ein freies Urteil iiber Gut und Boése.
Das geistige Leben seiner eigenen und der folgenden Zeit hat er in
aullerordentlichem Mafle mitbestimmt. Seine Stirke war die des
Gefiihls; er wullite ihm literarischen Ausdruck zu geben. Von den
Verkunstelungen der Zivilisation die Kinder fern zu halten; dem
Kinde seine Rechte zuzubilligen, nicht nur den zukiinftigen Er-
wachsenen in ihm zu sehen; zu verstehen, daB3 Bildungswert nur den
Inhalten zukommt, nach denen der Zogling verlangt und die er
selbsttitig ergreift: das sind Einsichten, die er wirkungsvoll verkiin-
digt hat.

Vives, Montaigne, Locke, Rousseau: diese groen Fiihrer zu freier
Erziehung haben bei ihren piadagogischen Bestrebungen fast nur an
die Kinder aus vornehmen oder doch wohlhabenden Hiusern ge-
dacht. In den 6ffentlichen Schulen setzte sich in jenen Jahrhunderten
mit meist sehr geringer Beriicksichtigung praktischer Lebensbediirf-
nisse die Tradition des Mittelalters fort: religiose Unterweisung und
lateinische Sprache standen im Vordergrund. Aber von der tief er-
lebten Erkenntnis, dal «der Arme zur Armut erzogen werden»
miusse, ist Pestalozzis (1746-1827) Wirken ausgegangen. Bald auch
wendete er sich gegen die Schuld der Wohlsituierten, die nicht nur
die Armen ihrem Elend iiberlassen, sondern oft sie gewissenlos in
tiefstes Elend hineinstoBen. Das Buch «Uber Gesetzgebung und
Kindermord» (1783) findet den Kindermord als hiufige Schuld bei
Maidchen aus niederen Stinden. Aber der Gesetzgeber, den Pesta-
lozzi herbeisehnt, «fingt sein Werk nicht bei den niederen, sondern
bei den héheren Stinden an». In Pestalozzis Armenanstalten wurden
Knaben und Midchen gemeinsam erzogen; niemand fand es un-
gehorig; als aber Pestalozzi 1819 die Armenanstalt von Clindy mit
dem bis dahin nur Knaben aus begiiterten Familien beherbergenden
Institut von Yverdon vereinigte, erregte die Koedukation Anstol,
und der Rat der Stadt sprach seine MiBbilligung aus. — Pestalozzi
erlebte die Anfinge der industriellen Entwicklung und auch schon
die beginnende Zersetzung der Volksgemeinschaft. In sozialpida-
gogischen Schriften rief er zur Anerkennung der menschlichen Ver-
pflichtungen auf, die aus Reichtum und hohem Einkommen flieBen.
«Der Zustand eines Landes wird durch die Gewerbsamkeit in einem
hohen Grad kiinstlich.» In der iibernichsten Generation sind die
Nachkommen des Begriinders einer Industrie «entfernt von dem

146



gemeinen, arbeitenden Volk», fithlen sich nicht mehr zu ihm ge-
horend. Pestalozzi rithmt die mosaische Religion als «das reinste
Denkmal hoher gesetzgeberischer Sorgfalt fiir den armen, eigentums-
losen Mann in Israel» und erklart, der wahre Christ miisse erkennen,
«daB er das Opfer seines Eigentums wie dasjenige seiner selbst dem
Wohl seiner Briuder schuldig ist».

Die von keinem Vorurteil eingeschrinkte Menschlichkeit Pesta-
lozzis ist bis in unsere Tage wirksam geblieben. Manche padago-
gische Neuerung hat sich im 19. und mehr noch im unruhvollen und
auf padagogischem Gebiet experimentierfreudigen 20. Jahrhundert
auf ihn berufen, mit gutem Recht die Benennung des von Walter
Robert Corti gegen Ende des zweiten Weltkrieges fiir die heimatlos
gewordenen Kinder gegrindeten «Kinderdorfes Pestalozzi» bei
Trogen in Appenzell, das auch weiterhin fur Waisen ohne Unter-
schied der Nation und der Konfession bestehen bleiben soll. — Die-
jenigen Geistlichen, denen das Fiir-wahr-Halten dogmatischer Lehren
als das Wesentliche der Religion gilt, haben Pestalozzis rein mensch-
liche Erziehung immer abgelehnt. Und ebenfalls feindlich verhalten
sich bis in die Gegenwart zur Idee freiheitlicher Padagogik die Be-
strebungen, die das Erziehungs- und Schulwesen den Interessen des
Staates dienstbar machen wollen. Ein Gegner anderer Art ist seit
dem Zeitalter der Aufklirung die Meinung, daB3 eine freie Erziehung
utilitaristisch ausgerichtet sei. Aber nicht im Niitzlichen, sondern auf
dessen Basis entfaltet sich die Menschlichkeit. Doch noch in uns
naher Zeit hat Herbert Spencer das in der Erziechung Wertvolle mit
dem Nitzlichen identifiziert.

Wie der Ultilitarismus, so sind auch Intellekiualismus, Moralismus,
Asthetizismus MiBverstandnisse, die das rein Menschliche in einseitige
Kimmerformen pressen. Wissenschaft ist so wenig wie Kunst oder
Moral Selbstzweck. Der einzige Selbstzweck, hat (im Einklang mit
Pestalozzi) Fichte gelehrt, sei «das geistige Leben», und dieser eine
Selbstzweck verlangt von der Erziehung Ausbildung und Zusammen-
stimmung aller Anlagen des Zoglings in einer den individuellen
Maoglichkeiten entsprechenden Weise. Jede Anlage steht in Beziehung
zu der den Zogling einschlieBenden Wirklichkeit: stimmen die An-
lagen unter sich zusammen, so stimmen sie und stimmt der so er-
zogene Mensch auch zur Welt.

Den vom Staat erhaltenen Schulen gegeniiber fillt die Aufgabe,
im Zusammenhang mit den kulturellen Bewegungen vorwirts zu

147



kommen, vornehmlich den Privatschulen und privaten Erziehungs-
anstalten zu. Wo man sich um diese Aufgabe annimmt, ist Mut —
nicht selten auch etwas Ubermut. Darum ist wohl die gréBte Gefahr,
die den pidagogischen Wagnissen droht, die Unterschitzung des
tiberkommenen Erbes. Mit Recht ja wird in einer kulturell kompli-
zierten Zeit die Frage nach dem Bildungsstoff immer neu. Wie sehr
es sich da wirklich um Wagnisse handelt, zeigen die argerlichen
Kimpfe, die im 20. Jahrhundert die zahlreich gewordenen zu
neuen freien Zielen hinstrebenden Erziehungsanstalten gegenein-
ander fithren. Doch ehemalige Zoglinge behalten die dort verbrach-
ten Jahre fast immer in dankbarer Erinnerung. Ein Symbol, das das
zu Wiinschende freundlich ausdriickt, ist bekannt geworden — eine
Photographie, auf der Rabindranath Tagore, der Griinder der (kithn
auf altindische Tradition modernes Leben bauenden) Schule von
Santiniketan in Bengalen, Hand in Hand mit Paul Geheeb zu sehen
ist, dem Griinder und langjihrigen Leiter der Odenwaldschule, seit
1934 auf Schweizer Boden Leiter der « Ecole d’Humanité».

Bibliographie:

John Dewey, My paedagogical creed, New York 1897; The school and
society, Chicago 1899; Democracy and education, New York 1916. — Giovanni
Gentile, Sommario di Pedagogia come scienza filosofica, Bari, Vol. I 1913,
Vol. I1 1914. — Eduard Spranger, Kultur und Erziehung, Leipzig 1919. — Georg
Kerschensteiner, Theorie der Bildung, Leipzig und Berlin 1926. — FEdouard
Claparéde, 1.’éducation fonctionnelle, Neuchatel et Paris 1931. — Adolphe
Ferriére, L’école active, Paris 1922; La pratique de I’école active, Geneve
1924 ; 1.’éducation constructive, Genéve 1927. — Louis Meylan, Les humanités
et la personne, Neuchitel et Paris 1939, 2¢ édit. 1944. — Robert Dotirens,
Education et démocratie, Neuchitel et Paris 1946. — René Hubert, Traité
de pédagogie générale, Paris 1946, 3¢ édit. 1952.

148



	Erziehung zu geistiger Freiheit

