
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: Erziehung zu geistiger Freiheit

Autor: Medicus, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung zu geistiger Freiheit*

von Fritz Medicus f

Indem das kleine Kind zwischen Wahr und Falsch, Gut und Böse,

Schön und Häßlich zu unterscheiden beginnt, erwacht es zum Bewußtsein

seiner selbst: es macht sich im Zusammenleben mit den Seinigen
als selbsteignes Ich geltend. Es bewertet, was ihm begegnet, und je
deutlicher ihm die Wertgegensätze werden, um so bestimmter
verlangt es Anerkennung seiner Bewertungen. Auch an sich selbst stellt
es nun Ansprüche. In die Liebe, die, von der Natur erweckt, es mit
andern Menschen (vielleicht auch mit Tieren) verbindet, mischt
sich, das wachsende Leben zu höheren Stufen steigernd, Verantwortlichkeit.

Das Kind hat die Wertmaßstäbe, deren es bewußt geworden ist
(das Wahre, das Gute, das Schöne), nicht erfunden, aber es hat sie

für sich entdeckt: sie sind ihm, dem Ich, wesensnotwendig; ihre Geltung
muß allen Menschen so selbstverständlich sein wie ihm. Durch sie

ist es selbständig — doch als Glied eines gemeinschaftlichen Lebens,
zusammengehörig zunächst mit denen, die es kennt, deren Kreis aber
sich erweitern und bald überhaupt keine angebbare Grenze mehr
zulassen wird. Die Zusammengehörigkeit hat mancherlei Grade; als

menschliche bleibt sie durch das Beruhen auf der Anerkennung der

vernunftnotwendigen Wertgegensätze des Wahren und Falschen,
Guten und Bösen, Schönen und Häßlichen bezeichnet.

Indessen regen sich in den sozialen Gruppen emotionale Mächte,
die das Gemeinschaftsbewußtsein auf engere Kreise und niedere
Grade beschränken. Eine Familie kann sich einer andern mit
wertbetonter Abneigung entgegengesetzt wissen und mag mit deren
Gliedern nichts zu tun haben. Eine Kaste, eine Nation kann sich
im Bewußtsein ihrer Vorzüglichkeit vor anderen Kasten und Nationen
verschließen; Rassenstolz kann so weit gesteigert werden, daß eine

* Vorabdruck mit freundlicher Erlaubnis der Educational Encyclopedia
(in Hebrew), Jerusalem.

138



bestimmte andere Rasse oder alle anderen Rassen verächtlich
erscheinen: wo die Erziehung ihre Richtung von diesem Stolz und
dieser Verachtung bekommt, ist sie insofern illiberal. Immerhin
verhalten sich innerhalb solcher Gruppen die einzelnen Glieder
ungleich. Im Wertbewußtsein lebt die Forderung einer über jede
Eingrenzung hinausreichenden menschlichen Verständigung; wo
ursprüngliches Leben feineres Gefühl entwickelt und sich nach
Möglichkeit den Geboten der Gruppe zu entziehen verlangt, da schimmert
durch die Ablehnung die über sie hinausreichende Gemeinschaft
immer noch durch. — Verständlichem, aber unfreiem Empfinden
entspricht es, den vor der Öffentlichkeit als schuldig Gebrandmarkten
aus der Gemeinschaft auszuschließen. Aber den Griechen hat
Sophokles in Antigone das edle Bild der unbeirrbar liebenden Menschlichkeit

geschenkt. Und ungefähr hundert Jahre vorher sind die

Kapitel 40-55 des Buches Jesaja geschrieben worden. — Die Meinung
der Wertgegensätze als solcher ist klar und deutlich; ihre Beziehung
auf die Wirklichkeit aber gerät in den nie restlos durchschaubaren
Zuständen des sozialen Lebens unsicher und undeutlich.

Das Zugeständnis des Vorzugs, den das Wahre vor dem Falschen,
das Gute vor dem Bösen, das Schöne vor dem Häßlichen hat, ist
menschlicher Willkür entzogen. Wir alle müssen die Wertgegensätze
als solche gelten lassen, und sie lassen sich nicht anerkennen, ohne

zu verpflichten. Das Kind, dem sie (zuerst regelmäßig infolge eines
Anstoßes an Wertwidrigem) einleuchten, ist dadurch, daß es sie

anerkennt, von der dumpfen Gebundenheit ins Dasein befreit. Doch
verbleibt es in diesem. Es erlebt sich nicht bloß in den allgemeingültigen
Werten, sondern auch in den Trieben seiner Natur, in diesen jedoch
anders als in jenen: Triebe drängen im Innern, Werte mahnen und

gebieten, fast als ob sie von außen kämen, und tatsächlich wird ihr
jeweiliger Inhalt ungezählt viele Male von den Erziehern, also von
draußen stehenden Personen eingeschärft; aber sie überzeugen von
sich, während ihnen gegenüber die Triebe jene Unbefangenheit
verlieren, mit der sie sich in den Tieren wie auch in den Menschenkindern

äußern, solange in diesen das Bewußtsein der Werte noch
nicht hinlänglich erwacht ist. Erziehen ist immer Appell an die

Werte; bevor sie bewußt geworden sind, gibt es nur ein vorbereitendes

Gewöhnen. Je mehr sich das Bewußtsein der Werte klärt, um so

deutlicher wird, daß der ihnen geleistete Gehorsam das eigene Ich
läutert und also Stärkung der eigenen Selbständigkeit ist.

139



Die Innerlichkeit seiner Triebe hat der Mensch als Individuum;
im Bewußtsein des Wahren, Guten, Schönen macht sich die
Innerlichkeit des gemeinschaftlichen Lebens kund: der Einzelne hat ein
Bewußtsein seiner Triebe, aber der unbedingten Werte. Je sicherer
seine Lebensführung in diesen verwurzelt ist, um so mächtiger ist in
ihr die allverbindende Tiefe des Seins. Das Gute durchwirkt als

Sittlichkeit das Verhältnis der Menschen als solcher zueinander; es schafft
die menschliche Grundlage jeder Gemeinschaft. Innerlichen Kontakt
zu gewinnen bedürfen die Menschen der Verständigung. Deren
Gesetze sind zunächst die des Verstandes. Doch reicht ihre legitime
Kraft nicht über das gegenständlich Bestimmbare hinaus. Zur
Verständigung über jenes Tun, in dem sich das gemeinschaftsbegründende

Gute verwirklicht, genügen die prosaischen Ausdrucksformen
nicht: in ästhetischen Gestaltungen wird den Menschen bewußt, was

sie in der Tiefe ihres Erlebens vereint. Dies der genaue Sinn des

Kantwortes: «Das Schöne ist das Symbol des Sittlichguten» (Kritik d.

Urteilskr. § 59).
Die genannten Werte nehmen den Menschen als Glied

gemeinschaftlichen Lebens in Anspruch; ihre Forderungen betreffen irgendwie

stets die Gemeinschaft. Schon das eben geborene Kind
gehört ihr an. Vor seinem Erwachsen zum Ichbewußtsein müssen
andere Menschen vielen Forderungen des Wahren und des Guten

genügen, um ihm das Leben zu sichern; und nachdem es begonnen
hat, selbst das Gebietende dieser Werte zu fühlen, liegt es seinen
Erziehern ob, ihm (nicht zum wenigsten durch das eigene Beispiel) zum
Erstarken des Wertbewußtseins beizustehen. «Liberal Education» ist
der Beistand, den der heranwachsende Mensch nötig hat, damit die

Wertunterscheidungen, die die Bestimmung zur Menschlichkeit
konstituieren, deutliche Wegweiser für ihn werden und seiner
Selbstgewißheit Kraft geben, die in Versuchungen standhalten kann.

Beistand leisten kann niemals bedeuten: des Gelingens sicher sein.

Niemals verhält sich der Wille des Zöglings zu dem des Erziehers
rein aufnehmend, immer ist er ihm, dem einer andern Generation
Angehörigen, darum an Erfahrungen, die ihm unzugänglich sind,
Gereiften, in einigem Grade entgegengesetzt. Aber der Erzieher weiß,
daß im Zögling der Glaube an die das Ich begründenden überzeitlichen

Werte lebt: jeder Generation bestimmen sie die sinnvollen
Möglichkeiten. Unter ihrem Zeichen wird er sich mit dem Zögling
zu verstehen suchen. Es kann gleichwohl zu schweren und schmerz-

140



lichen Zusammenstößen der beiden Willen kommen. Dann mag sich
der zum Erziehen Berufene sagen, was ein großer Philosoph (Fichte)
gelehrt hat: «Man soll keine andern Pflichten haben wollen als die,
die man hat.»

Der Wunsch, unbehaglichen Pflichten auszuweichen, kann ernste

Versuchung sein. Versuchungen kommen aus der Natur und aus der
Gesellschaft. Zwischen diesen besteht der wesentliche Unterschied, daß
die menschliche Gesellschaft, nicht aber die Natur, Verantwortung für
ihre Geschichte trägt — und zwar sowohl für die Geschichte, deren in
der Gegenwart fällige Entscheidungen ihr obliegen, wie auch für die
Geschichte, die, sei es als beglückendes und erhebendes, sei es als

schwer lastendes Erbe auf sie gekommen ist. In diesem Erbe sind
Gut und Böse stets beisammen, und auch wo es böse ist, ist die

Verantwortung anzuerkennen. Mit solcher Anerkennung geht die von
der Vergangenheit auferlegte Verpflichtung in die für das

gegenwärtige Leben über.
Geschichte kann nur in perspektivischer Sicht erfaßt werden, und

nicht nur verschiebt sich unausgesetzt deren zeitlicher Blickpunkt:
es ist auch unmöglich, sie ohne ein durch die politische, wirtschaftliche,

religiöse Stellungnahme des Betrachters bestimmtes Interesse

zu verstehen. Zwar gibt es auf all diesen Gebieten objektiv
Feststellbares; solche Feststellungen sind wichtig (sie erledigen manchen

Streit) ; doch gehören sie nicht zur Geschichte, sondern bloß zur
Chronik. Erziehung kann sich nicht, auch nicht in der Volksschule,
auf sie beschränken. Das von keiner perspektivischen Sicht abtrennbare

subjektive Moment muß also hingenommen werden, und die

Aufgabe einer liberalen Erziehung ist, die Bedingung zu erfüllen,
unter der solches Hinnehmen ein Bejahen sein darf: es gilt, die

Zufälligkeit des subjektiven Standpunktes zu überwinden. Dazu gehört
vor allem, daß die Perspektive auf der Höhe der Zeit sei. Was auf ihr
ist, mag subjektiv sein - als Ausdruck seiner Epoche ist es nicht
zufällig. Und ferner : die politische, wirtschaftliche, religiöse Stellungnahme

darf nicht die Enge eines Parteistandpunktes sein : der Standpunkt

des Betrachters darf nicht als Norm der Wahrheit erscheinen:

Überwindung der Zufälligkeit fordert den Willen, gegnerischen
Standpunkten gerecht zu werden, offen zu bleiben für andere

Perspektiven, durch die die eigene modifiziert werden könnte. Wo
immer die den eigenen Standpunkt erfüllende Liebe zur unabtrenn-
lichen Kehrseite einen Haß hat, ist sie unvollkommen (nur der Haß

141



gegen unpersönliche Mächte des Bösen ist ohne Beeinträchtigung
der Menschlichkeit möglich und oft notwendig). Pestalozzi hat einem
seiner schönsten Bücher den Titel gegeben: «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters und meines Vaterlandes.»
Von vornherein ist so die Vaterlandsliebe auf eine rein menschliche

Aufgabe bezogen. Und über diese ist da zu lesen: «Licht über dich
selbst, tiefe Erkenntnis der Übel, die gegen dich selbst in dir selbst

liegen, das ist, was dir not tut.» Und im selben Buch an späterer
Stelle: «Je bedeutender größer) der Menschenhaufen ist, der
herdenweis zusammensteht, und hinwieder, je freier der Spielraum
und je größer die Gewalt von jeder Behörde ist, die die gesetzlich
konzentrierte Gewalt dieser Massen repräsentiert, desto leichter
löscht sich auch der göttliche Hauch der Zartheit des menschlichen
Gemüts in den Individuen dieser Menschenhaufen und dieser
Behördenmenschen auf, und ebenso gehen auch die tiefen Fundamente
der Wahrheitsempfänglichkeit der Menschennatur in ihnen leicht in
dem gleichen Grad verloren.»

Pestalozzi ist sich im klaren darüber gewesen, wie wichtig für das

Gelingen der Erziehung eine gute Regierung ist. Wo einige wenige
«Behördemenschen» die Gewalt der Massen in ihren Händen gesetzlich

konzentriert haben, ist Erziehung zu geistiger Freiheit unmöglich,
und da gibt es auch keine «Höhe der Zeit». Zur subjektiven Bedingtheit

aller menschlichen Entscheidungen läßt sich eine bejahende Stellung

nur finden, wo die Ordnung der sozialen Angelegenheiten dem
Aufblühen des rein Menschlichen unverkürzte Möglichkeiten gewährt.
Vom hohen Wert dieser Forderung hat schon das altchinesische Wort
«Wirken durch Nicht-Tun» gewußt. «Herrscht ein ganz Großer,
so weiß das Volk nur eben, daß er da ist.» «Das hohe Leben ist
ohne Handeln und ohne Absicht» (Laotse). Und Pestalozzi hat

gesagt: «Das Führen muß nur so weit stattfinden, als das Selbstgehen

unmöglich.» Es ist das eine Forderung der Gerechtigkeit. Eine
ungerechte Regierung macht, indem sie über Gut und Böse selbstherrliche

Bestimmungen trifft und Wissenschaft und Kunst in
vorgeschriebene Richtungen zwingt, alle drei das Selbstbewußtsein
konstituierenden Wertgegensätze undeutlich. Die Menschen fahren fort,
im Bewußtsein dieser Wertgegensätze zu leben: aber soweit sie sich
ihren Gebietern fügen, wird ihr Leben uneinheitlich, und der menschliche

Wert ihrer Existenz erfährt mit jedem Akt der nicht gebilligten
Fügsamkeit neue Schädigung. Unreife Jugend zumal läßt sich von

142



Verführern oft mit Enthusiasmus in Sklavenketten fesseln. In
gefährdeten, vom Appell an schlechte Instinkte hallenden Zeiten gehört
es zu den vornehmsten, aber oft hoffnungslosen Aufgaben der
Erzieher, der Jugend zu helfen, daß sie in Ehrfurcht vor den wahren
Werten die Reinheit überlegenen Urteilens und Entscheidens
bewahre. Viel hängt da von dem Vertrauen ab, das sich die Erzieher

gewonnen haben.
Das Wort gerecht hat zwei zu unterscheidende Bedeutungen. Als

menschliche Tugend (auch mit Beziehung auf Gott gebraucht)
bezeichnet es einen Spezialfall des Guten. In unserem Zusammenhang
aber bezieht sich die Forderung der Gerechtigkeit auf die gesell-

schaftliche Basis unserer Existenz. An der pädagogischen Aufgabe,
dem Heranwachsenden beizustehen, daß das Bewußtsein seiner
Menschlichkeit erstarke und sein Leben nicht imaginären Werten
verfalle, kann mit um so größerer Zuversicht gearbeitet werden, je
besser in der sozialen Basis die Forderung der Gerechtigkeit erfüllt
ist. Rousseau hat vom Erzieher größtmögliche Zurückhaltung gefordert;

weit verhängnisvoller aber als die individuellen Mißgriffe eines

Erziehers wirken sich die von Staats wegen erzwungenen Einschränkungen

der freien Entfaltung des rein Menschlichen aus. Jedes
Menschenkind bringt unvertauschbare, nur ihm in solcher Weise

gegebene Möglichkeiten, dem Wahren, Guten und Schönen zu
leben, zum Aufbau seiner persönlichen Existenz in die Welt, und
der Sinn seines Lebens ist deren Verwirklichung. Ideale Verwirklichung

ist in der Verworrenheit und vielfachen Unsauberkeit unserer
Daseinsbedingungen nicht zu erreichen; das Erreichbare zu ermöglichen

ist das Ziel liberaler Erziehung. Der Religiöse wird von Gnade

sprechen, wo es einem Menschenleben beschieden ist, in einheitlicher
Konzentration seiner Kräfte in die Gemeinschaft hineinzuwirken : er
scheint unter dem Segen Gottes zu stehen. Uber vielen Menschen
aber ist innerliche Zerrissenheit Schicksal, oft verschuldet oder doch

mitverschuldet, oft aber auch unabwendbares Ergebnis der düsteren

Verhältnisse, unter denen sie haben aufwachsen müssen. Was der
innerlich Zerrissene für Religion hält, ist Aberglaube - es sei denn,
seine Religion sei das Gebet um Erlösung von dem Elend der
seelischen Gespaltenheit, ein Gebet, das den Glauben an den
unbedingten Wert der Übereinstimmung mit sich selbst zur Voraussetzung
hat. — Was die Verschiedenheit der religiösen Glaubensformen
angeht, so gilt auch für sie das Wort Schellings: «Wir leben in dieser

143



bestimmten, wir sind nicht in einer abstrakten oder allgemeinen Welt,
die wir uns so gern vorspiegeln. Wir können eine unendliche
Vergangenheit nicht aufheben, auf der die Gegenwart ruht.» Die besondere

Geschichte, in der ein jeder steht, ist entscheidend für die
Möglichkeiten, in denen er den Frieden seiner Seele in Gott, dem
Allumfassenden, finden kann.

Die Geschichte der liberalen Erziehung reicht in uralte Tage zurück.
Wo das Alte Testament auf den Gott deutet, der sein Gebot einem

jeden ins Herz schreibt, deutet es auch auf freie Erziehung. Im Abendland

ist solche Erziehung zuerst in Athen geübt worden. Die
Sophisten hatten noch das Erziehungsziel in den Vorteilen gesucht, die
sich der vieles Wissende und Könnende zu erwerben vermag. So-

krates und ganz besonders Piaton, dem Aristoteles weithin folgt und
dem die hellenistische Kultur ihr Bestes verdankt, lehren mit
eindrucksmächtigen Worten, daß in individualistischer Ichbezogenheit
das Leben unfrei gerät. Piaton sah klar, daß wahrhaft frei nur der

ist, der die Stelle, die er in den Zusammenhängen des Staates, ja
letztlich des Weltganzen einnimmt, gebührend ausfüllt: ihm ist die
Wahrheit heilig, keine Lust beherrscht ihn, er ist ohne Furcht und
Angst. Grundsätzlich beeinträchtigt war die Freiheit im alten
Griechenland jedoch durch die Enge des Stadtstaates, die dazu nötigte,
die Zahl der Kinder, die aufgezogen werden durften, in grausamen
Schranken zu halten.

Piaton hat gelehrt, daß der Mensch nicht sich selbst gehört. Die
affirmative Ergänzung dieser Negation heißt dann freilich, daß er
dem Staat gehöre, und so sagt Piaton auch, daß die Kinder mehr
dem Staat als ihren Eltern gehören. Nach der Auffassung des Alten
und des Neuen Testaments gehört der Mensch Gott. Ob unter diesem

Gesichtspunkt die Erziehung frei heißen kann, hängt davon ab, wie
der Gottesgedanke erlebt ist. Wo er mit der Forderung beschwert

ist, transzendenten Dogmen objektive buchstäbliche Wahrheit
zuzuerkennen, macht sich die Religionsgemeinschaft als Herrschaftsgebilde

geltend und ist die Freiheit, die der Erziehung gelassen ist,
autoritär eingeschränkt. Sehnsucht, die religiösen Lebensgüter
festzuhalten, ohne Unbegreifliches stumpf hinnehmen zu müssen, hat
zwar auch in phantastische Verirrungen geführt, aber die
Durchdringung der christlichen Lehren mit hellenischem Geist gebracht:
man wollte im Christentum die als wahr einzusehende Religion
finden (Augustinus, Johannes Scotus Eriugena, Anseimus von Canter-

144



bury). Der Geist ist im Mittelalter seines Freiheitszieles nicht
unbewußt gewesen; doch erlaubte ihm die Macht der kirchlichen Autorität

keine ungehemmte Entfaltung.
Gegen Ende des 13. Jahrhunderts wurde in Spanien die Würde

des Doktors der Dichtkunst - doctor de trovar - zur Auszeichnung
jener die moralische Poesie pflegenden Dichter geschaffen, die den

Menschen lehren, wie er zwischen Gut und Böse zu entscheiden hat.
Den pädagogisch wertvollen Gedanken hat rund 200 Jahre später
Pico della Mirandola vertreten: der Mensch trägt die ganze
Verantwortung für Gestaltung, Sinn und Gehalt seines Lebens. Wenige
Jahre nach dem aristokratischen Italiener wurde Erasmus von Rotterdam

(1467-1536) geboren, ein Mann der feinsten gelehrten Bildung
und tiefer Menschlichkeit, an geistiger Freiheit seiner Zeit weit überlegen

und bedeutsam auf sie wirkend. Den kulturellen Bestrebungen,
die schon kurz vorher in Oxford neuplatonische Anregungen empfangen

hatten, gab er hier und in Cambridge unverwelkt gebliebene
Beziehung zur klassischen Antike; auch in Basel hat sein längerer
Aufenthalt den Charakter der Stadt mitgeprägt. — Ein großer
Theoretiker des Erziehungswesens, Verfasser bedeutender Werke, war
sein jüngerer Zeitgenosse Ludovicus Vives, Spanier von Geburt,
doch meist in Frankreich, England und den Niederlanden tätig, ein
entschieden neuzeitlich gerichteter Geist, in ernster Religiosität
verständnisvoll auch für Zweifler und Abtrünnige.

Einen glänzenden, sehr freien Geist hat im 16. Jahrhundert die
Geschichte der Pädagogik noch in Montaigne (1533—92) zu nennen.
In seinem Essai über Kindererziehung schreibt er, unter den Freien
Künsten (arts libéraux) sei mit der der Anfang zu machen, die uns
frei macht - mit der (von der Scholastik sich als frohe Lebenskunst

unterscheidenden) Philosophie. «Nicht eine Seele, nicht ein Leib ist
in Ordnung zu bringen, sondern ein Mensch.» Die Konsequenzen
dieses Satzes zu ermessen ist eine auch heute nicht erledigte Aufgabe.
Im Gegensatz zu den damals üblichen harten Erziehungsweisen
betont Montaigne die Freundlichkeit mehr als die Strenge. Auf die
kommenden Zeiten hat er großen Einfluß gehabt, so auch auf den
hundert Jahre nach ihm lebenden prosaischer gestimmten Engländer
John Locke, der, entsprechend seinem philosophischen Empirismus,
vom Erzieher verlangt, daß er den Zögling zu den seiner Entwicklung
wertvollen Erfahrungen leite. Stark haben beide, Montaigne und Locke,
Jean-Jacques Rousseau (1712—78) beeinflußt. - Rousseau hat ein

10 Studia Philosophica XVIII 145



wenig würdiges Leben geführt und als Vater seiner eigenen Kinder
völlig versagt; aber er hatte ein freies Urteil über Gut und Böse.

Das geistige Leben seiner eigenen und der folgenden Zeit hat er in
außerordentlichem Maße mitbestimmt. Seine Stärke war die des

Gefühls; er wußte ihm literarischen Ausdruck zu geben. Von den

Verkünstelungen der Zivilisation die Kinder fern zu halten; dem
Kinde seine Rechte zuzubilligen, nicht nur den zukünftigen
Erwachsenen in ihm zu sehen; zu verstehen, daß Bildungswert nur den
Inhalten zukommt, nach denen der Zögling verlangt und die er
selbsttätig ergreift: das sind Einsichten, die er wirkungsvoll verkündigt

hat.
Vives, Montaigne, Locke, Rousseau: diese großen Führer zu freier

Erziehung haben bei ihren pädagogischen Bestrebungen fast nur an
die Kinder aus vornehmen oder doch wohlhabenden Häusern
gedacht. In den öffentlichen Schulen setzte sich in jenen Jahrhunderten
mit meist sehr geringer Berücksichtigung praktischer Lebensbedürfnisse

die Tradition des Mittelalters fort: religiöse Unterweisung und
lateinische Sprache standen im Vordergrund. Aber von der tief
erlebten Erkenntnis, daß «der Arme zur Armut erzogen werden»
müsse, ist Pestalozzis (1746-1827) Wirken ausgegangen. Bald auch
wendete er sich gegen die Schuld der Wohlsituierten, die nicht nur
die Armen ihrem Elend überlassen, sondern oft sie gewissenlos in
tiefstes Elend hineinstoßen. Das Buch «Uber Gesetzgebung und
Kindermord» (1783) findet den Kindermord als häufige Schuld bei
Mädchen aus niederen Ständen. Aber der Gesetzgeber, den Pestalozzi

herbeisehnt, «fängt sein Werk nicht bei den niederen, sondern
bei den höheren Ständen an». In Pestalozzis Armenanstalten wurden
Knaben und Mädchen gemeinsam erzogen; niemand fand es

ungehörig; als aber Pestalozzi 1819 die Armenanstalt von Clindy mit
dem bis dahin nur Knaben aus begüterten Familien beherbergenden
Institut von Yverdon vereinigte, erregte die Koedukation Anstoß,
und der Rat der Stadt sprach seine Mißbilligung aus. - Pestalozzi

erlebte die Anfänge der industriellen Entwicklung und auch schon
die beginnende Zersetzung der Volksgemeinschaft. In sozialpädagogischen

Schriften rief er zur Anerkennung der menschlichen
Verpflichtungen auf, die aus Reichtum und hohem Einkommen fließen.
«Der Zustand eines Landes wird durch die Gewerbsamkeit in einem
hohen Grad künstlich.» In der übernächsten Generation sind die
Nachkommen des Begründers einer Industrie «entfernt von dem

146



gemeinen, arbeitenden Volk», fühlen sich nicht mehr zu ihm
gehörend. Pestalozzi rühmt die mosaische Religion als «das reinste
Denkmal hoher gesetzgeberischer Sorgfalt für den armen, eigentumslosen

Mann in Israel» und erklärt, der wahre Christ müsse erkennen,
«daß er das Opfer seines Eigentums wie dasjenige seiner selbst dem
Wohl seiner Brüder schuldig ist».

Die von keinem Vorurteil eingeschränkte Menschlichkeit Pestalozzis

ist bis in unsere Tage wirksam geblieben. Manche pädagogische

Neuerung hat sich im 19. und mehr noch im unruhvollen und
auf pädagogischem Gebiet experimentierfreudigen 20. Jahrhundert
auf ihn berufen, mit gutem Recht die Benennung des von Walter
Robert Corti gegen Ende des zweiten Weltkrieges für die heimatlos
gewordenen Kinder gegründeten «Kinderdorfes Pestalozzi» bei

Trogen in Appenzell, das auch weiterhin für Waisen ohne Unterschied

der Nation und der Konfession bestehen bleiben soll. -
Diejenigen Geistlichen, denen das Für-wahr-Halten dogmatischer Lehren
als das Wesentliche der Religion gilt, haben Pestalozzis rein menschliche

Erziehung immer abgelehnt. Und ebenfalls feindlich verhalten
sich bis in die Gegenwart zur Idee freiheitlicher Pädagogik die
Bestrebungen, die das Erziehungs- und Schulwesen den Interessen des

Staates dienstbar machen wollen. Ein Gegner anderer Art ist seit
dem Zeitalter der Aufklärung die Meinung, daß eine freie Erziehung
utilitaristisch ausgerichtet sei. Aber nicht im Nützlichen, sondern auf
dessen Basis entfaltet sich die Menschlichkeit. Doch noch in uns
naher Zeit hat Herbert Spencer das in der Erziehung Wertvolle mit
dem Nützlichen identifiziert.

Wie der Utilitarismus, so sind auch Intellektualismus, Moralismus,
Asthetizismus Mißverständnisse, die das rein Menschliche in einseitige
Kümmerformen pressen. Wissenschaft ist so wenig wie Kunst oder
Moral Selbstzweck. Der einzige Selbstzweck, hat (im Einklang mit
Pestalozzi) Fichte gelehrt, sei «das geistige Leben», und dieser eine
Selbstzweck verlangt von der Erziehung Ausbildung und Zusammenstimmung

aller Anlagen des Zöglings in einer den individuellen
Möglichkeiten entsprechenden Weise. Jede Anlage steht in Beziehung
zu der den Zögling einschließenden Wirklichkeit: stimmen die
Anlagen unter sich zusammen, so stimmen sie und stimmt der so

erzogene Mensch auch zur Welt.
Den vom Staat erhaltenen Schulen gegenüber fällt die Aufgabe,

im Zusammenhang mit den kulturellen Bewegungen vorwärts zu

147



kommen, vornehmlich den Privatschulen und privaten Erziehungsanstalten

zu. Wo man sich um diese Aufgabe annimmt, ist Mut -
nicht selten auch etwas Übermut. Darum ist wohl die größte Gefahr,
die den pädagogischen Wagnissen droht, die Unterschätzung des

überkommenen Erbes. Mit Recht ja wird in einer kulturell komplizierten

Zeit die Frage nach dem Bildungsstoff immer neu. Wie sehr

es sich da wirklich um Wagnisse handelt, zeigen die ärgerlichen
Kämpfe, die im 20. Jahrhundert die zahlreich gewordenen zu
neuen freien Zielen hinstrebenden Erziehungsanstalten gegeneinander

führen. Doch ehemalige Zöglinge behalten die dort verbrachten

Jahre fast immer in dankbarer Erinnerung. Ein Symbol, das das

zu Wünschende freundlich ausdrückt, ist bekannt geworden — eine

Photographie, auf der Rabindranath Tagore, der Gründer der (kühn
auf altindische Tradition modernes Leben bauenden) Schule von
Santiniketan in Bengalen, Hand in Hand mit Paul Geheeb zu sehen

ist, dem Gründer und langjährigen Leiter der Odenwaldschule, seit
1934 auf Schweizer Boden Leiter der «Ecole d'Humanité».

Bibliographie:

John Dewey, My paedagogical creed, New York 1897; The school and
society, Chicago 1899; Democracy and education, New York 1916. - Giovanni

Gentile, Sommario di Pedagogia come scienza filosofica, Bari, Vol. I 1913,
Vol. II 1914. - Eduard Spranger, Kultur und Erziehung, Leipzig 1919. - Georg

Kerschensteiner, Theorie der Bildung, Leipzig und Berlin 1926. - Edouard

Claparède, L'éducation fonctionnelle, Neuchâtel et Paris 1931. - Adolphe
Ferrière, L'école active, Paris 1922; La pratique de l'école active, Genève
1924; L'éducation constructive, Genève 1927. - Louis Meylan, Les humanités
et la personne, Neuchâtel et Paris 1939, 2e édit. 1944. - Robert Dottrens,
Education et démocratie, Neuchâtel et Paris 1946. - René Hubert, Traité
de pédagogie générale, Paris 1946, 3e édit. 1952.

148


	Erziehung zu geistiger Freiheit

