
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: Phänomenologie und Begegnung der Religionen

Autor: Cuttat, Jacques-Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Phänomenologie und Begegnung der Religionen
von Jacques-Albert Cuttat

Einleitung

«Die Offenbarung der indischen und chinesischen Geisteswelt»,
schreibt der Buddhaforscher René Grousset, «hat für uns soviel
bedeutet wie die Entdeckung einer neuen, andere Planeten bewohnenden

Menschheit». «Quelque chose comme un autre sexe», meint
der Asienpilger Lanza del Vasto, und in seiner «Renaissance Orientale»

schreibt Raymond Schwab: «Das Heidentum ist Museum...,
aber Brahma und Buddha... sind keine Jupiter aus verklungenen
Zeiten : Göttliches von lebenden Menschen... war es, das da herüberkam,

um Zwiesprache zu halten mit unserem Göttlichen und unserem
Lebenden... Asien ist als unsichtbarer Gesprächspartner in das

europäische Denken eingetreten... ; es ist, als stelle Asien uns erneut
vor uns selbst, ein Unbekanntes umgreift uns und fordert uns auf,
unser Bekanntes zu revidieren.»1

Johann Hering hat vor 30 Jahren in überzeugender Weise
versucht, nicht nur über die Religion, sondern aus der Religion heraus

zu philosophieren, und zwar auf Grund der Husserlschen
Phänomenologie, aber er bleibt im Rahmen des Christentums2. G. van
der Leeuw3 in seiner seit 20 Jahren berühmten «Phänomenologie
der Religion» hat die verschiedensten Religionen phänomenologisch
betrachtet, um die Struktur des Religiösen aufzuweisen. Meines
Wissens hat aber noch niemand die konkrete Konfrontation der

Religionen phänomenologisch analysiert, d.h. die Struktur der innern
Haltung, welche die Vertreter verschiedener religiöser Überlieferungen

einnehmen oder einnehmen sollten, damit in ihnen die
betreffenden Religionen zur Begegnung kommen.

1 Seiten 495 und 496 des genannten Buches (Paros, Payot), dem auch obige
Zitate entnommen sind.

2 Phénoménologie et Philosophie Religieuse, Etudes sur la Théorie de
la Connaissance Religieuse, Paris, Alcan 1926.

3 Mohr, Tübingen, 1933

45



Dies zu versuchen, erscheint mir um so verlockender, als heute
mehr denn je alle Weltkulturen ineinander greifen und im politisch
und kulturell großenteils entchristlichten Abendland die Zahl derer
wächst, die dank der Begegnung mit dem religiösen Osten überhaupt
erst zu echter Geistigkeit erwachen.

A. HUSSERLS PHÄNOMENOLOGISCHE METHODE

Unter Phänomenologie verstehe ich in erster Linie die Husserlsche

Methode der Reduktion, d.h. die Einklammerung all dessen, was
nicht zum Wesen des Bewußtseinsgegenstandes gehört.

I. Intentionalität

Die Reduktion fußt auf der Theorie der Intentionalität, wonach
es zum Wesen des psychologischen Aktes gehört, daß sein Gegenstand

trans-psychologisch ist. Davon ausgehend hat Husserl den

Psychologismus überwunden, der die Objekte des Bewußtseins auf
psychische Akte zurückführen will. Damit fällt die Crux des Idealismus

(von Kant bis Hegel), nämlich die scheinbar ausweglose Frage:
Wie kann ein Subjekt zu einem Objekt in Beziehung treten, das

außerhalb seiner Reichweite steht?4 Diese Frage setzt voraus, daß

wir nur erkennen, was dem Bewußtsein immanent ist, als wäre das

Bewußtsein ein Behälter, in welchem die intelligiblen Objekte
herumschwimmen, während die Struktur des Bewußtseins doch gerade in
der intentionalen Bezogenheit auf einen Gegenstand besteht, der
dem Bewußtsein von vornherein gegeben ist, also bewußtseinstranszendent

ist. Bewußtsein steht immer schon vor einer Gegebenheit,
die gewußt, bezweifelt, geliebt, gehaßt wird, und zwar zunächst

ganz unabhängig davon, ob diese Gegebenheit empirisch zufällig,
imaginär oder ideell ist. Wenn wir uns etwa einen Kentauren
einbilden, so ist dieser Kentaur ein von unsern psychischen Akten wohl
zu unterscheidendes Objekt. Diese intelligiblen Objekte sind absolut

autonom, und es ist völlig unmöglich, von ihnen zu sagen, sie seien

4 Mit der Intentionalität überwindet Husserl ebenfalls die Kantische
Aporie, die ich wie folgt formulieren möchte: was objektiv ist, ist ungewiß,
weil durch die Sinne verzerrt, und was gewiß ist, ist bloß subjektiv.

46



eine Fiktion, denn ein Dreieck, eine Tonqualität, eine Zahl oder die
Gerechtigkeit erfinde ich nicht, ich finde sie vor.

Hier gleich einige Beispiele aus der religiösen Sphäre, die Husserl
selbst zwar nicht untersucht, auf welche indes die phänomenologische

Methode anwendbar ist. Daß etwa die selbstlose Liebe
hellsichtig, die interessierte Liebe kurzsichtig macht, erkenne ich
unmittelbar, auch wenn ich vorher niemanden beobachtet hatte, der

uneigennützig oder eigennützig liebt; schon dem Kinde blitzt dieser

Unterschied bei der Mutter auf; die Intuition der ethisch-religiösen
Wesenheiten — d.h. der geistigen Werte und Unwerte - ist kein
Rückschluß aus der vorgängigen Erkenntnis von äußerem,
empirisch-sinnfälligem Verhalten. Ebenso besteht zwischen Demut und

Minderwertigkeitskomplex ein wesentlicher Unterschied, der ohne

empirische Kontrolle, ohne Folgerung aus der naturhaften Welt der

Dinge originär aufleuchtet. Auch das spezifische Eidos des Weisen

(die Weltabgeklärtheit), im Unterschied zu demjenigen des Heiligen
(die glühende Hingabe) wird nicht induziert noch deduziert, sondern

intuitiv erschaut.
Die Phänomenologie beweist nicht, sie weist auf, klärt, läßt

aufleuchten. Phänomen im Husserlschen Sinn ist das, was ursprünglich
aufleuchtet (phainomai). Erscheinung (Phänomen) steht hier keineswegs

im Gegensatz zu Wirklichkeit - das wäre Phänomenismus,
nicht Phänomenologie — sondern im Gegensatz zum Konstruierten.
Der für die Naturwissenschaft wesentliche Unterschied zwischen
Schein und Wirklichkeit hat bei rein intelligiblen Objekten keinen
Sinn. «Suchet nur nichts hinter den Phänomenen», sagt in diesem

Zusammenhang Goethe, «sie selbst sind die Wahrheit». Folgende
Schriftstelle scheint mir als höchster Ausdruck in analogem Sinn,

sozusagen als biblische Sanktionierung der phänomenologischen
Schau: «Wenn ihr mich kenntet», sprach Jesus zu seinen Jüngern,
«so kenntet ihr auch meinen Vater». Spricht zu ihm Philippus:
«Herr, zeige uns den Vater, so genügt es uns.» Jesus spricht zu ihm:
«So lange schon bin ich bei euch und du kennst mich nicht,
Philippus. Wer mich sieht, der sieht den Vater; wie sprichst du denn,
zeige uns den Vater.» Dem Christen ist Christus die «Aufschleierung»
Gottes. Man wird vielleicht einwenden, es sei widersprüchlich, die

phänomenologische Schau, die doch auf rein intelligible Objekte
bezogen ist, auf die religiöse, in das historisch Konkrete eingebaute
Schau anwenden zu wollen. Mein Anliegen ist es jedoch, die phäno-

47



menologische Perspektive lediglich als intellektuelle Vorbereitung
oder Vorstufe zur religiösen Entscheidung herauszukristallisieren.

II. Die Reduktion, Einklammerung oder Epochê

Das phänomenologische Objekt ist der Intuition zwar unmittelbar,
originär, gegeben; aber unmittelbar heißt durchaus nicht «ohne
weiteres», originär bedeutet keineswegs «selbstverständlich»,
«natürlich»; im Gegenteil: damit das intelligible Eidos allseitig
aufleuchte, damit es sich als intelligible Konstante, wie Husserl sagt,
ausweise, muß das Bewußtsein von seiner natürlichen Naivität, d.h.
Befangenheit in der Weltimmanenz gereinigt werden. Diese Reinigung,

diese intellektuelle Katharsis oder Askese, wird durch die
Reduktion vermittelt, d.h. durch die Einklammerung all dessen, was
den natürlichen Blick trübt und ihm die «Sache selbst» verschleiert.
Wer obige Beispiele nicht überzeugend findet, dem könnte man mit
Husserl antworten, er habe die Reduktion noch nicht vollzogen.
Husserl nennt dieses auch Epochê, wörtlich das «Zurückhalten»
des Urteils, das «Außer-Aktion-Setzen» jeder vorgefaßten Meinung,
sozusagen das Anhalten des geistigen Atems, bis sich der Wesenskern
des Objektes enthüllt. Einzuklammern sind zunächst alle religiösen,
kulturellen und philosophischen Voraussetzungen und Systeme
(historische Reduktion), einzuklammern sind aber auch alle Vorurteile,
alle vagen Evidenzen, alle Subjektivismen, mit einem Wort, die
individuelle Existenz des studierten Objekts, einschließlich des

empirischen Ichs. Dazu gehört z.B. die Illusion, daß die sinnliche
Wahrnehmung sicherer sei als die Reflexion, oder der naive Glaube an
die Welt als an ein an sich Existierendes. Diese zweite, die sog.
eidetische Reduktion, suspendiert das Urteil darüber, ob, warum und
wie das naive Ich und dessen weltliche Korrelate existieren. Anstatt
mit Kant zu fragen: «Wie kann etwas gegeben sein?» wird gefragt:
«Was ist gegeben?» Die Frage nach der Existenz bleibt offen, damit
der Blick frei wird für die Essenz des Gegebenen. Dabei ist aber wohl
zu bemerken, daß die faktische Existenz keineswegs eliminiert oder
bezweifelt wird, sondern bloß eingeklammert. «Tue ich so, wie es

meine volle Freiheit ist», schreibt Husserl, «dann negiere ich diese

,Welt' also nicht, als wäre ich Sophist, ich bezweifle ihr Dasein nicht,
als wäre ich Skeptiker; aber ich übe im eigentlichen Sinne ,phäno-

48



menologische' Epochê.» Eingeklammert wird «also diese ganze
natürliche Welt, die beständig ,für uns da', ,vorhanden' ist und
immerfort dableiben wird als bewußtseinsmäßige ,Wirklichkeit',
wenn es uns auch beliebt, sie einzuklammern5.» Was reduziert wird,
bleibt also bestehen, aber ich enthalte mich vorläufig des Glaubensaktes

an dessen faktische Existenz.
Auf die dritte Form der Reduktion, der eigentlich transzendentalen

Reduktion, wo die gesamte Welt eingeklammert wird, um das

transzendentale Ego herauszuschälen, werde ich am Schluß meiner
Ausführungen zurückkommen, da uns für die interreligiöse Begegnung
die vornehmlich eidetische Reduktion interessiert.

Es mag einen Gläubigen skandalisieren, daß man mit Husserl
auch Gott einklammern soll. Zu Unrecht, wenn man bedenkt, daß
die Einklammerung Gottes Existenz «stehen», gewissermaßen «offen»
läßt, um alle vagen Evidenzen und naiven Ideen über Gott
auszuschalten und so Gottes Wesen besser in den Blick zu nehmen. Ferner

mag es einem Christen als Übergriff der Philosophie in die Religion
vorkommen, wenn man die Frage nach der faktischen Existenz der
Gottmenschlichkeit Christi einklammert. Man bedenke aber
folgendes: hätte man im Laufe der Jahrhunderte nicht zuerst die kriti-
zistische Frage gestellt: Wie kann die Menschwerdung gegeben
sein?, sondern zunächst die phänomenologische: Was ist in der

Menschwerdung gegeben? Was heißt totus Deo, totus homo? ganz
unabhängig von dem Glaubensakt an dessen historische Faktizität,
so hätte schon lange Einstimmigkeit darüber geherrscht, daß die im
4. Jahrhundert definierte Zweinaturenlehre die abendländische
Denkweise entscheidend strukturiert hat. Gemäß den Definitionen
der Konzile von Nicäa und Konstantinopel, sind in Christus Gottheit

und Menschheit «ungetrennt und unvermischt», bilden eine unio
sine confusione und eine distinctio sine separatione. Diese Definition
beherrscht die abendländische Denkstruktur in ihrem wesentlichsten
Unterschied zur morgenländischen. Diese Denkstruktur ist antino-
misch, d.h. daß die Gegensatzpole in ihrer Spannung zusammengedacht

werden, stehengelassen, und zwar bei Christus die maximale

Ewigkeit und Universalität einerseits, die maximale Geschichtlichkeit

und Singularität anderseits. Die franziskanische Bewegung, mit
5 Ideen zu einer Phänomenologie und einer phänomenologischen Philosophie, Erstes

Buch, § 32, Z. 19-27. Erschienen als Band IV der Husserliana, Martinus
Nijholf, Haag 1950.

4 Studia Philosophica XVIII 49



ihrer Betonung der hilflosen Menschheit Christi im simultanen
Gegensatz zu seiner Welttranszendenz, hat diese polaren Spannungen

noch erhöht und damit die abendländische Kunst und
Philosophie, ja sogar, so paradox es klingen mag, die abendländische

Wissenschaft, entscheidend geprägt. Ich erwähne nur, was die Wissenschaft

betrifft, das Zusammendenken von Wellen- und Korpuskelnatur

des Atoms6. Dies soll kein Werturteil sein, sondern eine
Feststellung. Die östliche Denkweise ist wesensmäßig nicht antinomisch,
sondern neutral und ausgleichend, sei es, daß ein Gegensatzpol auf
den andern reduziert wird, sei es, daß die Polarität überstiegen wird,
wie im berühmten «neti - neti» (nicht so, nicht so) der Upanishaden.

B. DIE INTERRELIGIÖSE EPOCHE ALS BEDINGUNG DER
BEGEGNUNG DER RELIGIONEN

Die Begegnung der Religionen, der wir im Zeitalter des

planetarisch werdenden Bewußtseins nicht ausweichen können, hat neue
Antinomien zu Tage gefördert. Ich möchte versuchen zu zeigen,
daß die Anwendung der Epochê auf die Konfrontation der
Religionen in dreifacher Weise von Bedeutung ist :

1. schafft sie den interreligiösen Raum, der unerläßlich ist, damit die
Konfrontation zu einer eigentlichen Begegnung wird;

2. hilft sie über die der Religionsvergleichung anhaftenden Gefahr
der religiösen Sprachverwirrung und des religiösen Relativismus

hinweg;

3. führt die Epochê die Vertiefung der eigenen Religion herbei, wie
wir anläßlich der «Wiederausklammerung» der eigenen Religion
zu zeigen hoffen7.

Um den komplexen Vorgang der interreligiösen Epochê zu
erhellen, ist es dienlich, zu zeigen, was sie nicht ist, d.h. die
komplementären Extreme zu beleuchten, die zu vermeiden sind. Diese

6 Vgl. hierzu Denis de Rougemont: L'Aventure Occidentale de l'Homme,
speziell das Kapitel: De Nicée à la Bombe atomique.

7 Die «Wiederausklammerung» und «Uberreduzierung» sind keine hus-
serlsche Begriffe. Da Husserls Phänomenologie weniger ein System als eine
Methode ist - wenigstens in ihrer ersten Form - bietet sie Hand zu freier und
erweiterter Anwendung ihres Kernstückes, der Epochê.

50



Extreme sind der Exklusivismus einerseits und der Universalismus anderseits.

Der Exklusivismus klammert die eigene Religion überhaupt
nicht ein, sondern betrachtet die fremden Religionen durch das

unreduzierte eigene Credo, etwa den Hinduismus durch die naive
Brille des angeborenen Christentums oder umgekehrt. Der
Universalismus dagegen klammert seine eigene Religion nicht nur ein,
sondern schaltet sie aus, während es laut Husserl zum Wesen der

Epochê gehört, das Eingeklammerte weiter bestehen zu lassen. Beim
Universalismus (wie auch beim Synkretismus) wird aber die eigene

Religion sozusagen überreduziert, d.h. de facto mehr oder minder
eliminiert, sei es dadurch, daß sie synkretistisch in eine überreligiöse,
als Urreligion angesprochene Synthese eingebaut oder überstiegen
wird, sei es dadurch, daß man den neuentdeckten fremden Religionen
anheimfällt, also diese als universelle Urreligion anspricht und ihr
die eigene Religion als bloße Exoterik unterordnet. Letzteres ist im
Grunde ein Sonderfall der Bekehrung, die nur allzu oft ein
Umschlagen von einem Exklusivismus in einen andern darstellt, bewirkt
durch den seelischen Schock der neuentdeckten fremden Religion.
Der Exklusivismus lehnt von vornherein jede Begegnung ab, der
Universalismus und Synkretismus heben die Begegnung in dem
Moment auf, wo sie zustande kommen könnte.

Die Neigung des monotheistischen Westens zum fanatischen
Exklusivismus ist der Grund, aus welchem sich Ost und West bis zum
19. Jahrhundert religiös nie begegnet sind, denn Bekämpfung und
gewaltsame Bekehrungen sind keine Begegnungen. Die Neigung des

monistisch veranlagten Ostens zum Universalismus hat ihm zwar
Religionskriege, wenigstens zum Teil, erspart, ihn aber auch meistens

veranlaßt, fremde Religionen in die jeweils eigene Religionsform
voreilig einzugliedern oder mit der eigenen zu verschmelzen, ohne ihr
inneres Antlitz erhellt zu haben. Ich erwähne bloß einige Beispiele:
die japanische Shingon-Sekte betrachtet den Konfuzianismus, den
hochesoterischen Taoismus, den Hinayana- und Mahayana-Buddhis-
mus als Vorstufen zur Shingon-Schule ; zahlreiche Vishnuiten
bezeichnen Buddha, (dessen Lehre anderseits vom Hinduismus aufs

heftigste bekämpft wurde) als Avatâra, d.h. «Theophanie» Vishnus,
was Buddha bestimmt ebenso abgelehnt hätte, wie Christus, der von
den Ramakrishna-Anhängern demselben Integrations- oder «Homo-
logisierungs»-Prozeß unterzogen wird; Kaiser Akbars synkretistische
Religion sei hier ebenfalls erwähnt.

51



Als nun im Laufe des 19. Jahrhunderts Europa zum ersten Male
mit den Ostreligionen nähere Bekanntschaft machte, wurde es von
diesem vereinheitlichenden Geiste erfaßt und fiel bald vom exklu-
sivistischen in das universalistische Extrem. Vom Traditionalismus
eines Joseph de Maistre, eines de Bonald und eines Lamennais
(Beginn des 19. Jahrhunderts) bis zum Traditionalismus René
Guénons, F. Schuons und Coomaraswamys in diesem Jahrhundert
führt über Romantik, Idealismus, Theosophie, Okkultismus eine

zwar nicht gerade, aber ungebrochene universalistische Linie: bei
Lamennais wurden die Ostreligionen zugunsten eines universellen
Urchristentums «überreduziert», was übrigens von Rom verurteilt
wurde, ebenso von den Idealisten (Hegel) und Romantikern (Schlegel,

Schleiermacher), während umgekehrt im Neo-Traditionalismus
das Christentum zugunsten der östlichen Überlieferungen
«überreduziert», bzw. «exoterisiert» wird; und was schließlich die
Religionsphilosophie und die vergleichende Religionswissenschaft
anbetrifft, so haben sie zwar wertvolle Vorarbeit geleistet und kostbares

Material gesammelt, aber auch da findet keine eigentliche Begegnung
statt, sondern — mit Ausnahmen, auf die ich zurückkommen werde —

Vergleiche ab extra, so daß der interreligiöse Raum fast durchwegs
ein rein philosophischer oder wissenschaftlicher, also ein a-religiöser
Raum bleibt. Eine Begegnung der Religionen kann aber nur
stattfinden, wenn der Raum «zwischen» zwei oder mehreren Religionen
selbst eine religiöse, sakrale Sphäre ist. Der Versuch, die Beziehung
zwischen den Religionen von einem außerreligiösen Standpunkt zu
erhellen, ist eine contradictio in adjecto, denn in concreto geht man
immer von einer bestimmten, positiven Religion aus, nämlich von
seiner eigenen, ohne welche eine authentische religiöse Erfahrung
fehlen würde. Diese eigene Religion gilt es einzuklammern, damit
jene sakrale, interreligiöse Sphäre entstehen kann.

Nichts erleichtert mehr das Verständnis der interreligiösen Epochê
als der Vergleich mit der Begegnung zweier Personen. Auch da gilt
es zuzuhören, und wirklich zuhören heißt, die eigene «Weltschau»
provisorisch außer Kurs setzen, damit das Gespräch nicht ein Monolog

von mir bleibt. Umgekehrt findet aber auch keine Begegnung,
keine Kommunikation im Sinne von Jaspers statt, wenn ich vor lauter
Zuhören vergesse, meine Person wieder einzuschalten, denn dann
wird das Gespräch zu einem Monolog des Andern. So soll auch die

phänomenologische Schau ein Zwiegespräch sein: ich muß dem

52



Eidos, das mich dank meinem Schweigen anspricht, meine
Wertantwort geben, und diese Antwort soll aus dem tiefsten Kern meiner

eigenen Religion erfolgen, der als latente Gegenwart trotz der
Einklammerung weiterbesteht, ja, dank der Einklammerung und Begegnung

in seiner Einzigartigkeit tiefer erfaßt wird. Epochê ist Begegnung,

und Begegnung ist Epochê. Bei den nun folgenden Beispielen
interreligiöser Epochê sollte man daher nicht zwei religiöse Systeme

vor Augen haben, die außerhalb meiner selbst einander gegenüberstehen,

sondern vielmehr zwei Menschen, zwei Gläubige verschiedener

Religionen, besser noch: sich selbst als Gläubigen in
Zwiesprache mit einem Andersgläubigen. Bevor ich auf diese Beispiele
eingehe, möchte ich aber den Vorwurf beantworten, diese Beispiele
seien ad usum delphini gewählt, d.h. meine religiöse Phänomenologie
gehe a priori vom christlich-monotheistischen Standpunkt aus und
sei daher nicht objektiv, nicht wahrhaft interreligiös. Darauf erwidere
ich: da ich Monotheist bin und eine authentische religiöse, d.h.
nicht bloß philosophische Erfahrung, nur von der eigenen Religion
aus möglich ist, muß die Religionsphänomenologie eines
Monotheisten von einer monotheistischen Religion ausgehen, in meinem
Falle vom Christentum, und kann erst auf Grund der Einklammerung
eine wahrhaft interreligiöse werden. Damit ist aber zugleich gesagt,
daß genau so gut von den Ostreligionen aus eine ebenso gültige,
interreligiöse Phänomenologie möglich ist; diese wird wohl anders

ausfallen, aber gerade dadurch wird die Begegnung gegenseitig
vertieft. Bis zum heutigen Tag liegt jedoch eine solche Phänomenologie
von Vertretern der Ostreligionen nicht vor. Ich kenne keinen buddhistischen

oder hinduistischen Schriftsteller, der auf Grund der
Einklammerung seiner eigenen Religion versucht hätte, den Monotheismus

von innen zu erfassen. Wohl hat der große Ramakrishna jahrelang

als Christ und muslimischer Sufi gelebt, er hatte sogar eine

Vision Christi als schöne Jünglingsgestalt, die sich allmählich in
seinem eigenen Selbstbewußtsein resorbierte; aber dieses auflösende
Hereinnehmen des göttlichen Du, dessen unauflösbare Objektivität
gerade in der Menschwerdung Christi unabdingbar zum Ausdruck
kommt, dieses samadhihafte Hereinnehmen zeigt eben, daß
Ramakrishna die Inkarnation nicht ab intra erfaßt hat; er hat seinen
Hinduismus nicht eingeklammert, sondern umgekehrt einen rein
indischen samadhi erlebt anhand gewisser Aspekte des Christentums, die

er dem Hinduismus einverleibt hat. Er hatte vom Monotheismus so

53



wenig eine Innenschau wie etwa Franz Xaver zu Beginn seiner
Asienreise eine Innenschau vom Buddhismus hatte, hatte er sich
doch zuerst von einem enthusiastischen Japaner überzeugen lassen,

der buddhistische Glaube sei identisch mit dem christlichen und
müsse auf den Apostel Thomas zurückgehen. Typisch für die
unphänomenologische Haltung ist folgender Satz Swami Nikhilanandas
in seinem Gospel of Ramakrishna (Ramakr.-Vivek. Center New York
1942, Seite 34): «Er (Ramakrishna) hatte seine Identität mit
Christus verwirklicht, so wie er seine Identität mit der (Göttin)
Kâlî, mit Râma, Hanuman, Krishna, Brahma und Mohammed
verwirklicht hatte.» Ähnliches gilt von der Bemerkung des

berühmten, 1952 verstorbenen Swami Ramdas, der Sinn der Kreuzigung

Christi sei die asketische Auflösung des Ich. Von östlicher
Seite liegen meines Wissens bis heute nur universalistische
Integrationsversuche in bezug auf das Christentum vor, oder dann

Ablehnungen, oder schließlich Bekehrungen, also nichts, was der

interreligiösen Begegnung stricto sensu entspricht8. Das trifft größtenteils

auch auf den Westen zu, (man denke an die Großzahl von
Missionaren und orientalisierenden Philosophen und Theologen).
Rühmliche Ausnahmen glänzen um so mehr : für China etwa Richard
Wilhelm, Matgioi (Albert de Pouvourville) und Léon Wieger, für
Indien etwa Rudolf Otto, Olivier Lacombe und Mircea Eliade, für
den Tantrismus Arthur Avalon, für den Buddhismus De la Vallée-
Poussin, Masson-Oursel, Bacot, für den Islam Louis Massignon, Der-
menghen, Louis Gardet, R.A. Nicholson u.a.8a Ich würde auch René
Guénon und Fritjof Schuon hier erwähnen, wenn nicht da der
ausgesprochene Hang bestünde, das eingeklammerte Christentum nicht
mehr wieder auszuklammern.

8 Das gilt auch von Teitaro Suzuki, der vom Westen nur gewisse
philosophische oder mystische Aspekte berücksichtigt, während A. K. Coomaras-

wamy zu einem Synkretismus von der Art desjenigen Aldous Huxleys neigt.
8a Es ist, als sei nur der Abendländer bis heute überhaupt imstande

gewesen, Fremdreligiösem voll gerecht zu werden. Hängt das nicht zusammen
mit der oben erörterten, auf die Zweinaturenlehre zurückgehenden Fähigkeit,

in «polaren Spannungen» - d.h. wahrhaft universal - zu denken? -
Vgl. hiezu die Fußnote 20a.

54



C. BEISPIELE DER INTERRELIGIÖSEN REDUKTION

I. Beispiel : Schöpfung und Manifestation

Als erstes Beispiel der zu vermeidenden Extreme wähle ich den

Begriff der Schöpfung, ein Ausdruck, der meist unbesehen auf die
nicht-monotheistischen Kosmogonien angewandt wird, obwohl er
nur aufJudentum, Christentum und Islam zutrifft.

a) Verzerrende Wirkung der Nicht-Reduzierung

d.h. der Anwendung des unreduzierten Begriffs Schöpfung auf
extra-monotheistische Religionen.
Für den Abendländer, auch wenn er kein überzeugter Christ oder

Jude ist, ist es eine Selbstverständlichkeit - eine jener Husserlschen

«vagen Evidenzen» -, daß die Welt und er selbst als Kreatur wirklich

ist, also nicht letztlich illusorisch; er ist sich dabei oft gar nicht
bewußt, daß diese unwillkürliche Voraussetzung ein Erbgut der
biblischen Überlieferung ist, wonach - zum ersten Mal in der

Religionsgeschichte — die Welt von Gott als autonom und frei subsistierend

gewollt ist, so daß sie auch für Gott und vor Gott real ist. Creatio ex

nihüo heißt: die Welt, ich inbegriffen, ist nicht nichts, sie ist aber
auch unendlich verschieden von Gott, sie ist weder nichts noch letztlich

Gott, da sie weder aus Gott noch aus einer außerhalb Gottes
stehenden Materie, sondern «aus nichts» erschaffen ist. Wie Kierkegaard

sagt: «Die Tatsache, daß Gott freie Wesen vis-à-vis von Sich
schaffen konnte, ist das Kreuz, welches die Philosophie nicht tragen
kann, an welchem sie aber hängen blieb» (Tagebuch 1838). Für alle
östlichen Kosmogonien ist aber die Welt nicht Kreation, sondern

Produktion, d.h. Emanation, genauer Manifestation der göttlichen Ur-
wirklichkeit, die Welt ist also letztlich Erscheinung (Mâyâ - Illusion).
Überträgt man den monotheistischen Schöpfungsbegriff unreduziert
etwa auf hinduistische Kosmogonien, so muß der Hinduismus als

Pantheismus im Sinne Spinozas erscheinen; spinozistischer Pantheismus
ist aber gerade deshalb unhaltbar und «naturalistisch», weil Spinoza
als Abendländer an der Wirklichkeit der Welt festhält. Auf den
Osten übertragen, ist das indes eine völlige Umkehrung des

Sachverhaltes, denn für die östliche Schau ist die Welt, ähnlich wie für
den Piatonismus, bloß die Außenseite der göttlichen Unendlichkeit,
eine Theophanie, nicht mehr und nicht weniger als ein Symbol, also -

55



von der Gottheit aus gesehen «magische Projektion», vom Menschen

aus gesehen aber eine Degradation, was das genaue Gegenteil von
Pantheismus ist. Der Hinduist, um Rudolf Ottos treffenden Ausdruck

zu benützen, ist nicht Pantheist, sondern Theopantist, d.h. für ihn
ist Gott allein wirklich und die Welt letztlich unwirklich. Der
unreduzierte Schöpfungsbegriff verschleiert vor allem die Tatsache,
daß der Hinduismus tief religiös ist, also radikal unnaturalistisch, und
dasselbe gilt von den andern Kosmogonien des Ostens.

b Folge der Überreduzierung des Schöpfungsbegriffes

Wie überwältigt durch die plötzlich entdeckte, theopantische
Religiosität der östlichen Metaphysik und Kosmologie, vergessen

nun die Universalisten und Synkretisten, den monotheistischen

Schöpfungsbegriff wieder auszuklammern und fallen in das gegenteilige

Extrem. Um den monotheistischen Schöpfungsbegriff der
östlichen Schau anzupassen (oder um ihn in eine vermeintlich
überreligiöse Synthese einzugliedern), schränken sie ihn ein. So entstand
die Behauptung, die monotheistische Schöpfungslehre sei eine exo-
terische Vorstufe zur esoterischen, eigentlich wahren Maya-Lehre
des Vedanta, und die biblische Offenbarung sei eine anthropomorphe

Anpassung an den geistig weniger begabten westlichen Kulturkreis,
d.h. an Menschen, die weit mehr in der Vielheit befangen sind und
daher nur ausnahmsweise imstande, die Dualität Gott—Mensch,

Schöpfer-Geschöpf, zu überwinden und auf die allein wirkliche
Einheit, bzw. Nicht-Zweiheit zurückzuführen. Die creatio ex nihilo
wird also nicht eingeklammert, sondern als Urkategorie eliminiert
zugunsten der Atma-Brahma-Identität9. Mit andern Worten: die
Universalisten übernehmen ihrerseits unbesehen, unreduziert das

östliche (und großenteils antike) Axiom, wonach nur die Einheit,
bzw. Nicht-Zweiheit letztlich real, d.h. unvergänglich ist; mithin,
daß die Vielheit nur vergängliche Erscheinungsform der Einheit
sein kann. In der Polarität Schöpfer-Geschöpf erblicken sie a priori
eine Beschränkung der göttlichen All-Einheit, also eine schließlich

zu überwindende Illusion. Ob dieses Axiom stimmt oder ein Postulat

9 Wenn etwa Schartau (Die Idee der Schöpfung in der vedischen Literatur,
Seite 19 ff.) behauptet, daß die Schöpfung ex parte nostri immer als
Emanation erlebt wird, so bekennt er sich damit implicite zum Hinduismus,
denn der Monotheist erlebt die Schöpfung eben nicht als Emanation, sondern
als Geschenk.

56



ist, wird von den Universalisten nicht geprüft. Es wird z.B. nicht
untersucht, ob der theoretische Monismus nicht einen faktischen Dualismus

zur Folge hat, närnli'ch eine Zweiteilung des Bewußtseins in eine
äußere und eine innere bzw. existentielle und essentielle Schicht; es

bleibt dabei unbemerkt, daß umgekehrt die Polarität Schöpfer-Geschöpf

theoretisch dualistisch ist, de facto aber eine Vereinheitlichung des

Bewußtseins fordert und herbeiführt.
Zu dieser Prüfung ruft nun gerade die interreligiöse Epochê; sie

zwingt, Stellung zu nehmen zu folgender Alternative: Ist die Welt
notwendige Theophanie der Gottheit, kosmische Manifestation der
metakosmischen Unendlichkeit, obligate Außenseite Gottes, oder ist
sie das bewußte, vorsätzliche Werk göttlicher Freiheit? Ist Gott frei,
seine eigene Freiheit einzuschränken, hat Er dem Menschen etwas

von dieser Freiheit abgetreten, um zu ihm in wechselseitige Beziehung
zu treten? Die späteren Kabbalisten haben den personalen Kern der
monotheistischen Schöpfungsperspektive plastisch veranschaulicht in
der Lehre vom £'imzum, d.h. Kontraktion oder Selbstverschränkung
Gottes. Danach ist der erste Akt der Schöpfung nicht ein Heraustreten

Gottes aus Sich selbst, sondern umgekehrt ein Hinabsteigen
in Seine eigenen Tiefen, ein Sich-Zurückziehen vor Sich selbst, damit
in der kompakten Fülle Seines Seins eine «Lücke» entstehe, ein

ontologischer «Platz» für die Welt als Gegenüber. Diese «Lücke»
wäre der mystische Urraum, eben das «Nichts», in welches die
Welt gesetzt werden kann.

c) Ergebnis der Epochê

Erst wenn ich das Eidos der Begriffe «Manifestation» und «Schöpfung»

unvoreingenommen vor mir habe, wird mir ihr Wesensunterschied

klar. In beiden ist die «göttliche Ursache» transzendent, aber
im ersten Falle ist diese Transzendenz eine relative, im zweiten eine
absolute. Man könnte auch von einer Transzendenz in erster und
einer Transzendenz in zweiter Potenz sprechen. Für den
nichtmonotheistischen Manifestationsbegriff ist nämlich schon die
«andere», nicht-manifestierte «Seite» der Welt, also der Metakosmos,

letztlich transzendent. Für den Monotheismus dagegen beginnt die

eigentliche, göttliche Transzendenz erst jenseits dieser metakosmischen

Urdistanz. Die östliche Gottheit ist metakosmisch, der
monotheistische Gott ist transmetakosmisch. Die östliche Gottheit als «andere

Seite der Welt» ist schon erreichbar durch Negation der Dies-

57



seitigkeit, also viel direkter zugänglich, weshalb sie von
Abendländern irrtümlicherweise als immanent empfunden wird; um mit
der transmetakosmischen Person Gottes in Beziehung zu treten,
genügt aber der Aufstieg zur andern, metakosmischen Seite der
Welt nicht, der Mensch kann ihn überhaupt auch mit äußerster,
weltverneinender Askese nicht erreichen, nur Gott selbst kann die
Brücke der den Metakosmos zum Menschen schlagen, und diese

Brücke heißt Gnade. Die Gnade aber identifiziert nicht mit Gott,
sondern vereinigt mit Ihm. Die monotheistische Transzendenz ist
somit eine sowohl metakosmische, wie auch interpersonale Urdistanz

vom Geschöpf zum Schöpfer, und daher ist die monotheistische
Gnade und Liebe eine sowohl interpersonale wie auch metakosmische

Urbeziehung zwischen Schöpfer und Geschöpf. Diese metakosmische,

interpersonale Urbeziehung zum transzendenten Personenkern
Gottes ist es, die für den Monotheisten die metaphysische Ursituation
bildet und nicht, wie für den Osten und die Antike, die Intuition
der Ureinheit oder Nicht-Zweiheit alles wahrhaft Wirklichen im
Gegensatz zum manifestierten Schein. Wenn nun aber die
metakosmische Dimension dieser Urdistanz und Urbeziehung zu Gott
in Vergessenheit gerät, so schlägt der Monotheismus in den gröbsten
Anthropomorphismus um, und die interpersonalen Beziehungen
verflachen im Individualismus, ja im Kollektivismus. Der religiöse
Ostmensch dagegen hat zwar den Sinn für das Personale nicht
entwickelt, dafür aber eine besonders starke Intuition für das
Metakosmische. Es scheint mir zum providentiellen Sinn der Begegnung
der Religionen zu gehören, uns Abendländern in Erinnerung zu
rufen, was wir im Laufe der vergangenen Jahrhunderte vergessen
haben, nämlich, daß die interpersonalen Beziehungen nur dann
ihren vollen Wert besitzen, wenn sie sich in einem metakosmischen
Räume abspielen.

2. Beispiel: Die Bedeutung von «Leben und Tod»

Kein einziges philosophisch oder religiös bedeutsames Wort hat
im östlichen und im westlichen Kulturkreise genau dieselbe Bedeutung,

schreibt Masson-Oursel10. Das gilt sogar von so fundamentalen
Wörtern wie Leben und Tod.

10 Foi bouddhique et Foi chrétienne, in Revue de l'Histoire des Religions
(Presses Universitaires, Paris) 1927, p. 4.

58



a) Folge der Nicht-Reduzierung dieser Begriffe

Der gesamte Osten teilt mit der westlichen Antike den Glauben
an die Seelenwanderung, von der Augustinus sagt: «er kenne nichts
Entsetzlicheres als diese Auffassung» (Epist. 166, c.9). Übersetzt

man die entsprechenden Termini der Ostsprachen mit den unreduzierten

Wörtern Leben, Tod und Wiedergeburt, so muß man mit
Albert Schweizer die Ostreligionen als lebensfeindlich empfinden,
denn sie scheinen den Tod nicht nur nicht zu fürchten, sondern sogar
zu ersehnen. Wer in ihren Augen mit einem noch so kleinen Rest

von Lebensdrang stirbt, wird endlos zu neuem, leidvollem Leben

wiedergeboren; und selbst die Wiedergeburt durch gute Werke
(gutes Karma) in der Götterwelt ist nicht erstrebenswert, da auch
die Götter nach Erschöpfung dieses Karma-Potentials in niedere

Regionen des Rades der Wiedergeburten zurückfallen können. Das
höchste ostreligiöse Ziel liegt dann scheinbar nicht, wie für Paulus,
in der Besiegung des Todes, um zu ewigem Leben neu geboren zu
werden, sondern genau umgekehrt in der Überwindung des je und
je todesträchtigen Lebens, in der Ausmerzung der Geburt, um nicht

wiedergeboren zu werden. Nur das «Ungewordene, Ungezeugte,
Ungeborene» ist ewig, sagt z.B. Buddha, also ist nur das Leblose
auch todlos, unsterblich, leidlos, glückselig. Wie aber läßt sich die

Lebensverneinung und Todesbejahung mit dem allen Ostreligionen
gemeinsamen Verbot des Selbstmordes vereinbaren? Wie erklärt
sich dann jene tiefe Ehrfurcht vor dem Leben, die es dem Inder als

Verbrechen erscheinen läßt, ein Tier zu töten außer zu
Opferzwecken, und dem Buddhisten als Verdienst, auf keinen Käfer zu
treten? Wie die vedischen und konfuzianischen Gebete um langes,
kinderreiches Leben? Wie die trotz ihrer mystischen Abgeklärtheit
sinnenfrohe, üppige, ja überschwenglich lebensnahe Kunst des Rajput
und des Fernen Ostens?

In Wirklichkeit wird das, was wir als Leben schlechthin bejahen,

vom Ostmenschen schon auf Erden spontan als bloße Kehrseite
einer Zwei-Einheit, einer Bi-Unitas erlebt, deren andere, positive Seite
hic et nunc schon unvergängliches Leben ist, d.h. nicht individuiertes,
universelles, der Subjekt-Objekt-Spaltung enthobenes, körper- und
ich-loses, reines Sein; und was dagegen wir als Tod im Sinne der

Trennung der Seele vom Leib verstehen, wird vom Ostmenschen
schon in diesem Leben vorgreifend bejaht und methodisch
herbeigeführt als das Tor zur Auferstehung aus dem Leibe, denn eine Auf-

59



erstehung mit dem Leibe kennt und will der Osten nicht
(ausgenommen eine geheimnisvolle Veda-Stelle). Der Ostmensch kann das

tun, weil für ihn das ewige Leben de iure schon da beginnt, wo das

empirische, zeit- und raumbewußte Sein aufhört (z.B. im
Tiefschlaf), d.h. weil für ihn, wie wir sahen, die andere Seite der Welt
schon absolute Transzendenz ist, jetzt schon direkt zugänglich durch
radikale Verneinung des Daseins, sozusagen durch kontemplative
Umstülpung der Immanenz. Ungeworden, ungezeugt, ungeboren,
unsterblich, glückselig, das ist der Orientale schon in seinem wahren
Selbst, er braucht nicht erst zu empfangen, was diesseits der

Erscheinungen schon längst sein wahres, unsterbliches Sein ist, er
braucht sich dessen nur immer und überall inne zu werden. Für ihn
wäre das gesamte kosmische Leben schon jetzt metakosmisch,
transzendent, unsterblich, ewiges Leben, wenn der Kosmos die Fähigkeit
besäße, sich daran zu erinnern. Das ist nun aber das Gegenteil von
lebensfremdem Pessimismus

b Folge der Überreduzierung

bzw. Nichtausklammerung des neugewonnenen Eidos.
So sehr erscheint dann diese östliche Schau als das Gegenteil von

lebensverneinend, daß im Vergleich dazu das Abendland geradezu
als lebensverneinend erscheint, mit seinen Konzentrationslagern,
seiner Kriegsbegeisterung, seiner Jagdfreude, seinen Schlachthäusern,
seiner Knechtung der Natur und seinen Rekorden an Selbstmorden.
Lebensfeindlich allerdings vornehmlich in bezug auf das Leben der

andern, denn in bezug auf sein eigenes Leben kennt der Abendländer
ein Gefühl, das den Ostmenschen viel weniger beunruhigt: die

Angst vor dem Tode, die Todesangst, für sich und, als bloße

Erweiterung, für die ihm nahestehenden Menschen. In Indien gilt es

z.B. als Mangel an religiöser Kultur, bei einem Begräbnis eines

Freundes oder eines Verwandten zu trauern. Liegt dieser westlichen

Verbindung von Lebensprofanierung und Todesangst nicht eine

religiöse Lehre zugrunde, die den östlichen weit unterlegen ist? Das
scheint den Universalisten recht zu geben, wenn sie in der
monotheistischen Betrachtung von Tod, Hölle und Himmel und in der
scheinbar hochmütigen Exaltierung des Menschen über das Tier
eine für egozentrische Individualisten exoterische Form der
metaphysisch wahreren Befreiungs- und Seelenwanderungslehre erblicken.
Müssen wir nicht gegen Augustinus und mit Maeterlinck, der doch

60



auch Christ sein wollte, diese Transmigrationslehre, die übrigens ein
konsequenter Diesseitsaspekt der Selbstbefreiungslehre ist, bezeichnen
als «le principe moral le plus haut, le plus juste, le plus inattaquable
qu'il soit possible de proposer aux hommes» (zitiert von J. Herbert
in La Vie Future dans VHindouisme, Adyar 1950, Paris). Ist es nicht eines

gerechten, liebenden, Leben schaffenden Gottes würdiger, daß ich
nicht erblich für die Sünden Adams büße, sondern kausal für die
eigenen aus früheren Leben, und daß ich für meine jetzigen Sünden
nicht ewig bestraft werde, sondern schlimmstenfalls bis zum obligaten
Ende aller Wiedergeburten anläßlich der periodischen Auflösung der
Welt und des Bösen? Dachte nicht Origines ähnlich? Einige sehen

sogar eine indirekte Bestätigung der metaphysischen Richtigkeit der
östlichen und antiken Lebensweisheit im auffallenden Kontrast zwischen
der überlegenen, ja heiteren Ruhe vor dem Tode eines Konfuzius,
eines Buddha, eines Ramakrishna oder Ramanamamaharshis... und
Christi Angstschweiß zu Gethsemane.

c) Ergebnis der Epoche

Nehmen wir uns Zeit, möchte ich mit Kierkegaard sagen, wir
haben es nicht eilig! Wenn wir uns nun die Zeit nehmen - ich meine
die qualitative Zeit —, von der durch die Epoche gewonnenen
östlichen Lebens- und Todesperspektive aus die entsprechende christliche

Schau wieder in den Blick zu nehmen, so ist folgende Frage
freigelegt worden : Wer oder was stirbt eigentlich gemäß der östlichen
Perspektive? Der Nicht-Befreite stirbt nicht eigentlich, da der Tod
für ihn nur vom Diesseits aus betrachtet Tod ist, von der andern
Seite aus aber Leben, nämlich sofortiges Wiederaufleben als Wiedergeborener,

wobei es für unsere Frage gleichgültig ist, ob diese Wiedergeburt

in einem Körper (Reinkarnation) oder in einem dem
irdischen analogen Zustande gedacht ist (Transmigration stricto sensu) :

Tod ist in beiden Fällen ein zeitloser, augenblicklicher, vom zeitlich-
existenziellen Ich gar nicht wahrgenommener Übergang11. Ist der

11 Auf die Frage König Dritharashtras : Welche der beiden Wahrheiten
trifft zu? «Der Tod existiert nicht», oder «mit bestimmten Kasteiungen
kann man den Tod vermeiden», antwortete der große Weise Sanat-Sujata:
«Beides ist wahr» (Mahabharata, Kap. 41). Die Kanaken von Neukale-
donien «haben keine Vorstellung vom Tod, nur eine solche vom endlosen

Leben» (Leenhardt, Histoire des Religions I, S. 123). Das tibetanische

61



Sterbende aber ein «Befreiter» (d.h. befreit vom Zwang der
endlosen Wiedergeburten), so stirbt er noch uneigentlicher, da er sich
im Leben schon seines ungeborenen, ungewordenen, ungezeugten
Selbstes inne ward, d.h. längst schon seinem Pseudo-Ich die
Buddha-Worte zugerufen hat: Na me so atta, «das ist nicht mein
Selbst, das bin ich nicht», so daß er seinen Tod nur erfährt als

endgültigen Wegfall der Identifizierung eines «Anderen» mit seinem
illusorischen Ich. Auch da bleibt das Subjekt der Befreiung
unbestimmt; aber hier im Sinne der metakosmischen Undifferenziertheit
des transzendenten Selbstes12.

Es ist, als wisse der Osten nur um das alltägliche «man stirbt»,
von dem Heidegger sagt, «es verbreite die Meinung, der Tod treffe
gleichsam das Man», wobei jeder sich einrede «nicht gerade ich»;
«denn dieses Man ist das Niemand», (Sein und Zeit, S.253). Es

will scheinen, der religiöse Osten kenne nur, was Jaspers «das dunkle
Sterben, in der Ohnmacht des Duldens» nennt, nicht aber das

«hellste Sterben... die Bereitschaft zum wahren Scheitern, als der
Grenz- und Grundsituation und Offenbarkeit des Seins» (Von der
Wahrheit, S. 529 und 918ff.). Ich kenne keinen östlichen Text, wo
das Sein zum Tode als Aushalten oder Offenhalten der «eigensten»,
«unbezüglichen», «gewissen», «unüberholbaren» Möglichkeit des

Daseins thematisch würde, von welchem Offenhalten Heidegger nun
sagt «es sei ,die Angst'», und an einer andern Stelle: «Schon das

Denken an den Tod gilt öffentlich als feige Furcht... Das Man läßt
den Mut zur Angst vor dem Tod nicht aufkommen» (Sein und Zeit, S. 265 /66
und 261). Ich behaupte nicht, daß der Taoist, der Konfuzianist,
Buddhist oder Hinduist diesen Mut zur Angst vor dem Tode nicht
aufzubringen fähig ist und in der Uneigentlichkeit des «Man»
befangen bleibe, wohl aber, daß ihre religiöse Definition von Leben,
Wiedergeburt und Befreiung die seelische Situation gar nicht
aufkommen lassen, in der dieser Mut aufkommen kann, weil im Taois-

mus, Konfuzianismus, Buddhismus und Hinduismus kein Platz ist

Totenbuch, wo zwischen Tod und Wiedergeburt 14 Tage verstreichen, ist
in der östlichen Welt eine Ausnahme und wirkt wie ein Fremdkörper.

12 Auf die Frage, ob der Wiedergeborene identisch mit dem Verstorbenen
ist, antwortete Buddha, er sei «weder derselbe, noch ein anderer», was

bedeutet, daß das transmigrierende Subjekt methodisch in Unbestimmtheit
gehüllt bleibt.

62



für die Möglichkeit einer unüberholbaren Möglichkeit, d.h. für das
Vorlaufen in das eigentliche Sterben13.

Nun ist unzweifelhaft der gläubige Christ, der sein eigenstes Sterben

erwartet als Teilnahme an der Passion Christi, der sogar laut Paulus
«in Christi Tod getauft wurde», genau in der Lage, diesen Mut zur
Angst vor dem Tode aufkommen lassen zu können. Dadurch aber

dringt er in eine neue Bewußtseinsschicht; er aktualisiert dadurch
eine Ich-Region, an welcher der Orientale gewissermaßen
methodisch-metaphysisch vorbeigeht, da in der östlichen Metaphysik kein
Raum für jene Ich-Sphäre, die weder das ungeborene, selbstlose,
ich-lose Selbst ist, noch das Ego als objektiviertes, wesenloses Substrat
der Wiedergeburten, sondern - gewissermaßen dazwischen - das,

was das Christentum Person nennt und Kierkegaard die wahre
Subjektivität, das eigentliche Ich, das «gebildet ist aus Unendlichkeit
und Endlichkeit» (Krankheit zum Tode, Diederichs, S. 87), untrennbar

und unvermischbar zeitlich und ewig. «Das ist Verzweiflung»,
sagt Kierkegaard, «nicht sich selbst sein zu wollen», oder noch weiter
unten, «nicht ein Ich sein zu wollen...» (Ibid, S. 125). Die Teilnahme
an Christi Passion, Kreuzestod und Triduum mortis, diese Teilnahme
im Kierkegaardschen Sinn der Kontemporanität mit Jesus, versetzt
den Christen in das intentionale Aushaltenkönnen des Zwischen-
zustandes, in dem er nicht mehr weiter naiv dahinleben kann, aber
auch noch nicht wiedergeboren, bzw. auferstanden ist und doch

existiert; ein «Zustand» also, wo sein Weiterexistieren genau wie
seine einstige creatio ex nihilo völlig an Gottes freiem Ermessen hängt,
wo somit sein Weiterbestehen, sein Nichtversinken ins Nichts, einerseits

gewiß ist (im Glauben), anderseits aber nicht weniger paradox
und fragwürdig, nicht weniger zum Verzweifeln zweifelhaft als die

Auferstehung des Körpers. «Wenn die Verzweiflung kommt», fährt
nun Kierkegaard fort, «dann wünschen sich jene (die spontan
Dahinlebenden), sie wären ein Anderer gewesen oder könnten jemand
anders werden» (Ibid, S. 125).

13 Aufschlußreich ist folgende Upanishadenstelle über das Selbst am
Uranfang. «Es (Atmâ) fürchtet sich, daher fürchtet sich, wer allein ist» (hier
könnte die Angst auftauchen, dann aber spricht Atmâ sogleich:) «Da es

nichts anderes gibt als mich selbst, wovor sollte ich mich fürchten? Dann
schwand seine Furcht... wahrlich, nur vor einem Zweiten kann man sich
fürchten.» (Br. A.Up. IV,2) Die Rückbesinnung auf die All-Einheit erstickt
die Angst im Keime.

63



Ich sage nicht, die Seelenwanderungslehre maskiere eine

verdrängte Verzweiflung, eine Angst im Heideggerschen Sinne, und
diese latente Angst komme in der erwähnten östlichen Unbestimmtheit

des halb als Ich, halb als Anderer transmigrierenden Subtrates

uneingestanden zum Ausdruck und könne daher nie zur Bestimmtheit

der Furcht und des Vertrauens durchdringen; ich sage aber,
daß nur das vorlaufende Aushalten des Todes als spekulativ unüber-
holbare Grenzsituation jenen Ich-Kern zu enthüllen vermag, wo ich
zwar unbestreitbar wirklich existiere, aber ohne die geringste
Garantie und Ahnung, wie ich subsistiere, als hätte ich jene Kontinuität
mit mir selbst verloren. Vorausstreben bedeutet also, daß ich
zugleich subsistieren muß, aber nur subsistieren kann als Sprung; daß

ich mich nicht als sum, sondern als sursum erlebe, wie Gabriel Marcel

sagen würde. Dieser unablässig aus meiner eigensten Mitte heraus

neu zu vollziehende Sprung ist der freieste und daher persönlichste
Akt, nämlich der Glaube, der kein Äquivalent im Osten hat14. Jesus
hat den Sprung vorgelebt in den Passions- und Kreuzesworten:
«Nicht mein Wille, sondern Dein Wille» und «Warum hast Du
mich verlassen?», Worte, die banal wären, wenn hier «mein Wille»
oder «Ich» ein für alle Mal mit Gottes Willen oder Gottes Selbst

zusammenfielen, wie in der Ostschau, anstatt in tragischer Spannung
weiterzubestehen.

Dieses Vorlaufen in den eigensten Tod eröffnet nun rückwirkend
dem Christen seine wahre Erdensituation, wie sie existenziell jetzt
schon ist. Auch das Weiterleben seines Personenzentrums von heute
auf morgen ist in dieser Schau, jenseits naiver Weltkausalität, reines

Geschenk, nova creatio, letztlich freie Antwort Gottes auf das letztlich
freie Ja des Menschen zu seiner creatio ex nihilo.

Dieses dem Aushaltenkönnen meines wirklichen Sterbenmüssens

abgerungene Ja ist die Demut. Demut ist maximal freie Bejahung
der maximal freien Abhängigkeit, ständige Nichtaneignung der
ureigensten Selbstheit. Demut heißt: dem urfreien Willen frei
absterbend weiterexistieren, also dem Tod unvergleichlich wirklicher voraussterben

als durch Versenkung und Auflösung des Bewußtseins im Metakosmos.

Demut ist ein Sterben in letzter Persontiefe, ständiges Sterben und
doch Weiterleben jenes Personkernes, den die östliche Konzentration
auf das ich-lose Selbst überspringt, weshalb der Osten weder demütig

14 Siehe Masson-Oursel, loc. cit.

64



noch auch hochmütig im westlichen Sinne ist. In dieser unreduzier-
baren Persontiefe aber ist ein Existential erkennbar, das dem Osten in
bezug auf Gott fremd ist : die Schuld und deren höchste Potenzierung,
die Sünde, wo die Vertiefung des Ich meine Solidarität mit der

ganzen Menschheit erkennen läßt; daher ist das Wort Sünde als

Übertragung aus den Ostsprachen sinnlos.
Solche Demut kann nur einen Sinn haben als persönliche

Antwort des endlichen Geschöpfes auf unendliche persönliche Liebe,
als denkbar höchste Antwort an den Schöpfer, die aber auch die

einzig adäquate ist. Höchstes Leben in monotheistischer Schau ist

Auferstehung der nova creatio aus gläubigem, demütigem, liebendem
Vorlaufen in den ureigentlichen Tod. Nicht Befreiung des Selbstes

von endlosem scheinhaftem Leben und Tod, sondern Umwandlung
meines einmaligen Lebens durch wirkliches Sterben.

Der Monotheist lehnt somit die Seelenwanderung ab, weil er den
Mut zur Angst vor einem Tode aufkommen läßt, der sein gesamtes
Dasein trifft und dadurch zum letztlich freien und verantwortlichen
Personenzentrum erwacht. Daher muß er aber schon in diesem Leben
alles aufs Spiel setzen können, also durch absolutes Ja zu Gott alles

verlieren können. Die Selbstverdammung als Möglichkeit gehört zur
höchsten Freiheit und Würde der Person. Ich sage: als Möglichkeit,
denn auch wenn niemand «in die Hölle kommt», so bleibt das

Wissen um die Selbstverdammung als Möglichkeit die vorzüglichste
Hilfe zur Rückwendung des Bewußtseins aus der Peripherie in die
Tiefenschichten letzter Entscheidung, wo es durchdringen kann von
der unpersönlichen, unheimlichen Angst zur persönlichen, hoffenden
Furcht. Die moderne Bagatellisierung der Hölle ist ein Abgleiten in
eine alltägliche Mittelschicht, die sich spießig hinwegzutrösten sucht
über das «Dasein zum Tode» und daher auch nie durchstoßen wird
zu dem, was Gabriel Marcel das gaudium essendi nennt. Die
monotheistische Vergeltungslehre, die mit einem nur gerechten Gott
unvereinbar ist, weist somit Gott als die Liebe auf.

Die Epochê ergibt, daß für den Osten das Leben existenziell
kosmisch und essentiell metakosmisch ist. Dem Monotheisten ist das

Leben essentiell und existenziell persönlich und daher nur sekundär
kosmisch oder metakosmisch. Daß sein tieferes Wissen um seine

Würde und Freiheit als Person in «Hochmut des Lebens» und

«Knechtung des Kosmos» und «Blindheit für das Metakosmische»

umschlägt, ist ein klassischer Fall von corruptio optimi pessima. «Wäre

5 Studia Philosophica XVIII 65



ich nicht gekommen, so wären sie ohne Sünde.» An diese Worte
erinnert die Begegnung mit dem in dieser Hinsicht bedeutend
unschuldigeren Osten. Solange aber der Westen vom geistigen Osten
und der Osten vom modernen Westen nur lernen, um sich selber

zu verleugnen, solange sind sie sich nicht wahrhaft begegnet.

3. Beispiel : Menschwerdung Avatâra

a) Folgen der Nichtreduzierung

Avatâra - wörtlich Herabkunft, genauer Theophanie Vishnus - wird
von den Orientalisten meistens mit «Inkarnation» übersetzt, z.B.
wenn sie von Krishna, der Hauptgestalt der Bhagavad-Gitä, Arjunas
Wagenlenker und Vishnus achtem Avatâra sprechen. Betrachtet man
Krishna in dieser Weise durch die «unreduzierte» christliche Brille,
so erscheint er im Vergleich zu Christi konkret historischer Menschheit

als unverbindliches Fabelwesen, da Krishnas Wirken undatiert
ist und seine Historizität auch von den Indern nicht behauptet wird.
Wäre aber Krishna nur eine dichterische Erfindung, so bliebe schwer

verständlich, daß Milliarden von Hindus aller Richtungen seit über
2000 Jahren in der Bhavagad-Gitä, (dem Gesang des Erhabenen),
ihre geistige Nahrung finden und Krishna als Gott anbeten. Krishna
und Arjuna, der göttliche Wagenlenker und der ritterliche Kämpfer,
sind in Wirklichkeit das sakrale Symbol der Urbeziehung zwischen

göttlichem Selbst (âtmâ) und dem irdischen Ich (jîvâtmâ). Dem
Hindu ist der Gesang des Erhabenen ein vom Liebesgott Vishnu
gnadenhaft geschenkter Spiegel, dessen kristallklare Tiefe dem Gläubigen

immer neue Dimensionen seines innersten Wesens und seiner
höchsten Berufung enthüllt. Dem pragmatisch veranlagten Abendländer

fällt es schwer, geschichtslosen Vorbildern religiöse Ehrfurcht
entgegenzubringen. Der Abendländer hat recht, wenn er seinen

(monotheistischen) Glauben auf ein historisch datierbares Ereignis
gründet, was auch für den Islam gilt, aber er begeht einen groben
naturalistischen Schnitzer, wenn er die östliche Religiosität nur
insofern ernst nimmt, als ihre Herkunft datierbar ist, und wenn er
die östlichen Überlieferungen auf historische Entwicklung,
Fortschritt oder Anleihen zurückzuführen sucht. Das wäre « Historizismus
ohne Datum». Daß z.B. von «Kasten» oder von «Samsara» in den
Veden noch nicht die Rede ist, sondern erst später in den Brahmanas,
beweist durchaus nicht, daß sie nicht viel älter, ja urvedisch sind,

66



denn sie können als selbstverständlich vorausgesetzt worden und
deshalb unerwähnt geblieben sein15. Für euch Westler, erklärte
ein indischer Pandit, dient die Legende dazu, die Geschichte zu
erklären; für uns Inder ist die Geschichte da, um die Legende (ihre
zeitlosen Archetypen) zu erklären.16

b Folge der Uberreduzierung

Ebenso falsch ist es aber, Christus durch die «vishnu tische Brille»
zu betrachten und ihn etwa als neuntes Avatâra zu bezeichnen,
ein Fehler, den Hindus und hinduisierende Abendländer oft
begehen. Auch da wird die Uberlieferung nicht ernst genommen, aber
diesmal die christliche. Es wird übersehen, daß die religiöse Struktur,
das sakrale Eidos des Avatâra grundverschieden ist vom Eidos der
Inkarnation. Krishnas Menschheit ist — wie alles Irdische in
indischer Schau - ein Schein, eine gnadenhafte, symbolische Maske,
hinter welcher die leidenschaftslose Gottheit das einzig Wirkliche
ist, während es doch für Christus wesentlich ist, daß in ihm der
totus Deus auch zugleich lotus Homo ist, also, daß er als Mensch
tatsächlich gelebt und gelitten hat und gestorben ist. Die Behauptung,
Krishna sei als Mensch gedemütigt worden und wahrhaft gestorben,
wäre für den Hindu absurd und lästerlich. In Krishnas Menschengestalt

hat sich Vishnu erbarmungsvoll herabgelassen, aber nicht
«seiner Gottheit entleert» (semetipsum exinanivit, eavröv èxévœôev :

Phil. 2,7). Avatâra ist nicht Selbstaufopferung, nicht jene totale
Hingabe, die für den christlichen Personenbegriff so entscheidend ist.
Wer einem Hindu das Christentum zum ersten Male erklärt, sollte

gar nicht mit Christus anfangen, weil dann die so nahe liegende
Verwechslung Christi mit Krishna das christliche Eidos unvermeidlich ab

ovo verzerrt. Er sollte mit dem Heiligen Geist beginnen, der dritten
Hypostase, in welcher «die Gottheit offenbar, die Persönlichkeit aber

verborgen ist», während in Christus umgekehrt «die Persönlichkeit
offenbar, die Gottheit aber verborgen ist». Ferner heißt es vom
Heiligen Geiste, er sei uns «innerlicher als wir uns selber sind», was dem
auf radikale Verinnerlichung (Konzentration) ausgerichteten Genius
des Ostens viel näher steht als Christi «absolutes Du».

15 C.F. Masson-Oursel, in R.H.R. 1927, Band 95, Seite 140.
16 C.F. Mukerji, Le Visage du Silence (Attinger, Paris-Neuchätel), Einleitung.

67



Christus als Avatâra anzusprechen ist genau jene Häresie, die
schon zu Beginn des Christentums gegen die Gnostiker als Doke-
tismus abgelehnt wurde, wonach Christus nur einen Scheinleib hatte,
also nur ein Scheinmensch war. Gewiß ist der Hindu, der in Christus
einen Avatâra sieht, kein Häretiker, denn erstens ist für den Hinduismus

ohnehin die ganze Welt letztlich unwirklich, und zweitens kann
man nur in bezug auf die eigene Religion häretisch sein; aber der
Abendländer, der dasselbe behauptet, hört dadurch auf, Monotheist
zu sein, denn die Menschwerdung ist die maximale Bestätigung der
biblischen Voraussetzung, wonach der Mensch real Gott gegenübersteht.

Ständige Versuchung des Christentums war und ist die Gnosis,

von Markion über die Manichäer, Hegel und Jung bis zu den
Universalisten, d.h. der gnostische Versuch, Christi Gottheit dadurch
zu «retten», daß man seine Historizität zwar nicht bestreitet, wohl
aber auf ein bloßes Symbol des Selbstes «überreduziert».

c Ergebnis der Epochê

Die klare Gegenüberstellung von Avatâra und Inkarnation als

unauswechselbare intelligible Konstante macht verständlich, warum
der Sinn für die Geschichte etwas Abendländisches ist. Ich erinnere
daran, daß die christliche Zeitrechnung die einzige ist, die nicht
nur nach vorwärts, sondern auch nach rückwärts — ante Christum —

verläuft und dadurch zur einzigen Welt-Zeitrechnung wurde; das

aber war nur möglich auf Grund des Glaubens an die paradoxe
Tatsache, daß in Christus der zeitlose Gott real zum zeitlichen,
datierbaren Ereignis wurde, also zur Mitte aller Zeiten; daher ist
denn auch die christliche Zeitrechnung als einzige zum Weltkalender
geworden.

Das bedeutet indessen keineswegs, daß Christus nicht auch Symbol
ist. Historizität oder Symbol ist eine jener falschen Alternativen, zu
denen der exklusivistische Abendländer neigt. Christus ist a fortiori
archetypisches Symbol, genau so wie er als Gott-Mensch a fortiori
kosmischer Leib ist, was die dogmatischen Konzilien als Reaktion
gegen den Arianismus vernachlässigt haben, heute aber von Teilhard
de Chardin mit Recht betont wird. Die eigene religiöse Schau soll

aus der Einklammerung vertieft hervorgehen, d.h. bereichert um
die — z.B. im Osten - neuentdeckten Dimensionen, sie soll sich vom
Osten beschenken lassen, genauer noch: sie soll anhand der Begegnung

mit dem Osten ewige, vergessene, latent gebliebene Dimen-

68



sionen der eigenen Überlieferung wiederentdecken und aktualisieren.
Der Gottmensch Christus ist Symbol, objektiv gegebene Transparenz
zum transobjektiven absoluten Gott, aber eben a fortiori Symbol,
d.h. voll inkarnierter Spiegel des voll inkarnierten Menschen,
Spiegel nicht nur des überindividuellen, ich-losen Selbstes, noch
auch bloß Spiegel des vom Selbst abgeschnittenen, egozentrischen
Individuums, sondern Spiegel des hic et nunc konkreten Ich als

Person, d.h. als Abbild des unteilbaren, vom lotus Homo über den
Kosmos hinaus zum totus Dens reichenden, allumspannenden Person

Christi.
Die kontemplative Haltung Indiens zu den sakralen Symbolen

als Spiegel der eigenen Tiefe, analog auf die Konfrontation mit Christus

angewandt, enthüllt das existentielle Ich als unauflösbare Spannung

zwischen dem Universellen und dem Besonderen, also als un-
aufteilbar in ein ich-loses Selbst einerseits und ein objektiviertes Ich
anderseits (es sei denn im abstrakten Raum, «auf dem Papier»), Die
unaufhebbare Paradoxie der Person ist es, die Kierkegaard in den

Worten ausdrückt: («die Persönlichkeit ist die Synthese von Möglichkeit

und Wirklichkeit» und da der Übergang vom Möglichen zum
Wirklichen niemals intellektuell, sondern nur existentiell im Sprung
des Glaubens vollziehbar ist) : «das Ich ist Freiheit» (Die Krankheit
zum Tode, S. 105 und 87). Dasselbe Paradoxon meinte schon

Origines, wenn er schrieb, daß der Mensch im Grunde nicht ein
Mikrokosmos, eine kleine Welt in der großen sei, sondern umgekehrt eine

große Welt im kleinen Kosmos17.

4. Beispiel : Die Gottesidee: persönlich, unpersönlich, überpersönlich

a) Folgen der Nichtreduktion

Wenn Husserl sagt, auch Gott müsse eingeklammert werden, so

mag das häretisch klingen; es ist aber unerläßlich, seine spontane
Gottesidee völlig zu vergessen, will man eine fremde Religion von
innen erfassen. Treten wir mit dem christlichen Personbegriff an
die östlichen Überlieferungen heran, so erscheinen zwangsläufig das

buddhistische Nirvana, das chinesische Tao und das vedantische

Brahma-Nirguna als unpersönlich, und das heißt für den Monotheisten
ungöttlich, irgendwie atheistisch, ja nihilistisch. Wenn Karl Jaspers

17 Zitate von De Lubac in Surnaturel, Paris, Aubier 1946

69



bemerkt, selbst die Persönlichkeit könne Gott nicht zugesprochen
werden, da Persönlichkeit nur mit andern Persönlichkeiten ist, die
Gottheit aber nicht mit ihresgleichen, so trifft das genau auf die
erwähnten Religionen zu.

Das einheitliche Absolutum der Ostreligionen ist nun aber sowohl
weit-transzendent wie auch bewußt; es ist daher weder ungöttlich noch
auch unpersönlich schlechthin18. Die Gottheit des gesamten Ostens

— mit Einschränkungen für den indischen Vishnuismus und für den
fernöstlichen Buddhismus — ist in Wirklichkeit überpersönlich: sie überragt

unendlich alles, was der Osten als Person anspricht.

b Folgen der Überreduzierung

Will das nun heißen, daß die transpersonale Gottheit des Ostens

auch die Person des monotheistischen Gottes unendlich überragt?
Daß also der Osten strukturell esoterisch-metaphysisch, der
monotheistische Westen dagegen strukturell exoterisch-anthropomorph
ist? In dieses Extrem ist der Antipersonalismus des 19. Jahrhunderts
mit Begeisterung, der Universalismus des 20. Jahrhunderts sogar mit
religiösem Ernst umgeschlagen. Das wäre jedoch nur dann der Fall,
wenn der Monotheismus unter Person, bzw. Persönlichkeit Gottes
dasselbe verstünde wie der Osten. Daß das jedoch nicht der Fall ist,

zeigt sich deutlich, wenn man den östlichen Gottes- und Personbegriff

seinerseits einklammert und von da aus die monotheistische
Gottes-Idee wieder ausklammert.

c Ergebnis der Epochê

Dann wird deutlich, daß der metaphysische Osten die Person
als absolutes Du nicht kennt, sondern nur als relatives Du; für ihn
ist die Gottheit nicht an sich «persönlich», sondern nur insofern, als

sie mit der Welt in Beziehung tritt und sich dadurch determiniert,
also sich einschränkt. So ist Ishwara «der Herr» oder Brahma-saguna

18 Das geht aus folgender Upanishadenstelle hervor: «Im Urbeginn war
diese Welt nur das Atmâ in Form eines Menschen (Purusha). Als es sich
umgeschaut hatte, sah es nichts anderes als sich selbst. Da stieß es im
Urbeginn die Worte hervor: Das bin ich.» So entstand der Name «Ich». Der
vedische Dyaus-Pitar — Deus Pater Jupiter) sei hier bloß erwähnt. Das
scheinbar so unpersönliche Tao wird im Tao Te King als «Mutter der
Welt» bezeichnet (Kap. 52). Der ins Nirvâna Eingegangene ist zwar «nicht
jemand», er ist aber auch «nicht niemand» (Br.Ar.Up. 1,4,1).

70



«der qualifizierte Brahma» nur als beschränkter Anblick des übei-
persönlichen Urgrunds, d.h. des unqualifizierten Brahma-JVirguna.

«Alle Dinge kommen aus dem Sein», sagt das Tao Te King, (und
dieses Sein entspricht dem Himmel Ti, der als «persönlicher» Gott
erlebt wird), «das Sein aber kommt aus dem Nicht-Sein», was in
unübertrefflicher Weise die Schau des gesamten metaphysischen
Ostens ausdrückt. Höchster Wert ist für den Osten das schrankenlose

Unendliche, das gerade deshalb allumfassend ist, weil es undetermi-
niert und undeterminierbar ist; seine Selbstbejahung als Ich, bzw.
als Du in bezug auf die Menschen ist in dieser Perspektive Beschränkung,

weil omnis determinatio negatio ist.
Genau umgekehrt ist für den Monotheismus höchster Urwert

gerade das biblische, urpersonale «Ich bin der ich bin», d.h.
sozusagen: «Ich bin nicht bloß persönliche Bejahung der Unendlichkeit,
sondern das Absolute in Person, und die Unendlichkeit ist nur mein
Attribut.» Diese Gottheit nun, im genauen Gegensatz zur östlichen,
kann ihre absolute Tiefe nur dadurch und insofern offenbaren, als

sie je und je als Person angesprochen wird, als jetzt und immer vor

und über mir stehendes, mich stets neu vertiefendes Du. Dieses Du
hört in dem Moment auf, letztlich Gott zu sein, wo ich nicht mehr

zu ihm als Du, sondern von ihm als einem Er oder einem Es spreche.
Als ferne Analogie diene etwa ein intimes Gespräch mit einem

Freunde, der mir im Ich-Du-Raum sein tiefstes, vielleicht mir alleine

zugängliches Antlitz enthüllt; tritt ein Dritter hinzu, so entsteht

ipso facto ein grundverschiedener «Raum zu Dritt»; verlangt dieser

Dritte gar Auskunft über den Inhalt meines Dialoges mit dem

Freunde, so müßte ich dies als Indiskretion empfinden, gewissermaßen

als Aufforderung zum Verrat an meinem Freunde. Auf den

monotheistischen Gott analog übertragen bedeutet das, daß ich
Gottes urpersönliches, unobjektivierbares Wesen schon irgendwie
verrate, ihm untreu werde, wenn ich vom göttlichen Du zum
göttlichen Er übergehe, ihn also objektiviere (was die Theologie nicht
vermeiden kann), und erst recht, wenn ich übergehe zur Gottheit als

Es, was eben die östliche Metaphysik methodisch tut.
Diese Analogie zeigt nicht etwa, daß der monotheistische Gott

anthropomorph oder anthropozentrisch ist, sondern genau umgekehrt,

daß der Mensch (und durch ihn die Schöpfung) theozentrisch,
theomorph ist. Wo für den Osten die Relativierung der Gottheit
beginnt, da beginnt für den Monotheismus der Zugang zum Abso-

71



lutum, und vice versa. Während der östliche Metaphysiker und
der antike Grieche in Analogie zu räumlichen Strukturen denken
und die letzte Wirklichkeit als unwandelbare Substanz oder Essenz

jenseits der Erscheinungen suchen, um sie zu erkennen im Sinne
eines Schauens, denkt der Monotheist im Anschluß an die Hebräer
in Analogie zu zeitlichen Strukturen und erlebt die letzte Wirklichkeit

als ewigen Willen, der gehört und dem gehorcht wird und dessen

Wesen nicht erst hinter den Dingen zu suchen ist, sondern je und je
immer schon da ist, vor und hinter und über dem Menschen, so daß
die Frage: «Was ist Gott?» als ungehörig und irreführend a priori
abgelehnt wird.

Es ergibt sich somit aus dieser interreligiösen Epochê als Erstes,
daß es nicht nur unrichtig, sondern widersinnig ist, den Ausdruck
«überpersönlich» auf den «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs,
nicht der Philosophen und Weisen» anzuwenden, um mit Pascal

zu reden, so widersinnig und inhaltslos wie etwa der Ausdruck
«überabsolut», denn der monotheistische Gott ist nicht nur
persönlich, sondern entweder das Absolutum in Person... oder ein
Götze.

Als zweites liefert die «Ausklammerung» der monotheistischen
Gottesidee die Antwort auf den Jaspersschen Einwand, Gott müsse

überpersönlich sein, da Person nur mit Andern ist, Gott aber nicht
mit seinesgleichen. Die alttestamentliche Antwort auf diesen
Einwand, nämlich, daß Gott mit seiner Kreatur in wechselseitige
Beziehung tritt kraft souveräner Abtretung eines Teiles seiner Freiheit
an sein Abbild, bleibt wohl für manchen ungenügend: besitzt dann
nicht der Mensch, könnte man erwidern, noch mehr Persönlichkeit
als Gott, wenn anders Person Hingabe an den Andern ist und ihr
Grad sich an dem Werte dieses Andern mißt, also beim Menschen

am göttlichen Du, bei Gott aber nur am menschlichen Du? Desto

überzeugender erscheint mir die neutestamentliche Antwort, desto

eindeutiger gibt sie sich als Christi doctrina reuelat, quod Mosis doctrina

velat, nämlich : Gott ist nicht allein in der Gottheit, er hat seinesgleichen,

es gibt für ihn ein innergöttliches Du: er ist drei-persönlich,
dreieinig, Vater, Sohn und personaler Geist. Zwei Aspekte der
Dreifaltigkeit möchte ich hier hervorheben, wobei ich bitte, nicht episte-
mologisch zu fragen: wie kann es göttliche Trinität geben, sondern

(die Existenz der Dreifaltigkeit einklammernd) phänomenologisch:
was ist in der Trinität gegeben?

72



Gegeben sind erstens drei göttliche Personen, die nicht nur unter
sich gleichwertig, sondern mit der absoluten Essenz Gottes identisch
sind, also dieser Essenz keineswegs untergeordnet. Nun behaupten
die Universalisten, die überpersönliche Gottheit enthalte per eminen-

tiam die Dreifaltigkeit und glauben, damit dem Christentum eine

ihm unbekannte, im Osten verborgen gebliebene, neue Wahrheit
zu schenken, die sein tieferes Wesen entschleiere. Die einen weisen

auf die taoistische Dreiheit «Himmel-Erde-Mensch» hin, welche

wertmäßig der indischen Dreiheit «Purusha-Prakriti-Buddhi»
gleichkommt. Diese Dreiheit ist jedoch eine vertikale, eine Trias. Die

wesensmäßig horizontale Dreifaltigkeit auf eine Trias zurückführen

zu wollen, wäre nun gröbster Subordinatianismus, der schon im
3. Jahrhundert abgelehnt wurde. Andere führen die hinduistische
Trimürti an, die aus dem produzierenden Brahmâ, dem
konservierenden Vishnu und dem auflösenden, transformierenden Shiva

besteht; doch sind diese drei Götter nach indischer Auffassung drei
manifestierte Auswirkungen der höchsten Gottheit, was auf die

Dreifaltigkeit angewandt reinster Tritheismus (Drei-Götter-Lehre)
wäre, der schon im ersten christlichen Jahrhundert verurteilt worden
ist. Als drittes Analogon zur Dreifaltigkeit wird das vedantische
Sacchidânandâ (Sein-Bewußtsein-Glückseligkeit) herangezogen; das

ist zwar keine große Ebenenverwechslung, da dieses Ternarium auf
der Ebene des transzendenten Weltenherrn (Ishvara) steht, d.h.
drei Anblicke oder Modi der Gottheit darstellt; allein, auch diese

Auslegung der Dreifaltigkeit ist bekanntlich schon im vierten
Jahrhundert als «Modalismus» ausdrücklich verworfen worden, weil sie

die unabdingbare Unterschiedlichkeit der drei Personen in drei
dialektische Abwandlungen auflöst.

Diese in Indien und China vermeintlich neuentdeckten Konkordanzen

erweisen sich somit, auf Grund der Epochê, als altbekannte
Irrlehren.

Zweitens ergibt sich aus der Epochê der tiefere Grund, aus dem
diese Deutungsversuche, insbesondere der Modalismus, so energisch

abgelehnt wurden. Als einzige unter allen Religionen kennt das

Christentum eine Beziehung von Person zu Person innerhalb der
Gottheit selbst, d.h. eine welttranszendente, innergöttliche Inter-

subjektivität. Dank diesem interpersonalen Raum in Gott selbst erhält
nun der interpersonale Raum von Mensch zu Mensch als solcher einen

theozentrischen, also sakralen, ja heiligen Wert, den er in diesem

73



Maße in keiner andern Religion besitzt19. Der für das Abendland
so charakteristische Sinn für Gemeinschaft, für Kommunikation, für
moralische Solidarität, in seiner Größe wie auch in seinen
nationalistischen und kollektivistischen Entartungen, bleibt unverständlich,
wenn man vergißt, daß für die jüdisch-christliche Überlieferung die
zwischenmenschliche Intersubjektivität als solche Gott ebenbildlich
ist und daher entscheidender Heiligungsfaktor. Nicht nur die
einsame Hingabe an Gott, sondern untrennbar davon auch die Hingabe
an den Nächsten als Imago Dei macht, laut dieser Uberlieferung, das

Individuum erst zur Person, ist doch das zweite Gebot (die Nächstenliebe)

dem ersten Gebot (der Gottesliebe) «ähnlich» und ist es doch
«nicht gut, daß der Mensch allein sei». Diese Umwendung des

egozentrischen Individuums in die altrozentrische Person durch methodische

Hingabe an das personale Du, an den Andern als Andern,
ist, mit Einschränkungen für den fernöstlichen Buddhismus, dem
Osten unbekannt.

Das letzte Ergebnis dieser Epochê ist somit folgendes: die
sogenannte «überpersönliche» Gottheit des Ostens ist, in christlicher
Formulierung, in Wirklichkeit nicht überpersönlich, sondern nur
überindividuell. Nun ist aber für die Ostreligionen das Individuum
als solches etwas radikal Egozentrisches, Vereinzelndes, Beschränkendes,

Seinnegierendes, Bewußtseinverarmendes. Daher wissen sie

mit dem Individuum ineffabile, d.h. mit dem unwiederholbaren, sin-

gulären Ich nichts anzufangen und scheiden es als Unwert aus, wo
immer es auftaucht, ob als Ich oder als Du, ob intern oder extern,
ob in der Welt oder in Gott. Der östliche Weise springt sozusagen
direkt vom negierten Ich über das Du hinweg zum jenseits der

Ich-Du-Beziehung stehenden, überweltlichen Es, das ihm nur
deswegen überpersönlich erscheint, weil ihm Person und intersubjektiver

Raum überhaupt nie religiös thematisch werden. Der östliche

Weg vom Individuum zum Selbst führt nicht über die altrozentrische
Person. Der Weg zum Selbst ist, wie Olivier Lacombe treffend
formuliert, «uneigennützige Selbstliebe» (amour de soi désintéressé).20

" Ich erinnere daran, daß Aristoteles die Relation als bloßes Akzidens
der Substanz definiert. Erst durch das Christentum erhielt die Beziehung
als solche, zumal im Verhältnis von Person zu Person, eine der Substanz
gleichgeordnete, ontologische Würde.

20 Revue Thomiste (Desclée, Paris) 1951 : La Mystique Naturelle dans VSude,

p. 143. Vgl. auch Fußnote 22.

74



Dadurch hat uns der Osten zwar einen sakralen Raum erschlossen,
der in seiner «Ichlosigkeit» und kosmischen Transparenz zum Meta-
kosmos von einzigartiger Schönheit ist und für welchen das moderne,
individualistische, prometheische Abendland abgestumpft ist; das

Eidos dieses Raumes bleibt jedoch antinomisch geschieden vom
monotheistisch interpersonalen, eigentlich heiligen Raum. Ob sich
beide vereinbaren lassen, ist vielleicht das zentrale Problem der
Begegnung der Religionen. Auf dieses Problem möchte ich erst
nach Erwähnung eines letzten Beispieles einer interreligiösen Epoche
eingehen.

5. Beispiel: Hinweis auf die Liebe in Ost und West

Aus dem Gesagten wird klar, daß die östliche Kategorie der Liebe
grundverschieden sein muß von der monotheistischen. Aus
Raummangel muß ich mich damit begnügen, lediglich auf die Verwirrung
hinzuweisen, die man stiftet, wenn man die buddhistische Maitrî
(eigentlich «wohlwollendes Mitleid») unreduziert mit Liebe (Agapê,

Caritas) übersetzt. Der Buddhismus fordert ebensoviel Maitrî zum
Nächsten wie zu sich selbst, und diese mitleidvolle Einfühlung in den

Nächsten, diese innere Auswechslung von Ich und Nicht-Ich kann
heroische Formen annehmen. Ubersetzt man das mit «Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst», so erscheint die buddhistische Liebe als der
christlichen weit überlegen, da auch Tiere, Pflanzen, alles was lebt,
zum «Nächsten» im buddhistischen Sinne gehören. «Alle Wesen

mögen glücklich sein», sagt ein bekanntes Buddha-Wort, und ein

Mahâyâna-Text erklärt: «Alle Wesen sind Menschenkeime, und alle
Menschen sind Buddhakeime.»

Diese undifferenzierte Ausdehnung der «Liebe zum Nächsten»
auf alle außermenschlichen Lebewesen legt nun die Frage nahe, ob
denn noch von einem interpersonalen Räume, von einem «Inein-
anderblick», von Liebe die Rede sein kann, wenn das Du zusammenfällt

mit einem universalen Selbst, zu dem auch ich gehöre. Dazu
kommt nun, daß jedes lebende Wesen, ich selbst wie die andern,
ein vorübergehendes, «augenblickliches» (kshanika) «wesenloses»

(anâtmâ) Aggregat (samskara) von Elementen (skandhas) ist; die
Bejahung des Nächsten als konkretes Ich wird nicht nur nicht
empfohlen, sondern dessen Nicht-Bejahung wird vom Buddhismus als

für die Erlösung unerläßlich erklärt, nicht weniger unerläßlich als

75



die Nicht-Bejahung eines eigenen Ich. Maitrî heißt: Bejahe deinen
Nächsten so wenig wie dich selbst; Agapê aber: Bejahe deinen Nächsten

so sehr wie dich selbst, d.h., so sehr wie Gott mich und den
Nächsten liebt, also intentional unendlich. Da nun der Buddhismus,
wo wir von Gott sprechen, von Nirvana spricht, vom erlösenden

«Nicht-Atmen», oder von Shûnya, der «Leere» (vacuité), ist in der
Maitrî der Nächste nicht Ziel meines Wohlwollens, sondern Mittel,
um mich von meinem leidvollen Ich zu befreien, und dadurch erst
strahlt sie rückwirkend auf den Nächsten aus. Maitrî ist wie ein
Floß, sagt Buddha, das der Reisende nicht mitnimmt, wenn er den

Fluß des Daseins überquert hat. Wo aber die Person des Nächsten
nicht letztlich ernst genommen wird, kann auch die Liebe nicht
letztlich ernst sein. Maitrî ist Stufe zum Gleichmut (upekkhâ) und
dieser wiederum Stufe zum Nirvana; im Nirvana enthüllt sich die

mit umgekehrten Vorzeichen versehene, scheinbare Existenz als

wirkliche Nicht-Existenz. Daher Buddhas Ausspruch: «Wer hundert

,Lieben' hat, hat hundert Schmerzen. Wer neunundneunzig
,Lieben' hat, hat einen Schmerz. Wer keine Maitrî hat, hat keinen
Schmerz.»

Bedeutet das nun, daß dem Buddhismus die Person im
monotheistischen Sinne völlig unbekannt ist? Die kommunistische Propaganda

in Tibet hat versucht, die Wasser des scheinbar antipersona-
listischen Buddhismus auf ihre atheistische Mühle zu lenken, gestützt
auf das für die Geistesarmut des Materialismus bezeichnende Argument,

der kommunistische Weg führe zum gleichen leidbefreienden
Nihilismus wie der buddhistische, aber ohne die Mühsal der Askese.

Die Orientalisten und Missionare, die den Buddhismus als anti-
personalistisch, nihilistisch und atheistisch bezeichnen, weil sie ihre
monotheistischen Kategorien nicht ausklammern, haben diese Propaganda

ahnungslos vorbereitet. Man könnte versuchen, obige Frage
nach dem konkreten Verhältnis des Buddhisten zur Person durch
folgende Fragestellung zu beleuchten: Wo steht der Buddhist,
ontologisch gesehen, im Augenblick, wo er ins Nirvâna eingeht
oder sich methodisch darauf konzentriert, d.h. wenn er die obere
Grenze des individuellen Bewußtseins erreicht, um sie zu
überschreiten und ich-los, ja selbst-los (anâtmâ), d.h. «Buddha»:
«Erwachter» zu werden? Welches ist dann seine faktische Relation
zum monotheistischen Gott und zur objektiven Person des Nächsten,
die doch auch für den Buddhisten existenziell weiter besteht?

76



Er nimmt dann genau den ontologischen Punkt ein, möchte ich
sagen, wo auch der Christ, vornehmlich der Heilige steht, wenn er
vom bloßen Individuum zur eigentlichen, altrozentrischen Person

erwacht; er steht genau da, wo für den Christen die Seele steht,
wenn sie als imago Dei wiederhergestellt, aktualisiert wird (sei es

durch die Taufe, sei es durch die metanoia: das reuige «Umdenken»
auf Gott hin), um von da aus zur similitudo Dei anzusteigen, d.h.
immer «durchlässiger», aufgeschlossener, «aufgelockerter» zu werden

für das gnadenhafte Einströmen des göttlichen Lebens. Gerade

deswegen, weil der Buddhismus âtmâ als substanzielles, mit Gott
identisches Selbst ablehnt und in der Haltung des anâtmâ, der
Selbstlosigkeit, verharrt, steht sein Personbegriff dem absoluten Du gegenüber

«geöffneter» als der indische, und ist daher dem christlichen
Personbegriff faktisch verwandter21.

Allein, genau dann, wenn die Person des Arhat (wörtlich: des zur
Buddhaheit «Würdigen») oder des Bodhisattwa erwacht, erlischt sie

auch zugleich im selben Augenblick, weil sie gerade dann jedes
Bewußtsein vom Ich und Du abstreift, also in Eins zusammenfällt
mit allen andern Arhats, Bodhisattwas und Buddhas. Die buddhistische

Lehre führt sozusagen an die Schwelle der monotheistischen

Liebe, verunmöglicht jedoch den Schritt über diese Schwelle. In
den zweiundfünfzig buddhistischen Bewußtseinsfaktoren fehlt die
monotheistische Liebe.

Die indische Bhakti scheint der christlichen Liebe insofern näher
zu kommen, als sie nicht nur Liebe zu Gott ist (wie der platonische
Eros), sondern auch Liebe Gottes zum Menschen. Aber dort fehlt
völlig die Liebe zum Nächsten als Stufe zur Einung mit Gott. Den
Grundton für die geistige Liebe Indiens gibt die berühmte Stelle
der Brihad-Aranyaka-Upanishad (4,3,21): «Wie einer, von einem

geliebten Weibe umschlungen, kein Bewußtsein hat von dem, was
außen oder innen ist, so hat auch der Geist (Purusha: Person,

Mensch'), der vom erkennenden Selbst umschlungen ist, kein
Bewußtsein von dem, was außen und innen ist.»

Eros gegen Agapê, Verschmelzung gegen Hingabe, würde Anders

Nygren sagen. Meine Ausführungen könnten den Schein erwecken,

21 Ob das tibetanische Totenbuch, wonach - im Gegensatz zum übrigen
Osten - zwischen Tod und Wiedergeburt eine zweiwöchentliche Frist
verstreicht, mit einem ausgeprägteren Personbewußtsein zusammenhängt, sei

hier bloß als Frage gestellt.

77



als ob ich Nygrens Ansicht teile, wonach die Glieder dieser Antinomie
sich gegenseitig ausschließen. Ich denke im Gegenteil, daß sie sich

gegenseitig ergänzen, und daß der personale Gott denen die Antwort
nicht verweigert, die ihn unter andern Namen suchen. Aber ich
glaube, daß dieser Komplementarismus kein horizontaler sein kann,
denn das wäre Synkretismus, sondern daß er ein vertikaler sein muß,
da jede wahre Einheit Hierarchie voraussetzt.

Aus dem Gesagten läßt sich schon schließen, in welchem Sinne
ich diese vertikale, hierarchische Komplementarität der religiösen
Antinomien zwischen Ost und West verstehe, doch ruft dies nach
einer näheren Umschreibung dessen, was man den sakralen Boden
der interreligiösen Begegnungen nennen könnte.

D. DER SAKRALE BODEN DER INTERRELIGIÖSEN
BEGEGNUNG

Begegnung setzt Gleiches und Verschiedenes voraus, «das Selbe»
und «das Andere», um mit Plato zu reden. Das Selbe, das Gleiche,
Gemeinsame, allen Religionen zugrunde liegende, also das Religiöse

an sich, existiert nicht konkret als solches: es gibt z.B. keine
feststellbare UrÜberlieferung. Aber die Epoche kann das Religiöse an
sich aufleuchten lassen. Das «Andere» haben wir bereits beleuchtet.
Was ist nun das «Selbe» in diesem Andern? Was verbindet die
klaffenden Unterschiede zwischen Schöpfung und Manifestation,
zwischen Menschwerdung und Avâtara, zwischen Leben und Sterben
in Ost und West, zwischen persönlichem Gott und unqualifizierter
Gottheit, zwischen monotheistischer Liebe und Maitrî oder Bhakti,
zwischen Erlösung und Befreiung usw.? Ich glaube, daß es mindestens

zwei Grundelemente des Religiösen an sich gibt, nämlich :

Erstens: Die Totalität, d.h. Bedingungslosigkeit von Anspruch und
Antwort. Philosophie, Psychologie, Kunst, Wissenschaft, Politik
brauchen nicht den ganzen Menschen in Anspruch zu nehmen und
beanspruchen normalerweise nur eine oder mehrere seiner
Fähigkeiten. Religion aber - und sie allein darf das ohne Widerspruch -
erfaßt immer den ganzen Menschen: Körper, Gefühle, Vernunft
und Geist. Religiös ist nur, wer die totale Wertantwort gibt. Wo
diese totale Antwort an nicht religiöse Werte erfolgt, entsteht ein
pseudoreligiöser Unwert (z.B. politischer Totalitarismus). Wo sie

78



an die Religion nicht total erfolgt, entsteht eine heterodoxe Haltung.
Alle Religionen kreisen um Vorbilder, deren totale Antwort bis

zum Heroismus ging, ob nun dessen Form äußere oder innere Askese

sei (auch Verzicht auf das Denken kann heroische Askese sein),
wovon die unzähligen Weisen und Anachoreten des Ostens gigantische

Beispiele liefern, oder das blutige oder unblutige Martyrium
(z.B. die heroische Liebe und Demut der Propheten und Heiligen),
das im Westen vorherrscht. Daher artet im Osten wie im Westen

jede Religion, sobald sie im geringsten von ihrem letzten Ziel
abweicht, desto leichter in Fanatismus aus, je hochwertiger sie

ist. Aus eben diesem Grunde aber kann der Boden für eine

weltumspannende, interreligiöse Begegnung nur das Werk von
Menschen sein, deren totale Einsatzbereitschaft letztlich nur religiösen
Werten gilt.

Das zweite Element des Religiösen an sich möchte ich mit Rudolf
Otto das Numinose nennen, d.h. das «Ganz Andere», als eine

zugleich anziehende und zurückstoßende Gegenwart, als mysterium

tremendum et fascinans, untrennbar transzendent und immanent. Die
Bipolarität des Numinosen kommt spekulativ-theologisch in den

fundamentalen Paradoxen zum Ausdruck, die jede Religion in
zentraler Weise charakterisieren, so z.B.

im Taoismus: «Der Weg, auf dem man gehen kann, ist nicht der
wahre Weg» (erster Vers des Tao-Te-King) ; ferner der Grundsatz:
«Handle nicht, so bleibt nichts ungetan» (Ibidem);

im Hinduismus: Aham Brahmasmi: «Ich bin Brahma», d.h. ich bin
der ichlose Weltgrund, oder: Ekam-eva adîtiyam: «Es gibt nur das

zweitlose Eine»;
im Hînayâna-Buddhismus: «Von einem Moment zum nächsten, von

einem Leben zum nächsten bin ich weder derselbe noch ein anderer,
wie die Flamme», oder «Die Welt ist weder endlich noch unendlich;
sie hat weder begonnen noch nicht begonnen»;

im Mahâyâna-Buddhismus: «Die Leere ist die wahre Fülle»;
im Judentum: Abrahams gläubiger Gehorsam gegen göttliche

Befehle, die sich bewußt widersprechen ;

im Islam: Absolute Prädestination und persönliche Freiheit und

Verantwortung; ferner die sufische Auslegung der Glaubensformel:
«Keine Gottheit außer Gott» im Sinne von «Keine Wirklichkeit
außer Gottes Wirklichkeit»;

im Christentum: Christus ist eine Person in zwei Naturen, Gott

79



eine Essenz in drei Personen; ferner Christi Ausspruch: «Wer seine

Seele verliert, der wird sie gewinnen.»21a
Diese beiden Bedingungen - totale Inanspruchnahme und das

«Ganz Andere» - ergeben das gemeinsame Fundament aller
Religionen. Ich nenne es das Sakrale. Das Sakrale allein bildet den
Boden der eigentlichen Begegnung der Religionen, und dieser Boden
ist immer da gegeben, wo zwei Vertreter noch so verschiedener
Überlieferungen gemeinsam sich selbst und die Welt als durch und
durch auf das bipolare «Ganz Andere» bezogen erleben und
betrachten, als über sich selbst hinausweisend, also sich und die Welt
als Zeichen, Bild, Symbol, Spiegel, Abglanz, Transparenz,
Botschaft, Mahnung, Erinnerung, Offenbarung des Umgreifenden oder
Numinosen erleben2lb. Dann erst ist ein sakraler Boden da, ohne
welchen das Vakuum zwischen den Religionen unreligiös bleibt.
Nur auf sakralem Boden kann eine interreligiöse Kommunikation
stattfinden.

Nun ist jedoch der allen Religionen zugrunde liegende Boden
noch lange nicht der Gipfel. Das Gemeinsame ist weder das Höchste
noch das Tiefste in den Religionen. Ähnliche Riten — z.B. das blutige
oder unblutige Opfermahl, die Einweihungsriten - oder gemeinsame
Symbole, wie etwa das Kreuz, das Samenkorn, sind formal-sakrale
Entsprechungen, die noch nichts aussagen über den spezifischen
Sinn des betreffenden Ritus oder Symbols oder über den
Wertgehalt der betreffenden Überlieferung. Formale Analogien liefern
nicht das innere Antlitz der Überlieferungen; symbolische
Querverbindungen sind also kein Schlüssel zur inneren Einheit der
Religionen, die wohl ein Geheimnis Gottes bleibt. Der qualitative Wert
der Religionen leuchtet nur auf, wenn man die konkrete Wertantwort

ihrer Gläubigen an das Numinose phänomenologisch erfaßt,

2Ia Von den vorchristlichen «Hierophanien», die alle auf eine complexio

oppositorum zurückgehen, schreibt Mircea Eliade, man könnte sie «vom
christlichen Standpunkte aus dadurch retten, daß man sie zu vorahnenden
Darstellungen (préfigurations) der Menschwerdung aufwertet». (Traité de

l'Histoire des Religions, Payot 1949, p. 39.
21b «Das Universum», sagt Levy-Strauß in Auslegung des Mana, «hat

bedeutet, lange bevor man zu wissen begann, was es bedeutet...» (Vorwort

zu Maußs Soziologie und Anthropologie, P.U.F. 1950). Das Universum
bedeutet überhaupt, bevor es etwas bedeutet, es ist «un signifiant flottant».
Wie man sieht, entspricht das Numinose dem Jaspersschen «Umgreifenden».

80



innerlich nachvollzieht und mit der eigenen religiösen Wertantwort
vergleicht.

Obwohl nun jede Religion ihre unwiederholbare Einzigartigkeit
besitzt, glaube ich, daß es in der heute zugänglichen religiösen
Menschheit zwei große Wertantworten an das Göttliche gibt,
sozusagen zwei Hauptrichtungen, nach welchen sich das urmenschliche
Bewußtsein des Sakralen differenziert hat, zwei religiöse
Hemisphären der Welt. Die eine, heute vorwiegend östliche Hemisphäre,
möchte ich die metakosmisch-apersonale nennen22; ihre Hauptvertreter

sind Hinduismus, Buddhismus, Konfuzianismus und Taoismus.
Die andere, vorwiegend westliche Hemisphäre, nenne ich
monotheistisch-personal; ihre Hauptvertreter sind Judentum, Christentum
und Islam. Jeder Hemisphäre liegt eine der zwei fundamentalen
Weisen zugrunde, die Spannung oder Bipolarität zu überwinden,
die dem Sakralen innewohnt und den Menschen zu zerreißen droht.
Diese Überwindung erfolgt nach divergierenden Richtungen, die ich
kurz skizzieren möchte.

Da die östliche Hemisphäre die Welt als solche, das gesamte
Werden, als eine Bewegung von Gott weg erlebt, ist für sie der Weg
zu Gott - die spirituelle Wertantwort - eine Rückkehr zum
vorkosmischen Urzustand, ein Entwerden in der Gottheit. Da umgekehrt
für die monotheistische Hemisphäre die Welt als solche, das

kosmische Werden, eine Bewegung auf den Schöpfer hin darstellen, ist für
sie der Weg zu Gott — die monotheistische Wertantwort — ein
Vorwärtsstreben, ein Wachsen22a. Die östliche Grundhaltung ist Konzentration,

Entsagung, Rückbesinnung auf eine vorzeitliche Ewigkeit, wesentlich

zeitfeindlich und ahistorisch. Die monotheistische Grundhaltung
dagegen ist Sammlung, Anbetung, hoffendes Erwarten einer nachzeitlichen

Ewigkeit, wesentlich zukunftsgerichtet und historisch. Der östliche

22 Ich sage «apersonal», um den vagen und, wie weiter oben dargetan,
irreführenden Ausdruck «unpersönlich» zu vermeiden. Apersonal soll

besagen, daß der geistige Osten nicht etwa antipersonalistisch ist, wie exklusi-
vistische Monotheisten behaupten, sondern daß für ihn die Person im
monotheistischen Vollsinn des Wortes - d.h. der mit dem absoluten Du

gesamtpersonal konfrontierte Mensch - überhaupt nicht thematisch ist.
2=a Siehe hierüber meine Begegnung der Religionen, Johannes Verlag

Einsiedeln 1956, S. 20ff. Dieses Bändchen bildet die von H.U. von Balthasar

besorgte Übersetzung des 1. Teils meiner Rencontre des Religions (Paris, Aubier
1957).

6 Studia Philosophica XVIII 81



Gestus ist Rückwendung, wobei der als gottesflüchtig, deifugal empfundene

Weltprozeß durch eine geistige Gegenbewegung innerlich
rückgängig gemacht werden soll; der monotheistische Gestus ist
Hinwendung, wobei der als gottesträchtig, theozentrisch erlebte
Weltprozeß erfüllt und vollendet werden soll. Graphisch ließe sich der
östliche, metakosmische Weg darstellen als ein konzentrisches
Zurückweichen, ja Zurückschrecken vor dem Ich und der Welt, sooft
sie im Bewußtsein auftauchen, während der monotheistische Weg
zu Gott sein Schema findet im Evangeliumswort: «Wer sich

erniedrigt, der wird erhöht werden.» Man vergleiche die östliche

Meditationshaltung mit den monotheistischen Gebetshaltungen:
jene ist Ausdruck radikaler Verinnerliehung des Mikrokosmos und
Makrokosmos im Metakosmos, diese drücken totale Hingabe an ein
transmetakosmisches Du aus.

Daher ist das transzendente Ziel der östlichen Rückwendung ein

neutrales, überindividuelles, apersonales Es (Brahma nirguna, JVirvâna,

Shûnya, Tao), das sich dem Weisen mehr und mehr als sein wahres,
metakosmisches Selbst enthüllt; das Ziel der monotheistischen
Hinwendung dagegen ist urpersönlicher Er (Jahwe, Gott Vater, Allah), der
sich dem Gläubigen mehr und mehr als je und je transzendentes Du

offenbart, und der Weg zu diesem Du ist nicht Weltüberwindung,
sondern Gehorsam, nicht Erkenntnis, sondern Antwort, nicht radikale

Verinnerlichung, sondern wechselseitige Innerlichkeit (intériorité

réciproque). Die Spannung des Sakralen sucht der Asiate damit
zu überwinden, daß er ihre Polarität übersteigt, der Monotheist
dadurch, daß er sie umwandelt in eine höhere Polarität, in welcher Gott
einerseits noch viel radikaler als im Osten der «Ganz Andere» ist,
und dennoch anderseits «mir selber näher als ich selbst». Die Grundformel

der asiatischen Haltung ist das in endlosen Varianten stets

wiederkehrende «Weder-jVoch» als methodischer Weg zum inneren
Erlebnis der coincidentia oppositorum. Die Grundformel der
monotheistischen Haltung dagegen ist das stets tiefer und «tragischer»
ansetzende «Entweder-Oder», als Weg zur letzten Entscheidung für
oder gegen Gott.

Da nun für den Osten die letztliche Beziehung zwischen Mensch
und Gott keine eigentliche Beziehung mehr ist, sondern Koinzidenz
von Selbst und Gottheit, kann es für ihn auf metakosmischer Stufe
keine interpersonale Beziehung mehr geben; ein Ich-Du in Gott
selbst, eine innergöttliche InterSubjektivität ist für den religiösen

82



Osten ein Absurdum und daher kann es für ihn auch von Mensch

ZU Mensch keine überweltliche Urbeziehung geben. Da aber umgekehrt
für den Monotheisten die Urbeziehung zu Gott zugleich überweltlich

und personal ist, also eine Urdistanz, die nur in der Liebe Gottes

und zu Gott überwindbar ist, kennt er auch von Mensch zu Mensch

eine Beziehung metakosmischen Ausmaßes. Nur der Monotheist kennt
einen überweltlichen Schritt vom Menschen als imago Dei über Gott
zum Menschen als imago Dei. Dieser Schritt heißt Agapê.

Mit andern Worten: während der östliche Weg in der Linie des

Sakralen bleibt und diese irn Sinne einer absoluten Theologia negativa

viel weiter verfolgt als der Monotheismus, aber ohne daß je
eine radikal neue Dimension hinzuträte, unterbricht der
Monotheismus diese Linie durch eine, in bezug auf das Sakrale ganz neue
Dimension, nämlich die Dimension des Heiligen. Interpersonale
Urbeziehung und Urdistanz, Teilnahme am inneren Leben der
transmetakosmischen Person Gottes ist für die Heiligkeit konstitutiv.
«Seid heilig, denn Ich bin heilig.» Der Kosmos kann sakral, nur die
Person kann heilig sein. Das Fehlen einer klaren Unterscheidung
zwischen dem Sakralen und dem Heiligen ist eine bedauerliche
Lücke in R. Ottos klassischem Werk über das Numinose als solches;
sein Titel sollte gerade nicht heißen: «Das Heilige», sondern «Das
Sakrale», «Le Sacré», wie der französische Übersetzer treffend
berichtigt hat.

Der Zug zur Identifikation von innerem Selbst und Gott ist im
Osten so stark, daß auch die östlichen Wege der Liebe (die indische
Bhakti und buddhistische Maitrî) letztlich nicht wechselseitige
Innerlichkeit im Ich-Du anstreben, sondern Verschmelzung; das liebende
Du des Bhakta zur Gottheit spricht er in letzter Instanz zu seinem

eigenen metakosmischen Selbst; daher ist es völlig irreführend, das

Christentum als einen «bhaktischen» Weg zu bezeichnen. Alle
östlichen Wege sind grundsätzlich entweder intellektive oder emotionale

Einswerdung mit Gott, alle monotheistischen Wege sind primär
nicht Einswerdung, sondern Angerufensein von Gott und Antwort
des ganzen Menschen an Gott aus der vor-intellektiven und
voremotionalen Personmitte.

Die Begegnung mit dem geistigen Osten zwingt den Monotheisten
in seine letzte Tiefe. Alle skizzierten Antinomien münden in die
zentrale Frage: Ist die radikale Verinnerlichung im östlichen Sinne
unüberholbares geistiges Ziel oder höchster Ausgangspunkt zur abso-

83



luten Transzendenz? Ist das Heilige Modus des Sakralen oder ist
das Sakrale Stufe zum Heiligen? Is't das metakosmische Selbst göttlich

von Natur oder imago Dei? Ist es letzter geistiger Wert oder
wertvollster Inhalt letzter Hingabe? Da es einen höheren, das Sakrale
und Heilige überwölbenden Genus schlechthin nicht gibt, ist eine

spekulative Synthese ausgeschlossen. Die Frage ist eine Alternative,
und die Antwort auf diese Frage eine persönliche Entscheidung. Es

ist vielleicht kein Zufall, daß diese Alternative noch nie so
unausweichlich vor uns stand wie gerade heute, wo die beiden sich mehr
denn je durchdringenden religiösen Hemisphären der Welt zahlenmäßig

je die Hälfte der Weltbevölkerung umfassen.

Diese Alternative ist heute besonders akut, aber sie ist in beiden

Hemisphären schon lange zum Ausdruck gekommen.
So gibt es z.B. in der metakosmisch orientierten, vorwiegend

östlichen Hemisphäre, bemerkenswerte Ausnahmen, d.h. Tendenzen in
der Richtung des reinen Monotheismus, sozusagen Brücken von Ost

nach West, vom urpersönlichen Es zum persönlich transzendenten Du.
Berühmt ist für Indien der große Bhakta Râmânuja, der gegen Shan-
kara Gottes persönliche Transzendenz behauptete und den Weg der
liebenden Hingabe an Brahma als souveränes Du über den Weg der
identifizierenden Erkenntnis stellte. Eine ähnliche Tendenz stellt der,
die Hälfte der japanischen Bevölkerung umfassende Amidismus oder
«Buddhismus des Glaubens» dar, der in krassem Gegensatz zu Buddhas

ursprünglicher Lehre ganz auf der gläubigen Anrufung von
Amidas Gnade beruht. Als Brücke von Ost nach West ist für unser
Anliegen besonders interessant die Mystik der Ostkirche, der Hesy-
chasmus. Die hesychastische Anrufung des Namens Jesu im Herzen
besteht nämlich aus zwei Phasen, deren erste auffallende Ähnlichkeiten

mit dem indischen Yoga aufweist, während die zweite Phase

rein monotheistisch ist. In der ersten Phase wird mit dem vom Atem
getragenen Namen des Gott-Menschen das Bewußtsein von Ich und
Welt im «Herzinnenraum» konzentriert und verinnerlicht. Aber
während der indische Yogi in dieser metakosmischen Rückwendung
verharrt, um bis zur beata solitudo, der Befreiung durchzustoßen,
unterbricht sozusagen der Hesychast diese konzentrische Bewegung
nach innen, diese Enstasis, um in der zweiten, ek-statischen Phase

vom Herzinnenraum aus, von der tiefsten Personmitte aus, sich
demütig hinzuwenden zu Gott als erbarmendem Du. Die für den
Osten charakteristische innere Kontinuität und grundsätzliche Iden-

84



tität von Mikrokosmos (Mensch), Makrokosmos (Welt) und Meta-
kosmos (Gottheit) weicht hier schließlich der monotheistischen
Diskontinuität zwischen der Kreatur und dem transmetakosmischen
Gott der Bibel. Tiefste Innerlichkeit mündet in höchste Transzendenz22c.

Der hesychastische Weg führt gewissermaßen vom Yoga zur echten

christlichen Mystik, in welcher der Mensch, wie Augustinus
ausführt, sich in seinem tiefsten Innern nicht als Gott, wohl aber als

imago Dei erkennt, weil er in seiner Persontiefe eine Gegenwart
erlebt, die ihm «noch innerlicher ist, als er selbst», nämlich den

Heiligen Geist, der ihn aus sich selbst herausführt durch den Sohn zur
absoluten Transzendenz des Vaters. Die «Seele», die wir hassen

oder verlieren müssen, oder das «Samenkorn», das sterben muß,
bezeichnet in der monotheistischen Mystik, besonders in der
christlichen, nicht nur das empirische Ich, sondern den ganzen inneren
Menschen, so daß wir übersetzen dürfen: «Wer sein Selbst verliert,
wird es gewinnen» und «wenn das Selbst nicht stirbt, bleibt es allein».
(Kaivalya, der Zustand des vollendeten, im Leben befreiten Yogi,
heißt wörtlich : Isolierung, Allein-heit.)

Umgekehrt gibt es nun aber auch innerhalb der monotheistischen

Hemisphäre bedeutsame Strömungen, welche die interpersonale Ur-
polarität Mensch-Gott, Geschöpf-Schöpfer zu übersteigen und im
transpersonalen Es oder Selbst durch radikale Verinnerlichung
aufzulösen trachten, also Brücken, die sozusagen von West nach Ost

gerichtet sind. Man kann sie alle unter den Begriff Gnosis lato sensu

subsumieren, z.B.: im Judentum die gnostischen Richtungen der

Kabbala, im Islam der neuplatonisch orientierte Sufismus eines

Ibn-al-Arabi oder Bayazîd, im Frühchristentum die eigentliche Gnosis

und der Manichäismus, im Mittelalter die Katharer und auch der mit
Shankarâchârya oft wörtlich übereinstimmende Meister Eckhart,
später Jakob Böhme, und - last but not least - der deutsche Idealismus
Fichtes, Schellings und Hegels, sowie der französische Traditionalismus
oder Universalismus von Lamennais bis René Guénon.

Bei all diesen Geistesrichtungen steht die All-Einheit, genauer:
die Nicht-Zweiheit, als absolut einzige und einzig absolute
Wirklichkeit am Anfang und am Ende alles Werdens, und ihr gemeinsamer

Urgestus ist die Rückwendung zu dieser alleinigen, unper-

22c Der 2. Teil meiner bereits erwähnten Rencontre des Religions behandelt
eingehend diese zwei Phasen des hesychastischen Heiligungsweges.

85



sönlichen Urwirklichkeit (unpersönlich: denn Person ist immer mit
andern Personen).

Damit sind wir wieder bei Husserl angelangt, aber nicht beim
frühen Husserl der logischen Untersuchungen und der bisher
betrachteten eidetischen Reduktion, wo das Objekt dem Subjekt noch
frontal gegenübersteht, sondern beim späteren Husserl der Ideen
und der cartesianischen Meditationen, beim Husserl der dritten,
transzendentalen Reduktion und des transzendentalen Idealismus,
der immer mehr den gnostisch-metakosmischen Gestus der Rück-
wendung zum überweltlichen Selbst, das er transzendentales Ego

nennt, vollzogen hat. Denn die religiöse Alternative: personaler
Monotheismus oder apersonaler, metakosmischer Theopantismus
findet ihren philosophischen Ausdruck in der Alternative:
Metaphysik des Seins oder Metaphysik des Subjekts, genauer: transzendenter

Realismus oder transzendentaler Idealismus. Wer etwa
einwendet, die östliche Metaphysik stehe jenseits dieser Alternative,
weil sie die Subjekt-Objekt-Spaltung (das Ich-Du) ab ovo übersteige,
der beweist bloß, daß er sich schon für den transzendentalen Idealismus

entschieden hat, denn dieses Ubersteigen der Ich-Du- oder

Subjekt-Objekt-Polarität ist nur möglich durch das apriorische
Hereinnehmen des Objektes in das als überweltlich postulierte Subjekt,
durch spekulative Hereinnahme des Seins in das Selbst, des absoluten
Du in das transzendentale Ego.

Das nun tut sowohl Husserl, wenn er die «Fremderfahrung»
analysiert als Abwandlung der «Selbsterfahrung» und jede reale

Verbindung mit dem Andern in Person als Unsinn ablehnt, wie auch

Shankara, wenn er vom Weisen sagt, er «erkenne alle Dinge (mit
Einschluß Gottes als Person) als in seinem Selbst verweilend». Zum
Verwechseln ähnlich mit der metaphysischen Schau des Vedanta
oder des Mahâyâna- und Zen-Buddhismus lauten Husserls

Aussagen über das universale, absolute, transzendentale Ego, das als

überweltliche Monade, als unbeteiligter Zuschauer und Zeuge der
phänomenalen Welt in jedem Menschen schlummert, aber nur dank
der transzendentalen Reduktion, die Ich und Welt einklammert, aus
der Weltbefangenheit erwacht. Für den metaphysischen Osten wie
für Husserl - und den deutschen Idealismus überhaupt - ist die
Erkenntnis nicht adaequatio intellectus ad rem, sondern reductio rei ad

intellectum, reductio rei et Dei ad intellectum. Obwohl sich Husserl nie
mit dem Osten befaßt hat, verbindet ihn eine urmenschliche Struktur

86



des Geistes mit dem, was man den sakralen Idealismus des Ostens

nennen könnte.
Der russische Philosoph Schestow schrieb im Jahre 1923: «Zu

unserem großen Bedauern hat Husserl seine Religionsphänomeno-
logie noch nicht geschrieben; ich wage zu behaupten, daß er sie nie
schreiben wird». Und zwar deshalb, meint Schestow, weil Husserl es

doch nie wagen werde, mit seinem Intellekt zu entscheiden, welche

Religion die höchste Wahrheit enthalte. Der wahre Grund scheint
mir ein anderer zu sein, nämlich der, daß Husserl sich religiös, wenn
auch unbewußt, bereits für den sakralen Idealismus des Ostens
entschieden hatte. Seine völlig un-monotheistische Wertblindheit für
das personale Du auf rein menschlicher Stufe dürfte ihn daran
gehindert haben, den eingeklammerten Gott anläßlich der transzendentalen

Reduktion wieder auszuklammern, d.h. das transzendentale

Ego seinerseits wieder einzuklammern, letztlich zu reduzieren,
um das Eidos Gottes als absolutes Du aufleuchten zu lassen. Deshalb
dürfte er übersehen haben, daß interpersonaler Ineinanderblick eine
echte Erkenntnis des Andern als Andern in seinem gottebenbild-
lichen Wesen ist, eine zwar geheimnisvolle, aber trotzdem adäquatere
und tiefere Einung von Noësis und Noëma als bei unpersönlichen
Erkenntnisobjekten, da in der interpersonalen Begegnung die
phänomenologische Reduktion sozusagen implicite und spontan vollzogen
wird. In seinen genialen Intentionalanalysen fehlt völlig die Kategorie

des Sichansprechenlassens, die Kategorie des intersubjektiven
Angeschautwerdens, über welche Kierkegaard folgendes sagt: «Die
christliche Wahrheit kann nicht Gegenstand einer Untersuchung
(d.h. einer unpersönlichen Analyse) sein,... denn sie hat zwei

Augen, um zu sehen, und ist sogar ganz Auge. Es wäre aber peinlich,
ja unmöglich, ein Gemälde oder einen Stoff zu untersuchen, wenn
man während der Untersuchung feststellen würde, daß es diese

Dinge sind, die einen anschauen. Das eben ist bei der christlichen
Wahrheit der Fall.»

Eugen Fink hat somit Recht mit seiner Behauptung, Husserl
«reflektiere nie auf das faktisch strömende Aktleben, nie auf die
wirklich wirkenden Intentionen», er «systematisiere vorgängig» und
bringe in seinen Intentionalanalysen «verhüllte und nicht recht
eingestandene spekulative Entwürfe, also unbewußte Apriorismen
zur Auswirkung».

Ich möchte zum Schlüsse versuchen, eine Art interreligiöser

87



Intentionalanalyse zu skizzieren, in Form einiger Grundfragen, vor
welche das wachsende Ineinandergreifen der geistigen Hemisphären
unser täglich planetarischer werdendes Bewußtsein stellt. Ich wiederhole

hierbei Raymond Schwabs Worte: «Ein Unbekanntes erfaßt
uns von innen, damit wir unser Bekanntes revidieren; ja, in der

Begegnung mit Asien stehen unsere Horizonte offen da, und unsere
Wunden auch.»

Diese Fragen lauten etwa: Wenn ich mich von der nicht-monotheistischen

Sphäre angezogen fühle, habe ich damit nicht nur ihren
einzigartigen Wert im Auge, nämlich die konkrete Wirklichkeit des

Universellen und den eindeutigen Vorrang des Sakralen und wahrhaft

Geistigen vor dem Profanen, sondern auch deren Gefahr,
nämlich das Überspringen des konkreten Ich, die Auflösung des

individuierten Personkernes? Bejahe ich umgekehrt die monotheistische

Schau, weil ich ihren Wert eingesehen habe, nämlich die
gottgewollte Selbständigkeit des Geschöpflichen und die durch den
unendlichen Atemraum der Liebe verbundene Intersubjektivität in
Gott und zwischen den Menschen, oder vielmehr weil ich mich
noch heimlich angezogen fühle von der Möglichkeit, die erhöhte
Freiheit in größere Willkür ausarten zu lassen und die Selbständigkeit
in Selbstherrlichkeit?

Neige ich zum östlichen «Weder-Noch» aus Ehrfurcht vor dem
Geheimnis Gottes, oder aus verhülltem Wunsche, dem hier und jetzt
verpflichtenden «Entweder-Oder» auszuweichen? Neige ich
umgekehrt zum monotheistischen «Entweder-Oder», weil diese

Haltung mein Personzentrum immer tiefer verlegt, oder weil das

«Entweder-Oder» Hand zu bieten scheint zum sturen Exklusivismus und

zur fanatischen Selbstgerechtigkeit?
Beglückt mich die indische Mâyâ-Lehre, weil sie mir die Welt als

sakrale Transparenz zum Unendlichen enthüllt und Ausdruck wahrer
Sehnsucht nach unendlicher Glückseligkeit ist, oder weil ich mein
Ressentiment gegen das desakralisierte Abendland umschlagen ließ
in einen luziferisch-gnostischen Protest gegen den Schöpfergott?

Ziehe ich der communio sanctorum die unterschiedslose coincidentia

personarum in der überpersönlichen Gottheit vor, weil sie Wahrheit
ist, oder halte ich sie für Wahrheit, weil ich schon auf der Stufe
irdischer Gemeinschaft wertblind bin für die Schönheit der unwieder-
holbaren imago Dei im Nächsten und in mir selbst? Uberzeugt mich
umgekehrt die monotheistische Selbständigkeit der Schöpfung und

88



die ewigkeitsträchtige Freiheit des Menschen deshalb, weil ich in
paulinischem Sinne zur erschütternden Verantwortung vor Gott für
alle der Erlösung harrenden Kreaturen bereit bin, oder deshalb,
weil diese Freiheit mich frei läßt, sei es in unerwachter Weltbefangenheit

dahinzuleben, sei es im prometheischen Willen zur Macht, die

Mitwelt zu entweihen und zu knechten?
Als Europa vor 200 Jahren anfing, Sanskrit und phönezisch zu

lernen, begann sich Asiens über zwei Jahrtausende altes «Inkognito»
im westlichen Geistesleben zu lüften; und je mehr sich seither alle

Religionen begegnen, desto unausweichlicher drängen sich Fragen,
wie die soeben erwähnten, als Alternativen auf, die eine Entscheidung
fordern. Die religionsvergleichende Phänomenologie ist an der äußersten

Grenze ihres heutigen Bereiches angelangt, wenn sie diese

Fragen als Alternativen bewußt gemacht und gezeigt hat, daß der

persönlichste und daher freiste Akt, die sittlich-religiöse Entscheidung

für oder gegen den je höheren Wert, heute einen weltumspannenden

Horizont besitzt. Ost und West durchdringen sich heute auch

geistig so sehr, daß diese tiefe und vertiefende Entscheidung nicht
mehr einmalig abzutun, sondern immer öfter zu wiederholen ist.
Darin — und nicht im Synkretismus oder gar Relativismus — liegt
meines Erachtens der höchste Sinn der Begegnung aller Religionen.

89


	Phänomenologie und Begegnung der Religionen

