
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 18 (1958)

Artikel: L'œuvre logique d'Arnold Reymond

Autor: Grize, Jean-Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'œuvre logique d'Arnold Reymond1
par Jean-Biaise Grize

1. Introduction

Si le nombre des ouvrages qu'Arnold Reymond a consacrés à la

logique n'est que petit comparé à celui de ses nombreux travaux, ils

sont toutefois répartis tout au long de sa carrière et expriment quelques-
uns des thèmes les plus constants de sa pensée. Le premier date de

1908. Il s'agit de Logique et mathématiques2, thèse de doctorat en
philosophie présentée à la Faculté des Lettres de Genève. En 1932, il publie
l'un de ses ouvrages les plus connus, Les principes de la logique et la critique

contemporaine3. En 1942, cent quarante-cinq pages du premier volume
de Philosophie spiritualistei, groupées sous le titre général de «La vérité
et l'activité rationnelle de juger» sont aussi consacrées à la logique.
Et je passe, sans les citer, une dizaine d'articles et de mémoires qui
s'échelonnent de 1909 à 1952 au moins.

Cette brève énumération suffit à faire voir que la logique fut, pour
Arnold Reymond, une préoccupation constante. La deuxième édition
de ses Principes de la logique, augmentée d'une postpréface, n'est-elle pas
sortie de presse en 1957 encore?

2. Position générale

L'histoire de cet ouvrage est d'ailleurs instructive à plus d'un titre.
En 1927 déjà, la renommée d'Arnold Reymond comme connaisseur
des problèmes complexes que soulevait la logique nouvelle, était telle

qu'il fut appelé à donner en Sorbonne une série de leçons sur la logique

1 Exposé présenté au Groupe neuchâtelois de la Société romande de
Philosophie, le 21 mars 1958, à l'occasion de l'hommage rendu à Arnold Reymond.

2 1 vol., IX + 218 p., Saint-Biaise (1908), Foyer solidariste.
3 1 vol., XI + 279 p., Paris (1932), Boivin. 2e éd., XXV + 279 p., Paris

(1957), Vrin. Abrégé Principes de la logique dans ce qui suit.
4 2 vol., XXIII + 429 p. et VIII + 448 p., Lausanne et Paris (1942),

Rouge et Vrin.

9



algorithmique. Cet appel flatteur fut renouvelé en 1930 et l'ouvrage
est sorti de ces deux séries de cours.

Mais plus remarquable encore est sa récente réédition. La logique
en effet est une science qui évolue si rapidement qu'on ne réédite que
rarement un texte, encore ne s'agit-il le plus souvent que d'un document

historique ou d'une refonte de l'édition originale. Or non seulement

les Principes de la logique d'Arnold Reymond n'ont été aucunement
modifiés, non seulement ils gardent la même valeur d'actualité qu'il
y a un quart de siècle, le développement interne de la logique a encore
contribué à en accroître la pertinence. La question se pose alors

d'expliquer une si rare réussite.

Il faut d'abord remarquer qu'Arnold Reymond n'a jamais cru
pouvoir faire l'économie ni de l'historique de ses sujets, ni de leurs

techniques, si complexes fussent-elles. Connaître le sujet de l'intérieur
même de sa technicité lui apparaît une condition nécessaire pour en

juger la portée exacte.
«Celui qui n'a jamais fait d'exercices de mathématiques supérieures

peut répéter exactement les définitions du calcul intégral et différentiel;

il n'en ignore pas moins ce qu'elles signifient5.»
Mais, si la condition est nécessaire, elle est bien loin d'être suffisante

pour un penseur qui n'oublie jamais qu'une technique ne saurait être

une fin en soi. Il serait aussi faux de détacher la technique du
problème concret pour lequel elle a été créée, qu'il serait faux de vouloir
séparer complètement la forme d'un raisonnement de son contenu, la
pensée des «positions de réalité» et le principe de la logique de l'activité

de juger.
Nous sommes ici au centre même de la pensée d'Arnold Reymond

sur le rôle et le sens de la logique.
« La vérité suppose... toujours l'existence de deux facteurs : l'activité

d'une pensée qui a ses lois propres et un certain donné' qui a des

déterminations accessibles à l'acte de penser8.»
A ce refus de considérer des abstractions isolées, il oppose la notion

riche et pleine d'une logique fonctionnelle, d'une logique qui doit
tenir compte de l'interdépendance des «positions de réalité» entre
elles, de celle des jugements entre eux et de la relation qui unit une

position de pensée à une position de réalité.

5 Philosophie spiritualiste, T. I, p. 117.

6 Principes de la logique, p. 41-42.

10



Arnold Reymond se place ainsi d'emblée au-dessus des modes et des

développements particuliers de la logique. Il transpose les problèmes
techniques en problèmes philosophiques et c'est sur ce plan qu'il va
répondre à quelques-unes des questions les plus importantes soulevées

par la logique moderne.

3. La logique est-elle arbitraire?

Celle-ci s'est constituée, comme on le sait, sur le modèle des

mathématiques et, si les premiers logisticiens se sont efforcés de choisir leurs
axiomes de façon à retrouver par la suite les principes habituels de la
logique, ils n'en sont cependant jamais partis. Principe d'identité, de

contradiction, du tiers exclu apparaissent comme des théorèmes ni
plus ni moins importants que d'autres. Puis, au début de ce siècle,
Brouwer imagina de renoncer explicitement à la validité générale du
tiers exclu et Heyting construisit un peu plus tard une logique conforme
à cette idée. De leur côté Lukasiewicz, Tarski et quelques autres
établissaient des logiques dans lesquelles les propositions pouvaient avoir
jusqu'à une infinité de valeurs différentes du vrai et du faux. La liberté
créatrice de l'esprit semblait ne plus connaître de limites. Non seulement

le mathématicien pouvait construire les géométries qui lui
plaisaient, le logicien pouvait même fixer à la raison les règles qu'il voulait.
La validité d'un raisonnement tendait à ne plus être qu'affaire de

convention, mais la logique menaçait aussi de n'être plus qu'un jeu,
raffiné sans aucun doute, mais aussi incapable de conduire à la vérité

que le jeu d'échecs ou de dames.

Arnold Reymond fut l'un des premiers à réagir vigoureusement
contre cette façon trop simple de voir les choses, tout en faisant
ressortir ce qu'elle avait de valable. Il concède bien volontiers au logicien
la liberté d'en user à sa guise avec les principes dans certains domaines
limités. De tels procédés peuvent être fructueux et l'erreur n'est pas là.
Elle est de croire que la logique se fait sans le logicien, qu'elle est

l'œuvre d'un esprit abstrait, coupé de la réalité des individus
particuliers. Sans doute, un esprit qui serait incapable de se tromper, qui
d'une seule vision embrasserait l'ensemble infini de toutes les

conséquences des axiomes n'aurait que faire de la négation, de la
contradiction, du tiers exclu. Mais, comme l'écrit Arnold Reymond:

«sitôt qu'un esprit est capable de se tromper et qu'il est sujet à

l'erreur, il est forcé d'utiliser concurremment les trois principes d'iden-

11



tité, de contradiction et de tiers exclu, au moins formellement, pour
parvenir à la vérité7».

Et il insiste sur ce que le logicien, au moment même où il croit
choisir librement ses axiomes, au moment où il se décide à traiter telle
question dans tel système logique, ne peut le faire qu'en se servant de

son activité de juger, activité dans laquelle les principes en cause se

présentent comme des conditions irréductibles.

4. Différence entre logique et mathématiques

L'importance qu'Arnold Reymond accorde à l'acte concret du

jugement va lui permettre encore des remarques très importantes sur
la distinction entre logique et mathématiques.

Les avis sur les rapports entre ces deux disciplines sont encore
partagés. Les uns s'appuient sur les Principia mathematica, le monumental

ouvrage de Whitehead et Russell, pour soutenir que les mathématiques
sont entièrement réductibles à la logique. Les autres, à la suite de

Brouwer, renversent le rapport. Les mathématiques se fondent directement

sur l'intention que l'esprit a de la suite naturelle des nombres.
La logique n'est qu'une branche des mathématiques. D'autres enfin

cherchent, à la suite de Hilbert, à concilier en quelque sorte les deux
thèses précédentes en formulant les mathématiques comme des

systèmes formels assez semblables à l'idéal de Russell, mais à l'aide de

principes que les disciples de Brouwer puissent accepter.
Arnold Reymond fait voir, de façon particulièrement convaincante,

qu'aucune de ces théories n'est pleinement satisfaisante. La réduction
des mathématiques à la logique ne se soutient que s'il est possible de

définir les nombres en termes des seules opérations et constantes

logiques. Mais il montre qu'aussi bien l'axiomatique de Peano que
les définitions de Russell peuvent être interprétées d'un nombre
illimité de façons et qu'elles n'assurent ainsi aucunement l'existence de

leur objet. De son côté, Brouwer a commis «l'erreur de considérer le

même jugement d'existence mathématique comme étant tantôt
absolument indéterminé [dans sa définition du continu comme libre suite
de choix arbitraires], tantôt déterminé dans certaines limites [en limitant

pratiquement l'arbitraire du choix], et c'est grâce à cette équi-

' Principes de la logique, p. 131.

12



voque qu'il en est venu à condamner l'usage formel du tertium non

datur qui, en soi, reste cependant tout à fait légitime8.»
Quant à la tentative de Hilbert, outre qu'elle est, comme l'a montré

Gödel, intérieurement limitée, elle a, aux yeux d'Arnold Reymond,
le double tort de ramener l'existence mathématique à n'être
exclusivement que non-contradiction et à supposer que «l'étude logique du
raisonnement mathématique,..., puisse se séparer entièrement de la
technique opératoire du mathématicien et par conséquent de l'objet
auquel s'applique cette technique9».

Cette dernière citation nous conduit à la solution que propose
Arnold Reymond. Dès 1908, dans Logique et mathématiques, il montre
qu'une classe logique n'est pas identique à une classe mathématique.
Dans la classe logique, les éléments soutiennent entre eux des relations

tout à fait indéterminées qui n'entrent pas en ligne de compte. Dans

la classe mathématique en revanche, les éléments sont liés par la loi
de succession et cette relation est essentielle. Il s'ensuit qu'une classe

logique peut bien exister par cela seul que le prédicat qui sert à la

former n'implique pas contradiction. Mais, pour une classe

mathématique, la non-contradiction n'est plus qu'une condition nécessaire;

il lui faut encore des conditions spéciales :

« Celles-ci sont extra logiques ; elles doivent être posées a priori ou
connues par une autre voie que celle de la déduction. Voilà pourquoi
l'absence de contradiction dans un concept ne permet pas, à elle seule,

de justifier l'existence de l'objet dénoté. Il faut de plus que le symbole
défini satisfasse aux conditions d'existence impliquées par cet objet10.»

D'ailleurs, la différence de nature entre logique et mathématiques
est plus générale. Par son objet même, la logique doit s'occuper aussi

bien du faux que du vrai, elle est bivalente. Les sciences, et les

mathématiques en particulier, énoncent seulement ce qui est vrai, elles sont
univalentes. C'est ce qu'Arnold Reymond exprime ainsi dans Philosophie

spiritualiste:

«C'est...toujours sous l'angle de la bivalence (vrai-faux) que la

logique est tenue d'envisager la matière dont elle s'occupe, comme
aussi les structures et les opérations qui s'y rapportent; et c'est en quoi
elle diffère d'une science univalente telle que la physique ou la mathé-

8 Principes de la logique, p. 162.
6

Principes de la logique, p. 254.
10 Logique et mathématiques, p. 162.

13



matique. Un traité de mathématique ou de physique, à moins d'être
guidé par des préoccupations pédagogiques, étrangères aux
mathématiques et à la physique comme telles, n'a pas à se préoccuper des

démonstrations fausses. La logique, au contraire, doit envisager le

faux aussi bien que le vrai, dépister et analyser les sophismes, etc.11.»

5. Conclusion

Si les brèves indications qui précèdent ne rendent que très mal la
richesse et les nuances de la pensée d'Arnold Reymond, elles peuvent
cependant aider à comprendre la place qu'il occupe dans la logique
contemporaine. Peut-être les logiciens ne lui doivent-ils ni technique
ni théorèmes nouveaux: ils lui doivent beaucoup plus. Il n'a pas cessé

de défendre leur science naissante contre ses ennemis, contre ceux qui,
au nom du passé ou par ignorance, refusaient de voir ce qui était
constructif en elle. Mais il l'a défendue aussi contre beaucoup de ses

propres partisans, trop enfermés dans leurs algorithmes pour se garder
des excès qui allaient la ruiner, trop peu philosophes souvent pour ne

pas l'engager sur des voies où elle allait se perdre.
Aussi Arnold Reymond restera-t-il pour le logicien ce qu'il est

apparu à Robert Blanché dans une étude consacrée à son épistémologie,

un des «maîtres, auxquels la pensée en désarroi, dans des époques
intellectuellement troublées, vient demander aide et secours12».

11 T. I, p. 148.
12 L'épistémologie d'Arnold Reymond dans Arnold Reymond, Ed. de «Filosofia»,

Turin (1956), p. 35.

14


	L'œuvre logique d'Arnold Reymond

