
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Buchbesprechung: Logique transzendentale et phénoménologie eidétique

Autor: Muralt, André de

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Est-il vraiment possible de refuser toute connaissance générale de la liberté?
Pour trouver le champ de son apparition, pour la reconnaître quand nous la
rencontrons, ne devons-nous pas forcément en avoir quelque connaissance

préalable qui ne peut être que conceptuelle et générale? Ou bien admettra-1-
on une intuition soudaine? C'est là, au fond, l'éternel problème - auquel
M. Christoff fait lui-même allusion (p. 77) - de savoir comment on peut chercher

ce que l'on ne connaît absolument pas. Nous pensons, pour notre part,
que, sous peine d'être totalement inintelligible, la recherche et la rencontre
de la liberté exigent qu'on en possède, d'une manière confuse, sans doute,
quelque idée générale.

En ce qui concerne le second point, nous abondons dans le sens de M. Chris-
toff, et nous pensons qu'on ne montrera jamais assez l'intime liaison du
problème de la liberté et du problème d'autrui. Il nous semble toutefois que la
recherche de la liberté ne peut s'inscrire entièrement dans le champ de la
rencontre d'autrui. S'il est vrai que la liberté pleine et entière ne saurait être celle
de l'homme isolé, n'y a-t-il pas toutefois une liberté de l'homme seul face aux
déterminismes de la nature extérieure, de la société ou de sa propre nature?
M. Christoff ne pose presque jamais le problème sous la forme traditionnelle
de l'antithèse déterminisme-liberté. On a sans doute eu tort bien souvent de
limiter le problème à cette antithèse, mais il nous paraît difficile de ne pas
l'envisager également de cette façon : à nos yeux, la liberté humaine n'est pas
seulement liberté d'autrui ou pour autrui, elle est également liberté face aux
déterminismes qui nous entourent.

Mais, si M. Christoff délaisse certaines données traditionnelles du problème
qu'il étudie, c'est qu'il a vraiment su l'aborder selon une perspective originale
et enrichissante, et c'est en définitive cela qui compte avant tout, et qui fait la
valeur de son livre. TTAndre Voelke

Logique transcendantale et phénoménologie eidétique

La pensée phénoménologique a marqué l'origine d'un renouveau
philosophique européen. Aussi connaît-elle une vogue croissante malgré ses
nombreuses difficultés, dont la moindre n'est pas celle de la langue. Il faut donc
savoir gré à Mlle S. Bachelard d'offrir au public français, en guise de thèse,
une traduction de l'œuvre magistrale de Husserl, Formale und transzendentale

Logik, parue en 1929. Le lecteur, qui possède déjà la version française des
Cartesianische Meditationen et de Ideen, I, peut désormais accéder facilement à

l'original d'un texte que son caractère ardu semble réserver aux seuls spécialistes.

Les difficultés d'une traduction de ce genre ne sont pas négligeables:
il faut rendre le style serré d'une pensée qui revient sans cesse sur elle-même
dans une langue fluide, qui reste cependant exacte et rigoureuse. Mlle Bachelard

y a incontestablement réussi. Mais elle double son mérite en
accompagnant sa traduction d'un commentaire1 : c'est à celui-ci que nous voulons
principalement nous attacher.

1 Edmund Husserl, Logique formelle et logique transcendantale, trad, de S. Bachelard,
PUF, coll. Epiméthée, 1957 (abrégé en L. F. T.), et Suzanne Bachelard, La logique

140



L.F. T. est selon Mlle Bachelard, et nous applaudissons vigoureusement à

cette thèse, le livre de Husserl (p. 14). Il permet en effet à Husserl de résoudre
le problème qui le préoccupa principalement: le problème de l'unité de principe

des sciences (L.F. T., p. 7-8; p. 361-2). Il s'agit pour Husserl de rejeter
la tentation psychologiste, qui consiste à fonder les sciences dans une science

empirique de fait, la psychologie. L'unité de la phénoménologie provient donc
premièrement de Vantipsychologisme constant de Husserl (p. 1). Ainsi, se dégage
le sens logique et idéal de la doctrine de la science: celle-ci, considérée comme
une logique, affirme que la configuration logique, même si elle est constituée
transcendantalement par et dans la subjectivité, est cependant une authentique

objectivité idéale transcendant intentionnellement la multiplicité de sa
donnée subjective. L'antipsychologisme n'est donc que l'envers de l'affirmation

plus fondamentale de l'autonomie du domaine logique. Car il faut bien que la
logique soit une science autonome, que le logique soit une objectivité spécifique

pour que l'analyse réflexive puisse s'attacher à mettre à nu le système
de leur intentionnalité constituante (p. 285-6).

Le domaine de la recherche ainsi délimité, Husserl ne pouvait pas ne pas se

confronter avec la logique traditionnelle. Le premier effet de l'antipsychologisme

est de renouer avec la logique classique. Mais cette réconciliation est

une critique, et l'analyse intentionnelle s'attache immédiatement à clarifier le
vrai sens de la logique traditionnelle. Husserl montre ainsi que sa conception
de la logique formelle, répartie en trois niveaux (morphologie des jugements,
logique de la non-contradiction, logique de la vérité) et en deux dimensions
(apophantique et ontologique), est le sens idéal de la logique telle que nous
la connaissons historiquement. Mlle Bachelard remarque à ce sujet de manière
très pertinente un point qui peut paraître effacé dans L. F. T.: l'analyse
intentionnelle de la logique traditionnelle est double, selon qu'elle est critique de la
logique classique et critique de la mathématique formelle. La logique classique
est déjà apophantique, comme le remarque Husserl (L.F. T., § 47). De plus,
le rapport entre logique et mathématique avait déjà été affirmé dans la
célèbre mathesis universalis de Leibniz (L.F. T., § 23). Mais le sens ontologique
formel de la mathématique formelle n'avait pas encore été suffisamment
explicité (L.F. T., §24) ni la relation de principe entre logique et
mathématique ultimement justifiée. Aussi Husserl soumet-il la mathématique
formelle à une analyse intentionnelle qui dévoile à la fois la parenté nécessaire
essentielle de la logique et de la mathématique formelle, et la dimension
ontologique (formelle) de l'analytique pure ainsi gagnée. Celle-ci explicite donc la
forme de toute théorie en général (forme de jugement et forme de système

déductif), et la forme universelle de l'objet en général, c'est-à-dire les conditions

universelles de toute science possible, puisque toute science se définit par
sa structure théorique aussi bien que par son objet, et que toute science
formelle de la science (logique) est à la fois apophantique et ontologie formelle.

L'analyse de la logique traditionnelle fait déjà partie d'une certaine
phénoménologie de la logique (p. 133), et ce caractère s'accentue encore dans

de Husserl, même éditeur (cité seulement par la pagination). Erfahrung und Urteil
est abrégé en E- U-; Ideen zu einer reinen Phänomenologie, en Idées (cité d'après la
trad, fr.) ; Krisis der europäischen Wissenschaften, en Krisis; Logische Untersuchungen, en L. U.

141



l'élucidation des rapports de la logique apophantique et de la logique comme
ontologie formelle. Il s'agit de la même logique formelle, et donc comme le
souligne Mlle Bachelard, seules diffèrent les intentions subjectives fp. 126).
Selon que le logicien s'attache aux jugements comme purs sens et pures
configurations logiques à structure théorétique formellement déterminée, la
logique prend sa signification apophantique. Selon que le logicien s'attache aux
objectivités visées (sous le mode de l'objet en général), le sens ontologique
formel de la logique apparaît. Cependant, le sens final (téléologique) de la
logique est d'être une ontologie formelle (L.F. T., § 54b). La logique implique
un intérêt pour l'objet. Cet intérêt peut être direct («naïf») (ontologie
formelle) ou indirect et critique (apophantique). L'attitude intentionnelle du
savant est donc une attitude critique qui vérifie le jugement par adéquation à

l'objet originairement donné (p. 134), formellement parlant, une attitude

apophantique à signification ontologique (p. 150). Mlle Bachelard dégage ainsi une
distinction importante en logique, entre domaine et thème (p. 128 ;L.F.T., § 25).
Le domaine de la logique est le jugement d'objet. Le thème varie selon l'apo-
phantique ou l'ontologie formelle: soit jugement d'objet, soit jugement A'objet

(p. 132).
C'est donc le problème de l'idéalité du jugement, et encore plus radicalement

le problème de la signification, du jugement comme signification,
qui est le problème directeur de L. F. T. (p. 285), bien que Husserl
restreigne la «morphologie pure des significations» de L. U. à la «morphologie

pure des jugements» (p. 63) : c'est parce que la signification est à la
fois corrélat de l'expression et intention d'objet que la logique du jugement
est à la fois apophantique et ontologie formelle. La notion de signification
a en effet un sens logique formel, tout en laissant la porte ouverte vers
un prolongement de la logique formelle, puisqu'elle permet l'ontologie
formelle et la logique transcendantale. Le jugement comme pure signification

est étudié apophantiquement dans la logique de la non-contradiction
(conséquence), indépendamment de tout souci de vérité même possible
(p. 66). Cette formalisation, qui définit la signification catégoriale comme
objet idéal, fonde le caractère de mathématique logique que revêt
l'analytique (L.F. T., §26), ce qui peut paraître contradictoire puisque la
mathématique formelle est considérée ici comme apophantique, et que nous
venons de montrer en elle la source intentionnelle de l'ontologie formelle.
MUe Bachelard montre qu'il s'agit en fait d'un thème intentionnel différent
enté sur un même domaine (p. 149). Il subsiste pourtant un certain malaise
puisque l'analytique pure (logique de la conséquence) devient une mathesis

«extralogique», une mathématique qui néglige le sens même de la logique
qui est d'être ontologie formelle (L.F. T., § 51—2) : la mathématique formelle,
qui «peut nous suggérer l'idée d'une ontologie formelle», introduit dans la
logique formelle «une intentionnalité qui lui est étrangère» (p. 148). Seule la
notion de translation de l'intentionnalité (Verschiebung der Intentionalität)
permet de surmonter l'obstacle.

Car la logique de la conséquence n'est qu'une étape qui nous mène à la
logique de la vérité (possible), la pure non-contradiction formelle étant la
condition de la vérité possible (p. 67). Mais la vérité du jugement implique

142



l'adéquation du jugement à l'objectivité originairement donnée, la logique de
la vérité exige une thématique de l'évidence (p. 67). Déjà la logique de la
conséquence impliquait une évidence de la distinction de la signification
catégoriale comme telle. La logique de la vérité suppose l'évidence delà clarté
du jugement originairement rempli par la donation de l'objectivité
correspondante. Et l'évidence de la clarté réalisant l'adéquation à l'objet, la logique
de la vérité implique l'ontologie formelle. La tripartition de la logique se

recoupe avec la distinction de la logique en apophantique et ontologie, mais
cette dernière distinction ne peut intervenir qu'au niveau de la logique de la
vérité, car, semble-t-il, ce n'est que dans l'adéquation que s'opère in concreto
la synthèse de l'apophantique et de l'ontologie formelle.

De plus, le caractère normatif de la logique se manifeste également au
niveau de la logique de la vérité: l'analytique pure, c'est-à-dire la conjonction
en une seule discipline de la morphologie des jugements et de la logique de la
conséquence, représente le noyau théorétique nécessaire de cette science

logique dont lafonction normative s'exerce en logique de la vérité : en effet, du
point de vue purement théorétique, le passage de la logique de la conséquence
à la logique de la vérité n'amène aucun caractère nouveau à la logique
(p. 72). Seul l'intérêt pour l'objet est explicité, qui était déjà contenu dans le
jugement comme signification pure, et formellement parlant, seule la fonction
normative de la logique est explicitée.

Ainsi convergent les différentes lignes d'intérêt qui structurent l'étude de la
logique formelle. Ce sont là des thèmes très délicats de L.F. T., pas toujours
très clairs, qui constituent autant d'obstacles pour le commentaire: au point
de vue de l'élucidation phénoménologique de la logique comme apophantique
et ontologie, la tripartition peut-elle se maintenir? Il semble que non, puisque
la morphologie des significations et la logique de la non-contradiction s'unissent

pour former une seule analytique pure (p. 147; L.F. T., p. 186). Il
semble que seules subsistent une analytique pure (apophantique) et une
logique de la vérité à sens ontologique, c'est-à-dire selon les termes mêmes
de Husserl, une mathesis «extralogique», pure logique de la conséquence
comme mathématique des sens, et une mathesis logique, logique de la vérité
proprement dite {L.F. T., § 51-54). Ce qui semble se vérifier puisque l'élucidation

transcendantale de la logique formelle va dégager deux séries de
présuppositions idéalisantes, les présupposés idéalisants qui se rattachent soit au
présupposé fondamental de l'être en soi, soit à celui de la vérité en soi des

configurations logiques en général (p. 189 sq.; L.F. T., p. 325-6).
Ainsi se manifeste la notion capitale de la translation de l'intentionnalité.

Cette notion exprime simplement que l'intentionnalité est téléologie, c'est-
à-dire que l'analyse intentionnelle ne «s'arrête» pas avant d'avoir atteint son
terme (télos). Aucune des étapes distinguées dans la logique formelle n'est
définitive ni absolue, chacune a un sens qui la transcende, mouvement
d'autotranscendance qui est celui de la conscience même - concrètement
engagée dans ses Leistungen -, qui ne «s'arrête» qu'à la thématisation du trans-
cendantal pur, c'est-à-dire de la prise de conscience de la subjectivité
transcendantale par elle-même (Selbstbesinnung). Les trois disciplines formelles
s'occupent certes du même domaine, le concept de jugement, mais chacune

143



l'étudié selon un intérêt thématique différent, quoique en continuité. Aussi
est-il possible de considérer une logique dégagée de l'intérêt logique proprement

dit; la continuité intentionnelle des divers niveaux de la logique
formelle la fait aboutir nécessairement à une logique formelle authentique; les

thèmes semblent distincts, alors qu'ils constituent, «mis bout à bout», une
seule intentionnalité, distinguée «analytiquement» en mouvements
intentionnels différents : de la donnée confuse du jugement à l'évidence de la
distinction de la signification, puis à l'évidence de la clarté: Verschiebung der

Intentionalitäten, déplacement de l'intentionnalité, selon la traduction de Mlle
Bachelard. Cette notion (rendue dans Krisis par celle de téléologie) explique
comment les clarifications qui apparaissent comme des aboutissements de la
première section de L.F. T., se présentent désormais comme des points de
départ de la logique transcendantale (p. 184—5).

Ainsi s'amorce le grand mouvement de retour à l'évidence concrète de
l'expérience, c'est-à-dire la réduction du jugement hautement formalisé de

l'analytique pure aux jugements derniers (p. 155 sq.): la vérité n'est plus
considérée dans ses conditions formelles-vides, mais dans sa réalisation originaire

et évidente. Le retour critique à l'expérience fondamentale est un retour
à la raison logique, à l'évidence rationnelle originairement donatrice des

configurations logiques (L.F. T., p. 356).
Le retour à la raison va se produire selon deux lignes de force, qui jaillissent

des deux dimensions de la logique formelle : la logique comme apophantique,
logique de la conséquence, suppose l'être en soi, c'est-à-dire l'identité idéale,
et la logique de la vérité (dans son sens ontologique) suppose la vérité en soi
des configurations logiques, c'est-à-dire leur décidabilité a priori (Entscheid-
barkeit) : la critique des présupposés idéalisants de la logique nous ramène
ainsi réflexivement à l'expérience originaire, selon deux chemins, l'un
indirect, celui de la critique des présupposés de l'analytique apophantique,
l'autre direct, celui qui correspond à la logique comme logique de la vérité
(ontologie formelle). La théorie transcendantale du jugement aboutit à être
une théorie transcendantale de l'expérience (L.F. T., § 86). «La logique
formelle (du jugement) a besoin d'une théorie de l'expérience qui fait corps avec
elle» (p. 220), c'est-à-dire d'une logique transcendantale; et, en effet, la
réduction du jugement formalisé à l'expérience originaire manifeste la
translation de l'intentionnalité, c'est-à-dire la continuité de la logique transcendantale

par rapport à la logique formelle: la théorie de l'expérience «fait
corps» avec la logique formelle, mais c'est là une intégration téléologique,
intentionnelle.

Et cette expérience est une forme de l'évidence, c'est-à-dire du cogito en
général. Et comme tout cogito implique un ego, l'analyse intentionnelle
achève sa réflexion dans la thématisation de l'ego transcendantal. Celui-ci
n'est autre cependant qu'une subjectivité transcendantale, une vie intentionnelle

constitutive en même temps qu'une conscience de soi (L.F. T., p. 363).
En ce sens, l'ego est raison et évidence en lui-même, toute critique est retour
à la raison, et la thématisation de l'expérience (idéée en évidence, forme
subjective de l'objet en général) est le télos de l'analyse intentionnelle: la recherche

des implications intentionnelles de l'objet s'achève dans la thématisation

144



d'une subjectivité qui se donne à elle-même son sens dans la mesure où elle
prend transcendantalement conscience de soi et constitue l'objet. C'est cette
Selbstbesinnimg de la subjectivité qui peut satisfaire à la difficile question des

rapports de la logique transcendantale et de la phénoménologie transcendan-
tale (p. 182): de même que la Selbstbesinnung de la subjectivité garantit sa
valeur de fondement absolu, de même la Selbstnormierung de la phénoménologie

transcendantale garantit sa valeur de science normative absolue, donc
de logique transcendantale (L.F. T., p. 356, 363, 367). C'est ici, à notre avis,
la «clé» de L.F. T., comme nous allons essayer de le montrer.

*

Ainsi s'achève L. F. T. Or, comme l'indiquent déjà nos dernières remarques,
Mlle Bachelard tend à dépasser la lettre même de L. F. T. Son commentaire
est probablement le premier livre français qui permette une interprétation de

principe de la pensée husserlienne, appuyée sur l'analyse systématique d'une
œuvre maîtresse. Sur certains points même il entame la discussion. Ainsi, par
exemple, l'exposition de la logique formelle se prolonge en considérations
originales sur les notions de système déductif défini ou saturé. Mlle Bachelard
montre l'illusion de Husserl qui croyait à la possibilité d'une multiplicité
théorique «dominée» à priori par un système fini d'axiomes. Le mathématicien
Gödel, rappelle Mlle Bachelard, a montré l'impossibilité pour une théorie
plus riche que l'arithmétique d'être saturée (p. 111), si bien que l'idéal
husserlien de fondation axiomatique effectuée une fois pour toutes (à priori)
est dépassé (p. 114). Cependant, il reste légitime d'interpréter cette impossibilité

de la saturation comme la propriété caractéristique de tout idéal,
comme son «irréalisabilité» essentielle ou sa « réalisabilité » à l'infini. En ce

sens la «déception» devant un idéal non réalisé (p. 112) devient en quelque
sorte une nécessité d'essence. L'exposé de ces quelques critiques, que Mlle
Bachelard reprend à propos de la décidabilité des jugements (p. 201), compte
certainement parmi les meilleures pages de l'ouvrage.

La fidélité au texte de L.F. T. ne s'oppose donc pas, pour MUe Bachelard,
à la critique du texte, et il eût été légitime d'adopter cette attitude à l'égard
du délicat problème des présuppositions idéalisantes de la logique formelle;
ici également un dépassement de la pensée de Husserl peut se concevoir. La
logique repose sur une série de présupposés non clarifiés. Nous pensons que
ces présupposés sont au nombre de deux, et de deux seulement, correspondant
à la structure de la logique formelle. Husserl en admet davantage, et
particulièrement le présupposé idéal du et ainsi de suite, de l'etc. (p. 192).
L'interprétation de MUe Bachelard suit sur ce point le texte de Husserl, mais nous
demandons si cette forme fondamentale de Yetc. ne peut se réduire au
présupposé de l'être en soi des configurations logiques, et en manifester seulement

un des aspects. Ainsi s'expliquerait davantage encore l'«irréalisabilité» de

principe de l'idéal husserlien.

L'analytique suppose l'identité idéale des significations catégoriales. Or, ce

qui garantit cette idéalité est une évidence infinie (p. 190-1) : car le jugement
est donné dans une évidence propre, qu'il transcende d'ailleurs, étant l'unité
intentionnelle de celle-ci. Mais il est donné comme jugement et non comme

10 Studia Philosophica XVII 145



identique idéal. Si le jugement comme tel est par lui-même pôle transcendant
du multiple de sa donnée subjective, son identité idéale comme telle représente
une transcendance au deuxième degré, pourrait-on dire, et exige une nouvelle
évidence légitimante. Et ainsi de suite à l'infini: l'évidence du présupposé de

l'analytique pure est une idée infinie, thématisée sous la forme eidétique de
l'etc., de l'«absence de limites dans un processus» {Idées, p. 280). Ainsi l'etc., le
ainsi de suite, est une idéalisation impliquée dans cette première idéalisation
qu'est l'être en soi des configurations logiques, et se ramène à celle-ci. Cette
interprétation se base sur tous les textes husserliens traitant de Yetc. {Idées,

p. 500-3, 507; E. U., p. 258-9, 413, 433).
Et il faudrait faire les mêmes remarques à propos des présupposés

correspondant à la logique de la vérité : le présupposé de la vérité une fois pour toutes

est déjà impliqué dans le présupposé de la vérité ou de la fausseté en soi du jugement,

et de même la légitimation évidente de ce présupposé est une idée; elle

présuppose une série d'évidences se continuant à l'infini et thématisée sous la
forme de Yetc. Concrètement cela revient à dire que le problème de la déci-
dabilité du jugement, c'est-à-dire de l'élucidation à priori de la vérité ou de
la fausseté du jugement, est un problème insoluble, car il s'agit d'une
«impossibilité fondamentale» (p. 201) actuellement, et cependant d'un télos qui
reste pratiquement un idéal possible à l'infini (p. 202). La réalisation de
l'idée est soit une asymptote potentielle infinie, soit une impossibilité actuelle.
L'affirmation de la forme eidétique de Yetc. est donc une occasion pour
Husserl de réaffirmer, dans L.F. T., l'idéalité infinie de l'évidence en général,
idéalité supposée nécessairement par l'analytique pure comme une de ses

structures intentionnelles universelles, en tant que l'analytique pure repose
précisément sur des présupposés non clarifiés.

De même, la solution que laisse entrevoir Husserl à la difficile question des

relations entre logique transcendantale et phénoménologie transcendantale,
toutes deux disciplines également fondatrices (p. 182), aurait pu être davantage

explicitée. Certes, nous apprenons que, de même que la subjectivité est
l'ultime fondement de tout «être» du fait de la conscience (constitutive)
qu'elle prend d'elle-même (p. 295-6), de même la logique transcendantale
est la science fondement de toute autre, en tant que science ultime de l'à
priori total, objectif et subjectif (p. 294). Le retour à l'ultime fondement se

clôt ainsi par une autoconstitution transcendantale ou par une autonormation
transcendantale. Or, cette autonormation est logique, et pourtant Husserl
l'attribue à la phénoménologie elle-même {Krisis, p. 13). L'identité de la
logique transcendantale et de la phénoménologie transcendantale n'est certes

pas formulée en toutes lettres par Husserl, mais son oeuvre permet de trouver
suffisamment d'éléments pour l'affirmer. Voici donc la manière dont on pourrait

à notre avis prolonger l'enseignement de L.F. T., tout en lui donnant une
rigueur qu'il n'a souvent pas par lui-même.

Que la logique subjective qu'est la phénoménologie garde en effet un caractère

normatif, à priori, c'est-à-dire eidétique, Mlle Bachelard l'affirme, car
il est certain que l'insertion de la logique dans la phénoménologie ne fait pas
perdre son sens à la notion de logique (p. 291). Mais que ce sens logique de
la logique transcendantale soit précisément d'être une phénoménologie

146



eidétique, c'est ce qui n'apparaît pas. Pour le manifester, nous proposons de
mettre en œuvre la notion à'exemple, qui est maintes fois utilisée dans L.F. T.,
et qui pourtant reste inexpliquée dans le commentaire. C'est là un moyen de
définir ce caractère particulier de l'intentionnalité, que l'on pourrait appeler
«exemplarisme». En effet, d'une manière générale, le fait est l'exemple
factice de l'eidos, de l'idée, et l'analyse intentionnelle est critique exemplaire, qui
élucide l'eidos à partir du fait. Ainsi Husserl définit le fait comme le substrat
exemplaire de l'idéation {L.F. T., p. 58; Mlle Bachelard traduit «exemplarische

Substrate» par «exemples et substrats»), les sciences de fait comme le
champ exemplaire de l'enquête logique {L.F. T., p. 176), et comme les points
de départ d'une critique exemplaire {L. F.F., p. 40) destinée à faire apparaître
leur sens intentionnel thématisé en logique formelle et transcendantale. Mais
inversement l'idée, l'eidos, est l'exemplaire idéal du fait. A l'exemple factice
répond donc intentionnellement l'exemplaire idéal; au fait, l'idée: cette
notion d'exemplaire idéal, que Husserl il est vrai ne formule pas telle quelle,
explique comment une logique transcendantale, c'est-à-dire une théorie de

l'expérience concrète, peut rester formelle, «formelle au sens qui dans la
perspective subjective est le corrélat du formel de l'analytique» (p. 211, 219;
L.F. T., p. 286), c'est-à-dire comment le formel universel peut être concret,
comment la notion d'ontologie formelle peut se rapporter à la subjectivité
constituante (p. 294, 308; L.F. T., p. 360). L'idée est en effet identique au
transcendantal, elle est raison, c'est-à-dire conscience constituante: elle est
motif transcendantal, selon l'expression de Krisis, et idée directrice de la
constitution du fait, c'est-à-dire norme synthétique ou à priori constitutif,
forme subjective. Ce sont les qualités qu'exprime la notion d'exemplaire idéal.

La logique transcendantale est en effet Vidée de la logique traditionnelle,
c'est-à-dire à la fois sa forme ultime et achevée et sa motivation transcendantale:

la double normation exercée par la logique sur la science est thématisée

aux deux paliers successifs de la même intentionnalité, formel objectif et
formel subjectif. L'explicitation de la logique transcendantale comme idée

de la logique formelle justifie donc son caractère normatif synthétique, donc
le caractère transcendantal de la logique. De nouveau la notion de translation
de l'intentionnalité manifeste son importance: il s'agit d'une seule et même
logique {L.F. T., p. 360, 385). Or, le processus réflexifdenormation demande
de s'achever en une autonormation de la logique transcendantale, ce qui
signifie que celle-ci est la science absolue, puisqu'elle est à elle-même son

propre exemplaire idéal, son en-soi transcendant, son idée, de même que
«seule la subjectivité transcendantale est en soi et pour soi» {L.F. T., p. 362).
Ce caractère d'autonormation de la logique transcendantale lui est donc
essentiel. Non seulement la critique transcendantale de la science a une

fonction logique (p. 161), mais elle est en soi logique (transcendantale).
L'analytique formelle seule a unefonction normative {L.F. T., p. 45) et cette fonction
doit être comprise comme une intentionnalité {Idées, § 86). La logique
formelle est intentionnellement normative, car elle est l'exemple de la logique
transcendantale, et seule celle-ci est essentiellement normative. Enfin, la
logique transcendantale, qui a comme thème téléologique la subjectivité
transcendantale, s'identifie avec la phénoménologie transcendantale, la phé-

147



noménologie de la raison. L'idéation permet alors de dégager la
phénoménologie eidétique, la thématisation de l'ego transcendantal en général.
Mll<= Bachelard amorce cette étude en expliquant l'idéation husserlienne

(p. 250 sq.). Elle souligne la valeur d'à priori constitutif que revêt l'ego en
général, elle montre que cet ego est le thème de la phénoménologie eidétique.
Mais elle ne va pas plus loin, car L. F. T. ne va pas plus loin.

Le commentaire ne dépasse pas ici la lettre de L.F. T., alors que nous
venons de voir les intéressants prolongements qu'il apportait à la doctrine de la
logique formelle. Le simple recours à Krisis permet cependant d'expliciter la
coïncidence de la logique transcendantale et de la phénoménologie eidétique.
Or, Krisis est une œuvre qui ne figure pas dans la bibliographie husserlienne
du commentaire (p. 1), et cet ouvrage ne semble connu de Mlle Bachelard

que par la fragmentaire traduction parue dans les Etudes philosophiques (juillet-
décembre 1949). Mlle Bachelard écarte en effet délibérément Krisis et préfère
se référer à E.U., car elle pense déceler dans Krisis une «concession au goût
du jour, aux philosophies de l'existence» (p. 216, n.). Il est certain que Krisis
donne dans un certain pathos (plus positiviste qu'existentialiste d'ailleurs),
mais ce n'est là qu'une surface. Il importe peu en somme de savoir si Husserl
a cédé aux influences du moment. L'aurait-il fait, ce qui est probable, il
faudrait encore expliquer en quoi et pourquoi la doctrine apparemment
nouvelle de l'intentionnalité qu'il présente dans Krisis est compatible avec la
doctrine constante de l'intentionnalité, et en particulier avec la conception
«exemplariste» de l'intentionnalité telle que nous pensons la trouver
développée dans L.F.F.

Or, la relation Krisis-L. F. T. est une illustration particulière de la relation
intentionnelle de l'exemple factice à l'exemplaire idéal. Krisis présente en effet
la phénoménologie transcendantale de la science objective.

L'exemplarisme husserlien explicite dans Krisis sa caractéristique essentielle

de dialectique puissance-acte. L'exemplaire idéal devient entéléchie,
télos - ce qui prouve que seule Krisis permet de comprendre pleinement
l'intentionnalité comme téléologie - la phénoménologie est ainsi définie comme
l'entéléchie de la science, comme son exemplaire idéal, son en-soi essentiel, son
motif transcendantal. Il apparaît ainsi clairement que la démarche de L. F. T.
est l'eidos de la démarche de Krisis. L. F. T. est une critique de la logique, une
critique de l'idée de la science. La réduction que L. F. T explicite (du
jugement formalisé à l'expérience) est l'eidos de la réduction de la science objective:

c'est la réduction transcendantale en général du cogitatum en général
à l'ego en général. L.F. T. représente la phénoménologie en général, l'eidos
de phénoménologie, la phénoménologie eidétique. Krisis est ainsi une logique
transcendantale matérielle et L.F. T. une logique transcendantale formelle;
toutes deux aboutissant d'ailleurs à la thématisation de la subjectivité, la
première est donc une phénoménologie, la seconde la phénoménologie
transcendantale. Krisis est l'exemple factice de cet exemplaire idéal, de cette idée

que représentez,.!5'. T. C'est ainsi que la méconnaissance de la notion d'exemple

dans L.F.T. entraîne nécessairement un rejet de Krisis, c'est-à-dire la
méconnaissance de ce que Krisis et L.F. T. appartiennent à la même dimension

de l'intentionnalité (dimension phénoménologique-descriptive, réflexive

148



du fait à l'idée, de l'objet à la conscience). E. U. ne pourra jamais remplacer
Krisis, puisque E. U. appartient à la dimension phénoménologique-transcen-
dantale de l'intentionnalité (progressive, de la conscience à l'objet). Mile
Bachelard laisse entendre elle-même d'ailleurs que E. U. suit une voie inverse
de L. F. T. (p. 42, n. 1), comme aussi elle fait allusion à une double dimension
de l'intentionnalité, sans pourtant rattacher à la double fonction correspondante

du fait les notions d'exemple et d'index (p. 251, 300).
Ainsi, le difficile problème des relations entre phénoménologie et logique

transcendantale ne trouve pas de solution dans le commentaire. Il semble en
effet que Mlle Bachelard ne soit pas parvenue à définir parfaitement le statut
de la forme subjective. Certes, l'intention de montrer comment la phénoménologie

est formelle en son genre est présente au cours de tout l'ouvrage, mais il
semble que la compréhension du formel subjectif reste encore liée à la
conception de la logique objective, comme si Mlle Bachelard tentait de retrouver
dans la logique transcendantale une formalité analogue à celle de l'analytique
pure. En ce sens, nous regrettons que le commentaire de Mlle Bachelard ne
soit pas assez phénoménologique; commenter l'œuvre logique de Husserl
exige de procéder selon la méthode même de Husserl, l'analyse intentionnelle
qui n'a rien à voir avec la méthode historique: L. F. T. précède historiquement
Krisis, il n'empêche que L. F. T. représente l'entéléchie de la pensée husser-

lienne, dans la mesure où la critique de la connaissance scientifique doit être
à la fois logique et phénoménologique. La coïncidence de la logique transcendantale

et de la phénoménologie eidétique fait comprendre la possibilité d'une
science formelle subjective du subjectif (Krisis, p. 128), d'une logique formelle
concrète: la science eidétique n'en est pas moins descriptive pour Husserl
(p. 265; Idées, § 71). Mais surtout elle permet de rendre raison de manière
définitive, à notre avis, de l'éminence de L.F.T. dans l'œuvre de Husserl: la
logique formelle objective ne sera achevée (téléologique), intuitive, donc
immédiatement légitimée (transcendantale) qu'au moment de la coïncidence
de la norme et du normé en général: la logique objective norme la science,
la logique transcendantale norme la logique objective, la logique transcendantale

se norme elle-même (Selbstnormierung). D'autre part l'ego,
l'évidence, l'intentionnalité est la forme subjective de l'objet en général: nul
besoin de rechercher comment la subjectivité constituante peut être normée
à son tour (p. 308): elle est elle-même norme (synthétique), sous peine de ne
pas être ce fondement absolu que recherche Husserl. La phénoménologie
eidétique est une logique concrète qui synthétise le subjectivisme transcen-
dantal et l'exemplarisme logique en une logique transcendantale.

Nous ne pouvons cependant terminer cette étude sans témoigner à Mlle
Bachelard notre admiration pour son beau travail. La pensée husserlienne est

difficile; le commentaire que Mlle Bachelard nous présente est d'une rigueur
constante: le développement de sa pensée ne connaît à aucun moment une
quelconque défaillance et sa fidélité à L.F. T. écarte toute interprétation
incertaine ou fantaisiste. Rigueur et fidélité, prudence dans l'affirmation,
autant de qualités qui font de La logique de Husserl une pierre d'angle pour
toute recherche en phénoménologie husserlienne.

André de Murait

149


	Logique transzendentale et phénoménologie eidétique

