Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 17 (1957)

Buchbesprechung: Logique transzendentale et phénoménologie eidétique
Autor: Muralt, André de

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Est-il vraiment possible de refuser toute connaissance générale de la liberté?
Pour trouver le champ de son apparition, pour la reconnaitre quand nous la
rencontrons, ne devons-nous pas forcément en avoir quelque connaissance
préalable qui ne peut étre que conceptuelle et générale? Ou bien admettra-t-
on une intuition soudaine? C’est 14, au fond, I’éternel probléme — auquel
M. Christoff fait lui-méme allusion (p. 77) — de savoir comment on peut cher-
cher ce que 'on ne connait absolument pas. Nous pensons, pour notre part,
que, sous peine d’étre totalement inintelligible, la recherche et la rencontre
de la liberté exigent qu’on en posséde, d’une maniére confuse, sans doute,
quelque idée générale.

En ce qui concerne le second point, nous abondons dans le sens de M. Chris-
toff, et nous pensons qu’on ne montrera jamais assez I’intime liaison du pro-
bléme de la liberté et du probléme d’autrui. Il nous semble toutefois que la re-
cherche de la liberté ne peut s’inscrire entierement dans le champ de la ren-
contre d’autrui. S’il est vrai que la liberté pleine et entiére ne saurait étre celle
de ’homme isolé, n’y a-t-il pas toutefois une liberté de ’homme seul face aux
déterminismes de la nature extérieure, de la société ou de sa propre nature?
M. Christoff ne pose presque jamais le probléme sous la forme traditionnelle
de ’antithése déterminisme-liberté. On a sans doute eu tort bien souvent de
limiter le probléme a cette antithése, mais il nous parait difficile de ne pas
Penvisager également de cette fagon: a nos yeux, la liberté humaine n’est pas
seulement liberté d’autrui ou pour autrui, elle est également liberté face aux
déterminismes qui nous entourent.

Mais, si M. Christoff délaisse certaines données traditionnelles du probléme
qu’il étudie, c’est qu’il a vraiment su I’aborder selon une perspective originale
et enrichissante, et c’est en définitive cela qui compte avant tout, et qui fait la
valeur de son livre. Andié Voelks

Logique transcendantale et phénoménologie eidétique

La pensée phénoménologique a marqué I’origine d’un renouveau philo-
sophique européen. Aussi connait-clle une vogue croissante malgré ses nom-
breuses difficultés, dont la moindre n’est pas celle de la langue. Il faut donc
savoir gré a Mlle S, Bachelard d’offrir au public frangais, en guise de thése,
une traduction de ’ccuvre magistrale de Husserl, Formale und transzendentale
Logik, parue en 1929. Le lecteur, qui poss¢éde déja la version francaise des
Cartesianische Meditationen et de Ideen, 1, peut désormais accéder facilement 2
Poriginal d’un texte que son caractére ardu semble réserver aux seuls spécia-
listes. Les difficultés d’une traduction de ce genre ne sont pas négligeables:
il faut rendre le style serré d’une pensée qui revient sans cesse sur elle-méme
dans une langue fluide, qui reste cependant exacte et rigoureuse. Mlle Bache-
lard y a incontestablement réussi. Mais elle double son mérite en accom-
pagnant sa traduction d’un commentairel : ¢’est a celui-ci que nous voulons
principalement nous attacher.

* Edmund Husserl, Logique formelle et logique transcendantale, trad. de S. Bachelard,
PUF, coll. Epiméthée, 1957 (abrégé en L. F. T.), et Suzanne Bachelard, La logique

140



L.F.T. est selon M!le Bachelard, et nous applaudissons vigoureusement 2
cette thése, le livre de Husserl (p. 14). Il permet en effet & Husserl de résoudre
le probléme qui le préoccupa principalement: le probléme de I'unité de prin-
cipe des sciences (L.F. T., p. 7-8; p. 361-2). Il s’agit pour Husserl de rejeter
la tentation psychologiste, qui consiste & fonder les sciences dans une science
empirique de fait, la psychologie. L’unité de la phénoménologie provient donc
premiérement de I’antipsychologisme constant de Husserl (p. 1). Ainsi, se dégage
le sens logique et idéal de la doctrine de la science: celle-ci, considérée comme
une logique, affirme que la configuration logique, méme si elle est constituée
transcendantalement par et dans la subjectivité, est cependant une authen-
tique objectivité idéale transcendant intentionnellement la multiplicité de sa
donnée subjective. L’antipsychologisme n’est donc que ’envers de I’affirma-
tion plus fondamentale de 1’autonomie du domaine logique. Car il faut bien que la
logique soit une science autonome, que le logique soit une objectivité spéci-
fique pour que I’analyse réflexive puisse s’attacher a mettre a nu le systéme
de leur intentionnalité constituante (p. 285-6).

Le domaine de la recherche ainsi délimité, Husserl ne pouvait pas ne pas se
confronter avec la logique traditionnelle. Le premier effet de I’antipsycholo-
gisme est de renouer avec la logique classique. Mais cette réconciliation est
une critique, et ’analyse intentionnelle s’attache immédiatement a clarifier le
vrai sens de la logique traditionnelle. Husser]l montre ainsi que sa conception
de la logique formelle, répartie en trois niveaux (morphologie des jugements,
logique de la non-contradiction, logique de la vérité) et en deux dimensions
(apophantique et ontologique), est le sens idéal de la logique telle que nous
la connaissons historiquement. Mlle Bachelard remarque a ce sujet de maniére
trés pertinente un point qui peut paraitre effacé dans L. F. T.: I’analyse inten-
tionnelle de la logique traditionnelle est double, selon qu’elle est critique de la
logique classique et critique de la mathématique formelle. La logique classique
est déja apophantique, comme le remarque Husserl (L.F. T., § 47). De plus,
le rapport entre logique et mathématique avait déja été affirmé dans la
célébre mathesis universalis de Leibniz (L. F. T., § 23). Mais le sens ontologique
formel de la mathématique formelle n’avait pas encore été suffisamment
explicité (L.F.T., §24) ni la relation de principe entre logique et mathé-
matique ultimement justifiée. Aussi Husserl soumet-il la mathématique for-
melle 2 une analyse intentionnelle qui dévoile 4 la fois la parenté nécessaire
essentielle de la logique et de la mathématique formelle, et la dimension onto-
logique (formelle) de analytique pure ainsi gagnée. Celle-ci explicite donc la
forme de toute théorie en général (forme de jugement et forme de systéme
déductif), et la forme universelle de 'objet en général, c’est-a-dire les condi-
tions universelles de toute science possible, puisque toute science se définit par
sa structure théorique aussi bien que par son objet, et que toute science for-
melle de la science (logique) est 4 la fois apophantique et ontologie formelle.

L’analyse de la logique traditionnelle fait déja partie d’une certaine phéno-
ménologie de la logique (p. 133), et ce caractére s’accentue encore dans

de Husserl, méme éditeur (cité seulement par la pagination). Erfahrung und Urteil

est abrégé en E. U.; Ideen zu einer reinen Phdnomenologie, en Idées (cité d’apres la
trad. fr.) ; Krisis der europdischen Wissenschaften, en Krisis; Logische Untersuchungen, en L. U.

141



I’élucidation des rapports de la logique apophantique et de la logique comme
ontologie formelle. Il s’agit de la méme logique formelle, et donc comme le
souligne Mlle Bachelard, seules différent les intentions subjectives (p. 126).
Selon que le logicien s’attache aux jugements comme purs sens et pures con-
figurations logiques a structure théorétique formellement déterminée, la lo-
gique prend sa signification apophantique. Selon que le logicien s’attache aux
objectivités visées (sous le mode de I’objet en général), le sens ontologique
formel de la logique apparait. Cependant, le sens final (téléologique) de la
logique est d’étre une ontologie formelle (L. F. 7., § 54b). La logique implique
un intérét pour l'objet. Cet intérét peut étre direct («naif») (ontologie for-
melle) ou indirect et critique (apophantique). L’attitude intentionnelle du
savant est donc une attitude critique qui vérifie le jugement par adéquation 2
I’objet originairement donné (p. 134), formellement parlant, une attitude
apophantique a signification ontologique (p. 150). Mlle Bachelard dégage ainsi une
distinction importante en logique, entre domaine et théme (p. 128; L. F. T., §25).
Le domaine de la logique est le jugement d’objet. Le théme varie selon ’apo-
phantique ou Pontologie formelle: soit jugement d’objet, soit jugement d’objet
(p- 132).

C’est donc le probleme de I’idéalité du jugement, et encore plus radicale-
ment le probléme de la signification, du jugement comme signification,
qui est le probléme directeur de L.F. 7. (p. 285), bien que Husserl
restreigne la «morphologie pure des significations» de L.U. a la «morpho-
logie pure des jugements» (p. 63): c’est parce que la signification est 4 la
fois corrélat de I’expression et intention d’objet que la logique du jugement
est a la fois apophantique et ontologie formelle. La notion de signification
a en effet un sens logique formel, tout en laissant la porte ouverte vers
un prolongement de la logique formelle, puisqu’elle permet l’ontologie
formelle et la logique transcendantale. Le jugement comme pure significa-
tion est étudié apophantiquement dans la logique de la non-contradiction
(conséquence), indépendamment de tout souci de vérité méme possible
(p. 66). Cette formalisation, qui définit la signification catégoriale comme
objet idéal, fonde le caractére de mathématique logique que revét ’ana-
lytique (L.F.T., § 26), ce qui peut paraitre contradictoire puisque la
mathématique formelle est considérée ici comme apophantique, et que nous
venons de montrer en elle la source intentionnelle de ’ontologie formelle.
Mille Bachelard montre qu’il s’agit en fait d’'un théme intentionnel différent
enté sur un méme domaine (p. 149). Il subsiste pourtant un certain malaise
puisque Panalytique pure (logique de la conséquence) devient une mathesis
«extralogique», une mathématique qui néglige le sens méme de la logique
qui est d’étre ontologie formelle (L. F. T., § 51-2): la mathématique formelle,
qui «peut nous suggérer 'idée d’une ontologie formelle», introduit dans la
logique formelle «une intentionnalité qui lui est étrangére» (p. 148). Seule la
notion de translation de I'intentionnalité (Verschiebung der Intentionalitit)
permet de surmonter 1’obstacle.

Car la logique de la conséquence n’est qu’une étape qui nous meéne a la
logique de la vérité (possible), la pure non-contradiction formelle étant la
condition de la vérité possible (p. 67). Mais la vérité du jugement implique

142



Padéquation du jugement 4 Pobjectivité originairement donnée, la logique de
la vérité exige une thématique de I’évidence (p. 67). Déja la logique de la
conséquence impliquait une évidence de la distinction de la signification
catégoriale comme telle. La logique de la vérité suppose 1’évidence dela clarté
du jugement originairement rempli par la donation de ’objectivité corres-
pondante. Et ’évidence de la clarté réalisant ’adéquation a 1’objet, la logique
de la vérité implique I’ontologie formelle. La tripartition de la logique se
recoupe avec la distinction de la logique en apophantique et ontologie, mais
cette derniére distinction ne peut intervenir qu’au niveau de la logique de la
vérité, car, semble-t-il, ce n’est que dans I’adéquation que s’opére in concreto
la synthése de ’apophantique et de ’ontologie formelle.

De plus, le caractére normatif de la logique se manifeste également au
niveau de la logique de la vérité: I’analytique pure, c’est-a-dire la conjonction
en une seule discipline de la morphologie des jugements et de la logique de la
conséquence, représente le noyau théorétique nécessaire de cette science
logique dont la fonction normative s’exerce en logique de la vérité: en effet, du
point de vue purement théorétique, le passage de la logique de la conséquence
a la logique de la vérité n’ameéne aucun caractére nouveau a la logique
(p. 72). Seul I'intérét pour 'objet est explicité, qui était déja contenu dans le
jugement comme signification pure, et formellement parlant, seule la fonction
normative de la logique est explicitée.

Ainsi convergent les différentes lignes d’intérét qui structurent I’étude de la
logique formelle. Ce sont 14 des thémes trés délicats de L. F. T., pas toujours
tres clairs, qui constituent autant d’obstacles pour le commentaire: au point
de vue de I'élucidation phénoménologique de la logique comme apophantique
et ontologie, la tripartition peut-elle se maintenir? Il semble que non, puisque
la morphologie des significations et la logique de la non-contradiction s’unis-
sent pour former une seule analytique pure (p. 147; L.F.T., p. 186). 11
semble que seules subsistent une analytique pure (apophantique) et une
logique de la vérité a sens ontologique, c’est-a-dire selon les termes mémes
de Husserl, une mathesis «extralogique», pure logique de la conséquence
comme mathématique des sens, et une mathesis logique, logique de la vérité
proprement dite (L. F. T., § 51-54). Ce qui semble se vérifier puisque ’éluci-
dation transcendantale de la logique formelle va dégager deux séries de pré-
suppositions idéalisantes, les présupposés idéalisants qui se rattachent soit au
présupposé fondamental de I’étre en soi, soit a celui de la vérité en soi des
configurations logiques en général (p. 189sq.; L.F. T., p. 325-6).

Ainsi se manifeste la notion capitale de la translation de I’intentionnalité.
Cette notion exprime simplement que I'intentionnalité est téléologie, c’est-
a-dire que I’analyse intentionnelle ne «s’arréte» pas avant d’avoir atteint son
terme (télos). Aucune des étapes distinguées dans la logique formelle n’est
définitive ni absolue, chacune a un sens qui la transcende, mouvement
d’autotranscendance qui est celui de la conscience méme — concrétement
engagée dans ses Leistungen —, qui ne «s’arréte» qu’a la thématisation du trans-
cendantal pur, c’est-a-dire de la prise de conscience de la subjectivité trans-
cendantale par elle-méme (Selbstbesinnung). Les trois disciplines formelles
s’occupent certes du méme domaine, le concept de jugement, mais chacune

143



I’étudie selon un intérét thématique différent, quoique en continuité. Aussi
est-il possible de considérer une logique dégagée de I'intérét logique propre-
ment dit; la continuité intentionnelle des divers niveaux de la logique for-
melle la fait aboutir nécessairement a une logique formelle authentique; les
thémes semblent distincts, alors qu’ils constituent, «mis bout a bout», une
seule intentionnalité, distinguée «analytiquement» en mouvements inten-
tionnels différents: de la donnée confuse du jugement a I’évidence de la dis-
tinction de la signification, puis a I’évidence de la clarté: Verschicbung der
Inientionalititen, déplacement de I'intentionnalité, selon la traduction de Mlle
Bachelard. Cette notion (rendue dans K7isis par celle de téléologie) explique
comment les clarifications qui apparaissent comme des aboutissements de la
premiére section de L.F.T., se présentent désormais comme des points de
départ de la logique transcendantale (p. 184-5).

Ainsi s’amorce le grand mouvement de retour a I’évidence concréte de
Pexpérience, c’est-a-dire la réduction du jugement hautement formalisé de
Panalytique pure aux jugements derniers (p. 155 sq.): la vérité n’est plus
considérée dans ses conditions formelles-vides, mais dans sa réalisation origi-
naire et évidente. Le retour critique a I’expérience fondamentale est un retour
a la raison logique, 4 I’évidence rationnelle originairement donatrice des con-
figurations logiques (L.F. T., p. 356).

Le retour 4 la raison va se produire selon deux lignes de force, qui jaillissent
des deux dimensions de la logique formelle: la logique comme apophantique,
logique de la conséquence, suppose I’étre en soi, c’est-a-dire I’identité idéale,
et la logique de la vérité (dans son sens ontologique) suppose la vérité en soi
des configurations logiques, c’est-a-dire leur décidabilité a priori (Entscheid-
barkeit): la critique des présupposés idéalisants de la logique nous raméne
ainsi réflexivement a I’expérience originaire, selon deux chemins, I'un in-
direct, celui de la critique des présupposés de I’analytique apophantique,
Pautre direct, celui qui correspond a la logique comme logique de la vérité
‘(ontologie formelle). La théorie transcendantale du jugement aboutit a étre
une théorie transcendantale de I’expérience (L.F. T., § 86). «La logique for-
melle (du jugement) a besoin d’une théorie de I’expérience qui fait corps avec
elle» (p. 220), c’est-a-dire d’une logique transcendantale; et, en effet, la
réduction du jugement formalisé a I’expérience originaire manifeste la trans-
lation de lintentionnalité, c’est-a-dire la continuité de la logique transcen-
dantale par rapport 4 la logique formelle: la théorie de I’expérience «fait
corps» avec la logique formelle, mais c’est 12 une intégration téléologique,
intentionnelle.

Et cette expérience est une forme de I’évidence, c’est-a-dire du cogito en
général. Et comme tout cogito implique un ego, I’analyse intentionnelle
acheve sa réflexion dans la thématisation de I’ego transcendantal. Celui-ci
n’est autre cependant qu’une subjectivité transcendantale, une vie intention-
nelle constitutive en méme temps qu’une conscience de soi (L. F. 7., p. 363).
En ce sens, I’ego est raison et évidence en lui-méme, toute critique est retour
a la raison, et la thématisation de ’expérience (idéée en évidence, forme sub-
jective de P’objet en général) est le télos de I’analyse intentionnelle: la recher-
che des implications intentionnelles de ’objet s’achéve dans la thématisation

144



d’une subjectivité qui se donne 4 elle-méme son sens dans la mesure ou elle
prend transcendantalement conscience de soi et constitue ’objet. C’est cette
Selbstbesinnung de la subjectivité qui peut satisfaire a la difficile question des
rapports de la logique transcendantale et de la phénoménologie transcendan-
tale (p. 182): de méme que la Selbstbesinnung de la subjectivité garantit sa
valeur de fondement absolu, de méme la Selbstnormierung de la phénoméno-
logie transcendantale garantit sa valeur de science normative absolue, donc
de logique transcendantale (L. F. T., p. 356, 363, 367). C’est ici, & notre avis,
la «clé» de L. F. T., comme nous allons essayer de le montrer.

*

Ainsi s’acheéve L. F. T. Or, comme I'indiquent déja nos derniéres remarques,
Mte Bachelard tend a dépasser la lettre méme de L.F. 7. Son commentaire
est probablement le premier livre francgais qui permette une interprétation de
principe de la pensée husserlienne, appuyée sur I’analyse systématique d’une
ccuvre maitresse. Sur certains points méme il entame la discussion. Ainsi, par
exemple, I'exposition de la logique formelle se prolonge en considérations
originales sur les notions de systéme déductif défini ou saturé. Mlle Bachelard
montre I'illusion de Husserl qui croyait a la possibilité d’une multiplicité théo-
rique «dominée» A priori par un systéme fini d’axiomes. Le mathématicien
Godel, rappelle Mlle Bachelard, a montré 1I’'impossibilité pour une théorie
plus riche que l'arithmétique d’étre saturée (p.111), si bien que I’idéal
husserlien de fondation axiomatique effectuée une fois pour toutes (4 priori)
est dépassé (p. 114). Cependant, il reste légitime d’interpréter cette impossi-
bilit¢ de la saturation comme la propriété caractéristique de tout idéal,
comme son «irréalisabilité» essentielle ou sa «réalisabilité» & P’infini. En ce
sens la «déception» devant un idéal non réalisé (p. 112) devient en quelque
sorte une nécessité d’essence. L’exposé de ces quelques critiques, que Mlle
Bachelard reprend 2 propos de la décidabilité des jugements (p. 201), compte
certainement parmi les meilleures pages de I'ouvrage.

La fidélité au texte de L. F. T. ne s’oppose donc pas, pour Mlle Bachelard,
a la critique du texte, et il et été légitime d’adopter cette attitude 4 I’égard
du délicat probléme des présuppositions idéalisantes de la logique formelle;
ici également un dépassement de la pensée de Husserl peut se concevoir. La
logique repose sur une série de présupposés non clarifiés. Nous pensons que
ces présupposés sont au nombre de deux, et de deux seulement, correspondant
4 la structure de la logique formelle. Husserl en admet davantage, et parti-
culierement le présupposé idéal du ef ainsi de suite, de Vetc. (p. 192). L’inter-
prétation de Mile Bachelard suit sur ce point le texte de Husserl, mais nous
demandons si cette forme fondamentale de 1’efc. ne peut se réduire au pré-
supposé de I’étre en soi des configurations logiques, et en manifester seulement
un des aspects. Ainsi s’expliquerait davantage encore I'«irréalisabilité» de
principe de I’idéal husserlien.

L’analytique suppose I'identité idéale des significations catégoriales. Or, ce
qui garantit cette idéalité est une évidence infinie (p. 190-1): car le jugement
est donné dans une évidence propre, qu’il transcende d’ailleurs, étant ’unité
intentionnelle de celle-ci. Mais il est donné comme jugement et non comme

145

10 Studia Philosophica XVII



identique idéal. Si le jugement comme tel est par lui-méme pdle transcendant
du multiple de sa donnée subjective, son identité idéale comme telle représente
une transcendance au deuxi¢me degré, pourrait-on dire, et exige une nouvelle
évidence légitimante. Et ainsi de suife a I'infini: ’évidence du présupposé de
Panalytique pure est une idée infinie, thématisée sous la forme eidétique de
Petc., de I’«absence de limites dans un processus» (Idées, p. 280). Ainsi Petc., le
ainsi de suite, est une idéalisation impliquée dans cette premiére idéalisation
qu’est I’étre en soi des configurations logiques, et se rameéne 2 celle-ci. Cette
interprétation se base sur tous les textes husserliens traitant de Petc. (Idées,
p- 500-3, 507; E.U., p. 258-9, 413, 433).

Et il faudrait faire les mémes remarques a propos des présupposés corres-
pondant a la logique de la vérité: le présupposé de la vérité une fois pour toutes
est déja impliqué dans le présupposé de la vérité ou de la fausseté en soi du juge-
ment, et de méme la légitimation évidente de ce présupposé est une idée; elle
présuppose une série d’évidences se continuant a I'infini et thématisée sous la
forme de P’etc. Concrétement cela revient a dire que le probléme de la déci-
dabilité du jugement, c’est-a-dire de 1’élucidation a priori de la vérité ou de
la fausseté du jugement, est un probléme insoluble, car il s’agit d’une «im-
possibilité fondamentale» (p. 201) actuellement, et cependant d’un télos qui
reste pratiquement un idéal possible a Pinfini (p. 202). La réalisation de
I’idée est soit une asymptote potentielle infinie, soit une impossibilité actuelle.
L’affirmation de la forme eidétique de l’efe. est donc une occasion pour
Husserl de réaffirmer, dans L. F. T., I'idéalité infinie de I’évidence en général,
idéalité supposée nécessairement par I’analytique pure comme une de ses
structures intentionnelles universelles, en tant que I’analytique pure repose
précisément sur des présupposés non clarifiés.

De méme, la solution que laisse entrevoir Husserl a la difficile question des
relations entre logique transcendantale et phénoménologie transcendantale,
toutes deux disciplines également fondatrices (p. 182), aurait pu étre davan-
tage explicitée. Certes, nous apprenons que, de méme que la subjectivité est
Pultime fondement de tout «étre» du fait de la conscience (constitutive)
qu’elle prend d’elle-méme (p. 295-6), de méme la logique transcendantale
est la science fondement de toute autre, en tant que science ultime de I’a
priori total, objectif et subjectif (p. 294). Le retour a I'ultime fondement se
clot ainsi par une autoconstitution transcendantale ou par une autonormation
transcendantale. Or, cette autonormation est logique, et pourtant Husserl
Pattribue 4 la phénoménologie elle-méme (K7isis, p. 13). L’identité de la
logique transcendantale et de la phénoménologie transcendantale n’est certes
pas formulée en toutes lettres par Husserl, mais son ceuvre permet de trouver
suffisamment d’éléments pour 1’affirmer. Voici donc la maniére dont on pour-
rait 2 notre avis prolonger I’enseignement de L. F. T., tout en lui donnant une
rigueur qu’il n’a souvent pas par lui-méme.

Que la logique subjective qu’est la phénoménologie garde en effet un carac-
tére normatif, A priori, c’est-a-dire eidétique, Mlle Bachelard 1’affirme, car
il est certain que 'insertion de la logique dans la phénoménologie ne fait pas
perdre son sens a la notion de logique (p. 291). Mais que ce sens logique de
la logique transcendantale soit précisément d’étre une phénoménologie

146



eidétique, c’est ce qui n’apparait pas. Pour le manifester, nous proposons de
mettre en ceuvre la notion d’exemple, qui est maintes fois utilisée dans L. F.T.,
et qui pourtant reste inexpliquée dans le commentaire. G’est 1a un moyen de
définir ce caractére particulier de 'intentionnalité, que I’on pourrait appeler
«exemplarisme». En effet, d’une manieére générale, le fait est I’exemple
factice de ’eidos, de I'idée, et I’analyse intentionnelle est critique exemplaire, qui
élucide I’eidos a partir du fait. Ainsi Husserl définit le fait comme le substrat
exemplaire de I'idéation (L.F. T., p. 58; Ml Bachelard traduit «exempla-
rische Substrate» par «exemples et substrats»), les sciences de fait comme le
champ exemplaire de ’enquéte logique (L. F. 7., p. 176), et comme les points
de départ d’une critique exemplaire (L. F.T., p. 40) destinée 2 faire apparaitre
leur sens intentionnel thématisé en logique formelle et transcendantale. Mais
inversement 'idée, I’eidos, est ’exemplaire idéal du fait. A P'exemple factice
répond donc intentionnellement Pexemplaire idéal; au fait, I’idée: cette
notion d’exemplaire idéal, que Husserl il est vrai ne formule pas telle quelle,
explique comment une logique transcendantale, c’est-a-dire une théorie de
Pexpérience concréte, peut rester formelle, «formelle au sens qui dans la
perspective subjective est le corrélat du formel de analytique» (p. 211, 219;
L.F.T., p. 286), c’est-a-dire comment le formel universel peut étre concret,
comment la notion d’ontologie formelle peut se rapporter a la subjectivité
constituante (p. 294, 308; L.F. T., p. 360). L’idée est en effet identique au
transcendantal, elle est raison, c’est-a-dire conscience constituante: elle est
motif transcendantal, selon 'expression de Krisis, et idée directrice de la
constitution du fait, c’est-a-dire norme synthétique ou 4 priori constitutif,
forme subjective. Ce sont les qualités qu’exprime la notion d’exemplaire idéal.

La logique transcendantale est en effet 1’idéz de la logique traditionnelle,
C’est-a-dire 4 la fois sa forme ultime et achevée et sa motivation transcendan-
tale: la double normation exercée par la logique sur la science est thématisée
aux deux paliers successifs de la méme intentionnalité, formel objectif et
formel subjectif. L’explicitation de la logique transcendantale comme idée
de la logique formelle justifie donc son caractére normatif synthétique, donc
le caractére transcendantal de la logique. De nouveau la notion de translation
de I’intentionnalité manifeste son importance: il s’agit d’une seule et méme
logique (L. F. T., p. 360, 385). Or, le processus réflexif de normation demande
de s’achever en une autonormation de la logique transcendantale, ce qui
signifie que celle-ci est la science absolue, puisqu’elle est a elle-méme son
propre exemplaire idéal, son en-soi transcendant, son idée, de méme que
«seule la subjectivité transcendantale est en soi et pour soi» (L. F. T., p. 362).
Ce caractére d’autonormation de la logique transcendantale lui est donc
essentiel. Non seulement la critique transcendantale de la science a une
JSonction logique (p. 161), mais elle est en soi logique (transcendantale). L’ana-
lytique formelle seule a une fonction normative (L. F. T., p. 45) et cette fonction
doit étre comprise comme une intentionnalité (/dées, § 86). La logique for-
melle est intentionnellement normative, car elle est 'exemple de la logique
transcendantale, et seule celle-ci est essentiellement normative. Enfin, la
logique transcendantale, qui a comme théme téléologique la subjectivité
transcendantale, s’identifie avec la phénoménologie transcendantale, la phé-

147



noménologie de la raison. L’idéation permet alors de dégager la phéno-
ménologie eidétique, la thématisation de I’¢go transcendantal en général.
Mlle Bachelard amorce cette étude en expliquant I’idéation husserlienne
(p. 250 sq.). Elle souligne la valeur d’a priori constitutif que revét 1’ego en
général, elle montre que cet ego est le theme de la phénoménologie eidétique.
Mais elle ne va pas plus loin, car L. F. T. ne va pas plus loin.

Le commentaire ne dépasse pas ici la lettre de L. F. T., alors que nous ve-
nons de voir les intéressants prolongements qu’il apportait a la doctrine de la
logique formelle. Le simple recours 4 Krisis permet cependant d’expliciter la
coincidence de la logique transcendantale et de la phénoménologie eidétique.
Or, Krisis est une ceuvre qui ne figure pas dans la bibliographie husserlienne
du commentaire (p. 1), et cet ouvrage ne semble connu de Mle Bachelard
que par la fragmentaire traduction parue dans les Eludes philosophiques (juillet—
décembre 1949). Mlle Bachelard écarte en effet délibérément Krisis et préfere
se référer 4 E. U., car elle pense déceler dans Krisis une «concession au gout
du jour, aux philosophies de I’existence» (p. 216, n.). Il est certain que Krisis
donne dans un certain pathos (plus positiviste qu’existentialiste d’ailleurs),
mais ce n’est 12 qu’une surface. Il importe peu en somme de savoir si Husserl
a cédé aux influences du moment. L’aurait-il fait, ce qui est probable, il
faudrait encore expliquer en quoi et pourquoi la doctrine apparemment
nouvelle de I'intentionnalité qu’il présente dans Krisis est compatible avec la
doctrine constante de I'intentionnalité, et en particulier avec la conception
«exemplariste» de I'intentionnalité telle que nous pensons la trouver déve-
loppée dans L. F.T.

Or, la relation Krisis—L.F. T. est une illustration particuli¢re de la relation
intentionnelle de 'exemple factice a ’exemplaire idéal. Krisis présente en effet
la phénoménologie transcendantale de la science objective.

L’exemplarisme husserlien explicite dans Krisis sa caractéristique essen-
tielle de dialectique puissance-acte. L’exemplaire idéal devient entéléchie,
télos — ce qui prouve que seule Krisis permet de comprendre pleinement I’in-
tentionnalité comme téléologie — la phénoménologie est ainsi définie comme
Pentéléchie de la science, comme son exemplaire idéal, son en-soi essentiel, son
motif transcendantal. Il apparait ainsi clairement que la démarche de L. F. T.
est ’eidos de la démarche de Krisis. L. F. T. est une critique de la logique, une
critique de I’idée de la science. La réduction que L.F. T explicite (du juge-
ment formalisé & ’expérience) est ’eidos de la réduction de la science objec-
tive: c’est la réduction transcendantale en général du cogitatum en général
2 Pego en général. L.F. T. représente la phénoménologie en général, ’eidos
de phénoménologie, la phénoménologie eidétique. Krisis est ainsi une logique
transcendantale matérielle et L.F. T. une logique transcendantale formelle;
toutes deux aboutissant d’ailleurs a la thématisation de la subjectivité, la
premiére est donc une phénoménologie, la seconde la phénoménologie trans-
cendantale. K7isis est ’exemple factice de cet exemplaire idéal, de cette idée
que représente L. F. T. C’est ainsi que la méconnaissance de la notion d’exem-
ple dans L.F.T. entraine nécessairement un rejet de Krisis, c’est-a-dire la
méconnaissance de ce que Krisis et L. F. T. appartiennent 2 la méme dimen-
sion de lintentionnalité (dimension phénoménologique-descriptive, réflexive

148



du fait 4 I'idée, de ’objet 4 la conscience). E. U. ne pourra jamais remplacer
Krisis, puisque E. U. appartient a la dimension phénoménologique-transcen-
dantale de l’intentionnalité (progressive, de la conscience a I’objet). Mile
Bachelard laisse entendre elle-méme d’ailleurs que E. U. suit une voie inverse
de L.F.T. (p. 42, n. 1), comme aussi elle fait allusion 4 une double dimension
de l'intentionnalité, sans pourtant rattacher a la double fonction correspon-
dante du fait les notions d’exemple et d’index (p. 251, 300).

Ainsi, le difficile probléme des relations entre phénoménologie et logique
transcendantale ne trouve pas de solution dans le commentaire. Il semble en
effet que Mlle Bachelard ne soit pas parvenue a définir parfaitement le statut
de la forme subjective. Certes, 'intention de montrer comment la phénoméno-
logie est formelle en son genre est présente au cours de tout ’ouvrage, mais il
semble que la compréhension du formel subjectif reste encore liée a la con-
ception de la logique objective, comme si Mlle Bachelard tentait de retrouver
dans la logique transcendantale une formalité analogue a celle de I'analytique
pure. En ce sens, nous regrettons que le commentaire de Mlle Bachelard ne
soit pas assez phénoménologique; commenter ceuvre logique de Husserl
exige de procéder selon la méthode méme de Husserl, ’analyse intentionnelle
qui n’a rien 2 voir avec la méthode historique: L. F. T. précéde historiquement
Krisis, il n’empéche que L. F. T. représente I’entéléchie de la pensée husser-
lienne, dans la mesure ol la critique de la connaissance scientifique doit étre
a la fois logique et phénoménologique. La coincidence de la logique transcen-
dantale et de la phénoménologie eidétique fait comprendre la possibilité d’une
science formelle subjective du subjectif (Krisis, p. 128), d’une logique formelle
concréte: la science eidétique n’en est pas moins descriptive pour Husserl
(p. 265; Idées, § 71). Mais surtout elle permet de rendre raison de maniére
définitive, & notre avis, de I’éminence de L. F.T. dans ’ccuvre de Husserl: la
logique formelle objective ne sera achevée (téléologique), intuitive, donc
immédiatement légitimée (transcendantale) qu’au moment de la coincidence
de la norme et du normé en général: la logique objective norme la science,
la logique transcendantale norme la logique objective, la logique transcen-
dantale se norme elle-méme (Selbstnormierung). D’autre part ’ego, I'évi-
dence, l'intentionnalité est la forme subjective de I'objet en général: nul
besoin de rechercher comment la subjectivité constituante peut étre normée
a son tour (p. 308): elle est elle-méme norme (synthétique), sous peine de ne
pas étre ce fondement absolu que recherche Husserl. La phénoménologie
eidétique est une logique concréte qui synthétise le subjectivisme transcen-
dantal et 'exemplarisme logique en une logique transcendantale.

Nous ne pouvons cependant terminer cette étude sans témoigner a Mlle
Bachelard notre admiration pour son beau travail. La pensée husserlienne est
difficile; le commentaire que Mlle Bachelard nous présente est d’une rigueur
constante: le développement de sa pensée ne connait a aucun moment une
quelconque défaillance et sa fidélité a L.F.T. écarte toute interprétation
incertaine ou fantaisiste. Rigueur et fidélité, prudence dans Paffirmation,
autant de qualités qui font de La logique de Husserl une pierre d’angle pour
toute recherche en phénoménologie husserlienne. André de Murals

149



	Logique transzendentale et phénoménologie eidétique

