Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 17 (1957)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen - Comptes rendus

Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Vollstindige Ausgabe, eingeleitet
und tbersetzt von Wilhelm Thimme. Band I und I1. Artemis Verlag,
Zirich 1955 und 1956.

Das monumentale, die abendlindische Geistesgeschichte wesentlich be-
stimmende Werk Augustins liegt hier in unverkiirzter, fliissig lesbarer Uber-
setzung von Wilhelm Thimme vor. Dessen Anmerkungen beschrinken sich
in der Hauptsache auf die Zitat-Nachweise Augustins. H. Kunz

Immanuel Kant: Werke in sechs Bdnden. Herausgegeben von Wilhelm
Weischedel. Band II: Kritik der reinen Vernunft. Insel-Verlag,
Wiesbaden 1956.

Die im Insel-Verlag in sechs hiibschen handlichen Diinndruckbinden er-
schienenen Werke Kants werden jetzt neu als « Studienausgabe » von Wilhelm
Weischedel herausgebracht. Vorerst liegt der zweite Band, die Kritik der
reinen Vernunft, vor, der die Texte der 1. und 2. Auflage enthilt und auch
die Paginierung der Originalausgaben verzeichnet. Was sich nur in der einen
oder andern Auflage findet, ist kursiv gesetzt. Eine Anzahl Anmerkungen
bringen der Akademicausgabe entnommene Verbesserungen, «soweit sie fiir
das Verstindnis des Textes von Bedeutung sind ». Alles ist mit gréBter Sorg-
falt und Gewissenhaftigkeit gearbeitet. H. Kunz

Johann Georg Hamanns Hauptschriften erklirt. Herausgegeben von Fritz
Blanke und Lothar Schreiner. Band 1: Die Hamann-Forschung.
Band 7: Golgatha und Scheblimini. Carl Bertelsmann Verlag,
Gitersloh 1956.

Auf der historisch-kritischen Ausgabe Nadlers fuend haben Blanke und
Schreiner den gliicklichen Einfall gehabt, die Hauptschriften Hamanns fiir
ein gréBeres Publikum, das hei3t kommentiert, herauszugeben. Von den ge-
planten acht Binden liegen der erste und siebte vor. Jener enthilt, neben
einer kurzen, das Unternehmen skizzierenden Einfithrung Blankes, eine vor-
ziigliche, sorgfiltige Darstellung der Hamann-Forschung: einerseits eine
«Geschichte der Deutungen» von K. Griinder, die bereits auch Beitriage zu
einer Wirkungsgeschichte beifiigt, anderseits eine Bibliographie von L. Schrei-
ner. Der sicbente Band bringt den Text von «Golgatha und Scheblimini»,
eine Schrift Hamanns aus dem Jahr 1784, die eine kritische Auseinander-

150



setzung mit Moses Mendelssohns ein Jahr zuvor erschienenem «Jerusalem
oder Uber religiose Macht und Judentum» darstellt. Thematisch geht es um
die Problematik von Naturrecht, Geschichte und Glaube. Hier zeigt es sich
nun in der Tat, daB die Lektiire der merkwiirdigen Schrift ohne die zahl-
reichen umsichtigen Anmerkungen und den fortlaufenden auslegenden Kom-
mentar Schreiners nur sehr fragmentarisch verstéindlich wire. Ob sie uns
heute sachlich noch etwas zu sagen hat, dariiber wird man allerdings ver-
schiedener Meinung sein kénnen. Aber es bleibt, davon abgeschen, in jedem
Fall ein groBes Verdienst der Herausgeber und des Verlages, uns Hamann in
seinen wesentlichen Publikationen iiberhaupt zuginglich zu machen.

H. Runz

Friedrich Wilhelm Josef Schelling: Zur Geschichie der neueren Philosophie.
Miinchener Vorlesungen. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart o. J.

Der Band bringt in modernisierter Orthographie einen Abdruck der im
zehnten Band der ersten Gesamtausgabe der Schellingschen Werke enthal-
tenen «Miinchener Vorlesungen», dessen Seitenzahlen in der vorliegenden
Ausgabe vermerkt sind. H. Kunz

Max Scheler: Gesammelte Werke. Band 2: Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik; 4. durchgesehene Auflage, heraus-
gegeben von Maria Scheler. Band 5: Vom Ewigen im Menschen;

4. durchgesehene Auflage, herausgegeben von Maria Scheler. Francke
Verlag, Bern 1954.

Es ist ein nicht hoch genug zu schitzendes Verdienst des Verlages, eine
Herausgabe der « Gesammelten Werke» Schelers gewagt zu haben. Zunichst
werden in neun Binden die bereits veroffentlichten Schriften wieder zuging-
lich gemacht, denen spiter noch vier NachlaBbinde (von denen auBerhalb
der Ausgabe erst einer erschienen ist) folgen sollen. Die zwei von Maria
Scheler betreuten vorliegenden Binde enthalten die bereinigten, jetzt allein
maflgebenden und mit den nétigen bibliographischen Angaben versehenen
Texte des « Formalismus» und des « Ewigen im Menschen», deren Inhalt zu
referieren gewil uberflissig ist. Die Ausstattung der Binde ist in jeder Be-
ziehung ganz vorziiglich, und man kann nur wiinschen und hoffen, dal3 das
Unternehmen vollendet werden wird. H. Kunz

Nicolar Hartmann: Kleinere Schriften, Band I: Abhandlungen zur systema-
tischen Philosophie. Band II: Abhandlungen zur Philosophiegeschichte. De
Gruyter-Verlag, Berlin 1955 und 1957.

Die von Frau Frida Hartmann besorgte Ausgabe der kleineren Schriften
Hartmanns soll drei Bande umfassen: dem ersten Band mit systematischen
Aufsitzen aus Hartmanns reifer Zeit folgt ein Band mit seinen historischen

151



Aufsitzen, endlich ist ein Band mit weiter zuriickliegenden Abhandlungen
geplant, der vor allem fiir Hartmanns geistige Entwicklung, fiir seinen Weg
vom Neukantianismus zur Ontologie, aufschluBreich sein wird.

Der vorliegende erste Band wird eréflnet durch die bekannte, nicht eben
gliickliche «Selbstdarstellung» (1933). Es folgen die dem Hartmann-Kenner
vertrauten Aufsitze iiber «Ziele und Wege der Kategorialanalyse» (1948),
«Zeitlichkeit und Substantialitat» (1938), « Naturphilosophie und Anthro-
pologie» (1944), «Sinngebung und Sinnerfiillung» (1938), aber auch die aus
unzuginglicheren Zeitschriften stammenden iiber «Neue Ontologie in Deutsch-
land» (1940) und «Das Ethos der Personlichkeit» (1949). «Vom Wesen sitt-
licher Forderungen» — bei dem sich viele gewifl noch an Hartmanns Basler
Vortrag von 1948 erinnern werden — sowie «Die Erkenntnis im Lichte der
Ontologie» (1949) waren bisher ungedruckt.

Nicht nur in dem der Anthropologie gewidmeten Aufsatz (dem zur Er-
gianzung vielleicht noch die vieldiskutierte Besprechung des Buches von
Gehlen beizugesellen gewesen wire), sondern an zahlreichen verstreuten
Stellen, zum Beispiel auch im «Wesen sittlicher Forderungen», zeigt sich, daf3
der spite Hartmann — nach Vorbereitungen schon im «Problem des geisti-
gen Seins» — noch etwas wie eine «anthropologische Wende» vollzogen hat.
Das tritt in seinen Hauptwerken nicht hervor und konnte dort nicht hervor-
treten; denn Hartmanns Arbeitsroute war bis fast zu seinem Lebensende
durch die schon in den zwanziger Jahren konzipierten vier Binde der « Onto-
logie» festgelegt, und es lag nicht in seiner Natur, von einem selbst auferlegten
Programm abzuweichen. Es zeugt aber fiir seine stets bewiesene, bei so viel
systematischer Leidenschaft erstaunliche Kraft des Aufnehmens, daf3 er sich
auch den anthropologischen Bestrebungen unserer Zeit mehr und mehr ge-
offnet, in ihnen ein Zukunftsanliegen der Philosophie erkannt und sie sogar
in sein System einzubauen gesucht hat; und dies, wiewohl er seinem ganzen
denkerischen Pathos nach ein Mann der «intentio recta» war, den nicht der
Mensch, sondern die Welt fesselte.

Freilich vermochte Hartmann der Anthropologie keinen neuen Impuls
mehr mitzuteilen. Er wendet nur gelegentlich eine «anthropologische Optik»
an und bemiiht sich im iibrigen, die Prinzipien seiner Ontologie anthropolo-
gisch zu fruktifizieren. Das Problem des Menschen ist ihm das Problem des
Ineinandergreifens der im Menschen vereinigten «Schichten» des Organi-
schen, Seelischen und Geistigen, wie wir sie schon aus der «Ontologie» ken-
nen. Aus der besonderen Form dieses Ineinandergreifens miillten sich die
Kategorien des Menschseins ableiten lassen. Individuum, Volk und Geschichte
werden uns als die drei Themenkreise genannt, in die eine Anthropologie
sich gliedern miifite.

Einen wichtigen Wachstumsschritt hat Hartmann dagegen noch in er-
kenntnistheoretischer Hinsicht vollzogen. Als 1921 die « Metaphysik der Er-
kenntnis» erschien, da bildete der in ihr vertretene erkenntnistheoretische
«Realismus», mit dem Hartmann sich vom Neukantianismus lossagte, im
methodischen Stufengang das Fundament, auf dem erst das Gebiaude der
Ontologie sich erheben konnte und sollte. Ontologie wurde von hier aus erst
wieder zu einem moglichen Unterfangen. Nachdem er nun in der Zwischen-

162



zeit diese von ihm selbst geschaffene Moglichkeit realisiert und seine Onto-
logie vollendet hat, tut Hartmann am Ende seines Lebens nochmals wieder
einen Blick zuriick und betrachtet «die Erkenntnis im Lichte der Ontologie».
Und da zeigt sich: wihrend logisch die Ontologie die Erkenntnistheorie zur
Voraussetzung hat, hat faktisch ebensosehr auch die Erkenntnistheorie ihrer-
seits schon die Ontologie zur Voraussetzung, ja hat sie uneingestanden schon
immer zur Voraussetzung gehabt. Die beiden tragen sich gegenseitig. So
kommt zum Beispiel die schon Kantische These von der partiellen Identitat
zwischen Erkenntniskategorien und Gegenstandskategorien, die alles Wissen
erst erméglicht, erst auf dem Boden der Ontologie zu ihrer vollen Entfaltung.
Weit entfernt davon, daB3, wie man es oft darstellt, die Ontologie die Erkennt-
nistheorie abgelost hatte — die freilich nicht, wie sie es lange Zeit zu sein be-
anspruchte, philosophia prima sein kann —, kommt es im Gegenteil von der
Ontologie aus zu einer Vertiefung und Wiedergeburt des Erkenntnisproblems.
Die Erkenntnis tritt wieder in den Kreis der menschlichen Gesamtexistenz ein.

Daher vermag Hartmann nunmehr vom ontologischen (fast mehr aber
noch vom anthropologischen) Standort aus die Ausfithrungen jenes frithen
Buches noch entscheidend abzurunden. Die umgebende Welt, so sieht er,
ist fiir den Menschen nicht nur dazu da, um erkennend als Objekt erfal3t zu
werden. Die Relationen zwischen ihm und ihr sind viel reicher, sind im Be-
wirktsein und Bewirken viel elementarer. Zahlreiche «transzendente Akte»
sind es, mit denen wir in die Welt hinausgreifen: aktive — Hartmann fordert
eine «Anthropologie der Arbeit!» — und rezeptive, prospektive — wie die
«Sorge» — und zeitlich zuriickschauende. Unter diesen transzendenten Akten,
in denen sich das Seiende Mensch mit dem iibrigen Seienden verkniipft, ist
die Erkenntnis nur einer, und meist ein dienender. Nicht aus sich allein heraus,
sondern im Zusammenhang mit jenen und in der Abhingigkeit von ihnen
mul3 man sie daher zu verstehen suchen. Der Fehler der bisherigen Erkennt-
nistheorie war die isolierte, unganzheitliche Betrachtung ihres Phinomens.

Hartmann untersucht sodann die groBere oder geringere Zugénglichkeit
seiner vier Seinsschichten fiir die Erkenntnis und zeichnet eine eigentiimliche
«Kurve der Gegebenheit»: die niedrigste und die hochste Schicht, Materie
und Geist, sind am leichtesten, die mittleren Schichten dagegen, das Orga-
nische und die Seele, sind am schwersten zu erfassen, was er aus der Funktion
der Erkenntnis im Gesamthaushalt des Lebens zu erkliren sucht. Es folgt
ein Abschnitt iiber die Geschichtlichkeit der Erkenntniskategorien, die ihrer
Aprioritiat keinen Eintrag tut. Das Uberempirische ist nicht das Uberzeit-
liche! Endlich lockert Hartmann hier erstmalig seine alte These von der
«gnoseologischen Indifferenz» (wie wohltitig, wieder einmal von ihr und
nicht immer nur von der «ontologischen Differenz» zu hoéren): daB3 das Sein
gegen das Erkanntwerden gleichgiiltig ware, das gilt ndmlich nur fiir den
Bereich des BewuBtseinslosen. Tiere zeigen Scheu vor dem Blick des Men-
schen, und vollends der Mensch setzt oft dem Erkanntwerden einen Wider-
stand entgegen: er verbirgt sich nicht nur, sondern fithrt den andern absicht-
lich irre, sei es aus Scham, sei es um dadurch einen Vorteil iiber ihn zu ge-
winnen. Wie oft ist der zwischenmenschliche Verkehr ein Wechselspiel zwi-
schen Verheimlichen und Durchschauen! Auch die Selbsterkenntnis sté8t

153



leicht auf Gegenwehr. Die gnoseologische Indifferenz kann aber auch nach
der positiven Seite hin iiberwunden sein; der Mensch kennt die Sehnsucht
nach dem verstehenden Blick.

S. 282 enthalt Druckfehler bis zur Unverstindlichkeit. Das Schriftenver-
zeichnis des Verlags zerrei3t unnétig die in sich so konsequente Reihenfolge
der Hartmannschen Hauptwerke.

Programmatisch beginnt der historische Band mit der bekannten Abhand-
lung «Der philosophische Gedanke und seine Geschichte»: Philosophie-
geschichte hat es nach Hartmann wesentlich nicht mit den groBen Philosophen
und ihren Systemen, sondern mit den Problemen zu tun. So sehr man dies
bejahen mag, so niahert doch Hartmann gleichzeitig die Philosophie, die er
sukzessive den richtigen Problemlésungen naher riicken 148t, allzusehr der
Wissenschaft. Offenbar unterscheidet sich doch Philosophie — und daraufbe-
ruht der ganze Tiefsinn und Zauber ihrer Geschichte — von der Wissenschaft
dadurch, daf} sie nicht im selben Sinne einen Fortschritt kennt.

Dennoch zeigt sich auch hier erneut, daB nur ein starker systematischer
Einsatz auch die Geschichte zum Sprechen bringt. Eigens aufgefiihrt seien hier
nur die Aufsitze «Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philo-
sophie», « Der Megarische und der Aristotelische Méglichkeitshegriff» (eine
wichtige Erganzung zu dem Buche « Moglichkeit und Wirklichkeit»), « Dies-
seits von Idealismus und Realismus» (der Hartmanns Kantbild enthilt),
«Hegel und das Problem der Realdialektik» sowie der bisher kaum zuging-
liche iiber «Aristoteles und Hegel». Weshalb die zeitgendssische deutsche
Philosophie Hartmann wie einen toten Hund zu behandeln geruht, fragt man
sich auch nach dieser Lektiire vergebens. Michael Landmann

Eugen Fink: Jur Ontologischen Friihgeschichte von Raum- Zeil- Bewegung.
Martinus Nijhoff, Den Haag 1957.

Nicht von einem «historischen Interesse», vielmehr von einem «Problem-
interesse» geleitet, legt Fink eine faszinierende Interpretation der Auffassungen
des Raumes, der Zeit und der Bewegung, wie sie Parmenides, Zenon, Platon
und Aristoteles ausgebildet haben, vor. Der «Stil» der Interpretation — und
streckenweise auch der der Diktion — ist von Heidegger bestimmt. Dessen
entscheidender Einflul zeigt sich nicht nur an Finks Abkehr von seinem
Lehrer Husserl — etwa an der Verwerfung der Subjekt-Objekt-Spaltung und
des Ausgangs vom «Phidnomen» «Zeit» im «inneren ZeitbewuBtsein», eine
freilich primir von der Sache motivierte Verwerfung —, sondern auch an
verschiedenen Thesen. Er sagt zum Beispiel: «Parmenides ist der Stifter des
Ur-Dualismus von Sein und Nichts, der Stifter der Ontologie und zugleich
des Nihilismus», wobei dieser « Nihilismus» offenbar im Heideggerschen und
nicht im historischen Sinne verstanden wird. Oder: «Der geschichtliche An-
fang der Ontologie fallt zusammen mit dem Versuch, Raum und Zeit und
Bewegung aus dem Wesen des Seins auszutreiben», was als die «Weltver-
gessenheit» des ontologischen Denkens bezeichnet wird. Ich verzichte ab-
sichtlich auf ein inhaltliches Referat, das allzusehr vergréobern und simplifi-

154



zieren miiBte und weder den — manchmal nur andeutenden oder hinweisen-
den — interpretatorischen Subtilititen noch der vorsichtigen Zuriickhaltung
gerecht werden kénnte. Wohl aber mochte ich eine gewisse Verlegenheit hin-
sichtlich der Frage eingestehen, was mit dergleichen Auslegungen, die die
Texte relativ sparlich beiziehen, schlieBlich «anzufangen» sei — abgesehen
davon, daB sie die Sekundirliteratur bereichern. Die Gefahr liegt nahe, da
sich die Auseinandersetzung in den philologisch-historischen Meinungs-
verschiedenheiten festfahrt und damit das eigentliche Anliegen des Autors
beiseite 14Bt. Dieses Anliegen bleibt aber bei ihm selbst in der Schwebe, wenn
das ungeheure Ernstnehmen des groBen spekulativen Denkens und das Ein-
gestandnis der eigenen «heutigen» Unzulidnglichkeit — Fink spricht einmal
im Hinblick auf die Frage der «Giiltigkeit» der zenonischen Dialektik von
«unserer Pygmaenperspektive» — zum Ausweichen vor dem Wahrheits-
anspruch jenes Denkens fiihrt. H. Kunz

Paul Friedldnder: Platon. Band 11: Die Platonischen Schriften. Erste Periode.
Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage. Walter de Gruyter,
Berlin 1957.

Aus Los Angeles, wohin er emigriert war, gibt der hochbetagte Altphilologe
die zweite Auflage seines 1928/30 erstmalig erschienenen und unmittelbar
klassisch gewordenen Platonbuches heraus. Die Stirke des Buches liegt nicht
so sehr in einem originalen Platonbild als in der hellhérigen, die Linien-
fithrung jedes Dialogs sorgsam nachzeichnenden Interpretation sowie in der
Aufgliederung der asthetischen Momente, die aus jedem Platonischen Dialog
ein Kunstwerk machen. Da zur Ganzheit eines Gedankens, zumal bei Pla-
ton, auch die Art gehért, wie er entwickelt wird und eingebettet ist, so gibt
es auch kein philosophisches Platon-Seminar mehr, in dem nicht «der Fried-
linder» konsultiert wiirde. Zusiatze, Anmerkungen und Indices haben den
Umfang so anschwellen lassen, dafl das Werk in dieser neuen Auflage in zwei
Halbbinden erscheinen mul3. Der zweite soll in Bilde folgen.

Michael Landmann

Maurice Vanhoutte: La méthode ontologique de Platon. Publications universi-
taires de Louvain. Ed. Béatrice-Nauwelaerts, Paris 1956, 193 pages.

Léon Robin: Les rapports de I’ Etre et de la connaissance d’aprés Platon. Publica-
tions de la Faculté des Lettres de Paris. Presses universitaires de France
1957, 156 pages. Ouvrage orné d’une photographie de ’auteur.

La littérature platonicienne de langue francgaise vient de s’enrichir de trois
ouvrages consacrés au méme probléme, celui de I’Etre. Ce sont, dans ’ordre
chronologique: R. Loriaux, L’Etre et la forme selon Platon (1955), M. Vanhoutte,
La méthode ontologique de Platon (1956), L. Robin, Les rapports de I’Etre et de la
connaissance d’aprés Platon (1957). Nous nous bornerons ici 4 I’examen des deux
derniers.

On retrouve dans I’étude de M. Vanhoutte les qualités d’audace et d’in-

. 155



formation que nous avons signalées a propos d’un autre ouvrage du méme
auteur, consacré aux Lois (v. Studia philosophica XV, 1955, p. 216-218). La
theése défendue ici n’est pas nouvelle: il s’agit de savoir si la dialectique platoni-
cienne a subi, 2 partir du Phédre, une révolution profonde. Aprés Lutoslawski,
Bonitz, Zeller, Ritter, Gomperz, Apelt, M11€ de Vogel et Kucharski, ’auteur
répond affirmativement 2 la question, mais il engage sa réflexion dans une
voie originale. Admettant avec raison, selon nous, que Platon n’a pas aban-
donné sa foi dans les Idées pour accorder une valeur éminente a ’observation
empirique, il s’efforce de prouver que le philosophe a substitué a la démarche
intuitive une opération rigoureusement discursive et «scientifique» qui en-
chaine des concepts a partir d’hypothéses et, en un mot, renonce a I’Absolu
(p. 93). «La transcendance est oubli¢e» (p. 94).

Cette nouvelle dialectique, qui n’est plus métaphysique et n’est pas non
plus empirique, «remplit cet entre-deux qu’est ’abstrait. Elle est donc devenue
une méthode purement logique» (p. 98). Mais elle prépare, en tant que
«dialectique mineure», 2 la mise en jeu d’une «dialectique majeure» qui a
pour mission de «sauver les Idées» (p. 103). Ces Idées, toutefois, ne seront
plus les Essences transcendantes, car Platon ne voit désormais dans cette these
idéaliste qu’une «doctrine secondaire, dépendant de la sensibilité religieuse
ou esthétique». La référence supréme est constituée maintenant par les
«notions premiéres de la pensée», les «tout grands genres (étre, mouve-
ment, repos, etc.)» (p. 175).

Tandis que les dialogues de la maturité définissent la connaissance par son
objet, ceux de la vieillesse la définissent par sa démarche (p. 176/7). Platon, qui
croyait découvrir ’Absolu dans les Idées, n’atteint plus maintenant qu’un
relatif, la juste mesure du Politique (p. 178).

Je ne suis pas certain de traduire fidélement une démonstration que j’ai eu
parfois de la peine a suivre. Car elle s’attache 4 la lettre de Platon pour la
traduire avec une grande liberté, souvent en termes modernes — tel «abstrait»,
«scientifique» — qui créent une difficulté, et parfois s’en détache jusqu’a se
méfier de Platon lui-méme (p. 79 bas). Pour se conformer a sa thése, 'auteur
est conduit a juger avec une extréme sévérité les pages les plus profondes de
la République: «La Républigue a voulu orchestrer la dialectique. Platon y a
mis tout en ceuvre pour étayer I'intuition. Mais il a eu tort d’employer des
procédés mathématiques pour valoriser les Idées. Il a prétendu décomposer
Pintuition et n’est parvenu qu’a établir un misérable schéma (sic) sans portée
efficace sur la réalité» (p. 85).

Que penser en outre de distinctions aussi absolues que celle qui oppose une
dialectique mineure 2 une dialectique majeure, une connaissance par 1’objet 2
une connaissance par la démarche. Comment I’auteur peut-il voir dans I’'Idée
et dans I’hypothése deux aspects «totalement différents» de lintelligible
(p. 173), alors qu’en réalité ’hypothese joue, chez Platon, le role méme de
I’Idée en tant que principe opératoire et immanent de la dialectique. Comment
peut-il déclarer que le dialecticien, en remontant d’hypothése en hypothése,
imite la démarche du géometre (p. 174), alors que Platon déclare expressé-
ment (République 511a~b, 133 c-d) que le propre et la faiblesse de la géométrie
consistent a ériger ’hypothése en absolu et ne pouvoir, dés lors, remonter

156



au-dela. Comment admettre enfin que Platon ait pu se trahir lui-méme et
endosser la tunique de Protagoras pour ravaler la dialectique au niveau d’un
simple instrument de liaison logique opérant dans le relatif ?

Que la pensée de Platon ait évolué et méme subi un tournant aprés le
Phédre, nous le croyons aussi. Mais, du premier au dernier dialogue, elle reste
fidele a4 elle-méme, en sa destination profonde. Jamais elle ne cesse de se
référer a ’Idée en tant que Norme et de I'utiliser en tant qu’hypothése de
travail, méme quand, renongant a conquérir I'au-dela, elle s’efforce d’en-
serrer le réel dans un réseau serré de relations conceptuelles. La construction
de M. Vanhoutte nous parait, de ce fait, assez artificielle.

Sachons gré a M. Pierre-Maxime Schuhl, professeur a la Sorbonne, d’avoir
pris l'initiative de publier ce cours de son malitre, professé pendant I’année
scolaire 1932-1933. M. Robin n’a jamais écrit de pages plus denses ni plus
fortes. L’ Introduction pose le probléme, qui est celui des conditions relativement
auxquelles I’Etre se définit comme objet de connaissance. Cet objet ne peut
étre qu’intelligible. Connaitre, c’est ne pas réver. Mais, a la différence des
Eléates et en vertu d’un «phénoménisme» qui lui est propre, Platon admet des
degrés d’étre, une hiérarchie de P’intelligible.

Les quatre premiéres lecons sont consacrées a l’allégorie de la Caverne et au schéma
qui introduit ce mythe a la fin du livre VI de la République.

Les legons cing a quatorze étudient les réalités de I’ expérience, ou le monde de I opinion.
Les principales analyses portent sur le passage des trois lits (Rép. X, 595¢e et s.)
et sur le probléme de la participation du sensible. M. Robin nous montre Platon
restaurant progressivement les droits de I’expérience contre I’Eléatisme en
«introduisant un certain mobilisme dans la sphére intelligible et un certain
immobilisme dans la sphére sensible» (p. 46). Des pages importantes sont
consacrées a la matiére premiére ou réceptacle universel et au temps. Ces examens
confirment la thése d’aprés laquelle la pensée de Platon aurait passé d’un
ascétisme de Dintelligible 2 une reconnaissance toujours plus avouée des
prérogatives de I’expérience sensible.

Les legons quinze a vingl-deux traitent de la réalité intelligible. M. Robin n’ad-
met pas que Platon ait renoncé le moins du monde a la réalité idéale. Toute-
fois, Pexamen des hypothéses du Parménide et des arguments du Philébe révele
chez lui une orientation vers un nouvel ordre de préoccupations. Le philo-
sophe en vient a concevoir I'univers intelligible «comme un vivant a Pinté-
rieur duquel il y a une sorte de mouvement vital dont la pensée est la loi»
(p. 118). Le monde idéal apparait donc comme un organisme ou régne la
relation. De ce fait, la dialectique se transforme: I’élan presque mystique fait
place & un effort de détermination logique des rapports immanents a I’Etre
et au Non-Etre. Dialectique et expérience sensible se rapprochent I'une de
Pautre. «L’expérience est une dialectique inférieure et la dialectique une
expérience supérieure» (p. 131).

Les trois derniéres legons s’attachent aux Principes. L’examen du szee révele
que le Démiurge symbolise le pouvoir générateur et moteur immanent aux
Idées elles-mémes et surtout au Bien, lequel est le véritable Dieu de Platon

- 155} _ René Schaerer

157



Emile Bréhuer: Etudes de philosophie antique. Préface de G. Davy, avant-
propos de P.-M. Schuhl. Publications de la Faculté des lettres de
Paris. P.U.F., Paris 1955.

Cet ouvrage groupe trente-trois études d’époques trés diverses, qui s’éche-
lonnent sur plus de quarante ans (la plus ancienne a paru en 1909, la plus
récente en 1953), et nous permettent d’admirer une fois de plus ’exception-
nelle maitrise de ce grand historien de la philosophie qu’était E. Bréhier,
disparu en 1952,

Ces études touchent a tous les courants de la pensée antique, 2 partir de
I’Aristotélisme, et appartiennent aux genres les plus variés: comptes rendus
(seuls, il est vrai, quelques-uns des plus caractéristiques ont été retenus),
communications de congres, notes sur des questions de détail, causeries radio-
phoniques, legons inaugurales, syntheéses générales. Citons en particulier: La
notion de probléme en philosophie; L’héritage grec dans la civilisation con-
temporaine; Quelques aspects de la morale grecque; Un systéme préscienti-
fique: ’atomisme, Aristote et ’esprit encyclopédique; L’énergie dans I’Anti-
quité et au Moyen age; Stoicisme et science; La théorie des Incorporels; Sur
une des origines de ’humanisme moderne: Le «De Officiis» de Cicéron; La
cosmologie stoicienne a la fin du paganisme; Logos stoicien, Verbe chrétien,
Raison cartésienne; Sur le probléme fondamental de la philosophie de Plotin;
Mysticisme et doctrine chez Plotin; L’idée du néant et le probléme de Pori-
gine radicale dans le néoplatonisme grec; Images plotiniennes, images berg-
soniennes.

A travers toutes ces études s’affirme le propos fondamental d’E. Bréhier:
«dégager dans sa pureté I’essence de la philosophie» (p. 9). C’est déja cette
idée qui s’exprime dans le premier compte rendu qu’il ait publié, en 1913,
ou il conclut de cette fagon son analyse du livre de Cornford, From Religion to
Philosophy: «Il s’agit de savoir, en premier lieu, si, par sa nature méme,
Phistoire de la philosophie souffre une autre méthode que la méthode imma-
nente; en essayant d’expliquer un systéme comme l’expression d’un état
d’esprit général et répandu, on reste, semble-t-il, & I’extérieur du systéme, et
Pon n’explique guére que la forme particuliére qu’il prend en raison des circons-
tances historiques; on perd ainsi de vue ce qui fait 'intérét et la substance
méme de la spéculation philosophique, 4 savoir la réflexion et le génie per-
sonnels de 'auteur du systéme . . .» (p. 42). C’est encore la méme idée qu’on
trouve dans une vibrante déclaration publiée en 1947, Comment je comprends
Phistoire de la philosophie, et qui contient ces lignes significatives: «...j’ai
toujours pris parti contre le scientisme, contre le romantisme, contre le tradi-
tionalisme, et méme contre toute philosophie chrétienne» (p. 9). On n’aurait
Pu mieux trouver, pour ouvrir ’ensemble du recueil, que ces quelques pages:
E. Bréhier y retrace d’une facon émouvante son propre itinéraire et s’arréte
sur quelques étapes qui revétent a ses yeux une signification particuliérement
importante: la rencontre avec Philon, puis avec Chrysippe, Schelling et
Plotin. C’est au contact de ces doctrines, bien souvent négligées par les histo-
riens de la philosophie, et si peu conformes a I'image rigide et bornée qu’on se

158



fait habituellement d’un systéme philosophique, que se dégagent les grandes
idées directrices d’E. Bréhier: «. .. la vraie philosophie n’est pas un systéme
de pensées, mais un progrés, n’est pas un aboutissement, mais une voie et un
passage; ce que je vois chez un philosophe, c’est un certain rythme, une cer-
taine allure de la pensée...» (p. 3), «. .. discontinuité et renaissance sont
complémentaires I'une de ’autre ; 'invention philosophique n’est pas absolue:
elle est une reprise vigoureuse d’un courant de pensée interrompu. .. la
renaissance, telle que nous la voyons, n’a rien d’une influence; elle est la
reprise d’une intuition, non d’une tradition» (p. 6—7). Voila les idées direc-
trices qui poussent E. Bréhier a écrire une histoire générale de la philosophie,
entreprise qu’il n’aurait jamais abordée, nous dit-il, s’1l s’était exclusivement
penché sur les grands systémes classiques.

On le voit, en plus des magistrales études qu’il nous permet de lire ou de
relire, ce recueil, d’une qualité exceptionnelle, nous montre un esprit d’une
rare lucidité se penchant sur les conditions et les exigences de son propre
labeur, et ce n’est pas la le moindre mérite de 'ouvrage. André Voelke

H.D.F. Kitio: Die Griechen. Von der Wirklichkeit eines geschichtlichen
Vorbilds. Ubersetzt von Hartmut von Hentig. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1957.

Kitto, ein englischer klassischer Philologe, gibt hier eine sowohl die ge-
schichtliche Entwicklung von der Entstehung des griechischen Volkes an
beriicksichtigende wie auf die Erfassung des Wesens des griechischen Men-
schen zielende Darstellung. Es ist keine gelehrte Abhandlung und will es
nicht sein, vielmehr eine amiisante Schilderung griechischen Lebens, das
gelegentlich mit leiser iiberlegener Ironie zu den gegenwiértigen — zumal
politischen — Anschauungen der Englinder in Beziehung gebracht wird.

H. Kunz

Fiammetta Bourbon di Petrella: Il problema dell’ arte ¢ della bellezza in Plotino.
Firenze, Le Monnier, 1956, 174 pages.

Bien que ’autonomie de I’art n’ait pas été reconnue par la pensée antique,
Pesthétique de Plotin offre un grand intérét soit par la place qu’elle tient dans
le néo-platonisme, soit par le role qu’elle fait jouer a Part et al’attrait du beau:
exactement celui d’une propédeutique a la vie de D’esprit sous sa forme la
plus élevée, Pintuition mystique. Le beau nous meéne au Bien, a I'ultime, par
Pamour et la contemplation.

Dans son ouvrage, clair et précis, M™Me F. Bourbon di Petrella examine la
fantaisie comme faculté de représentation, a la fois du sensible et de I’intelli-
gible, le réle de ’amour et de la contemplation dans la «remontée» de ’ame
a Pesprit et 2 I'Un; la dialectique n’est pas seulement un processus intellectuel,
mais éthique et esthétique, une purification. L’ascension, de la beauté sen-
sible & la beauté intelligible, nous fait situer le beau dans I’Un, puis dans
Pesprit, d’ot1 il rayonne de haut en bas. L’extase, rare bonheur, nous y fait
accéder aprés une longue initiation.

159



Mais I’extase est silence, obscurité; I’art est finalement éliminé par ’extase
mystique. I1 y a déja chez Plotin une «mort de I’art», une Aufhebung, mais
Jamais définitive, dans cette vie du moins. On ne vit pas toujours sur les som-
mets; la contemplation esthétique est comme un séjour sur un haut plateau,
face aux plus hautes montagnes.

L’exposé de la pensée plotinienne, intelligent et fidele, est trés pres des
textes, soutenu par la connaissance des meilleures éditions et des travaux

critiques les plus estimés. Marcel Reymond

Gottfried Martin: Klassische Ontologie der Zahl. (Kantstudien, Ergin-
zungsheft 70.) Kolner Universitiats-Verlag, Koln 1956.

Die vorliegende Arbeit ist der erste, die geschichtliche Problementwicklung
darstellende Teil einer der Ontologie der Zahl gewidmeten Untersuchung.
Leitend dafiir war die Formulierung des Aristoteles: «nicht ob es die Zahlen
gibt, sondern wie es die Zahlen gibt, das ist die Frage». Die Reihe der beriick-
sichtigten Denker fiihrt von Pythagoras iiber Platon, Aristoteles, Euklid,
Archimedes, Plotin, Augustin, Thomas von Aquin (mit EinschluB3 von Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham), Descartes, Newton, Leibniz, Kant,
Bolzano, GauB, WeierstraBB, Kronecker, Dedekind, Hankel, Helmholtz,
Natorp bis zu Husserl. Wo es nétig erscheint, wird die spezielle Problematik
auf die umfassenderen, zumal theologischen Voraussetzungen zuriickbezogen.
Interpretatorische Strittigkeiten werden nicht verschwiegen, jedoch ent-
scheidet sich Martin zumeist jeweils fiir eine bestimmte Auffassung. So resul-
tiert eine auBerordentlich klare Darstellung, die zu erreichen wohl auch der
Grund fiir die merkwiirdige Neigung zu iiberfliissigen wortlichen Wieder-
holungen (z.B.: Husserl «bringt die klassische Diskussion der Zahl zur Fiille,
und er bringt die klassische Diskussion der Zahl zum Ende») sein mag,
welche eine vermeidbare Schwerfilligkeit gezeitigt hat. H. Kunz

Ernesto Buonaiuti: Geschichte des Christentums. Aus dem Italienischen
itbersetzt von Hans Markun. Erster Band: Altertum; zweiter Band:
Mittelalter. Verlag Francke AG., Bern 1948 und 1957.

Buonaiuti nennt seine «Geschichte des Christentums» die Frucht einer
dreiBigjdhrigen Arbeit und widmet sie jener Gruppe von Freunden, «welche
dem in der Heimat als Verbannter in Armut Lebenden» halfen, daf} sie nicht
verlorengehe. Es ist eine groBartige, lebendige, nicht sich in alle Einzelheiten
verlierende, vom Urchristentum bis zur Renaissance reichende Darstellung,
in welcher die religiése Lebenspraxis, die theologische Dogmatik, die philo-
sophische Spekulation und die politischen Faktoren mit souveriner Kenntnis
zu einem Ganzen gefiigt werden. Dal3 ein Historiker, der den Kern des
Christentums im urchristlichen, irrationalen, jenseitsbezogenen Glaubens-
enthusiasmus und in der Verbindung mit der Politik den Abfall davon sieht —
er schreibt im Hinblick auf Konstantin: «Die Nachfolge des ersten christ-
lichen Herrschers vollzog sich in einem Blutbad» —, fiir die Kirche untraghar
war, kann nicht verwundern. Aber das spricht nicht gegen ihn. g Eyn»

160



Curt Friedlein: Lernbuch und Repetitorium der Geschichte der Philosophie.
Bruno Wilkens Verlag, Hannover 1951.

Der Kandidat der Philosophie hat Miihe, in den groBen philosophiehisto-
rischen Werken einen zusammenfassenden Uberblick iiber sein Fachgebiet zu
gewinnen; dhnlich ergeht es auch dem Laien, der es unternimmt, das Laby-
rinth der Philosophiegeschichte zu durchwandern: die Unzahl der verschie-
denartigen Richtungen und Systeme verwirrt in hohem Ma@e, so daB man-
cher «unterwegs» steckenbleibt und schlieBlich darauf verzichtet, in Werden
und Wandlung der abendlandischen Philosophie gesamthaft Einblick zu
nehmen. Das vorliegende «Lernbiichlein» will diesem Ubelstand abhelfen;
in seiner klaren Gliederung und seinem bewuft-didaktischen Aufbau ermég-
licht es ein griindliches Studium der Geschichte der Philosophie, wobei jedem
Kapitel ein kleiner «Katechismus» beigefiigt ist, damit der Leser in der Be-
antwortung von Fragen sich selbst iiber sein Verstehen oder MiBBverstehen
Rechenschaft ablegen kann. Das in der neunten Auflage erscheinende Werk
darf vor allem den Studierenden empfohlen werden. Fosef Rattner

Histoire générale des sciences: Tome 1: La science antique et médiévale.
(Paris P.U.; F. 1957, 627 pages.)

S’il est vrai que la philosophie s’est toujours nourrie d’une réflexion sur les
sciences, leur histoire ne peut donc la laisser indifférente. Il est quasi impossible
a un seul auteur d’assumer la rédaction d’une étude quelque peu compléte de
I’Histoire des sciences . .. Les Presses universitaires ont donc eu I’heureuse
initiative de confier 4 M. René Taton le soin de diriger une étude collective
sur I’Histoire générale des sciences. Le premier tome, portant sur la science
antique et médiévale des origines a 1450, a seul paru: il fait bien augurer de la
suite de ’ouvrage.

Les investigations des historiens couvrent un trés grand champ: outre la
partie attendue sur le développement des sciences dans le monde gréco-romain,
le lecteur aura la bonne surprise de trouver, dans la partie consacrée aux
sciences antiques de ’Orient, en plus des chapitres consacrés au développe-
ment des sciences en Egypte et en Mésopotamie, un chapitre sur la Phénicie
et Israél, un autre traitant de la science indienne antique, enfin un chapitre
portant sur la science chinoise antique.

Malgré la variété des sujets traités et la multiplicité des auteurs, tous
d’éminents spécialistes, M. Taton est parvenu a conférer une unité réelle au
volume.

On verra peu a peu s’animer le devenir des sciences, les filiations se dessiner:
C’est ainsi que Pon verra que si Palgébre diophantienne (qui se trouve a
Porigine du courant aboutissant a4 la création du calcul intégral) est tres
¢loignée de la géométrie grecque, il y a, en revanche, filiation entre les travaux
des algébristes suméro-babyloniens et Diophante (p. 111 sq et 343-345).

L’épistémologue sera également intéressé de voir comment des considéra-
tions étrangéres 4 un domaine scientifique ont des répercussions ficheuses

11 Studia Philosophica XVII 161



sur lui: L’hypothése mécaniste des atomistes était grandiose, elle n’a pas
rencontré le succeés qu’elle méritait parce que leur cosmologie était indigente
ainsi que leur astronomie: « On a méme vu, dans ce contraste surprenant, une
des raisons qui expliquent les fortunes diverses de 'atomisme. Quand s’ins-
taure, avec Paristotélisme, une astronomie plus cohérente, les principes géné-
raux de la doctrine démocritéenne se trouvent condamnés par un choc en
retour» (p. 224).

L’on entend souvent soutenir deux théses opposées, I’'une qu’il y a malgré
tous les bouleversements dus aux guerres et aux invasions une permanence
du savoir scientifique, et I’autre qu’il y a disparition compléte aux moments
des grands bouleversements sociaux puis redécouverte. La lecture d’un ouvrage
comme celui-ci montre une réalité plus complexe: si parfois certaines données
s’éclipsent totalement comme le zéro inventé par les Suméro-babyloniens (et
qui fut probablement réinventé beaucoup plus tard par les Arabes): « Quand
il n’y a pas d’unité, de dizaine ou de centaine, on met a la place vide un point.
Ce point est le zéro. Ainsi fut soulevé le probléme de savoir si zéro est un nombre
ou la simple marque d’une position inoccupée dans I’écriture» (p.455),
d’autres données se conservent au contraire et servent de point de départ a
des progrés ultérieurs: Posidonios avait attribué les marées a I'influence de
la lune, dans le cadre d’ailleurs de la sympathie universelle: «La théorie des
marées ne fit guére de progres jusqu’au XVIe siécle; cependant, il devait se
trouver un savant pour apporter des corrections et des précisions a 1’analyse
posidonienne: Béde le Vénérable, qui, au VII® siécle, se livra 4 des observa-
tions personnelles sur les cotes d’Angleterre» (p. 373).

Une telle étude nuance aussi I'opinion que I’on peut avoir sur I’attitude
scientifique ou antiscientifique d’une époque donnée: On voit, par exemple
que, si d’une maniére générale une exaltation religieuse (cultes de Dionysos,
de Cybele, d’Isis, de Baal, des divinités solaires) déferla provoquant la nais-
sance de sciences occultes et magiques, on doit néanmoins admettre que le 11€
siecle fut — aussi bien que pour ’Empire Romain — I’Age d’or de ’astronomie
et de la médecine (p. 409). On voit, sans qu’il soit nécessaire de multiplier les
exemples, 'intérét qu’un philosophe peut prendre 2 la lecture de cet ouvrage
qui lui prouve, d’une part, P'interaction des divers domaines scientifiques les
uns sur les autres et, d’autre part, la permanence des attitudes véritablement
scientifiques chez les savants. A. Virieux-Reymond

Karl Vorlinder: Geschichte der Philosophie. 9. Aufl. Zweiter Band: Die
Philosophie der Neuzeit bis Kant. Neu bearbeitet und mit Literatur-
iibersichten versehen von Hinrich Knittermeyer. Verlag von Richard
Meiner, Hamburg 1955.

Nach der Uberarbeitung des 1. Bandes der Philosophiegeschichte von Vor-
lander, die Erwin Metzke besorgt hat, legt Hinrich Knittermeyer die Neu-
gestaltung des 2. Bandes vor, der die Philosophie der Neuzeit bis und mit Kant
umfaBt; ohne Schiller, Goethe und Humboldt sowie Maimon, Reinhold und
Fries, die Vorlinder zu kurz behandelt hat und die jetzt in den 3. Band ver-

162



wiesen werden. Knittermeyer hat unter Wahrung des Charakters des alten
Vorlander das Ganze auf den heutigen Stand gebracht. Die Gliederung wurde
soweit moglich bis ins einzelne beibehalten, doch waren, namentlich mit Riick-
sicht auf die prononcierte Marburger Perspektive Vorlanders, wesentliche
Textinderungen und Ergéanzungen unerldlich. Die zum Teil tiefgreifenden
Modifikationen betreffen die Philosophie der Renaissance, bei der Vorldnder
allzu stiefmiitterlich verfuhr, Descartes, Leibniz, die deutsche Aufklirung
und die von Vorlinder verkannten Gegenstromungen gegen die Aufklarung
sowie ganz besonders das Kant-Kapitel. Uber die Wiirdigung im einzelnen
kénnen die Meinungen naturgemif3 auseinandergehen; im groBen und gan-
zen ist festzustellen, dafl Knittermeyers verdienstvolle Neubearbeitung des
Vorlinder zu den brauchbarsten und besten philosophiegeschichtlichen Lehr-
biichern gehort. Ich méchte lediglich auf eine Liicke in der Philosophie der
Renaissance hinweisen: neben Machiavelli miite auch Guicciardini, der
schon bei Vorldnder fehlte, kurz behandelt werden, wobei die ausgezeichnete
deutsche Ausgabe der «Ricordi» von E. Grassi (2. Aufl., Bern 1946) anzu-
fihren wire. (Nebenbei: in den zwei Stellen, wo Guicciardini kurz genannt
wird, sowie im Register behauptet sich hartnickig ein Druckfehler: « Guiccar-
dini».)

Im Hinblick auf den Zweck dieses Lehrbuches, das in erster Linie fiir Stu-
denten bestimmt ist, seien einige Bemerkungen zu den erginzten Literatur-
angaben gemacht, die bei einer weiteren Auflage vielleicht erwogen werden
kénnten. Es ist zu bedauern, daB3 aus Raumgriinden die Literaturangaben,
abgesehen von wenigen Ausnahmen, nicht mit erlauternden Hinweisen, die
kurz sein kénnten, verbunden wurden. Bei den Originalwerken wire der
Anfiithrung guter und leicht zuginglicher Ausgaben (mit Einleitungen und
Anmerkungen) ganz besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Dies sei zum
Beispiel fiir Rousseau illustriert : so ausgezeichnete und dem Studenten duBlerst
niitzliche Ausgaben wie die des « Emile» von F. und P. Richard (Paris 1951),
des « Contrat social » von M. Halbwachs (Paris 1943) oder von C.E. Vaughan
(Manchester 1947) oder des ersten Discours von W. Ménch (Biihl-Baden
1948), um nur diese anzufiihren, sollten nicht fehlen. Ich vermisse vor allem
auch die zum Teil vollstindigen und vortrefflichen, handlichen Werkaus-
gaben in der «Bibliothéque de la Pléiade» (Paris) ; zum Beispiel Montaigne,
Essais (Albert Thibaudet, neue Aufl. 1946), Descartes (André Bridoux, 1949),
Pascal (Jacques Chevalier, 1936), Montesquieu (Roger Caillois, 1949). Mit
Recht werden auch mehr populire Ausgaben und Auswahlausgaben ange-
fiithrt; doch wenn dies zum Beispiel bei Paracelsus und Montaigne und
andern recht ist, sollte es zum Beispiel bei Luther, Zwingli, Morus und
Robert Boyle billig sein. Die Reclam-Ausgaben wiren (neben den Kroner-
und Dietrich-Ausgaben) vermehrt zu beriicksichtigen. Einige Literatur-
liicken seien genannt, wobei ich natiirlich dem Zweck des Lehrbuches und
der Notwendigkeit der Beschrinkung auf Wesentliches Rechnung tragen
mochte und mir der subjektiven Bedingtheit meiner Feststellungen bewufBt
bin: Martial Guéroult, Descartes selon ’ordre des raisons, 2 Binde, Paris
1953; deutsche Ausgabe von Locke, Zwei Abhandlungen iiber Regierung
(1906); (gekiirzte) Ausgabe von A. Smith, Theorie der ethischen Gefiihle

163



(H.G. Schachtschabel, 1949); Robert Derathé, J.-J. Rousseau et la science
politique de son temps (Paris 1950; wichtig fiir die politische Philosophie der
Neuzeit im ganzen); Jacobis Spinoza-Biichlein nebst Replik und Duplik,
herausgegeben von F. Mauthner (1912) ; Rudolf Odebrecht, Geist und Form,
Der Aufstieg des dialektischen Gedankens in Kants Asthetik (1930, m.E. eine
der besten Schriften in der nicht besonders ergiebigen Literatur iiber Kants
Asthetik); N. Kemp Smith, A Commentary to Kant’s Critique of Pure
Reason (2. Aufl. 1932, Nachdruck New York 1950) ; Hermann Cohen, Hand-
kommentar zur K.d.r.V. (2. Aufl. 1917); G.E. Miller, Amerikanische
Philosophie, 2. verb. u. verm. Aufl. 1950 (Knittermeyer fiihrt nur die iiber-
holte und schlechtere 1. Aufl. 1936 an; vgl. S. 4). SchlieBlich eine Unstimmig-
keit: das ausgezeichnete Werk von H.J. Paton, Kant’s Metaphysic of Ex-
perience, gehort keineswegs unter die « Gesamtdarstellungen» (S. 341), wie
iibrigens schon der Untertitel sagt (A Commentary on the First Half of the
K.d.r.V.); auch wire in Ubereinstimmung mit der sonstigen Gepflogenheit
des Bearbeiters anzufiithren, daf3 es zwei Bande sind. Hans Ryffel

Arturo Deregibus: La filosofia religiosa di Alessandro Vinet. Torino, Ed.
Gheroni, 1956, 204 pages. (Biblioteca filosofica e pedagogica de:
11 Saggiatore, 3.)

Le dessein de M. Arturo Deregibus est de voir s’il y a chez Vinet, non seule-
ment des pensées relatives a la religion, a la morale, aux lettres et 4 la poli-
tique, mais, a leur base, une position philosophique suffisamment autonome:
probléme qui touche non seulement & Pexposé de la pensée de Vinet, mais
aussi 2 sa nature profonde.

M. A. Deregibus connait tous les textes publiés de Vinet, les études les plus
importantes qui lui ont été consacrées, ’histoire méme de notre pays a ’époque
de Vinet. Le probléme qu’il étudie s’est posé du vivant méme de Vinet; preuve
en soit, témoignage de leur «concordia discors», I’article de Charles Secrétan
sur les Essais (1837) de Vinet, publié en 1838 par la Revue suisse; la réponse de
Vinet, se qualifiant d’«aventurier en philosophie», ne clét bien évidemment
pas le débat.

Sans vouloir faire Vinet plus systématique qu’il ne le fut, suivant davantage
La pensée de Vinet de Philippe Bridel que I’interprétation tendancieuse d’Astié,
M. A. Deregibus voit le point de départ des réflexions de Vinet dans ce que
celui-ci a appelé ’«inévidence des croyances religieuses», d’oti découle leur
caractére a la fois inviolable mais non obligatoire. Puis vient la «réduction
des dualités» par le message et la personne de Jésus, la reconnaissance de
Pindividualité dans ce qu’elle a d’inaliénable, le primat de la conscience
morale, la connaissance religieuse par le cceur, selon les vues de Pascal.
M. Deregibus voit Vinet plus proche de Kant, par influence indirecte seule-
ment, que Ph. Bridel; de méme quant 2 Rousseau: malgré de séveres réserves,
Vinet a reconnu que Rousseau a eu raison de s’attacher a la régénération de
I’homme; il ne s’est trompé que sur le choix des moyens. Nourri de Pascal,
que Vinet eut le mérite de comprendre malgré la mode du temps (qui ne
voyait en lui qu’un sceptique), il s’en sépare dans une évaluation moins exclu-

164



sivement négative des activités temporelles de I’homme, de ’Etat notamment.
Si Vinet ne reconnut pas I’autonomie de ’art, son gott fin et sir fut plus large
que sa doctrine. En ecclésiologie enfin, Vinet eut le mérite de défendre I’auto-
nomie de I’Eglise et de demander sa distinction de la société civile pour des
motifs proprement religieux. On sait quelle fut sur ce point son influence sur
Cavour.

La philosophie religieuse de Vinet, comme ’avait déja montré Philippe
Bridel, doit peu de chose & Schleiermacher, dont I’orientation panthéiste et
évolutionniste déplaisait & Vinet, lequel resta toujours défiant envers les diverses
formes de I’'idéalisme allemand. Entre Schleiermacher et Vinet, il y a affinité
spirituelle plus qu’intellectuelle.

M. A. Deregibus voit dans I’ccuvre de Vinet une philosophie implicite,
imparfaitement dégagée et formulée, attestée toutefois par son souci de relier
la vérité religieuse 2 I’ensemble des vérités établies, ce qui les éclaire toutes
deux (démarche inverse de celle de Kierkegaard, observerons-nous). La filo-
sofia religiosa di Alessandro Vinet est 'ouvrage d’ensemble le plus remarquable
paru depuis La pensée de Vinet de Philippe Bridel, &4 qui il rend hommage.

Il nous semble que Ph. Bridel et M. A. Deregibus ont raison tous deux:
Ph. Bridel, qui voit un Vinet plus intuitif, s’attache 2 ’homme, au penseur.
M. A. Deregibus, qui voit Vinet plus systématique, a raison en droit: il y a
une unité interne de la pensée de Vinet, décelable a ’analyse. Mais cela ne
signifie pas que, dans la conscience de Vinet, cette unité latente se soit entiére-
ment explicitée; de 1a, le caractére fragmentaire de son ceuvre, renforcé
encore par la briéveté de sa vie, les lourdes charges professionnelles qui furent
les siennes, 2 Bale et & Lausanne, le scrupule qui 'obligeait &4 une expression

a la fois nuancée et charitable de sa pensée. Marcel Reymond

Arturo Deregibus: Il problema morale in Fean-Facques Rousseau e la validitd
dell’interpretazione kantiana. Torino, G. Giappichelli, 1957, 232 pages.
(Universita di Torino. Pubblicazioni della Facolta di Magistero, 8.)

Auteur de La filosofia religiosa di Alessandro Vinet (Torino, 1956), M. Arturo
Deregibus étudie, avec la méme minutie qu’il fit pour Vinet, la place du
probléme moral dans la pensée de Rousseau et se demande ce qu’en vaut
Pinterprétation kantienne. D’accord avec Kant, M. Deregibus voit dans le
probléme moral le centre de la pensée de Rousseau, a partir duquel tout
s’éclaire. Il est d’ailleurs remarquable que Kant ait vu cela dés 1764, dés les
Bemerkungen zu den Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schinen und Erhabenen, en un
temps ou les écrits autobiographiques de Rousseau n’existaient pas encore.
Il ne faut pas oublier les réserves de Kant lui-méme sur la pensée de Rousseau:
son insuffisance du point de vue de la méthode, la place excessive laissée a
Pintuition personnelle au détriment du caractére rationnel et universel de la
moralité.

Chez Kant et chez Rousseau, il y a toutefois un élément fondamental
commun: c’est la moralité qui fonde et 1égitime la subjectivité. Aussi la morale
de Rousseau n’est-elle pas essentiellement un individualisme ni un naturalisme,
comme [’atteste le Contrat social. (Et Daniel Mornet, rappellerons-nous, a

165



montré que «Rousseau, avant ses Confessions, n’enseigne rien, ou presque rien,
du Romantisme».)

Certes, Rousseau met ’accent sur la défense de la subjectivité contre I’em-
prise sociale, et Kant sur la loi, sur la norme morale. Ce n’est pas un hasard
si la personne est mieux défendue par Kant que par Rousseau; des totalitaires
ont pu, tel Robespierre, se réclamer de Rousseau, non de Kant, remarquerons-
nous. La différence fondamentale entre les deux penseurs réside dans le fait
que Rousseau ne rameéne pas, comme Kant, la religion a4 la morale, que la
religion a sa validité propre, comme le soutiendra plus tard Schleiermacher;
bien plus, Rousseau nourrit sa morale de son sentiment religieux.

L’ouvrage de M. Arturo Deregibus, trés prés des textes, est solide, péné-
trant, trés informé des travaux consacrés a2 Rousseau et 2 Kant. Comme M.
Deregibus s’intéresse davantage aux pensées qu’aux penseurs en tant qu’indi-
vidus — ce qui est son droit —, la parenté de Rousseau et de Kant parait plus
profonde qu’on ne le reconnait communément; le paradoxe n’en subsiste pas
moins d’un Kant rationnel, méthodique, moralement éclairé par un Rousseau
intuitif et affectif. Marcel Reymond

Heinz Heimsoeth: Studien zur Philosophie Immanuel Kants. Metaphysische
Urspriinge und ontologische Grundlagen. Kantstudien, Ergin-
zungsheft 71. Kélner Universitits-Verlag, Koln 1956.

Heimsoeth hat in diesem — auch auBerhalb der Erginzungshefte der
«Kantstudien» erschienenen — Band fiinf Abhandlungen vereinigt, von denen
vier bereits frither veréffentlicht worden und uns noch leicht zugénglich sind :
«Der Kampf um den Raum in der Metaphysik der Neuzeit», « Metaphysik
und Kritik bei Chr. A. Crusius», « Metaphysische Motive in der Ausbildung
des kritischen Idealismus», «PersénlichkeitsbewuBtsein und Ding an sich
in der Kantischen Philosophie». Die erste umfangreichste Studie hat « Chr.
Wolffs Ontologie und die Prinzipienforschung I. Kants» zum Thema. Heim-
soeth selbst nennt sie das « Kernstiick» des Bandes. Seine Absicht ist, Kants
«zwolf Kategorien samt dem, was noch dazu gehért und daran angeschlossen
ist, auf ihren jeweiligen Gehalt (nicht, wie es sonst durchweg geschieht, auf
ihre Systematik) hin anzuleuchten. Dieser Gehalt ist urspriinglich und einer
durchgehenden Intention nach von ontologischem Charakter, was sich dann
im besonderen an den metaphysischen Problemen zeigt, mit denen Kant zu
ringen hatte, vor allem im Welt-Thema». An fiinf Problemkomplexen: der
Lehre von den obersten Prinzipien, am Kategoriengefiige von Moglichkeit,
Wirklichkeit, Notwendigkeit und an den Kategorien Quantitat, Qualitat,
Relation zeigt der Verfasser — durchwegs mit ausgiebigen Zitaten belegt (eine
kleine Unstimmigkeit auf Seite 70) — zunichst jeweils die von Wolff vertretene
Lehrmeinung, um dann anschlieBend den vorkritischen und kritischen Kant
zu Wort kommen zu lassen. Das geschieht mit groBer Sorgfalt und vorbild-
licher Klarheit, wobei auch die Nachschriften der Kantschen Vorlesungen
und andeutend gelegentlich das iibrige einschlagende Traditionsgut mit-
beriicksichtigt werden. H. Kunz

166



Friedrich Muthmann: Alexander von Humboldt und sein Naturbild im
Spiegel der Goethezeit. Artemis-Verlag, Ziirich und Stuttgart 1955.

Bezaubert von Humboldts dichterischen Naturbeschreibungen und geleitet .
vom Aspekt der Einwirkung der Natur auf das menschliche Gemiit entwirft
Muthmann in knappen Ziigen die Humboldtsche Naturauffassung. Dabei
zeigt er vor allem deren Verwandtschaft mit jener Goethes, die sich in der Tat
nicht leugnen 148t, obzwar fiir Goethe die naturwissenschaftliche Erfahrung
nur als nachtrigliche Bestitigung der dichterischen Intuition dient, wihrend
sie bei Humboldt umgekehrt den Ausgangspunkt bildet. Ebenso werden Hum-
boldts Beziehungen zur romantischen Naturanschauung, zumal zu Schelling
und Carus, geschildert. Schliefllich erértert Muthmann — in etwas zu breit
geratenen Beschreibungen — die Anregungen, die Humboldt der Landschafts-
malerei (Schinkel, Rugendas und andere) gegeben hat. Es wire vielleicht im
Hinblick auf den heutigen Leser vorteilhaft gewesen, wenn der Verfasser die
Haltung der modernen Wissenschaft zur Natur mit derjenigen Humboldts
konfrontiert hitte. H. Kunz

Karl Jaspers: Schelling. GroBe und Verhiangnis. R. Piper & Co. Verlag,
Miinchen 1955.

Dieses Buch ist nicht primir eine Darstellung der Philosophie Schellings,
sondern eine Auseinandersetzung, die sich auf weite Strecken wie eine auf-
gelockerte, mit Schellings Philosophie illustrierende Erlauterung einiger
Grundanschauungen von Jaspers liest (so etwa in der «Kritik des Schelling-
schen Gottesgedankens», 176ff., insbesondere 184ff., und der «Kritik der
Schellingschen Objektivierung», 192ff.). Uberall spiirt man, daBl der Ver-
fasser bei aller Schirfe, ja Uberschirfe seiner Kritik Schelling «viel verdankt»,
wie er selber bekennt, da er «seit mehr als dreiBig Jahren mit Schelling
philosophiert hat» (9). In der Anerkennung und Verwerfung von Schellings
Philosophie kennzeichnet Jaspers seine eigene Position. So ist denn diese Aus-
einandersetzung zugleich Bekenntnis («Ich kann nur bekennen, dafl meine
Liebe zu Schelling nicht gré8er ist als meine Abneigung. Er gehort nicht zu
den Philosophen, mit denen ich innerlich einen Bund schliele, obwohl er oft
in meinen Gedanken ist.» 273). Dieser Charakterisierung des Buches sei gleich
beigefiigt, daB nach meinem Dafiirhalten eine Auseinandersetzung in solchem
Sinn letztlich die einzig legitime philosophische Beschaftigung mit vergangenen
Philosophemen darstellt, was der im Bereich der Fachphilosophie noch stark
verbreiteten bloB historisch-antiquarischen oder geisteswissenschafilich-
phinomenologischen Vergegenwirtigung vergangener Philosophie Anlaf3 zu
neuerlicher Besinnung werden kann. Was bedeuten uns heute die Denker der
Vergangenheit? ist die letztlich philosophische Frage, mit der wir der Philo-
sophiegeschichte zu begegnen haben. (Im eben erschienenen ersten Band der
«GroBen Philosophen» nimmt Jaspers in faszinierender Weise die gesamte
Philosophiegeschichte in einem weitesten Sinn des Wortes auf diese Weise in
Angriff.) Ob die Auseinandersetzung zum Bekenntnis wird bzw. werden darf,

167



hingt von der Philosophie ab, die einer hat. Anderseits muB3 die philosophi-
sche Auseinandersetzung mit einem Denker, die eine Gesamtwiirdigung dar-
stellen méchte, die Philosophie dieses Denkers in ihrer ganzen Breite ein-
beziehen. Ob Jaspers in dieser Hinsicht Schellings Denken ausreichend heran-
zieht, kann man sich ernstlich fragen, wenn man bedenkt, da3 in dem immer-
hin stattlichen Band zum Beispiel die so zentrale Rolle der Kunst in Schellings
Philosophie und die damit zusammenhéangenden Einsichten in das Wesen der
Kunst iiberhaupt nicht behandelt werden, und ferner etwa, daf3 der epochale
Versuch Schellings, das «Reale» auch in seiner Abgriindigkeit und Irratio-
nalitit zu explizieren, keine eigentliche Wiirdigung erfihrt. Insofern hitte
«Schellings Versaumen der Realititen» im Bereich der Wissenschaft, der
Politik und der Religion (247ff.) ein positives Gegenstiick gegeniibergestellt
werden kénnen. Jaspers hat die Hauptpunkte dieser seiner Auseinander-
setzung mit Schelling in kurzer und konzentrierter Form an der Tagung in
Bad Ragaz 1954 in einem Vortrag dargeboten, der in diesem Jahrbuch
(Vol. XIV, 12I.) abgedruckt worden ist, weshalb ich mich mit wenigen Hin-
weisen auf Inhalt und Gedankengang des Buches, dem ich ein paar Glossen
beifiige, begniigen mochte.

Jaspers hilt sich an die Grundgedanken, die sich durch die verschiedenen
bislang meist iiberbetonten «Phasen» des Schellingschen Denkens hindurch
behaupten und an das, was er die « Substantialitat eines Denkens» nennt (d.1.
«die Erfahrung des Wesens, dem ich bei dem Studium eines Textes nahe
komme oder ferner riicke» 222). Dabei wird beides in héchst instruktiver
Weise in den weiteren Zusammenhang der Lebensgeschichte des Philosophen
und der Situation seiner Zeit hineingestellt. Die Philosophie Schellings wird
so ausschlieflich unter die Frage nach «dem Einen, Gleichbleibenden» in
Leben und Denken gestellt (63), wobei Schelling selber sehr ausgiebig mit
entsprechenden Zitaten aus seiner ganzen langen Entwicklung zu Worte
kommt. Jaspers weil die Einheit und Kontinuitit der eigentlichen Grund-
position, die im Schrifttum der letzten Jahre immer deutlicher herausgestellt
worden ist (z.B. auch von Fuhrmans, wenn auch mit schwicherem Akzent)
mit einleuchtenden Beispielen zu belegen, indem er sich nicht nur auf das
«Systemprogramm» des Einundzwanzigjahrigen (1796) beruft, in welchem
keimhaft die ganze spitere Philosophie schon enthalten ist, sondern eine Reihe
von durchgehenden konkreten Ziigen anfithrt (58fL.). Dal3 bei solchem die
groflen Linien ziehendem Verfahren manche Lehrstiicke, von denen einige
Leser in einem Buch von 346 Seiten iiber Schelling vielleicht héren méchten,
wegfallen, ist unvermeidlich und im Blick auf Sinn und Ziel der Darstellung
natiirlich grundsitzlich auch nicht zu beanstanden. In die vorbereitende Dar-
stellung von Schellings «Personlichkeit und Werk», die beide so eng mitein-
ander verwoben sind, bezieht Jaspers in ausfiihrlicher und tiefdringender
Weise Caroline in die Betrachtung ein; ihr selber und ihren Beziehungen zu
Schelling ist weit mehr als die Hélfte dieses ersten Kapitels gewidmet. Schon
in der allgemeinen Charakterisierung macht Jaspers, von seinen philosophi-
schen Voraussetzungen aus, « GréBe und Verhingnis» Schellings sichtbar.
Dies ist der Generaltitel, unter den die persénliche und sachliche Leistung des
Philosophen gestellt werden. In den vier weiteren Kapiteln wird dies dargetan

168



in bezug auf die Bedeutung der Philosophie fiir Schelling, «das Erdenken des
Seins», die «Frage nach der Substanz Schellingschen Philosophierens» sowie
die «Stellung Schellings im Raum der Michte und der Geschichte». Dies
alles wird iibersichtlich gegliedert, mit Riickblicken und Zusammenfassungen
verdeutlicht, im Streben nach einprigsamer Verstandlichkeit, wie sie in
Jaspers’ Schriften immer stirker in Erscheinung tritt. Immer und immer
wieder sieht sich der Verfasser, der sein Verhalten zu Schelling selber «ambi-
valent» nennt (332), veranlaBt, Ja und Nein zugleich zu sagen; denn Schel-
ling ist ihm «in ganz ungewshnlichem Ma@e ein groBer Zweideutiger» (332).
«Man erfiahrt», wie es im abschlieBenden Kapitel heiB3t, « Beschwingung und
Lihmung», «man steht vor ihm mit Bewunderung und Empérung» (338).
Dies hat fiir Jaspers vornehmlich in folgendem seinen Grund: Schelling 6ffnet
das Dasein auf die «Transzendenz» (Sein und Ubersein), worin vor allem er
die « GroBe» seines Denkens bekundet; es ist aber sein «Verhiangnis», dal er
sich von der «Transzendenz» Bild und Gleichnis macht, da8 er sie objektiviert
und so in «gnostisches Denken» abgleitet. Schelling verfehlt, dal Meta-
physik (nach Jaspers) nur «Existenzerhellung» sein kann, und daB} wir
«Transzendenz» nur in « Chiffren» zu denken vermégen. Was in der Schwebe
bleiben sollte, wird ein fiir allemal fixiert. Das «Verhingnis» Schellings ist
nun fiir Jaspers nicht etwa solcher Art, daB3 es zur GréBe und zum Scheitern
des Daseins notwendig gehoren wiirde — an «tragischer Weltanschauung»
findet Jaspers bekanntlich keinen Geschmack —, sondern etwas Vermeidbares
und deshalb mit aller Schirfe zu Bekampfendes. Denn letztlich fiihrt alles
vermeintlich erfassende Denken des Absoluten zum Totalitarismus und in die
Diktatur hinein oder bereitet doch darauf vor, woraus weiterhin die Verbra-
mung und selbst Heiligung auch des Negativen entsteht. Bei aller Hochschit-
zung und Dankbarkeit und bei aller verantwortungsvollen Zuriickhaltung vor
einem «Totalurteil», da ja kein Mensch weiB3, was ein anderer Mensch wirk-
lich ist (273, 344) iiberwiegt bei Jaspers zuletzt doch ein deutliches und ent-
schiedenes Nein zur Philosophie Schellings, und er mochte sich Schelling wie
dem ganzen deutschen Idealismus gegeniiber vor allem auf die Seite Kants
stellen (313fL.). Heutige «Schelling-Nachfolge» jedenfalls wire ein untriig-
liches Schibboleth philosophischer Hybris und nunmehr Verhingnis ohne
GroBe! Jaspers sieht in Schelling einen ersten Vorldufer der « Modernitat»,
die um den Ernst weiB, den sie nicht hat (230), die Tiefsinn und Spielerei
vermischt (233) und héchste Ergriffenheit mit Unverbindlichkeit paart (272),
und er hilt die Auseinandersetzung mit Schelling fiir eine aktuelle Angelegen-
heit. Hierzu sei eine ebenfalls aktuelle Anmerkung erlaubt: Die Frage mag
auftauchen, ob nicht heute etwa das Denken des spiten Heidegger in der
Substanz demjenigen Schellings, so wie es von Jaspers charakterisiert wird, in
manchem verwandt ist (Wilhelm Szilasi hat, freilich mit anderer Bedeutung,
an der Schelling-Tagung in Bad Ragaz ausdriicklich die Linie von Kant
sowie Schelling und dem deutschen Idealismus im ganzen hin zu Heidegger
gezogen; vgl. Vol. XIV dieses Jahrbuches S. 67 und 264). Das Seinsdenken
des spaten Heidegger als ein Denken des Seins vom Sein her (insofern als
«positive Philosophie» im Sinne Schellings!) gemahnt in manchem an Schel-
lings Zweideutigkeit, an die Verbindung von Vernunft und Magie, zusammen

169



mit SendungsbewuBtsein, prophetischer Anwandlung und Gebirde; und
Heideggers Seinsgeschichte konnte als zaudernde Gnosis erscheinen, wenn auch
ohne die persénliche Transzendenz, der Schelling anhing (und worin vielleicht
ein gutes Stiick Echtheit liegen mag).

Man mag mit Jaspers rechten, ob er Schelling gerecht werde; wie sehr das
Bild des Philosophen noch umstritten ist, zeigte die Tagung in Bad Ragaz im
Jahre 1954. Doch hingt die Berechtigung der Wiirdigung durch Jaspers von
der Berechtigung seiner eigenen Philosophie ab (abgesehen von Dingen, die
sich auf Grund der Texte mehr oder weniger eindeutig abkliren lassen, wie
die Auffassung Jaspers’ vom «werdenden Gott» bei Schelling, S. 217f., die
wohl auf Grund des neuen Buches von Fuhrmans in bezug auf die angebliche
Pravalenz dieser Gottesauffassung und den Gehalt der Berichtigung bediirfte;
vgl. die Besprechung des Buches von Fuhrmans auf S. 170 dieses Jahrbuch-
Bandes). In diesem Sinn wire vor allem zu fragen, ob man mit Jaspers die
Philosophie so radikal von der Wissenschaft und dem rational Verbindlichen
abtrennen darf. Steht man auf anderem Boden, so wird man — bei aller Ab-
lehnung des allzu kiithnen Griffes nach dem Absoluten — in Schellings Philo-
sophie doch immerhin wertvolle Beitrdge zur Ontologie (die es fiir Jaspers
freilich nicht gibt) erblicken. Doch ist hier nicht der Ort, auf solche Dinge
einzugehen. Abgesehen davon wire zu fragen, ob Jaspers den deutschen
Idealismus im ganzen nicht zu negativ bewertet (274 ff.). Die Fortfiihrung der
transzendentalen Fragestellung ist doch hochbedeutsam, und aus dem Idealis-
mus ist schlieBlich, was Jaspers in den Hintergrund treten 1a8t, nach Abstrei-
fung des unverbindlichen Spekulativen, die deutsche Kultur- und Geschichts-
philosophie erwachsen, die auf Kantischer Grundlage allein nicht entstanden
wire und die heute im Verein mit amerikanischen Bestrebungen zu einer
Theorie der Kultur und zu Elementen einer grundlegenden und allgemeinen
Anthropologie fiithrt (was es freilich fiir Jaspers wiederum nicht gibt). SchlieB3-
lich wire zu fragen, ob Jaspers nicht ganz allgemein von seinem prononcierten
Standpunkt aus die Gewichte einseitig verteilt und das Negative itberbetont.
Doch alle diese Randbemerkungen, die sich mir bei der (wenn ich so sagen
darf) erregenden Lektiire dieses Buches aufdringten, haben ihren AnlaB im
Umstand, daB3 das Buch eine Auseinandersetzung ist, die naturgemal3 von
einer bestimmten philosophischen Position aus vollzogen wird. Seien wir dem
Verfasser dankbar, dal3 er mit seinem Schelling-Buch nicht zur bloBen Rezep-
tion vergangener Gedankengebilde einlidt, sondern zu eigener philosophi-
scher Auseinandersetzung mit Schelling und seinem Kritiker zwingt.

Hans Ryffel

Horst Fuhrmans: Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings Philo-
sophie in den Jahren 1806 bis 1821. Zum Problem des Schelling-
schen Theismus. Verlag L. Schwann, Diisseldorf 1954.

Die Zeit von 1806-1821 bzw. 1827 im Denken Schellings ist eine wenig
erforschte und dem MiBverstindnis ausgesetzte Epoche; bisher standen vor
allem die Identitatsphilosophie und die Philosophie der Mythologie sowie die

170



Philosophie der Offenbarung im Vordergrund des Interesses, Fuhrmans, ein
ausgezeichneter Kenner der Schellingschen Philosophie und ihrer Zeit, der
schon 1940 mit einem Buch iiber «Schellings letzte Philosophie» hervorge-
treten ist (weitere Arbeiten iiber Schelling kiindigt er an: 60A. 1, 238), wid-
met das vorliegende ausfithrliche Werk jener Epoche von 1806-1821, in der
die Arbeit am unvollendet gebliebenen «System der Weltalter» im Mittel-
punkt der Bemiihungen Schellings stand. (Ein Referat des Buches hat Fuhr-
mans in seinem Vortrag an der Schelling-Tagung von 1954 gegeben; doch
vermittelt dieser kaum einen Begriff von dem Reichtum des Buches.) Das
Hauptanliegen von Fuhrmans ist die Klarung des Schellingschen Theismus
in der Zeit von 1806-1821, wie der zweite Untertitel des Werkes betont : « Zum
Problem des Schellingschen Theismus». Richtigerweise hitte Fuhrmans die
zu betrachtende Periode bis 1827 ausdehnen und die Erlanger Zeit mitein-
beziehen miissen — die erste Vorlesung Schellings 1827 wurde noch unter dem
Titel «System der Weltalter» angekiindigt —, doch war die einzige noch vor-
handene Nachschrift der Erlanger Vorlesungen fiir den Verfasser nicht er-
reichbar, weshalb er nur den Zeitraum bis 1801 einbezieht (7).

Um die Darstellung der «Philosophie der Weltalter», des eigentlichen
Gegenstandes des Buches, gebiihrend vorzubereiten, greift der Verfasser sehr
weit aus. In einem ersten Teil wird Schellings voraufgehende Entwicklung bis
1806 skizziert (13-72). Die Kontinuitidt der Probleme in den zwei Haupt-
epochen des Schellingschen Denkens, fiir die 1806 die Zisur bedeutet (nicht
1804, wie man oft annimmt! 69fL.), wird sichtbar gemacht: es geht nach
Fuhrmans immer um das Verhiltnis von Absolutem und Relativem, von Gott
und Welt. Die « Grundfarbe» wandelt sich, nicht aber die « Grundform» (151).
Ob man aber mit dem Verfasser (13) sagen darf, «das Grundanliegen des
Idealismus» sei «letzthin sozusagen ein theologisches» gewesen? — es sei denn
man tauche «letzthin» alles ins «Theologische»! Gerade die Skizze der Iden-
titatsphilosophie zeigt iibrigens, wie sehr der Verfasser auf das weltanschau-
liche Ganze im Schellingschen Denken ausgerichtet ist, wihrend die begrifl-
liche Artikulation zuriicktritt; womit zusammenhingen diirfte, da Kant und
die Fortbildung der transzendentalen Betrachtung gar nicht berticksichtigt
werden, und woraus sich auch zuweilen fragwiirdige Formulierungen er-
klaren mogen (so wenn recht unscharf gesagt wird, der Terminus «positive
Philosophie» komme vom «Anspruch, positiv zum Christlichen zu stehen»:
139, womit 156 zu vergleichen). Im ersten Teil wird ferner zuriickgegriffen
auf die veranderte Einstellung zur Welt und die Umlagerungen im Lebens-
gefiihl seit der Neuzeit, die in Deutschland zuerst in der Aufklarung und dann
in der eigentlichen deutschen « Renaissance» (18), das ist der Klassik und dem
Idealismus, Gott und Welt in gefahrliche Niahe brachten und in den Pantheis-
mus hineinzutreiben schienen. Mag man auch fiir Schellings Denken vor 1806
solchen Pantheismus annehmen (wie es z. B. Dilthey tat und Fuhrmans, der
nunmehr von einem «Immanenz-Theismus» sprechen méchte, entgegen
seiner fritheren Auffassung jetzt nicht mehr tut, 60fF.), fiir die Zeit seit 1806
gilt dies jedenfalls nicht, wie Fuhrmans im zweiten und dritten Teil seines
Werkes darlegt. Im zweiten Teil wird die Entwicklung Schellings mit dem
geistigen Hintergrund der Zeit im einzelnen geschildert (75-281). Eine der

171



Hauptthesen Fuhrmans besteht darin, da3 wir fiir die Periode seit 1806 «eine
folgenreiche Wende ins Christliche» (5) anzunehmen haben. DaB seit 1806
bei Schelling christliche Motive immer mehr in den Vordergrund treten (das
Problem des Bésen, das ernst genommen, aber nicht dimonisiert werden soll,
Weltschopfung, Siindenfall, Menschwerdung Gottes in Christus, Erlosung
und Unsterblichkeit) ist nicht zu bestreiten. Ob man von einer eigentlichen
«Wende» oder von einer Verschiedenheit der « Betonung» (Jaspers) sprechen
will, ist eine mehr terminologische Frage, wenn man sich nur davon Rechen-
schaft gibt, dal3 christliche Vorstellungen schon vorher eine nicht unbetracht-
liche Rolle spielen, und daB die Schellingsche Position des christlichen Theis-
mus letztlich doch zwiespiltig bleibt, worauf noch zuriickzukommen ist.
Entscheidend fiir die angenommene christliche Wendung ist die Verbindung
mit der «Spatromantik» des Minchener Kreises. Diese ist nicht etwa ein
Zerfallsprodukt, sondern die eigentliche « Hochromantik», wie Fuhrmans in
lehrreicher kritischer Auseinandersetzung mit der Literatur {iber die Roman-
tik und in weitgehendem Anschluf3 an Alfred Baumler geltend macht (80ff.).
Aus der Romantik stammt nicht nur die Wendung zum Christlichen, sondern
die Vertiefung der «Prinzipienlehre», indem in das Reale die Méchte des
Dunkels, der Tiefe, der Bewegtheit, des «Abgriindigen» einstromen (2281T.).
Da ist das Irrationale in «das , offizielle® Philosophieren» eingebrochen (235).
«. ..aber immer liegt noch im Grunde [d.i. im Realen als Grundlage der
Existenz] das Regellose, als konnte es einmal durchbrechen» (VII 359). Der
Verfasser betont jedoch nachdriicklich und mit Recht, daB3 Schelling nicht
mit dem monistischen Irrationalismus zusammengeworfen werden darf, der
in Schopenhauer und Ed. von Hartmann in der Tat dann durchbrach.
Schelling hat bei aller Betonung des Realen am idealistischen Grundgedanken
festgehalten, dal3 das Reale vom Geist geleitet und gebandigt ist. GroB3e Be-
deutung miBt der Verfasser, neben Hamann, dem EinfluB von Friedr. Schle-
gels Buch « Uber die Sprache und Weisheit der Inder» bei, wovon die Schrift
iiber das Wesen der menschlichen Freiheit (1809) Zeugnis gibt (166 ff.). Der
wichtigste Ansto3 aber kam von Jakob Béhme, «dem hocherleuchteten
Mann», wie Schelling ihn nannte und zu dem er durch Franz Baader hin-
gefiithrt wurde.

Seit 1810 konzipierte Schelling unter dem Einflu3 dieser geistigen Méchte
die «Weltalter», dieses Werk, welches das klassische Buch des neuen «wirk-
lichen Theismus» werden sollte, an dessen Sprache und Formulierung Schel-
ling ganz besondere Maf3stibe anlegte und das trotz andauernder Bearbeitung
von 1810-1827 (192) seltsamerweise nie vollendet wurde, nach der nicht
strikte belegbaren, im iibrigen aber vorsichtig vorgebrachten These Fuhr-
mans’ wegen schwindender Gestaltungskraft angesichts des hochgespannten
Ziels. Zahlreiche Entwiirfe (Fuhrmans nimmt deren iiber zwanzig an! 200)
wurden ausgearbeitet und zweimal sogar in Druck gegeben, vor der Ver-
offentlichung aber wieder zuriickgezogen. Der Verfasser zeichnet ein ein-
dringliches Bild vom geistigen Ringen Schellings in diesem Zeitraum. Eine
Fassung der «Weltalter» ist in Schellings Gesammelten Werken enthalten und
dort wenig beachtet worden, wihrend die « Philosophie der Mythologie» und
die «Philosophie der Offenbarung», die nach Fuhrmans den genialen

172



Schwung der «Weltalter» nicht besitzen (192), mehr Interesse fanden. Im
unverdffentlichten Nachla3 fanden sich eine Reihe weiterer «Weltalter »-
Entwiirfe, die jedoch im letzten Kriege vernichtet worden sind. Manfred
Schréter hat umfassende Teile, die er vorher abschreiben konnte, 1946 ver-
offentlicht. Darauf vor allem stiitzt sich der Verfasser im dritten Teil, auf den
das ganze Buch ausgerichtet ist und in dem er nun das « System der Weltalter»
nachzeichnet, das eine grandiose «Seins-Geschichte» der Verwirklichung
Gottes in drei Aeonen darstellt (285-425). Die Entwiirfe haben aber nur das
1. Buch, den Aeon der «Vergangenheit Gottes», in immer neuer Gestalt
bearbeitet. Sie handeln vom Zusichselbstkommen und «Werden» Gottes aus
seinem anfanglichen «stillen Sinnen» vor aller Weltsetzung; es geht also nicht
etwa um ein qualvolles Emporringen Gottes aus Nacht und Dunkel (313).
Fuhrmans tritt hier den iiberspannten und schiefen Vorstellungen von einem
«werdenden Gott» bei Schelling entgegen. Fiir den Aeon der Gegenwart, der
durch die Weltschépfung, den Siindenfall und die Erlésung gekennzeichnet
ist, sowie fiir den Aeon der Zukunft, in dem die Welt zu Gott zuriickfinden
und alles wieder in Gott sein wird, mul3 der Verfasser auf die Schrift von der
Freiheit, auf «Clara» und die Stuttgarter Privatvorlesungen zuriickgreifen.
Manches erhilt nun aber von den «Weltalter»-Entwiirfen her seine Auf-
klarung: wenn zum Beispiel in der Schrift von der Freiheit vom werdenden
Gott die Rede ist, dann darf dies sicher nicht in dem Sinne verstanden werden,
als ob sich Gott in der Welt selber erst zu sich durchringe; vielmehr beziehen
sich solche Stellen ausschlieBlich auf das Werden Gottes vor der Weltsetzung,
sie betreffen Gottes «Vergangenheit». Wie der Verfasser namentlich in seiner
abschlieBenden und die ganze Entwicklung der abendlindischen Gottesvor-
stellungen einbeziehenden Wiirdigung von «Sinn und Anliegen des Schelling-
schen Theismus» dartut (427-469), stellt die Schellingsche Gottesauffassung
eine besondere Form des Theismus dar, die sich dem im Abendland vorherr-
schenden, von Plato inaugurierten «Geisttheismus» der «participatio» der
Welt an Gott, der zur Weltfliichtigkeit und zur Abwertung des Leiblichen
fithrt, entgegenstellt; Schelling steht auf der Seite des Theismus der
«explicatio», der Gott und Welt als ein Verhiltnis der Entfaltung und Ver-
wirklichung sieht und so der Welt wesentlichen Rang einrdumt. Wihrend
aber diese Sicht oft genug in den Pantheismus hineinfithrte, wulBlte dies
Schelling — jedenfalls seit 1806 — zu vermeiden. Zwar wird das reale leibliche
Sein wie das weltliche Sein iiberhaupt rehabilitiert, unter Einbezug selbst der
dunklen und irrationalen Michte («eines geliebten Dunkels» 79). Aber Gott
bleibt in der Transzendenz; er setzt die Welt aus freiem Entscheid, wiewohl
er sie nicht aus dem Nichts schafft. Gott schliagt also nicht einfach dialektisch
in die Welt um, noch flie3t er in die Welt ein. Die Welt ist vielmehr Entfaltung
und Verwirklichung Gottes im Sinne einer Offenbarung seines Wesens. In all
dem bekundet sich in der Tat ein Theismus christlicher Prigung, der mit
«dynamischem Pantheismus» nichts zu tun hat (416f.), so sehr er in dessen
Nihe gelangt (455). Das Klischee vom «dynamischen Pantheismus» ist im
Anschluf3 an die Fehlinterpretationen von Eduard von Hartmann und Arthur
Drews aufgekommen; diese Autoren haben auch Schelling ins Irrationa-
listische verzeichnet.

178



Der Verfasser beschrankt sich im wesentlichen auf eine Darstellung; er
muBte die eingehende Stellungnahme zu Schellings Theismus («lingst von
mir ausgearbeitet») aus verlegerischen Griinden zuriickstellen (7). Doch halt
er immerhin zum Abschluf3 fest — bei aller spiirbaren Hoch-, ja vielleicht
Uberschitzung von Schelling —, daB der explikative Theismus «christlich
nicht tragbar» sei (467). Vor allem Siindenfall und Entwicklungsidee lassen
sich nicht verbinden (insbesondere 390). Dieser Zwiespalt im christlichen
Theismus der «Weltalter», den Fuhrmans also abschlieBend ausdriicklich
festhalt, kommt in der Darstellung im ganzen zum Ausdruck. Es finden sich
namlich eine ganze Reihe iiberraschender Widerspriiche, Unebenheiten und
Unklarheiten: so wenn es zum Beispiel heil3t, Schelling habe sich von der
«Identitétsphilosophie und von all dem, was darin gemeint war», abgewendet
(139) und zwei Seiten spater (141) festgestellt wird, Schelling habe «die alten
Strukturen seines Denkens» nicht aufgegeben; wenn eine pessimistische Wen-
dung einmal bejaht (370ff.) und dann wieder verneint wird (389) und na-
mentlich, wenn einerseits ein Bruch mit dem Idealismus (140, und insbeson-
dere 351) und anderseits das Gegenteil oder gar eine Fortfithrung des Idealis-
mus behauptet wird (150f., 238, 355f., 367, 389, 397, 401, 406f.). Man muf}
fragen: Was soll hier eigentlich gelten? Vermutlich ergeben sich diese Wider-
spriiche aus den Spannungen in Schellings Denken, das selber nicht zum Aus-
gleich kam. Es ist zu bedauern, daf3 es der materialreichen und sachkundigen,
im groBen und ganzen gediegenen Darstellung von Fuhrmans, fiir die man
dankbar sein mubB, nicht gelungen ist, die eigentliche Position Schellings noch
schirfer herauszuarbeiten. Eine abschlieBende und den treibenden Motiven
wirklich nachdenkende Stellungnahme zu Schellings theistischem und christ-
lichem Spitidealismus miiBte vor allem auch die neuerdings von Walter
Schulz angefiihrten Gesichtspunkte einbeziehen (vgl. Vol. XIV dieses Jahr-

buches, 2391t.). Hans Ryffel

Rudolf Habliitzel: Dialektik und Einbildungskraft. F.W.]. Schellings Lehre
von der menschlichen Erkenntnis. (Philosophische Forschungen,

Neue Folge, hsg. von Karl Jaspers, Vol. 4). Verlag fiir Recht und
Gesellschaft AG., Basel 1954.

Der Verfasser hat sich in seiner sehr lesenswerten Arbeit die Aufgabe ge-
stellt, die Theorie der Erkenntnis, als welche sich Schellings Lehre vom Selbst-
bewuBtsein darstellt, herauszuarbeiten. Er beschrinkt sich dabei auf den Zeit-
raum von den Anfingen bis 1806. In Ubereinstimmung mit der Schelling-
Forschung der letzten Jahre wird mit Recht eine erhebliche Kontinuitit im
Denken Schellings vorausgesetzt, die es erlaubt, eine einheitliche erkenntnis-
theoretische Position fiir den angefiihrten Zeitraum anzunehmen. Die Dar-
stellung setzt bei der « Problemstellung des Kritizismus» an und zeigt unter
standiger Bezugnahme auf Kant und Fichte, wie sich Schellings Auffassung
aus der Entfaltung des (in seiner Sicht gesehenen!) transzendentalen Grund-
gedankens ergibt. Es gelingt dem Verfasser, die treibenden denkerischen

174



Motive bloBzulegen und das Denken Schellings — im Gegensatz zu andern
Darstellungen — in imponierender Weise nachzuvollziechen und gelegentlich
von Schellings eigenen Denkansidtzen aus zu prazisieren und zu erginzen
(z.B. 109). Nach einer Skizze der ersten Ansitze und des Problems der intel-
lektuellen Anschauung und der «reinen Empirie» (I. Abschnitt) wird der
«Begriff der Identitit» als das Fundament der Schellingschen Erkenntnis-
theorie erortert (II. Abschnitt). Dies vor allem unter kritischer Bezugnahme
auf Fichte, der (wie schon gezeigt wird) im Gegensatz zu Schelling nie aus dem
Ich heraus zum Objekt gelangte. AnschlieBend wird der dialektische Gang
in der zweifachen Manifestation des Ich als Natur und als SelbstbewuBtsein
als «Geschichte des Absoluten» entwickelt (III. Abschnitt). Setzte diese
Betrachtung den Standpunkt der spekulativen Vernunft voraus, so muB sich
die Darstellung des «Erkenntnisprozesses» (IV. und abschlieBender Ab-
schnitt) nunmehr auf die einzelnen Stufen der dialektischen Entwicklung, von
der Empfindung bis zur Vernunfterkenntnis, begeben, was vornehmlich in
einer Interpretation der entsprechenden Partien des «Systems des transzen-
dentalen Idealismus» (1800) dargetan wird. Dabei wird namentlich die Rolle
der Einbildungskraft herausgestellt, die (von der spekulativen Vernunft aus
gesehen) das eigentliche Grundvermégen des Ich und die letzte Ursache fiir
das Reale iiberhaupt ist und die nunmehr im Bereich der Erkenntnis dem
synthetischen Urteil jeglicher Art, auch dem empirischen, zugrunde liegt.
Die «weiteren weltanschaulichen Voraussetzungen» der Schellingschen
Philosophie bleiben in dieser Arbeit unberiicksichtigt. Der Verfasser méchte
mit dem prononciert angekiindigten «rein sachlich-systematischen Charakter»
seiner Untersuchung (135) ein Gegenstiick zu den mehr «weltanschaulich-
philosophisch» orientierten Darstellungen (z.B. bei Fuhrmans und Tautz)
liefern. Wozu freilich zu bemerken ist, dal3 der erkenntnistheoretische Gehalt
der Schellingschen Philosophie von 1806 an zuriicktritt, weshalb denn der
Verfasser selber feststellt, daB3 die «Spatwerke» Schellings — die (wie ich bei-
fiigen mochte) vor allem Gegenstand jener «weltanschaulich» ausgerichteten
Autoren darstellen — fiir die Erkenntnistheorie « wenig ergiebig» seien (137).
Und wenn der Verfasser den «rationalen Kern» bzw. die «,rein rationale*
Philosophie», das «,rein rationale’ Fundament der Schellingschen Philo-
sophie» so sehr betont (136, 137, 72), so ist immerhin zu bedenken, daf3
Schellings erkenntnistheoretische Position zugleich eine eminent metaphy-
sische ist. Es ist deshalb sehr fraglich, ob man uberhaupt von einer «,rein
rationalen‘ Periode» (137) bis 1806 sprechen darf. Der Verfasser hebt denn
auch selber hervor, dafl «der Kern der gesamten Transzendentalphilosophie»
«Mystik» sei (34). Der Zusammenhang zwischen dieser « Mystik» einer an-
geblich «,rein rationalen‘» Philosophie und dem «sogenannten , Mystizismus*
des spiateren Schelling» wird tibrigens durchaus gesehen (ebd.). Die spite
Philosophie sei «nicht etwa eine nachtragliche Folge der Beschaftigung
Schellings mit Jakob Bohme, sondern nichts anderes [!] als die explizite Wen-
dung dessen, was implizite schon in der Schrift ,Vom Ich® enthalten ist» (ebd.);
doch wird dieser Gedanke nicht weiter verfolgt. — Der Verfasser ergreift im
wesentlichen Partei fiir Schelling und gegen Kant, ohne dies meines Erach-
tens ausreichend darzulegen (z.B. 4f., 10f., 15f., 56). GewiB ist es sinnvoll

175



und notwendig, noch hinter das Transzendentale zuriickzufragen; auch wird
man wohl bei solchem Unterfangen auf «elementarste anthropologische Sach-
verhalte» stoBen (27). Die Gleichsetzung dieser «Sachverhalte» jedoch mit
einem Absoluten im Sinne Schellings und die Begriindung der Erkenntnis in
einer «metaphysischen Anthropologie» (134) absolutistischer Observanz ist
nur eine mogliche und meines Erachtens eine sehr fragwiirdige Antwort auf

jenes Riickfragen. Hans Ryffel

Kant und die Scholastik heute, herausgegeben von Johannes B. Lotz S. J.
Pullacher Philosophische Forschungen, herausgegeben von Walter
Brugger S. J. und Johannes B. Lotz S. J. Band 1. Verlag Berchmans-
kolleg, Pullach bei Miinchen 1955.

Den hier vorgelegten Abhandlungen geht es in erster Linie darum, die
erstarrte Abwehrhaltung der Neoscholastik gegeniiber der Philosophie Kants
aufzulockern und den Weg zu einer fruchtbaren Begegnung und Auseinander-
setzung mit ihr zu 6ffnen. DaB das nur bis zu einem gewissen Punkte realisier-
bar sein wird, darf man von vornherein erwarten, da die Grundvoraussetzun-
gen des scholastisch-spekulativen Denkens nicht ernstlich in Frage gestellt
werden. Deshalb ist denn auch die von den Autoren an Kant geiibte Kritik,
soweit sie von jenen Voraussetzungen bestimmt wird, fiir den diese nicht als
verbindlich akzeptierenden Leser nirgends iiberzeugend. Dagegen mull man
vorbehaltlos die durchgehende ruhige Sachlichkeit und das vorbildliche
Bemiihen, Kant gerecht zu werden, anerkennen. — Die erste Arbeit von Joseph
de Vries S. J. fihrt eine in der Hauptsache referierende Gegeniiberstellung
der kantischen und thomistischen Erkenntnistheorie durch. Das «Gemein-
same» zwischen beiden wird am diskursiven Charakter des menschlichen
Verstandes, an der «Struktur des Sinnenbildes» und am Verhiltnis von
Verstandesbegriffen und Sinnenbild, das «Trennende» an der Auslegung des
SelbstbewuBtseins, der Realitit der raumzeitlichen Welt und an der «natiir-
lichen Theologie» dargelegt. — Die zweite Abhandlung von Johannes B. Lotz
S. J. konfrontiert «die transzendentale Methode in Kants ,Kritik der reinen
Vernunft¢ und in der Scholastik». Lotz nennt Kants Methode die «subjek-
tive», die scholastische (thomistische) die «objektive» und meint, dal3 beide
sich gegenseitig ergdnzen miiBten, «weil wir nur so zur letztlich letzten Er-
klirung der Erkenntnis vordringen». Kant habe den «Riickgang in das
Subjekt, der die subjektive Methode ausmacht», «nicht vollstindig, das heiBt
bis zum innersten Grund und dessen apriorischen Bedingungen durchgefiihrt».
«So stellt sich die Aufgabe, den Riickgang iiber Kant hinaus bis zu dem Punkt
vorzutreiben, an dem das Subjektive als solches objektiv ist und damit aus der
subjektiven Methode die objektive hervorgeht oder die Angleichung an das
Subjekt sich in der Angleichung an das Objekt vollendet. Durch diesen Punkt
ist der innerste Grund der Vernunft bezeichnet, der als solcher das Sein selbst
zu seiner apriorischen Bedingung hat; denn das Sein ist nicht auf das Subjekt
beschriankt und erzeugt deshalb nicht nur die diesem entsprechende Erschei-
nung, sondern iibergreift Subjekt und Objekt und gibt deshalb dieses in seinen

176



eigenen Stand oder in sein An-sich frei.» Es scheint dem Verfasser freilich zu
entgehen, daB dieses der Vernunft a priori zugeordnete «Sein» faktisch blof3
gedacht und als solches vollig leer und nichtssagend ist, woran sich kaum
etwas dndert mit der dogmatischen Behauptung, der «Ruf des Seins» sei
«letztlich der Ruf des absoluten Seins, des personalen Gottes». Das zentrale
Anliegen der Arbeit ist der versuchte Nachweis, daf3 mittels der « eigentlichen»,
die Beschrankungen Kants aufhebenden transzendentalen Methode auch die
Dinge an sich erkannt werden kénnen. Das wird in der klaren Darstellung
einerseits der Kantschen, anderseits der scholastischen Analyse des Erkennens
ausgefiihrt, wobei die in der letzteren unterschiedenen «Seelenvermogen» als
«Moglichkeitsbedingungen» beansprucht werden. — Die dritte Abhandlung
von Walter Brugger S.J. verfolgt «das Unbedingte in Kants ,Kritik der
reinen Vernunft‘». Der Verfasser exponiert zunachst das Thema im « Ganzen
der transzendentalen Dialektik» und erdrtert dann die Bedeutungsabwand-
lungen des Begriffs im transzendentalen Subjekt, in der kosmologischen Idee
und als transzendentales Ideal. DaBl er Kants Ablehnung der «FExistenz-
bedeutung» des letzteren nicht akzeptieren kann, versteht sich ohne weiteres
von seiner Position her. Sein weiteres Bemiihen dreht sich um den positiven
Nachweis eben dieser Existenzbedeutung sowohl des transzendentalen Ideals
wie der transzendentalen Ideen. — Die vierte Arbeit von Josef Schmucker
nennt sich: «Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der
Ethik Kants.» Sie geht von Schelers «Kritik» des Formalismus und den
dagegen opponierenden Untersuchungen von Anderson, Laupichler, Diemer
aus und versucht sorgfiltig Wesen und Bedeutung des Formalismus und des-
sen Prinzip in seinem Zusammenhang mit Kants «materialem Grundprinzip»
zu kldaren. Das Resultat ist folgendes: Das Prinzip des Formalismus in der
«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» und in der «Kritik der prakti-
schen Vernunft» hat «als wesentliches Korrelat und zugleich zum notwendi-
gen metaphysischen Fundament die Person als Zweck an sich bzw. die Welt
der Vernunftwesen als Reich der Zwecke an sich». Die beiden «Grund-
legungsschriften entwickeln die allgemeinen Prinzipien der Sittlichkeit thema-
tisch nur, soweit sie im Vernunftwesen bzw. im Vernunftwillen als solchem
begriindet sind, unter ausdriicklicher Absehung von der spezifischen Ver-
nunftnatur des Menschen; folglich bleibt in diesen grundsitzlich der Hori-
zont offen fiir iiberempirische Vernunftwesen (wie reine Geister und Gott) ».
Die « Metaphysik der Sitten» entwickelt «ausdriicklich die Ethik der spezi-
fisch menschlichen Person, soweit sie sich durch Anwendung jener obersten
Prinzipien des reinen Willens auf die unvollkommene und bediirftige Natur
des Menschen als animal rationale bzw. rationabile ergibt, womit schon mit
ihrer Idee ihr materialer Charakter gegeben ist». Der angeschlossene knappe
Vergleich von Kants Ethik mit der ethischen Prinzipienlehre der Scholastik
ergibt «viel mehr Ahnlichkeiten und Parallelen als man gemeinhin annimmt».—
Die letzte Abhandlung von Emerich Coreth S.J. ist dem Problem «Hei-
degger und Kant» gewidmet. Der Verfasser skizziert die Grundziige der
Kantauslegung Heideggers, zeigt deren Abhingigkeit von dessen eigenem
fundamentalontologischen Ansatz und die daraus folgenden Fehlinterpreta-
tionen. Sodann arbeitet er die Unterschiede der transzendentalen Frage-

177

12 Studia Philosophica XVII



stellung, der Aprioritit, des Wahrheits- und des Transzendenzbegriffes bei
Kant und Heidegger heraus — auch das iiberzeugend und mit vorbildlicher
Klarheit. Der SchluB der Abhandlung fallt dagegen ab, weil Coreth die
scholastische Position bloB dogmatisch und ohne aufweisenden Riickgriff
auf die Sachverhalte gegen diejenige Heideggers ausspielt. — Eine Zusammen-
stellung (von W. Brugger) der seit 1920 erschienenen, auf Kant beziiglichen
scholastischen und christlich orientierten Literatur schlieBft den Band ab.

H. Kunz

Gerd Brand: Welt, Ich und Zeit. Nach unverdffentlichten Manuskripten
Edmund Husserls. Martinus Nijhoff, Den Haag 1955.

«Die vorliegende Abhandlung will der Anfang eines methodischen Auf-
baus der Husserlschen Phinomenologie sein, wie sie sich in seinen unver-
offentlichten Manuskripten am Ende seines Lebens darstellt»: so charakteri-
siert der Verfasser die Absicht seiner Arbeit. Sie gliedert sich in zwei Teile;
der erste behandelt den «Riickgang auf das welterfahrende Leben», der
zweite die «Zeitlichkeit als Urform des welterfahrenden Lebens». Wie stets
bei phdnomenologischen Analysen, entzieht sich deren Durchfiihrung einem
kurzen Referat. Statt ein solches dennoch zu versuchen, fragen wir, was der
Sinn von Arbeiten wie der vorliegenden sein kann, davon abgesehen, dal3 man
noch unveréffentlichte Texte Husserls kennenlernt — und da gerit man etwas
in Verlegenheit. Gewi3 hat sich der Autor mit bewunderungswiirdiger Ein-
fithlungsgabe in Husserls Denken und Terminologie eingearbeitet und lebt
nun darin. Aber man merkt an keiner Stelle, da3 er auf die von Husserl be-
schriebenen Phanomene selbst hinblickt und die Husserlschen Deskriptionen
daran zu verifizieren versucht; es scheint, als stinde deren Wahrheit fiir ihn
von vornherein auller Frage. Fiir unsere riickblickende Reflexion fillt es auf,
wie viele Ausdriicke, die uns von Heidegger vertraut sind (Faktizitit, Zeiti-
gung, zeitliche Ekstasen u.a.), sich bereits bei Husserl finden, worauf Brand
auch einmal hinweist. Jedoch wire es nun wohl seine Aufgabe gewesen, die
vollig verschiedenen Bedeutungen, die dieselben Termini bei Husserl und
Heidegger haben, herauszustellen oder wenigstens anzudeuten. Bei Husserl
verbleibt alles in der reflexiv-vergegenstiandlichenden Konstitution der Phi-
nomene. Ein Beispiel: « Meine universale Vergangenheit ist die Méglichkeit,
meine vielfaltig impliziten Wiedererinnerungen in einer einzigen Reihe ord-
nen zu konnen, wobei jede Wiedererinnerung an sich konkret-individuell ist,
indem sie eine bestimmte Stelle in dieser Reihe hat. Somit kann also auch die
universale Vergangenheit, weil sie selbst nichts anderes als die Moglichkeit
dieser Reihe, die Méglichkeit einer Zeit-Stellen-Anweisung ist, die erste Zeit
an sich genannt werden.» Wenige Zeilen spéter heift es zwar, der «urspriing-
lichste Modus der Vergangenheit» sei «ein Sein — das Gewordensein - und
nicht eine Habe als eine Vielheit von zur Verfiigung stehenden Vergegenwir-
tigungen», aber daraus werden keine Konsequenzen gezogen. So bleibt der
Eindruck eines Ungeniigens nach der Lektiire der Abhandlung zuriick, von
dem man nicht recht absieht, ob und wie weit Husserl mitverantwortlich

dafiir ist. H. Kunz

178



Ludwig Binswanger: Erinnerungen an Sigmund Freud. Francke Verlag,
Bern 1956.

Unter den mir bekanntgewordenen, zu Freuds 100. Geburtstage erschiene-
nen Verdffentlichungen mochte ich diesen « Erinnerungen» die gewichtigste
Bedeutung zusprechen. Denn in ihnen tritt die groBe lautere, jeder selbst-
darstellerischen Gebarde abholde Menschlichkeit Freuds in lebendiger, an-
schaulicher Eindriicklichkeit iiberzeugend heraus, und zwar nicht zuletzt in
den zahlreichen Zitaten aus Freuds Briefen, die neben den persénlichen Be-
gegnungen die Hauptquelle bilden. Es scheint mir keine nachteilige Unver-
meidlichkeit zu sein, dal damit auch Binswangers eigenes Leben, zumal seine
standige Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse, ins Licht riickt; und
selbst die gelegentlichen konventionellen Floskeln, die einen im ersten Augen-
blick etwas irritieren mégen, fiigen sich adiquat in die Schlichtheit des Gan-
zen ein. «Wir haben einander durch ein Vierteljahrhundert die Treue ge-
halten wie selbstverstandlich und wenig Aufhebens davon gemacht»: dieser
Satz kennzeichnet Freuds Haltung dem einzelnen Menschen gegeniiber.

H. Kunz

Thomas Rdber: Das Dasein in der «Philosophie» von Karl JFaspers. Eine
Untersuchung im Hinblick auf die Einheit und Realitiat der Welt
im existentiellen Denken. Francke Verlag, Bern 1955.

In dieser Arbeit werden die zwei wichtigsten Daseinsbegriffe im ersten
Hauptwerk von Jaspers, der «Philosophie», untersucht: 1. Das Dasein als
Vorkommendes iiberhaupt, im Sinne des Allgemeinbegriffes fiir alles Da-
seiende iiberhaupt, sowie namentlich 2. das Dasein als «subjektives Dasein»,
womit priméir das Ich und auf Grund des Vorranges des «subjektiven Da-
seins» auf gewisse Weise zugleich alles Daseiende im ersten Sinne des Vor-
kommenden gemeint sind. Zur weiterenKlarung der eben angefiihrtenBegriffe
wird dann auch das «umgreifende Dasein» der «Philosophischen Logik»
herangezogen; denn in der «Logik» gibt sich Jaspers — wie im Anschluf3 an
Ernst Mayer festgestellt wird — im philosophischen SelbstbewuBtsein Rechen-
schaft davon, was er in der «Philosophie» vollzogen hat (93fL.), und das
«umgreifende Dasein» der «Logik» erweist sich als eine Fortbildung des
«subjektiven Daseins» der «Philosophie» (125ff.). Nach einem Vorblick auf
das Ganze der Philosophie von Jaspers geht Raber der Bedeutung und Proble-
matik der zwei Daseinsbegriffe auf Grund eines ausfiihrlichen kritischen Refe-
rates nach. Dabei ergeben sich immer wieder Ausblicke auf das Ganze der
Philosophie von Jaspers, insbesondere auf seine Lehre von der «Welt» und der
«Wirklichkeit», was den Untertitel der Arbeit rechtfertigt. Die «zunichst»
leitende Frage ist die «rein terminologische» (7) nach der Berechtigung eines
einheitlichen Terminus «Dasein» fiir die scheinbar so verschiedenen Sach-
verhalte, die beide Daseinsbegriffe meinen. Raber gelangt zum Ergebnis, da
die «Berechtigung des Namens Dasein» fiir das bei Jaspers Gemeinte sowohl

179



in historischer als auch in sachlicher Hinsicht vertretbar sei (133{I.). Doch
liegt meines Erachtens die Bedeutung der Arbeit nicht in diesem mehr duBer-
lichen Ergebnis (Jaspers kénnte ja — unter der Voraussetzung, daB das Ge-
meinte klargestellt wird — eigene, von der Tradition véllig unabhingige
Daseinsbegriffe entwickeln und selbst denselben Terminus fiir Verschiedenes
verwenden, auch wenn dies unzweckmiBig ware). Viel wichtiger sind das
sorgfaltige Referat und der Aufweis der tiefen Problematik der Daseins-
begriffe bei Jaspers, womit doch wohl der Finger auf wunde Punkte gelegt
wird. Diese Problematik, die dann vor allem in lehrreicher Weise unter Bezug-
nahme auf das «umgreifende Dasein» dargelegt wird, sei hier nicht niher
ausgefiihrt (vgl. insbesondere 63ff., 751T., 80ff., 93fL.). Ich beschrinke mich
auf die allgemeine Feststellung, daB3 der Verfasser hier tiberall einer «Ver-
legung in die Tiefe» (132) folgen muB3, was fiir ihn, der von objektiv-ontolo-
gischen Voraussetzungen ausgeht und sich recht ausgiebig zum Beispiel auf

Nicolai Hartmann als Gewahrsmann beruft, zu «wissenschaftlicher Ergebnis-
losigkeit» fiihrt (134) oder «die Gefahren der substanzlosen Unverbindlich-
keit und der Unernsthaftigkeit» heraufbeschwort (92). Die Kritik erfolgt
behutsam und zuriickhaltend, im offensichtlichen Bestreben, Jaspers auch
durch das Aufspiiren verborgenster oder imputierbarer Motive (z.B. 861L.)
gerecht zu werden. Vielleicht darf man sagen, da3 die Absicht des Verfassers,
«aus Jaspers eine ontologische Systematik zu gewinnen» (10), (in dieser
ontologischen Hinsicht!) notwendigerweise ergebnislos verlaufen muf3. Un-
abhingig davon, wie man sich zur Kritik von Riber stellen mag, ist seine
scharfsinnige und solide Abhandlung fiir das tiefere Eindringen in die «Philo-
sophie» von Jaspers wertvoll. Alle Behauptungen sind mit Zitaten belegt und
so nachpriifbar und diskutierbar. Besonders niitzlich ist ein ausfithrliches
Sachregister von iiber zwanzig zweispaltigen Seiten, welches das der «Philo-
sophie» beigegebene Register in bezug auf die in der Arbeit behandelten

Gegenstinde ergianzt. ‘ Hans Ryffel

Caspar Tonmi Frey: Grundlagen der Ontologie Nicolai Hartmanns. Eine kri-
tische Untersuchung. Max Niemeyer Verlag, Tibingen 1955.

In der vorliegenden Arbeit werden die Grundlagen der Ontologie Nicolai
Hartmanns einer kritischen Priiffung unterzogen. Die Kritik wird sowohl
immanent als auch auf dem Hintergrund der kantischen Problemldsungen
durchgefiihrt; das letztere ist besonders instruktiv und namentlich deshalb
sinnvoll, weil «sich Hartmann selber in steter Auseinandersetzung mit Kant
befindet» (65). Nach einer knappen einleitenden Skizze der Hartmannschen
Ontologie wird im 1. Kapitel der «Begriff der Kategorie» bei Hartmann
untersucht, wobei der Verfasser auf eine Reihe von inneren Widerspriichen
st6Bt (z.B. Widerspruch zwischen der Auffassung vom allgemeinen und zu-
gleich realen Charakter der Kategorien einerseits und der Definition des
Realen anderseits als eines Zeitlichen und Individuellen). Diese Schwierig-
keiten, denen Hartmann nur um den Preis der Konsequenz teilweise entgehen
kénne, beruhen nach dem Verfasser auf «der von allem Anfang an aufge-

180



stellten Behauptung einer erkenntnisunabhangigen Realitiat, welche sich bei
der Behandlung aller auftretenden Probleme als undiskutierte Voraussetzung
geltend macht und die von jeder Theorie geforderte Rationalisierung an ent-
scheidenden Stellen empfindlich stort» (38). Dieses Ergebnis fiithrt zur Prii-
fung der Erkenntnislehre Hartmanns im 2. Kapitel, die den kritischen Be-
fund des 1. Kapitels bestétigt; denn die Schwierigkeiten in der Erkenntnis-
theorie Hartmanns, die der Verfasser aufdeckt, sind ebenfalls in der «axio-
matischen Setzung einer von jeder Erkenntnis unabhingigen Realitit» be-
griindet (63). Wie im abschlieBenden, leider sehr kurz geratenen 3. Kapitel
dargelegt wird, geht es dem Verfasser vor allem um den Nachweis, daB3 weder
ein einseitig ontologischer noch ein transzendental-philosophischer Stand-
punkt widerspruchsfrei begriindet werden kann, und «dafB jede der beiden
Grundrichtungen der andern als ihres Gegensatzes notwendig bedarf» (65).
Kant schwenkte, wie dessen «Widerlegung des Idealismus» zeigt, in die
Ontologie ein (65; 24f., 54), wihrend Hartmann den umgekehrten Ubergang
von der Ontologie in die Transzendentalphilosophie, die sich aufgedriangt
hitte, nicht vollzog und deshalb in die vom Verfasser nachgewiesenen
Schwierigkeiten geriet. DaB auch ein Ubergang vom ontologischen in den
transzendentalen Bereich moglich ist, wird andeutend mit Augustins Zeit-
analyse in den «Confessiones» illustriert (65ff.). Die kleine Schrift ist ein
scharfsinniger und wertvoller Beitrag zur Auseinandersetzung mit Nicolai

Hartmann. Hans Ryffel

Erich Frank: Wissen, Wollen, Glauben. Gesammelte Aufsitze zur Philo-
sophiegeschichte und Existentialphilosophie. Artemis-Verlag,
Zirich und Stuttgart 1955.

Es handelt sich hier um eine Sammlung der wesentlichen Aufsitze Franks
in deutscher und englischer Sprache, die sich einerseits um die antike, mittel-
alterliche und moderne Philosophie, anderseits um eine Anzahl systematisch-
philosophischer Probleme gruppieren (Die Krisis des Geistes; Das Problem
der Wahrheit; Wissen, Wollen, Glauben; Faith and Reason; Time and Eter-
nity; Nature and History). Angeschlossen ist eine vom Herausgeber, L. Edel-
stein, englisch geschriebene eingehende Wiirdigung des Frankschen Werkes.
Man ist dankbar, diese zum Teil an schwer zuginglichen Stellen zuerst ver-
offentlichten oder noch unpublizierten Abhandlungen jetzt in einem hiib-
schen Band zur Verfiigung zu haben. H. Kunz

G. Gusdorf: Traité de métaphysique. Paris, Colin, 1956, 461 pages.

Un «traité» suppose la fixation de certaines matiéres selon un ordre défini.
Or, ici, ’ordre formel des matiéres ne recouvre pas I’ordre réel de la pensée de
PPauteur.

L’ordre formel est double: d’un cété auteur cherche a traiter d’abord de
la métaphysique comme discipline, qu’il critique: puis il passe a ’objet de
cette discipline, dont il parle. La perspective est alors classique: de 1’épisté-

181



mologie 4 ’ontologie, et du connaitre 4 ’étre. Mais d’autre part il s’agit aussi
de suivre une ligne axiologique et de remonter ontologiquement de ’homme
au monde, et du monde 4 Dieu, en situant chaque fois la condition humaine
face 2 ces trois termes; I’ordre est alors réflexif et ontologique, tandis qu’il
était tout a I’heure épistémologique. Dieu apparait donc comme le principe
formel qui fonde I'ontologique et I’épistémologique, le réflexif et le progressif;
il est au terme de ce double mouvement. On voit ainsi que ’ordre formel du
livre de M. Gusdorf témoigne de la tradition «spiritualiste» de la philosophie
francaise, dans laquelle il s’inscrit.

Pourtant ’ordre formel ne correspond pas a ’ordre réel de sa pensée, parce
que la philosophie véritable de M. Gusdorf n’est pas dans ce dont il nous parle
(dans des «matiéres traitées»), mais en lui, qui nous parle. Sa conscience de
philosophe est le lieu vraiment ou se joue cette métaphysique dont il affirme
«traiter». Par conséquent, ce qui compte, c’est la réflexion personnelle de
M. Gusdorf, qui, précisément, est moins une réflexion qu’un témoignage;
son regard, tour & tour aigu, perspicace, excitant et suggestif, point toujours
clair cependant, parcourt les vastes secteurs de I’enquéte de ’homme sur
I’homme: psychanalyse, psychologie, sociologie, anthropologie, phénoméno-
logie. Et ce qui fait la métaphysique de M. Gusdorf, ce n’est aucune de ces
disciplines, pas méme la métaphysique dont il nous parle, mais c’est la maniére
dont il nous parle de tout cela; le témoignage de M. Gusdorf en I'unité vécue
de sa conscience suffit & faire I'unité de ce dont il témoigne. C’est dire que le
«traité de métaphysique par M. Gusdorf» est tout aussi bien un «traité de
M. Gusdorf par son discours», lequel nous apparait comme une trés vaste et
trés intéressante «revue générale» des contenus de conscience, des consti-
tuants particuliers de sa conscience discursive.

C’est pourquoi M. Gusdorf donne la déconcertante impression de relativi-
ser toutes choses et de ne jamais s’installer au sein méme de la réalité. C’est
que la réalité, pour lui, c’est la liaison, par son langage a lui, d’une conscience
et d’un objet quelconque. Ainsi, dit 'auteur, il n’y a pas de commencement ni
de fin a Pentreprise philosophique, son seul commencement étant dans une
«décision personnelle qui transforme la signification de I’univers»; ainsi
critique-t-il I’absolu, parce qu’il est irréductible au discours; ainsi «la réalité
divine oppose, par essence, une fin de non-recevoir a I’essai de la transcrire
dans un univers du discours» (p. 404).

L’impression de relativisme provient donc du fait que I’absolu, pour M.
Gusdorf, est le discours méme qu’il tient, pris non pas dans son contenu ni
dans sa forme (ce qui serait ’objectiver), mais dans la relation méme qu’il
institue du sujet aux choses. L’ordre réel de sa pensée n’est donc ni la forme
ni le contenu de son discours, mais sa discursivité méme. Cette impression
déconcertante s’accentue encore, parce que M. Gusdorf est amené presque
toujours a parler négativement de ce dont il nous entretient; en effet, s’il en
parlait positivement, le poids ontologique passerait du discours tenu 2 son
objet, ce qui créerait le sentiment que M. Gusdorf traite de quelque chose.
Or, seul le «traitement» par son langage doit compter.

L’ordre du discours est donc la charniére méme de ’enquéte de M. Gusdorf,
et c’est lui qui constitue proprement sa métaphysique. Seulement, il faut bien

182



dire que ce discours-la est terriblement équivoque. D’un coté, en effet,
M. Gusdorf nous parle également de sociologie, de phénoménologie ou de
métaphysique classique, comme si tous ces secteurs étaient homogénes les uns
aux autres, comme si leur maniére de parler des mémes choses était la méme;
et c’est alors que I'unité du propre discours de M. Gusdorf (en sa conscience
intentionnelle) lui parait suffisante pour assurer I'unité de toutes les choses
dont il nous parle. Mais par ailleurs M. Gusdorf juge nécessaire d’ajouter a
tous les discours qui ont déja été tenus le sien propre, dont la seule fonction
est d’étre un témoignage négatif. Par conséquent, réduisant toute métaphy-
sique au discours, il ajoute un discours propre qui est lui-méme sa métaphy-
sique, sans qu’on puisse jamais savoir (autrement que négativement) quel
rapport il y a entre le discours métaphysique de M. Gusdorf et la métaphysique
qui est I’objet de son discours.

Cette réserve nous parait marquer les limites, je dirais méme la précarité,
de I’entreprise de M. Gusdorf. F.-Claude Piguet

Hermann Krings: Fragen und Aufgaben der Ontologie. Max Niemeyer
Verlag, Tibingen 1954.

In der modernen Ontologie haben sich bei Martin Heidegger und Nicolai
Hartmann zwei Hauptrichtungen ausgebildet, die im Vordergrund des Inter-
esses stehen. Heidegger fragt mit steigender Intensitit nach dem «Sein des
Seienden» und bringt dies in der Frage zum Ausdruck: « Warum ist iiberhaupt
Seiendes und nicht vielmehr Nichts?» Man mag hier von « Fundamental-
ontologie» oder (besser) von « Metaphysik» sprechen, wobei nur zu bedenken
ist, da Heidegger den traditionellen Begriff der Metaphysik seit Plato und
Aristoteles tibersteigen mochte. Hartmann dagegen fragt nach den Aufbau-
prinzipien des Seienden und gelangt zu einer immer spezieller werdenden
und den AnschluB3 an die Einzelwissenschaften herstellenden «Wirklichkeits-
ontologie», die die Strukturen des Seienden in seinem je besonderen Seiend-
sein zum Gegenstand hat. Die «urspriingliche Ontologie», deren «Fragen
und Aufgaben» Krings in der Ausarbeitung eines systematischen Entwurfs
nachgeht, schiebt sich zwischen Metaphysik und Wirklichkeitsontologie und
fragt nach « Grund und Maéglichkeit des Seienden» (1), also weder nach dem
Sein schlechthin noch nach je besonderem Seiendem. Sie unterscheidet sich
so von der Metaphysik (Fundamentalontologie) und der Wirklichkeits-
ontologie, jedoch ohne diese abzulehnen. Eine besondere Niahe besteht zur
Metaphysik: nicht nur wird «das ontologische Fragen stindig im Vorblick
auf das Sein selbst vollzogen» (3, 13), es soll auch eine Vorbereitung auf das
metaphysische Fragen sein (4). Von metaphysischen Deutungen des Seins
selbst sieht der Verfasser im Rahmen seiner «urspriinglichen Ontologie» aus-
driicklich ab (117). Gegeniiber der Wirklichkeitsontologie ist die «urspriing-
liche Ontologie» durch ein besonderes « Engagement» ausgezeichnet (8, 10).
Der Verfasser schreibt ihr eine «kathartische Aufgabe» zu: « Das Wissen um
die Griinde des Seienden dient nicht der Befriedigung menschlichen Wissen-
wollens, noch ist es ein Weg der Machtgewinnung iiber das Seiende; es dient

183



vielmehr dazu, das Seiende in seinem Seiendsein zu hiiten, es zu pflegen, ihm
zu seiner Wahrheit und Lauterkeit zu verhelfen; sein Sinn ist Reinigung des
Seienden in seinem Seiendsein, urspriingliche Katharsis» (14). Die «ur-
spriingliche Ontologie» fiigt sich — abgesehen von der starken Betonung der
«kathartischen» Funktion — in die grofle ontologisch-metaphysische Tradition
ein. Die «Griinde des Seienden» werden deshalb nicht zufillig in einer Aus-
einandersetzung vor allem mit Plato und Aristoteles hergeleitet (22 ff., 304T.),
und das Ergebnis ist nicht zufallig eben jener Tradition verpflichtet. Im Er-
gebnis fithrt ndmlich die systematische Besinnung dazu, daf3 die Struktur des
Seienden schlechthin, also unter Einbezug selbst des anorganischen Bereiches
(iiber das « Materieproblem», auch in der Sicht der heutigen Naturwissen-
schaft: 51ff.), in der «Bezogenheit» oder genauer: in der «Spannung von
Wesen und Existenz» erblickt wird. Das endliche Wesen realisiert sich im
Stoff. «Das Wesen existiert als Leib» (63). Das dialektische Verhiltnis von
Wesen und Existenz darf weder identifiziert noch aufgespalten und dann ver-
einseitigt werden. Das erste geschieht im ontologischen Gottesbeweis (771%.),
hat dort aber nur symbolische, nicht erkenntnishaltige Bedeutung (« Chiffre
fir einen Glaubensinhalt», 86); das zweite vollzicht unter Ausschaltung des
«Wesens» der Existenzialismus Sartrescher Pragung (86 ff.) und unter Weglas-
sung der « Existenz» die Vernunftontologie (insbesondere der absolute objektive
Idealismus Hegels). Der « Grund », die «vorausliegende Einheit», der « Grund
der Griinde» fiir das Spannungsgefiige von Wesen und Existenz besteht nach
dem Verfasser in der «Freiheit», die sich als «eine besondere Weise des Ver-
wirklichens» erweist (931L.). Freiheit ist «Wesensverwirklichung» und inso-
fern an das Wesen gebunden, wobei dieses Wesen, jedenfalls beim Menschen,
ein «je einmaliges» ist (106). Wie namentlich die Erorterung der Freiheit
zeigt, entsprechen sich Wesen und Existenz, und diese Entsprechung, in der
die eigentliche (ontologische) «Wahrheit» des Seienden, dessen « Lauterkeit»,
besteht, enthiillt sich als das eigentliche Hauptthema (116ff.; 16). Die «Lau-
terkeit» steht und fallt mit der dialektischen, spannungsvollen Bezogenheit
von Wesen und Existenz, weshalb sie stindig verlorengehen kann und der
Verfall des Seienden droht. Beim Menschen ist die Lauterkeit «freie Ent-
sprechung von Wesen und Existenz» (132), und die Freiheit ist durch sich
selbst bedroht (114). Auf Grund der dialektischen Struktur des Seienden er-
geben sich verschiedene systematisch falbare Verfallsformen (Verfehlungen
der «Wesensverwirklichung»). Im Fall der «ethischen Verfehlung» (1531f.),
die nicht die Wurzel ergreift, bleibt das Wesen anerkannt und steht als Norm,
als Sollen gegeniiber, es wird aber je und je verfehlt. Radikal sind dagegen
1. die « metaphysische Wesensverfehlung », die « Spaltung des Grundes», indem
entweder die «Willkiir des Existenzwillens» an die Stelle des « Wesenswillens »
tritt oder die Vernunft (das «Wesen») absolut gesetzt wird, woraus dann eine
entsprechend falsche Ethik entspringt (157 1f1.), sowie 2. der dimonische Ver-
fall», bei dem «die Existenz fremdem Wesen {iberantwortet» ist, weil das
eigene Wesen und die (verabsolutierte) Existenz als Fiihrungsinstanz aus-
scheiden (161ff.). Dem von jeher faszinierenden «Phinomen des Damoni-
schen» wird ein ausfiihrlicher, nahezu ein Viertel des Buches fiillender « Ex-
kurs» gewidmet, der vor allem eine kritische Interpretation bisheriger Auf-

184



fassungen des Phianomens des Damonischen bringt (185-235). GemiB der
kathartischen Aufgabe der Ontologie werden abschlieBend die Méglichkeiten
der «Wiederherstellung der Lauterkeit» erwogen, die letztlich in einer
«Handlung» (164) zu erfolgen hat und sich in Religion, Philosophie und
Kunst kundgibt (1631L.). Die in der Philosophie der Neuzeit verlorengegan-
gene Kathartik sei «wieder in die Obhut des Denkens zu nehmen» (175), und
Voraussetzung der Katharsis ist, daf} die verfallene Spannung von Wesen und
Existenz wiederhergestellt wird.

Der Verfasser entwickelt eine formal sauber durchgearbeitete und duBer-
lich einfache und durchsichtige «Ontologie» in ihren Grundziigen, was im
vorstehenden Referat nur andeutend und vergrébernd zum Ausdruck gebracht
werden konnte. Wertvoll scheinen mir namentlich die Ausfithrungen iiber
Plato und Aristoteles (insbesondere 30fL.) und tiber die Gottesbeweise (77 1) ;
vortrefTlich ist ferner der Exkurs iiber das « Damonische», namentlich soweit
es sich mit den Vorsokratikern, Sokrates, Plato, Goethe und vor allem Kierke-
gaard befaBt (180ff.). Die Legitimation und Ergiebigkeit einer solchen «ur-
spriinglichen Ontologie» im ganzen bediirften freilich der néheren kritischen
Priifung, was AnlaB3 zu einer Fiille von Fragen gibe. Schon der universale
Anspruch, mit den verwendeten allgemeinsten Bestimmungen, die dann doch
stark anthropologisches Geprége erhalten, das Seiende im ganzen, unter Ein-
schluB3 des Anorganischen (des «Dings», 132), zu treflen, scheint mir frag-
wiirdig. Der Verfasser sagt iibrigens selber, «lauter im eigentlichen Sinne
des Wortes» konne nur der Mensch sein (132). Diese Ontologie ist offensicht-
lich, namentlich in den Begriffen der «Freiheit», der «Lauterkeit» und der
«Katharsis» am Menschen orientiert (vgl. z.B. die Bezugnahme auf den
Menschen an entscheidenden Stellen: 46f., 51, 931I., 132, 146, 164). Nach
meinem Dafiirhalten handelt es sich im Grunde um eine ontologisch fundierte
Ethik mit stark metaphysischen Einschligen, wobei ich auf weite Strecken
den Eindruck einer stark formalisierten Begriffsdichtung nicht loswerde. Die
Beziehung des Menschen zur konkreten, sozialkulturell bestimmten Situation
wird gesehen (107) ; es bleibt aber ungeklirt, wie diese Beziehung des niheren
zu denken wire. Die «Wesensverwirklichung» als das dem Menschen Auf-
gegebene scheint mir eine bloB formale Anzeige darzustellen. Es kénnte ja
sein, daB sich das «Wesen» des Menschen, in dessen Verwirklichung er seine
«Lauterkeit» zu bewahren habe, selber wandelbar ist und aus dem sozial-
kulturellen Kontext schlechterdings nicht herausgelost werden kann., Dann
wiirden sich aber konkrete Probleme und Aufgaben stellen, denen eine
«urspriingliche Ontologie» ebenso hilflos wie eine metaphysische Fundamen-
talontologie gegeniibersteht. Hans Ryffel

Jeanne Vial: Métaphysique. Tome IV du Manuel de philosophie publié
sous la direction de R. Jolivet (Emm. Vite, éditeur, Lyon et Paris
1956), 219 pages.

L’ouvrage donne I’apergu d’un pélerinage qui méne de la connaissance la
plus commune 2 la connaissance de Dieu. La multiplicité des paysages ren-

185



contrés est évidemment si grande que c’est avec admiration qu’il convient
de présenter les quelque deux cents pages que voici. En effet, recherche de la
beauté mise a part, rien (ou presque) n’a été oublié, en bref: Le probléme de
fond, celui de savoir ce qu’est la métaphysique, ensuite celui de savoir ce
qu’est la connaissance, avec toute la gamme des doctrines et des opinions (la,
le positivisme logique est laissé pratiquement dans I’ombre), puis la situation-
clefde la controverse de notre temps, de la spiritualité et de la liberté humaine,
qui est plus bralante croyons-nous que celle d’objectivité («Sachlichkeit»)
présentée par Jaspers dans le fameux petit volume N° 1000 de la collection
Goschen, enfin Dieu.

Ce dernier sujet est peut-étre celui qui a le mieux réussi a ’auteur. Rien que
ce titre sans apparat, sans commentaire: Dieu, — le méme, simple et grand
qu’avait choisi il y a quelques années le théologien Alfred de Quervain pour
Pun de ses cours, a quelque chose d’une audace qui n’est justifiée que par la
droiture et P’authenticité du traitement adopté. C’est que Jeanne Vial a
réfléchi a ces choses plus profondément que maint auteur et qu’elle fait jouer
cette intuition féminine dont la sireté I’emporte 4 maint égard sur celle des
hommes qui, dans leur égoisme masculin toujours un peu orgueilleux, ne
tiennent pour la plupart jamais pour certain que ce qu’ils ont fait eux-mémes.
Et puis J. Vial est (comme d’ailleurs A. de Quervain cité ci-dessus) connais-
seur, et méme 1'un des meilleurs connaisseurs de ce penseur destiné a occuper
une place de tout premier rang, peut-étre la plus haute en France depuis
Bergson: Gabriel Marcel, non pas pour tirer de ses écrits la substance d’une
apologie, mais a cause de sa solidité métaphysique. C’est dire d’emblée
comment est pensé le présent ouvrage.

Or, cet ouvrage est destiné aux classes supérieures de lycées frangais ainsi
qu’a la propédeutique philosophique universitaire, c’est-a-dire a des jeunes
gens ayant tout juste vingt ans. Au début, la rapidité de I’exposé ne serait-elle
apte a dérouter ces débutants qui ne savent rien, qui n’ont pas d’expérience,
qui, s’ils sont souvent brillants tant par ’enthousiasme dans la discussion que
par une rhétorique originale en épanouissement a la suite de 1’adolescence,
provoquent facilement des tempétes dans des verres d’eau et découvrent des
micro-problémes auxquels ils attachent une importance démesurée?

A cela il convient de répondre en rappelant que ’auteur a tenu ces classes
pendant des années, qu’elle y a acquis une grande expérience ainsi qu’un
succes notoire. Puis la fagon cursive de ’exposé, si elle étonne au début, gagne
rapidement ’attention par le fait qu’on se sent bientét attiré par la profondeur
des problémes posés et la richesse des vues présentées.

C’est un livre trés bien fait, qui fait preuve d’une méthode éprouvée, d’une
connaissance étendue de la littérature originale, d’un bon gotit dans le choix
des citations, d’une facilité de plume, et surtout d’une sareté dans la ligne a
suivre.

Les positions ou doctrines qui y sont rejetées (ce sont celles du type positi-
viste, athée, marxiste, etc.) le sont élégamment, sans la méchanceté agressive
et désagréable si commune pratiquement a tous les auteurs qui se rattachent
a ces doctrines. Ce rejet est fondé principalement sur le témoignage d’une
sorte d’absurdité mise en évidence a la racine de ces doctrines.

186



L’ouvrage n’est pas une revue systématique des auteurs par doctrine, mais
Tauteur I’a expressément voulu ainsi comme il est expliqué au début. Les
penseurs les plus souvent évoqués sont Platon, St. Augustin, Malebranche,
Descartes, Pascal, Kant, Hegel, Gabriel Marcel, Sartre ..., les notions le
plus souvent envisagées, Dieu, 1’étre, la liberté, la transcendance, ’objet, la
raison, la vérité, le bien, le temps, la matiére . . . et la connaissance.

L’étre n’est pas un objet de la connaissance. Il est ’atmosphére dans la-
quelle respire notre intelligence. La sensation est une maniére pour la créature
humaine de participer a I’étre transcendant. Le concept isolé n’a aucun sens.
L’erreur ne peut se glisser que dans la connaissance médiate. La vérité est un
dévoilement de I’étre. Une connaissance immédiate ne peut étre fausse.

La controverse entre mécanisme et finalisme est mise en étroit parallele
avec la querelle entre matérialisme et spiritualisme. Mais une métaphysique
finaliste n’exclut pas I’étude objective des mécanismes de la causalité. Le
matérialisme, surtout dans la forme marxiste, est contradictoire et incohérent,
sauf dans la perspective sartrienne. Seulement dans cette derniére, on a re-
cours au néant comme ’autre sans lequel on ne voit trop comment une con-
naissance serait possible. Mais ce néant parait en fin de compte n’étre qu’un
deus ex machina «pour faire ’économie» de Dieu. Et ’en-soi sartrien est un
mysteére inutile.

La liberté, c’est la dignité de la créature humaine qui est un étre imparfait,
exilé du Vrai. L’argument (de tradition augustinienne et pascalienne), ten-
dant & montrer que sans quelque chose comme le péché originel il ne saurait
y avoir de liberté, ne nous semble pas probant, car on peut y opposer que
Dieu, s’il a effectivement créé ’homme, I’a peut-étre automatiquement con-
damné au péché par le fait méme qu’il en a fait une créature, c’est-a-dire un
étre borné, «incapable par lui-méme» — selon une formule calviniste — de
faire autre chose que des actes bornés, donc imparfait, donc fautif. Et alors
ce n’est pas la faute qui apparait comme condition de la liberté, mais I’état
de créature bornée implique la liberté, car la liberté, c’est la liberté de se
libérer des bornes et de la finitude.

Contrairement 4 ce qui est exposé, la précarité de la science ne réside pas
dans le fait que Pexpérience sur laquelle elle repose ne saurait étre garante de
ce qui se passera dans des millions d’années, mais dans le fait qu’elle restera
toujours une approximation incapable d’englober l'infinie rémanence de
Iétre qu’elle aimerait maitriser. En cela, la science ne se distingue pas fonda-
mentalement des autres activités de I’esprit, qui sont toutes précaires.

Il n’y a que 'amour qui ne soit précaire — et cela, 'auteur le dit bien.
Seulement "amour n’est pas un acte, pas une activité, il est le moteur de tout
acte authentique dans la recherche de la vérité comme des autres valeurs.

Les vues sur la science sont peut-étre les moins satisfaisantes. La science est,
a notre avis, beaucoup plus intimement dépendante qu’on ne ’accepte com-
munément de cet amour connexe de notre liberté, et par la la science est une
activité plus existentielle qu’on ne le pense souvent.

C’est autour de cette méprise que nous établirions nos batteries s’il s’agis-
sait pour nous d’attaquer cet ouvrage par ailleurs si bien pensé. Un reproche
accessoire s’adresserait 2 une certaine négligence avec laquelle la beauté est

187



traitée a coté de la vérité et du bien. Mais nous savons par d’autres ouvrages
que J. Vial a tout le respect dii & cette valeur cardinale.

Les remarques sur la notion de preuve, a propos des « preuves de I’existence
de Dieu», sont pertinentes et il est heureux que nous soyons éclairés sur leur
sens profond et non seulement sur leur réfutation: Il n’y a de vérité que s’il y a
Dieu. II est trés juste aussi de dire que I'idée d’un absolu semble inhérente a
Pesprit humain, et que ceux qui nient Dieu la restituent toujours sous 1'une
de ses formes dégradées et sécularisées de Démocratie, d’Histoire, de Pro-
grés ... La seule réfutation de Dieu possible consiste a contester que nous
ayons 'idée de perfection. De la il n’y a qu’un pas vers I’identification chré-
tienne de la vérité avec Celui qui est. Estimant pour notre part que ’homme
est philosophe dans la mesure ot il recherche la perfection, nous nous trouvons
grandement d’accord avec ’auteur sur ces choses.

Mais alors il reste le mystére, au sens chrétien et au sens voulu par G. Mar-
cel, et tout le «probléme du mal» qui n’est pas une affaire de simple éthique.

Et 'auteur de terminer sur une citation de Simone Weil: «Le mal est a
Pamour ce que le mystére est a Pintelligence . . .»

Au travers de ce traité de métaphysique transparait la philosophie de
J. Vial. C’est pourquoi nous préférons I’avoir lu a notre age plutét qu’a
I’époque ol nous étions étudiant, car nous ne I’aurions pas compris dans sa

plénitude. André Mercier

Karl Faspers: Philosophie. Dritte Auflage. Springer-Verlag, Berlin-
Gottingen-Heidelberg 1956.

Daf Jaspers am Text seiner « Philosophie» — das ihm liebste seiner Biicher,
gesteht er — nichts mehr andert, versteht sich von selbst. Aber er hat jetzt der
dritten, wiederum in drei getrennten Banden erscheinenden Auflage ein um-
fangreiches « Nachwort (1955)» und ein Namen- und Sachverzeichnis (von
Maria Salditt bearbeitet) beigefiigt: fiir beides ist man dankbar. In jenem
Nachwort reflektiert Jaspers iiber den «Sinn» seiner im vorliegenden Werk
Gestalt gewonnenen Philosophie (Entstehung, Absicht, Verhiltnis zu den
Wissenschaften, «wie das Buch gelesen werden méchte»), erodrtert «einige
Einwéande» gegen sein Philosophieren und die «Frage nach der Méglichkeit
philosophischer Polemik», um schlieBlich (unter dem Titel « Der Vorwurf der
Schwiche der Vernunft») zum Problem der «Wirkung» philosophischen
Denkens Stellung zu nehmen. Sich zumal iiber das letztere klar werden zu
wollen, ist in der Tat bedeutungsvoll fiir ein Philosophieren wie dasjenige von
Jaspers, das primir nicht Erkenntnisse mitteilen, sondern an die mégliche
Existenz des Andern appellieren, sie «erwecken» will, H&lt man dieses An-
liegen fiir wesentlich und legitim, dann diirfte es belanglos sein, ob dabei auch
noch ein Geltungs- und Machtwille als die Reinheit des Appellierens triiben-
des Moment mitwirken mag. Eine andere Frage aber ist, ob das Appellieren
den Appellierenden nicht zum Héren der wirklichen Einwinde des Andern
verpflichtet. Was Jaspers an solchen — «aus &éffentlichen Urteilen und aus
privaten Gesprichen» entnommen — anfiihrt, macht nun doch etwas den

188



Eindruck von «Monologen», um seine treffende Charakterisierung der
iiblichen «konventionellen Diskussionen in Form aneinandergereihter Mono-
loge» zu verwenden. Es sind, scheint mir wenigstens, von vornherein auf ihre
leichte Verabschiedung hin stilisierte, nicht harte und aufsissige Einwiinde.
Damit hingt ein zweites, von Jaspers nicht ausdriicklich erortertes Problem
zusammen: ob und inwieweit ein Appellieren iiberhaupt sinnvoll ist, wenn
der Andere anonym bleibt, wie es beim blof literarischen Appell sein muB.
Indessen fithrt das auf die prinzipielle Frage der Mitteilbarkeit philosophi-
schen Denkens iiberhaupt, der nicht in allen Weisen des Philosophierens die
gleiche Relevanz eignet wie in derjenigen, die Jaspers verwirklicht.

H. Runz

Karl Faspers: Existenzphilosophie. Drei Vorlesungen, gehalten am Freien
Deutschen Hochstift in Frankfurt a. M. September 1937. Zweite

Auflage, vermehrt um ein Nachwort. Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1956.

Wer sich aus erster Hand einen schnell erhaschten Eindruck von der bereits
im Schatten seiner «Logik» stehenden «Existenzphilosophie» von Jaspers
verschaffen will, fiir den sind diese drei Vorlesungen das geeignetste Mittel.
Jaspers hat der zweiten Auflage ebenfalls ein « Nachwort» beigefiigt, das vor
allem den damaligen politischen Hintergrund in der Relevanz fiir die Publi-
zitat seines Philosophierens vergegenwirtigt und zum Ausdruck «Existenz-
philosophie» einiges sagt. H. Kunz

Wolfgang Stegmiiller: Metaphysik, Wissenschaft, Skepsis. Humboldt-
Verlag, Frankfurt am Main - Wien 1954.

Die vorliegenden, mit den Mitteln der modernen «Wissenschaftslogik»
operierenden Erérterungen von Metaphysik, Wissenschaft und Skepsis kon-
vergieren im Evidenzproblem, und die Hauptthese des Verfassers geht dahin,
daB die Evidenz «theoretisch undiskutierbar» sei (7 ff., 66, 95f., 102, 155, 233,
365, 28411.). Die Frage nach der Moglichkeit der Metaphysik, die den Aus-
gangspunkt bildet und mit der sich der 1. Teil des Buches befaBt, fithrt zum
Problem der Evidenz. Dies vor allem deshalb, weil sich Metaphysik und Wis-
senschaft hiochstens durch « Moglichkeiten und Arten der Einsicht» unter-
scheiden lassen (45). Mit der Evidenz steht und fillt demnach die Meta-
physik. Dasselbe gilt fiir die auBertheoretischen Bereiche der Ethik und der
Religion und selbst fiir die appellierende Existenzphilosophie (1341L.). Aber
auch die Logik und Mathematik sowie die Erfahrungserkenntnis beruhen auf
Evidenz und damit auf metaphysischen Voraussetzungen, wie im II. und
ITI. Teil dargetan wird. Denn zwischen zulassigen wissenschaftlichen und
unzulissigen metaphysischen Einsichtsarten kann keine scharfe Trennung
gemacht werden.

189



Die Evidenz ist nun nach Stegmiiller nicht rational («wissenschaftlich»)
begriindbar; sie kann nur beschrieben werden, ohne dafl man die Frage
«quid juris» beantworten konnte (96f1.). Anderseits mul3 aber fiir alle philo-
sophischen und wissenschaftlichen Aussagen «absolute Evidenz» voraus-
gesetzt, «geglaubt» werden; nur die Evidenz «konkreter Einzelurteile» ist
immer in Frage gestellt (127, 129). Bei dieser Sachlage ist das Problem der Meta-
physik theoretisch «absolut unentscheidbar»; die Metaphysik beruht letzt-
lich auf einem «praktischen Entschlul», einem «Glauben». Dasselbe trifft
fiir die Wissenschaft zu. Da auch sie und im besonderen die Logik und Mathe-
matik Evidenz voraussetzen und ein Unterschied zwischen metaphysischer
und anderer Evidenz nicht erkennbar ist, beruhen sie ihrerseits auf einer
metaphysischen Grundlage, ohne sich dessen in aller Regel bewuB3t zu sein.
Der namentlich an Logik und Mathematik orientierte Positivismus moderner
Observanz muf} es sich deshalb gefallen lassen, daB seiner Kritik der Meta-
physik nicht nur der Boden entzogen, sondern daf3 diese Kritik gar gegen ihn
selber gewendet wird (95). Grundsitzlich gleich steht es mit dem modernen
Empirismus, der in der Form des « Phianomenalismus» oder auch des « Physi-
kalismus» alles auf « unmittelbar Gegebenes» reduzieren und damit die Meta-
physik ausschalten méchte. Auch er ruht auf metaphysischem Grund, wobei
gar noch Voraussetzungen gemacht werden, die nicht einmal Evidenz in
Anspruch nehmen kénnen. Die Erfahrungserkenntnis kann namlich der
Sprache und der damit verbundenen «Erinnerungsfahigkeit» nicht entraten.
Die Wahrnehmungsevidenz, die in irgendeiner Weise zugelassen werden mubB,
setzt unter allen Umstianden «Kontinuitat des Sprachverstindnisses» und
damit «Erinnerung» voraus, wofiir keine absolute Evidenz geltend gemacht
werden kann (264 1f., 268, 272). Wollte man die Wahrnehmungsevidenz und
alles damit Gesetzte ausschalten, so wiirde die empirische Erkenntnis wider-
sinnigerweise in einen «Kalkiil» verwandelt, der es nicht mehr erlauben
wiirde, zwischen «empirischen Theorien» und « Miarchen» zu unterscheiden
(217}

Da demnach Metaphysik und Wissenschaft auf direktem Weg nicht be-
griindet werden kénnen, bleibt als letzte von jeher beliebte Ausflucht der
indirekte Weg des Skepsis, mit der sich der Verfasser im IV. Teil des Buches
beschiftigt. Auch die besonders interessante Erorterung dieses Weges, bei der
der Verfasser weit kritischer und exakter verfihrt als iiblicherweise geschieht,
fiithrt aber nicht zum Ziel der Begriindung objektiver Erkenntnis. Eine der
vor allem in Betracht fallenden Hauptformen, die universale Erkenntnis-
skepsis, ist widerspruchsfrei vertretbar. Denn daraus, daf3 der Satz «Es gibt
keine Erkenntnis» selber keine Erkenntnis ist, folgt noch nicht dessen Falsch-
heit (315f.). Dagegen kann zwar die universale Wahrheitsskepsis ohne Wider-
spruch nicht vertreten werden, aus der Widerlegung ihrer These folgt aber
nicht die positive Begriindung objektiver Wahrheit, ganz abgesehen von son-
stigen Einschrankungen, die der Verfasser anbringt (3171L.).

Die sorgfiltig und eindringlich gefiihrte Untersuchung fiihrt so tiberall zum
selben Resultat, wonach Evidenz zwar vorauszusetzen ist, aber theoretisch
nicht gerechtfertigt werden kann. Auf dem Wege dieser Untersuchung sind
zahlreiche interessante Nebenergebnisse zu verzeichnen. Ich erwihne ins-

190



besondere die Diskussion der Schwierigkeit, die eine ausreichende Definition
der analytischen Satze bietet (321f.), die erkenntnistheoretische Tragweite der
Sprache (46f1.), den im AnschluB3 an W.D. Quine und N. Goodman unter-
nommenen Versuch einer schiarferen Fassung der ontologischen Problematik
(6811.) sowie die Darstellung und kritische Erorterung der logizistischen, der
intuitionistischen und der formalistischen Grundlegung von Logik und
Mathematik (17911.). Es ist nicht méglich, hier auf einzelne Thesen einzu-
gehen, obwohl zum Beispiel die Ausschaltung gewisser ontologischer Frage-
stellungen (Polemik gegen das «Sein des Seienden» 691ff.) und die Vernach-
lassigung der Subjekt-Objekt-Relation in der Behandlung des Antinomien-
problems hiezu AnlaB gdben. Was die Hauptthese anbelangt, so wird man
dem Verfasser die Gefolgschaft im wesentlichen nicht versagen konnen.
Denn die in Philosophie und Wissenschaft iiberall vorausgesetzte Evidenz
begriinden zu wollen, ergibe in der Tat einen circulus vitiosus; und wer sie
bestreitet und dies begriinden méchte, verfallt in Selbstwiderspruch (103).
Mir scheint aber, daB3 der Verfasser zu MiBverstindnissen AnlaB3 gibt, wenn
er sagt: « Es mul} Stellen geben, wo das , Absolute in die Wissenschaft herein-
bricht¢, zumindest miissen wir dies glauben» (134). «Absolute Evidenz» muf3
zwar vorausgesetzt werden, aber nur in der Bedeutung eines Postulates, daf3
es sinnvoll sei, behauptete «Evidenzen» gegen andere behauptete « Eviden-
zen» abzuschitzen und zu echter Evidenz zu streben, zu deren Wesen es nun
einmal gehort, nicht mehr begriindet werden zu kénnen. Dabei kann aber,
wie der Verfasser selber betont, keinem konkreten Satz absolute Evidenz zu-
geschrieben werden. Der letzte Grund fiir den ausnahmslos provisorischen
Charakter, die Revidierbarkeit der Erkenntnis, und zwar selbst im logischen
Bereich, liegt darin, da wir «keine Vorstellung von einem archimedischen
Punkt auBBerhalb unserer selbst» haben (390). Ich habe den Eindruck, daf3 der
Autor die schon im «Vorwort» als «erregend» (5) bezeichnete Erkenntnis-
situation tendenziell dramatisiert, insbesondere im zusammenfassenden und
etwas aufgelockerten «Epilog» (3841f.). Der hinsichtlich der Evidenz auf-
gewiesene Sachverhalt ist doch wohl dem vom Verfasser mit Recht hervor-
gehobenen Umstand zur Seite zu stellen, daBl «uns absolute Exaktheit im
Reden ewig verschlossen bleibt», dies aber «keine Katastrophe» ist (59). Des
weiteren frage ich mich, ob man nicht — unter dem Vorbehalt des unvermeid-
lich provisorischen Charakters aller konkreten Evidenz — entgegen der Auf-
fassung des Verfassers so etwas wie « Evidenzschichten» unterscheiden muf.
Denn zum Beispiel einer vermeintlich evidenten Schau Gottes, einer sogenann-
ten Wertschau, dem Verstehen einer sinnvollen Aussage, dem Gegebensein
eines schlichten empirischen Befundes und der Einsicht in einen mathemati-
schen Zusammenhang wird man aus verschiedenen Griinden, mit denen man
sich durchaus sinnvoll auseinandersetzen kann, nicht denselben Anspruch auf
Evidenz einrdumen, und fiir diese Abstufung kann man sinnvollerweise eben-
falls Evidenz geltend machen. Es ist mir nicht klar geworden, wie der Ver-
fasser bei der Einebnung aller Evidenzen, die allem Anschein nach doch vor

liegt (vgl. insbesondere 365), zwischen unverbindlichen metaphysischen
Spekulationen und rational-empirischer Analyse und dhnlichen legitimeren
Verfahrensweisen noch scheiden will. SchlieBlich stellt sich die Frage, welche

191



Folgerungen aus der Antwort auf das Evidenzproblem fiir die letzte Fundie-
rung objektiver Erkenntnis zu ziehen sind. Der Verfasser scheint anzunehmen,
daf3 an einem bestimmten Punkte alle Diskussion zu Ende sei und nur die
«schlichte Tat» verbleibe (390). Doch wird man sich auch von dieser «Tat»
bis ans Ende aller Tage Rechenschaft geben miissen. Naheliegender scheint
mir deshalb eine durchaus theoretisch verfahrende ethisch-praktische Fun-
dierung der Erkenntnis, die natiirlich einen entsprechenden Evidenzanspruch
geltend macht, wie er nun einmal zu allem Erkennen gehért. Das letzte Kri-
terium dieser Fundierung wire der offene ProzeB der intersubjektiven Ver-
standigung oder (in traditioneller, jedoch dem MiBverstindnis der Hyposta-
sierung ausgesetzter Formulierung) des «Logos», verstanden nicht als histo-
rische Tatsache, sondern als méglicher Vollzug, der sich im Gelingen aus-
weist. Wenn man bedenkt, welche Rolle die Sprache (auch nach dem Urteil
des Verfassers) als ein von vornherein eminent intersubjektives Phinomen im
Erkennen spielt, erscheint eine solche Auffassung nicht als abwegig. Zum
Schlull méchte ich den Hinweis nicht unterlassen, dafl Vertreter der alteren
Generation (die an Jahren natiirlich jung sein kénnen) am eher spérlichen
Riickgriff auf die Tradition bei einem so zentralen philosophischen Thema
Ansto3 nehmen kénnten; anderseits ist gerade ihnen ein Versuch, traditio-
nellen Problemen eine schirfere Fassung abzugewinnen, angelegentlich zu
empfehlen; dies um so mehr, als der Verfasser die moderne «Wissenschafts-
logik» souverin beherrscht, ohne ihr zu verfallen. Hans Ryffel

Henri-L. Miéville: Toleranz und Wahrheir, ein philosophisches und poli-
tisches Problem. Verlag Paul Haupt, Bern 1955.

Im ersten Teil dieser gegeniiber dem franzésischen Original (1949) ergianz-
ten deutschen Fassung entwickelt Miéville den Begriff der Toleranz als einer
aktiven Tugend der Duldsamkeit und Starke (7, 11, 50f.), indem er zwischen
einer statischen oder dogmatischen und einer dynamischen oder funktionellen
Auffassung der Wahrheit unterscheidet (14ff.). Wahrend der vermeintliche
Besitz einer statisch gedachten absoluten Wahrheit zur Intoleranz (10) und
die skeptische Verzweiflung an der Wahrheit zur Gleichgiiltigkeit fithren
kann (13), begriindet das Festhalten an der dynamisch aufgefaBten «Idee der
Wahrheit» (18), die ein stetes Weiterschreiten fordert, iiber die wir aber nie
als ein Ganzes und Absolutes verfiigen, echte Toleranz im angefiihrten Sinn.
Die funktionelle Wahrheitsauffassung verlangt freie und selbstindige «Per-
sonen», «freie Geister» (48); sie fordert ,«dall es andere denkende Menschen
gebe, ob sie mit uns {ibereinstimmen oder nicht» (36). Dabei setzt der Ver-
fasser «grundlegende moralische Werte» (41) oder « Menschenrechte» (46)
voraus; jedoch ohne diese niher zu bestimmen. In einem zweiten Teil («Frei-
heit und Demokratie») wird als sozialphilosophische Grundlage ein zwischen
den Extremen des «radikalen Individualismus» (53) und des «sozialen Ab-
solutismus» (55) stehender «solidarischer Personalismus» (63) skizziert, der
am Ma@stab der Wahrheit ausgerichtet ist und auf diese Weise die Verbin-

192



dung der Individuen im Sozialen gewihrleisten soll. Miéville iibt am Katho-
lizismus und an der «protestantischen Orthodoxie» (22) nicht minder Kritik
als am Marxismus, wobei gar dem Marxismus, «diesem eigenartigen Proteus»
unter Vorbehalt seiner Methoden mit einiger aus dem «solidarischen Perso-
nalismus» flieBender Sympathie begegnet wird (64, 42). In einem Anhang
bringt der Verfasser vor allem Anschauungsmaterial der totalitiren Staats-
praxis bei. — Zu den teilweise eher konventionellen Aufstellungen des Ver-
fassers ware in kritischer Hinsicht zu bemerken, dal3 verborgene Tiefen des
Problems nicht ausgelotet werden, weil die Problematik des «Richtigen»
bzw. Wahren nach meinem Dafiirhalten nicht geniigend expliziert wird. Es
fragt sich namentlich, ob nicht an die Stelle der vom Verfasser unterstellten
unendlichen Annaherung an die Wahrheit (17f.), womit ein an und fiir sich
faBbares Absolutes immer wieder nahegelegt und idealistischen MiBverstind-
nissen Vorschub geleistet wird, ein offener Wertpluralismus zu setzen wire,
der in einem unausschépfbaren humanen Grund verwurzelt ist und der uns
iibrigens gerade heute wie nie zuvor zum BewuBtsein kommt. g, Ryffel

Hans Biichenbacher: Natur und Geist. Verlag Paul Haupt, Bern 1954.

Die vorliegende, in erweiterter zweiter Auflage erscheinende Schrift, die
auf knapp 50 Seiten «Grundziige einer christlichen Philosophie» entwickeln
mochte und dabei notgedrungen sehr summarisch verfihrt, ist stark an der
Anthroposophie Rudolf Steiners und teilweise an C. G. Jungs Psychologie
orientiert. Der Verfasser versucht, in kultur-reformerischer Absicht moderne
Naturwissenschaft und Christentum im Rahmen «einer Natur und Geist ein-
heitlich begreifenden Weltanschauung» (8) zu verséhnen. Nach meinem
Dafiirhalten gebricht es aber an einer ausreichend kritischen Haltung, was
sich in der allzu spekulativen Ausdeutung von Befunden der sittlichen Erfah-
rung und von Grundziigen der Weltverfassung bekundet (z. B. hinsichtlich
der Existenz «bdser Wesen», auf denen die «bosen Krifte im Menschen»
beruhen sollen, weil es «keine Wirkungen gibt ohne geistige Wesen, von denen
sie ausgehen», 53). Eine ausfiithrlichere Veroffentlichung iiber die angeschnit-
tenen Fragen wird in Aussicht gestellt (8, 54). Hans Ryffel

Gerhard Knaufl: Gegenstand und Umgreifendes. (Philosophische Forschun-
gen, Neue Folge, hsg. von Karl Jaspers, Vol. 3.) Verlag fur Recht
und Gesellschaft AG., Basel 1954.

Diese Arbeit ist aus der Beschiaftigung mit den logischen Paradoxien ent-
standen. Da deren rein formale «Losung», die lediglich die Widerspriiche in
pragmatisch-technischer Weise fiir bestimmte Denkbereiche ausschaltet,
philosophisch nicht befriedigt, ging der Verfasser «dem eigentlichen Sinn
dieser Widerspriiche» nach. Dies fithrte ihn tief in die Problematik der Er-
kenntnisstruktur und zum Einbezug «einzelwissenschaftlicher» und «logi-
scher Problemansitze», die zu dhnlichen philosophischen Folgerungen wie

13 Studia Philosophica XVII 193



die Paradoxien zwingen. Die Untersuchung beginnt mit diesen «Problem-
ansidtzen»: dem Kopula-Problem, dem Richard- bzw. Berry-Paradox und
dem Gédelschen Satz sowie der Problematik des Urteils, die in dessen Zwei-
gliedrigkeit wurzelt (I. Abschnitt). Dabei ergibt sich unter anderem «die Un-
moglichkeit eines universal verstandenen Formalismus, der sich selbst defi-
niert und konstituiert». « Der Seinssinn der Kopula erwies sich als undefinier-
bar, die Bedeutungsmannigfaltigkeit sprach-schriftlicher Symbole als unbe-
schrinkt und nicht in einem Kalkiil einzufangen, die Hierarchie der Forma-
lismen fiihrte notwendig zu einem nicht formalisierbaren logischen BewufBt-
sein» (26). Ein umfassender Bereich kann nicht Gegenstand sein. «Aber im
Transzendieren des jeweilig Gegenstiandlichen ist ein Ungegenstindliches
gemeint als Umgreifendes, das in seiner Festlegung seinen umgreifenden
Charakter verliert» (ebd.). Mit dem Begriff des « Umgreifenden» kniipft der
Verfasser offensichtlich, wenn auch nicht ausdriicklich an Jaspers an (Jaspers
wird nur einmal in anderem Zusammenhang angefiihrt: 53A.12). Im II.
Abschnitt geht die Arbeit iiber zu den logischen Paradoxien und miindet im
IT1. Abschnitt in eine weitausgreifende Erwigung von « Moglichkeit und Sinn
einer Dialektik» aus. Gegenstindliches Denken in Logik und Wissenschaft
ist analytisch-diskursiv und an die Zweigliedrigkeit der intentionalen Erkennt-
nisstruktur nach Subjekt und Objekt gebunden. In den angefiihrten Problem-
ansitzen sowie in den Paradoxien wird dieses analytisch-diskursive Denken
in seiner Struktur aufgehoben, was im dialektischen Denken (d.i. im wesent-
lichen in der Reflexion, 109) aufgehellt werden soll. In dieser Absicht wird
nach den Bedingungen der Grenzen gefragt, auf die das Denken, insbesondere
in den Paradoxien, stoBt. Es sind dies Bedingungen des Denkens selbst und
der Aufhebung desselben. Sie bestehen in dem, was der Verfasser (in Ab-
weichung von der iiblichen Terminologie) die « Universalien» nennt (601T.).
Diese sind Grenzen des Gegenstandlichen und damit des diskursiven Denkens
iiberhaupt: sie sind in sich selbst uneigentliche Gegenstiandlichkeiten: « Un-
bedingtes, das sich selbst voraussetzt» und das deshalb nicht zum eigentlichen
Gegenstand diskursiver Denkakte gemacht werden kann. Solcher Univer-
salien unterscheidet der Verfasser vier: « Menge aller Mengen [, Totalitit des
Seienden 62]; Wahrheit tiberhaupt; Sinn-Begriff-Intentionalitdt; Eigen-
schaft—Pradikabilitat» (68). Mit den Universalien sind Sphiren uneigent-
licher Gegenstiandlichkeit bezeichnet, die im analytischen Bereich nicht selber
als Gegenstande vorkommen kénnen, ohne da3 Widerspruch und Tautologie
eintreten, die aber diesem Bereich schlechthin vorausgesetzt sind (68), ja
diesen im transzendentalen Sinn erméglichen (74). Die Universalien sind
insofern gegeniiber der Gegenstandlichkeit auch das « Umgreifende». Die den
Ausgangspunkt der Untersuchung bildenden Schwierigkeiten sind aber des-
halb nur dialektisch zu begreifen, weil letztlich «das logische Phinomen des
Selbstbezuges» zugrunde liegt (117). So wird das «alle» in der Russellschen
Paradoxie mittelbar paradox, wenn es sich (selbstbeziiglich) selber einschlieBt,
und so ergeben sich, durchaus ohne Totalintention, die sogenannten epistemo-
logischen Paradoxien durch unmittelbaren Selbstbezug, wenn die Wahrheit
eines GegenstandeszugleichWahrheitskriterium ist (der Liigner), wenn ein Sym-
bol mit dem Gemeinten zusammenfillt (die Paradoxie von «herterologisch»),

194



usw. In der Dialektik zieht sich der Verstand aus den Schwierigkeiten, in die
ihn die diskursive Analytik bei bestimmten Formen stiirzt, und findet den
Grund fiir das Motto des Verfassers in sich selbst: « Der Verstand ist zu spitz,
um sich selbst zu treffen.»

Mir ist keine Publikation bekannt, die in so biindiger und einleuchtender
Weise den philosophischen Sinn der Paradoxien herleitet (die Berner Habili-
tationsschrift von Carlo Sganzini «Die sich selbst zersetzenden Erkenntnis-
akte. Ein Beitrag zur Auflésung der logischen und mengentheoretischen
Paradoxien» aus dem Jahre 1915, die verwandte Gedanken entwickelte, ist
unveréffentlicht geblieben). Besonders bedeutsam scheint mir, daB der Ver-
fasser nicht nur den Widerspruch beriicksichtigt, sondern als gleichwertig
auch die Tautologie mit einbezieht, die sich bei der bisher meist iibergangenen
«positiven Form» der Paradoxien ergibt (z.B. im Russellschen Paradox die
Menge aller Mengen, die sich selbst enthalten) ; denn Tautologie und Wider-
spruch gehéren in der Tat zusammen (51ff., 54ff., 69). Wenn sich doch die
formalistischen Logiker der Reflexion bedienen und insofern Dialektiker wer-
den wollten, statt anscheinend immer noch auf eine universale formale Tech-
nik zur «Losung» der Paradoxien zu warten (so sagt z.B. Béla Juhos, Ele-
mente der neuen Logik, 1954, S. 227: «Das Problem der semantischen Para-
doxien kann heute noch nicht als endgiiltig gelst betrachtet werden») ! — Zum
Begriff der Dialektik, den der Verfasser entwickelt, wire anderseits meines
Erachtens einiges zu bemerken. Wohl nicht zu bestreiten sind die Zweiglied-
rigkeit des Denkens und die grundsatzlich mogliche reflexive (d.i. dialek-
tische) Selbstverstindigung, indem der in den Paradoxien zum Ausdruck
kommende gegenstiandliche Widersinn begriffen wird, sowie die Aufdeckung
von so etwas wie zugrunde liegenden transzendentalen «Universalien» (im
Sinne des Autors oder in modifizierter Gestalt). Dagegen scheint mir die Be-
griindung insofern sozusagen iiberbestimmt, als in der «Dialektik» des III.
Abschnittes Thesen entwickelt werden, die fiir eine ausreichende Klirung der
Paradoxien und der besprochenen «Problemansitze» in Wissenschaft und
Logik nicht notwendig sind. Zudem handelt es sich um anfechtbare und im
hochsten Grade kontroverse Thesen. Ich glaube nicht, daf3 die zur Aufhellung
der Paradoxien notwendige Dialektik an die idealistischen Thesen gebunden
ist, zu denen der Verfasser gelangt (insbesondere 82 1f.), und erst recht braucht
sie nicht in Spekulationen hineinzufiihren, wie sie allenthalben anklingen: so
wenn es heilt, dafl das Selbstsein sich im Selbsterkennen «erst hervorbringt»
(108), daB das logische Selbst ein «Nichts» sei, «das zu sich selbst kommt,
gleich jenem &gyptischen Gott, der durch Rufen seines Namens sich selbst
erschuf» (110f.) und zhnliches; oder wenn den Paradoxien ganz allgemein
der Sinn abgewonnen wird, daB sich das Denken in einen «neuen Raum»
«hineinhebe» (72), und wenn der ausgezeichnete Widerspruch zu «einem
wahren Signum transzendenten Seins» gemacht wird (44). Wollen solche
Formulierungen einen spekulativen Gehalt aussagen oder sind es nur allzu
emphatische und gleichzeitig allerdings mif3verstandliche Formeln? Im Bilde
des angefithrten Mottos: Kann der Verstand, wenn er schon so spitz ist, auf
dieser seiner Spitze oder gar auf sich selber stehen? Ernsthaft formuliert:
Miissen wir nicht den dialektischen Selbstbezug, der das vor ihm liegende

195



analytische Denken und seine Schwierigkeiten aufhellt, als ein schlichtes
Phinomen anerkennen, das sich selbst nicht letztlich aufzuhellen vermag (in
dem es also keine «durchhellende Selbstgegenwirtigkeit» gibt, 108), weil es
nicht Ainfer sein eigenes Sein gelangt und deshalb nicht eine «innere Unend-
lichkeit» (117) in sich haben kann, sondern von einer ihm duBleren Unend-
lichkeit umgriffen ist? Hans Ryffel

Ottokar Blaha: Logische Wirklichkeitsstruktur und personaler Seinsgrund. Zur
Ontologie der Universalien, Sachverhalte und Seinsschichten. Ver-
lag Stiasny, Graz-Wien-Miunchen 1955.

Der Verfasser, der sich in der vorliegenden kleinen Schrift «den Grund-
lagen der Philosophie schlechthin» zuwendet und seine «grundlegend neuen
Gesichtspunkte» «in duBerst geballter Form» vorlegt (7), geht davon aus,
daB die «Gesamtwirklichkeit» zwei « Grundstrukturen» aufweise: die «on-
tische», «welche aus Einzelsubstanzen mit ihren Akzidenzien zusammen-
gesetzt ist» (13), und die «logische Wirklichkeitsstruktur». Diese Struktur, die
das Thema bildet, soll aus letzten «vollkommen einfachen Einheiten» (38 u.
passim) bestehen, die «schichten- oder stufenweise, und zwar hierarchisch»
aufgebaut sind (48). Die «logischen Wirklichkeitseinheiten» sollen «erschaut»
werden (z.B. 40). Als «Einheiten der absolut primaren Wirklichkeitsschicht»
gelten «Wissen als solches», «Wollen als solches» und die «Ichheit als solche»
(51 f). In sekundiren Schichten soll es zum Beispiel auch «logische Wirklich-
keitseinheiten» solcher Art geben: das «Tisch-sein», den Sachverhalt, «daB3
es das kiinstlich hergestellte Ding gibt», «daf3 es den holzernen Tisch in diesem
Garten gibt» und dhnliches (14). Wissen, Wollen und Ichheit begriinden einen
«Personalismus», der zudem auf weiter nicht explizierte Weise auch zu einem
personlichen Gott fithrt, in dem die zwei oben angefiihrten Grundstrukturen
wurzeln sollen (79). Auch Dinge wie «die absolute Objektivitit unseres
Wissens» und «die absolute Freiheit unseres Wollens» seien aus der «logi-
schen Wirklichkeitsstruktur» herzuleiten (78). Der Verfasser schligt den Wert
seiner Untersuchungen sehr hoch an und ist nicht ohne Pratention (Vorwort,
SchluBwort und auch sonst bei passender Gelegenheit). Nach meinem Dafiir-
halten handelt es sich — abgesehen von einigen interessanten, von der Grund-
auffassung aber getriibten Bemerkungen — um eine naiv-rationalistische dog-
matische Spielerei, aus der keine wesentlichen Einsichten zu gewinnen sind,
es sei denn die, daB3 es so jedenfalls nicht geht. Hans Ryffel

Gerhard Nebel: Weltangst und Gitterzorn. Ernst Klett Verlag, Stuttgart
1951.

Eine Deutung der griechischen Tragodie ist zugleich auch eine Deutung des
griechischen Menschen, denn in den groBlen Dichtungen von Aischylos,
Sophokles und Euripides wird uns das hellenische Welt- und Menschenbild
mit besonderer Eindringlichkeit transparent. Nebel zeigt hier an Hand von

196



feinsinnigen Analysen der «Perser», der «Orestie», der «Antigone», des
«Odipus» usw. die geistige Grundhaltung des griechischen Menschen auf,
wobei er zur SchluBfolgerung gelangt, daf3 schon die Griechen iiber ein Be-
wuBtsein der «gebrochenen menschlichen Natur» verfiigten und demgemal
als Vorliufer der christlichen Lebensanschauung angesehen werden dirfen.
Auf Grund dieses Postulates, das mit einer gelegentlich etwas gezwungenen
Beweisfithrung erldutert wird, werden Beziehungen zwischen antiker und
christlicher Welt weitliufig dargestellt, wodurch kulturgeschichtlich bedeut-
same Perspektiven erdffnet werden. Fosef Rattner

Fean Pucelle: La source des valeurs. Les relations intersubjectives. (T. 1 des
Etudes sur la valewr.) Lyon, Paris, E. Vitte, 1957, XIV 4205 pages.
(Problémes et doctrines, XIV.)

Disciple de Louis Lavelle et de René Le Senne, M. Jean Pucelle esquisse
toute une philosophie des valeurs, qu’il voit naitre des relations intersubjectives.
Si la liberté est la condition d’apparition des valeurs, il s’agit d’une liberté
non seulement individuelle, mais intersubjective, d’une liberté qui propose et
d’une autre liberté qui consent, et dont la réponse est un nouvel appel. La
liberté est un agent de transmutation des valeurs, comme le montre I’analyse
des valeurs dégradées et celle des valeurs retrouvées, ou interviennent le je et
le tu, la communauté du nous, et o I’on voit dans la troisiéme personne et
dans I’on une dégradation des deux premiéres.

Mais les valeurs vécues par les personnes s’incarnent dans des institutions
régies par des normes. L’impersonnel est bien source d’enlisement, mais il
est aussi protection des valeurs contre I'instabilité des sujets qui en sont les
porteurs; c’est ce que montre une pertinente analyse des normes juridiques
et des institutions destinées a assurer le régne du droit. Le proces de ’objecti-
vation mené par Nicolas Berdiaeff apparait comme unilatéral. M. Pucelle se
livre 2 une intéressante «récupération de 1’avoir», distinguant les divers
niveaux de I’avoir, de I’avoir pour jouir et pour paraitre a I’avoir en vue de
pouvoir, ambigu, puis 4 I’avoir pour créer et donner. Si la valeur circule dans
les choses, elle est avant tout dans I’acte lui-méme.

En partant des relations intersubjectives, M. Pucelle montre, non seulement
Pordre vertical, mais aussi ’éventail horizontal des valeurs, puis leur proces-
sion et spécification d’une part, leur «conversion» ou réunification de I'autre.
Le rapport théandrique lui parait comme fondamental. La nature est un
intermédiaire qui intercepte et manifeste 2 la fois les valeurs. Il oppose heu-
reusement la propagande ou tyrannie, qui va a contresens, et I’éducation
fondée sur ’adhésion libre aux valeurs.

La source des valeurs sera suivie de deux autres ouvrages: Le Régne des fins,
selon I'expression kantienne, et Le contrepoint du temps.

Les analyses de M. Pucelle se recommandent par leur probité, leur refus
de trop prouver, leur refus de ’unilatéralité. Notre dissentiment ne leur enléve
pas leur portée: les relations intersubjectives nous paraissent bien indispen-
sables a la circulation des valeurs, mais n’en sont-elles pas ’occasion, le canal,

197



plutét que la source? celle-ci ne peut étre que Pesprit lui-méme, sous-jacent 2
la multiplicité des sujets empiriques, des personnes. Mais I'intersubjectivité
fut si longtemps négligée des philosophes qu’il faut se réjouir de la voir enfin,
sans doute par I’effet des souffrances du temps présent, prise en sérieuse con-
sidération. De ce point de vue, la philosophie des valeurs est propre 4 com-
battre la barbarie dans la société, & rendre celle-ci plus humaine. ,

Marcel Reymond

Paul Césari: La Valeur. Collection «Initiation philosophique». Presses
universitaires de France, Paris 1957, 120 pages 12 x 19.

M. Césari, connu par ses ouvrages sur les déterminismes et sur la logique
de la science, consacre son dernier livre 4 une étude du statut métaphysique
de la Valeur. 11 s’attache a trois questions principales. En premier lieu, les
valeurs sont-elles, ou non, des réalités ? Quel est leur rapport avec les existences
naturelles? L’auteur passe en revue les opinions d’un grand nombre de philo-
sophes axiologistes contemporains, ainsi que les arguments (ordinairement
assez faibles) que certains ont avancés pour réduire les valeurs 4 des faits,
produits nécessaires de causes biologiques, psychologiques ou sociales. Par
exemple, les valeurs d’agréable et les valeurs économiques résulteraient de
nos besoins, les valeurs esthétiques, de nos désirs, mainte valeur juridique ou
politique, de circonstances historiques. Ainsi, la valeur resterait attachée au
plan du réel. L’auteur montre trés bien qu’a cété d’un indéniable facteur de
détermination, toute valeur comporte un autre élément, plus essentiel, de
dépassement, d’élan, d’appel, de liberté. Sa démonstration eit été d’ailleurs
plus satisfaisante s’il avait distingué plus nettement la valeur de son incar-
nation dans les faits. L’incarnation matérielle dépend naturellement de causes
et de conditions déterminables; mais elle est temporelle et imparfaite. La
valeur s’en évade pour subsister comme essence idéale. Ainsi, il ne faudrait
pas appeler valeur le suffrage universel, conquéte des révolutions de 48; ce
n’est qu’une incarnation historique (imparfaite naturellement) de la valeur
Justice, laquelle continue 4 réclamer des hommes un effort vers des actualisa-
tions meilleures. Au lieu de dire que la valeur, dans sa structure, est mi-
nécessité, mi-dépassement, n’e(it-il pas mieux valu poser la loi: tout acte
axiologique comporte trois éléments inséparables, un agent libre, qui se
dépasse lui-méme en visant une valeur idéale, et qui produit ainsi une euvre,
incarnation toujours imparfaite, qui prend place parmi les réalités naturelles.

Le second probléme est celui de la vérité existentielle et de 1’authenticité des
valeurs, en tant que dépassement du réel. Au cours de sa recherche, abstraite
et minutieuse, ’auteur aborde 1’a priori moral kantien: «Est moral ce qui
peut étre universalisé». Il y voit une valeur, la «valeur morale», mais celle-ci
I’embarrasse, elle apparait pour ainsi dire en marge, et & part des autres
valeurs. Il s’éviterait cet embarras s’il voyait plus clairement que la morale
n’est pas une valeur. Car il y a d’une part des valeurs (la probité, I’équité, la
charité, etc.) qu’on peut qualifier de morales; mais d’autre part 1’effort
axiologique tout entier se confond avec la moralité, puisque 'un et Pautre

198



consiste a actualiser, dans un équilibre aussi juste et harmonieux que possible,
toutes les valeurs.

Le troisiéme probléme est le suivant: les valeurs tendent-elles vers un péle
absolu? I’axiologie débouche-t-elle dans 'ontologie d’une Transcendance
divine? M. Césari est ici aux prises avec G. Marcel, Heidegger, Le Senne,
Jaspers, Toynbee (Lavelle cependant n’est jamais mentionné). Sa conclusion
est que si nous nous sentons inspiré par la valeur, nous ne devons pas prendre
cela pour une révélation divine. La valeur n’est pas identifiable a ’absolu.
Sans doute on a besoin d’une valeur supréme, et I’effort axiologique tend vers
I’Etre Dieu; mais il n’en dépend pas; sa source est dans I’existence. La solution
chrétienne, «l’axiologie de I’espérance, de ’amour et de la fidélité est peut-
étre celle qui relie le mieux la Transcendance a I’existence. Et cependant elle
est imparfaite... autrement le Dieu chrétien s’imposerait a tous» (p. 109).
L’axiologie est donc sans péle réel; elle doit rester ouverte, et toujours en
rapport avec 1’a priori moral. ;

Jamais dogmatique, soucieux de n’omettre aucun aspect des questions,
Pexposé de M. Césari parait parfois un peu morcelé et papillonnant. Il y a
deux ou trois pages oir nous sombrons dans la logomachie (103, 106). Mais il
apporte une richesse d’apergus intéressants, et la pensée générale en est juste

et sure. R. Bouvier

Felice Battaglia: La valeur dans I’ histoire. Préface de Régis Jolivet. Tra-
duction de M.-L. Roure. Aubier, Editions Montaigne, Paris 1955,
208 pages 12 x 19 cm.

M. Felice Battaglia, professeur a4 I'université de Bologne, est I'un des pen-
seurs marquants de 1’Italie contemporaine. Ses ouvrages, déja nombreux,
portent notamment sur la philosophie du droit, la philosophie de I'histoire,
celle du travail. Il a eu pour maitres Croce et Gentile, les deux représentants
éminents du courant hégélien, si longtemps vivace dans la péninsule. Son
dernier livre traduit en frangais, La valeur dans I’histoire, consiste en un grand
chapitre sur le concept de I'histoire d’aprés Croce, un autre, plus développé
encore, sur le concept de I'histoire d’aprés Gentile; enfin 'auteur dégage sa
conclusion personnelle. Un intéressant chapitre introductif rappelait qu’un
des points les plus contestés de la doctrine de Hegel est la thése de I'historicisme
rationnel: «Les événements de I’histoire, tout ce qui arrive, devait arriver; tout
le réel est logique». On n’a pas manqué de critiquer déja Croce et Gentile
qui avaient adopté cet historicisme; mais leurs adversaires les plus décidés
manquaient eux-mémes du sens de I’histoire, ce sentiment du devenir humain,
que Vico le premier a fait entrer dans Iesprit moderne, et qui s’épanouit
dangereusement chez Hegel. Ce sont d’une part les positivistes naturalistes
(tels que Delfico) qui, absorbant I’humanité dans la nature, et ’esprit dans
les phénomeénes, ne laissent plus de place pour une histoire digne de ce nom.
D’autre part, les «casualistes» (Rensi, Tilgher) ne voient dans les événe-
ments historiques que contrariétés inexplicables; I’histoire est pour eux le
régne du hasard et méme de 1’absurde.

199



A ces critiques plutdt grossiéres, Battaglia oppose la sienne, qui nous
apparait beaucoup plus autorisée, parce que compréhensive, pénétrant tous
les détours de la pensée des deux maitres qu’il connait a fond, métaphysique
et subtile comme eux, et cependant trés ferme dans ses conclusions.

L’auteur ne craint pas de se référer a Nietzsche, car auteur des Considéra-
tions inactuelles est le premier qui ait développé une critique profonde de
Phistoricisme, tant hégélien que marxiste. Si I’histoire est logicité, si tout
événement porte en soi une nécessité de raison, on n’a plus qu’a s’incliner
devant le fait accompli, qu’a idolatrer le succeés. On supprime la morale, et
le sujet de la morale, la conscience individuelle. Ainsi, Nietzsche a bien montré
que «I’objection la plus redoutable qu’on oppose a I’historicisme est d’ordre
moral» (p. 35).

La pensée de Croce sur I’histoire n’est pas facile 4 bien saisir, malgré la
lucidité de I’analyse de M. Battaglia (bien servi par un traducteur frangais
impeccable). D’abord historien érudit, Croce pratiqua les recherches de
philologie et d’archives; amené ensuite & méditer sur I’histoire en général, il
lui donne une place privilégiée dans la vie de I’esprit. L’histoire coincide avec
la philosophie, dit-il, car I'une et ’autre visent a une connaissance réfléchie
des activités humaines concretes, en les exprimant conceptuellement. De plus,
Phistorien (ou I’historiographe) est assimilé a un artiste car, comme ce dernier,
il saisit I’individuel intuitivement. Croce est imprégné de Hegel, et esthéticien
dans Pdme; il méconnait donc I’aspect scientifique de I’histoire (séparer
Pauthentique du légendaire); il croit que les concepts et catégories dont use
Phistorien sont d’une espéce bien supérieure a ceux des sciences naturelles.
Il méconnait aussi les rapports de I’histoire avec la vie pratique et morale.
Par horreur pour la partialité passionnée de certains historiographes (ceux qui
prennent parti pour ou contre les protestants ou les catholiques, etc.), Croce
interdit & I’histoire tout jugement de valewr. Entre son moment logique et son
moment esthétique, I’histoire reste donc théorie pure, «contemplation apai-
sante». Jamals justiciére, mais seulement justificatrice, la vraie histoire com-
prend et approuve tout; elle ne voit nulle part des crimes ou des décadences;
elle ignore le bien et le mal.

A cela M. Battaglia répond avec raison que ’homme qui compose une his-
toire fait continuellement des choix, guidés par des valeurs. Puisqu’il veut
éclairer un probléme de vie humaine, le jugement historique ne peut pas se
dissocier de la moralité. L’histoire vraiment vécue ne peut s’installer dans la
contemplation; ’action I’appelle a se continuer, a s’actuer dans le présent, et
Pexigence de promouvoir le bien et de refuser le mal fait la substance de notre
étre d’hommes.

Gentile, comme Croce, place I’histoire, congue 2 sa fagon, au sommet de la
vie de esprit. La philosophie gentilienne est une recherche obstinée, fervente
jusqu’au mysticisme, qui revient toujours, aprés cent détours, 2 une theése,
non moins obstinée: «Toute la réalité jaillit de I’Acte du Sujet». C’est une
forme de spiritualisme ou d’idéalisme absolu, un «subjectivisme actualiste».

Pour lui, il n’y a pas d’un c6té une nature avec des volontés et des objets
donnés et de 'autre un intellect qui les connait; pas d’individus opposables 2
Puniversel, car «l’individuel est 'universel». Science, art, religion, vie pra-

200



tique, autant de «moments» de I’esprit unique. L’Esprit est un autoconcept,
qui se forme lui-méme, sans présupposés; il n’a rien devant lui, car il absorbe
et unifie tout, sans résidu d’aucune sorte.

Et pourtant, ne rencontrons-nous pas partout ’erreur et le mal, I’échec au
rationnel? La réalité ne nous apaise pas, nous concevons un «plus haut», une
valeur transcendante, des normes idéales, et par conséquent un «devoir-étre»
distinct du réel. Gentile répond: I’ceuvre de Pesprit (la civilisation, ou I’his-
toire) consiste précisément a dialectiser ces multiplicités, a les résorber dans
la pensée du JE absolu. Quant & I’opposition du passé historique révolu et du
présent encore ouvert a P’action, Gentile la résout et I’annule aussi, au détri-
ment du passé. Car «la vraie histoire n’est pas enchainée au passé». Sa
réalité ne réside que dans la pensée qui la crée, dans un présent éternel. Ainsi,
Gentile contracte tous les dualismes de I’histoire, faits et valeurs, passé et
présent, nature et esprit, dans I’acte de conscience historiographique.

Un tel systéme porte en lui-méme sa crise, dit M. Battaglia; il représente
un idéal irréalisable. Tous ces dualismes soi-disant dialectisés reparaissent,
tenaces, inéliminables. L’histoire réelle, soit particuliére, soit universelle, ne
se laisse pas réduire a la «pensée pure du principe moteur» de Ihistorio-
graphie, ni a la «philosophie du concept d’histoire». Les sources, la chrono-
logie, le temps méme, ’actualisme gentilien les fait évanouir; ils n’en subsis-
tent pas moins. Il est vrai que ’homme revit I’histoire, qu’il la pense, qu’il en
compose la synthése, mais il ne la produit pas. Le passé ne saurait refluer tout
entier dans I’éternel présent, puisqu’il est irréformable, tandis que le présent
est entre nos mains. Ces difficultés, Gentile les laisse dans I’indécision. Quant
a la question éthique, ni Croce ni Gentile n’accepteraient d’étre taxés d’immo-
ralisme. Le second notamment désirerait sauvegarder les valeurs rationnelles
et le devoir. Mais, trop fidele a la position hégélienne, il n’appelle rationnel,
dans ce qui est arrivé, que ce qui réalise son idée. Le reste retombe dans le
domaine du fait de nature, pur irrationnel, «que I’idéalisme consideére comme
lui étant étranger» (p. 189). Des lors, pour Gentile, I’acte d’histoire est
toujours bon et vrai, il est ce qu’il devait étre. La dévaleur reste en dehors du
cercle de la synthese close. _

M. Battaglia proteste: I’expérience nous montre au contraire que la cons-
cience d’une dévaleur est intérieure a ’acte lui-méme. « Et moi, vrai sujet de
Phistoire, qui juge, j'accepte el repousse pareillement I’histoire» (p. 195).
L’erreur de I’historicisme idéaliste est de n’avoir pas vu que le rationnel a une
fonction déontologique. Cette doctrine ne signifie pas seulement la mort
de I’histoire réelle, elle est le tombeau de la valeur. La vraie synthése historique
doit rester ouverte, parce que I’homme est composé de bien et de mal. La
valeur, inquiétude permanente d’élévation, nous meut, nous sollicite du dedans
et nous dirige, mais cependant nous dépasse (p. 201). «L’histoire en définitive
n’est rien d’autre que ’éducation du genre humain, poursuivie par Dieu
lui-méme» (p. 206).

Si josais pour terminer adresser un veeu a lauteur de La Valeur dans
Uhistoire, dont les conclusions me paraissent judicieuses et profondes, ce serait
qu’il songeit maintenant a une théorie des valeurs en histoire. Car, il est bon
de rappeler que la vie spirituelle tout entiére, que tous nos savoirs sont sus-

201



pendus a la reconnaissance d’une Valeur souveraine', actuation harmonieuse
et parfaite de toutes les autres valeurs, de science, d’art et de vie. Mais les
valeurs humaines restent un domaine de pluralité, et leur distinction est irré-
ductible; c’est un monde de liaisons infiniment complexes et de conflits.
L’historien, par exemple, devant ses sources, devant la tiche de les critiquer
dament, de coordonner, de proportionner les événements, d’en construire le
récit, est aux prises avec une dialectique de valeurs diverses. Lesquelles?
Comment s’y prendra-t-il? La foi en la valeur supréme ne suffira pas a elle
seule. Il faudra un labeur patient de la raison normative. Et quand il tentera
d’achever la synthése historique, de comprendre et de «juger» universelle-
ment les choses humaines, dans la liberté, selon la vérité et la justice, quelles
seront ses démarches? L’utilisation des valeurs par I’historien (supposé affranchi
de la facheuse emprise hégélienne et de son immoralisme), est un sujet qui

a A . .
me parait s’imposer, dans sa grandeur, au véritable philosophe. R. Bouvier

Amir Mehdi Badi’: L’idée de la méthode des sciences. 1, Introduction (Lau-
sanne, Payot, 1953), 212 pages.

Cet ouvrage est le premier de sept volumes. Historiquement, il s’arréte
avant la grande période grecque, traitant principalement de esprit de ’Egypte
antique que ’on connait par sa théologie compliquée a laquelle I’art était
entiérement soumis, et de I’esprit judaique de P’ancienne époque ol surgit
I’idée abstraite de Dieu. Il touche aussi, mais superficiellement, a la Gréce
archaique, 4 I’Inde et a la Chine.

La theése de ce premier volume, si I’on peut parler de these alors qu’il s’agit
plutét d’analyse et de documentation, c’est que, pour la période en question,
«le mal, si mal il y a, vient de ce que I’esprit de ’homme est comme englué
dans les données de I’expérience vécue» et que dans ses explications mytho-
logiques qui persistent & travers tous les 4ges, les modéles animaux et anthro-
pomorphiques ressortent par toutes les issues.

Les hommes ont cherché Dieu sans jamais le trouver, et ils ’ont alors sans
cesse figuré, construit sous de multiples formes. Néanmoins, quelques grandes
pensées ont respecté la seule approche possible de cet étre supérieur a tout
étre, la pensée de Moise, celle d’Akhenaton qui n’a pas duré en Egypte,
certaines vues du Véda, celles de Lao-Tsé.

L’idée de Dieu est venue en son temps, aprés que ’homme se fut trouvé
«en face des choses qui ne sont pas a sa mesure» ol il n’a pas trouvé de trace
qui lui soit familiére. Cela n’est pas contre la logique; en revanche, ce qui est
contre elle, c’est de s’étre mis en téte que ce secret méme ne lui échapperait
pas et qu’il pourrait décrire la nature de Dieu.

La hantise de I’homme — I’homme de cette époque antique en tout cas —
c’est ’espoir de pouvoir nommer Dieu par son nom, ¢’est-a-dire par un nom qui
en éclaire la compréhension par ’homme.

On a trop I'impression que P'auteur lui-méme estime que Dieu est une

1 C’est ce que montre Fernand Brunner, dans son beau livre Science et réalité,
Aubier 1954.

202



chose, un objet, tout comme un boeuf est un objet. Que les anciens se soient
confinés dans cette représentation, il est heureux que ’auteur nous le fasse
voir par une analyse détaillée et savante qui fait preuve d’une connaissance
trés approfondie des civilisations trés anciennes et des textes originaux. En
particulier le long argument a propos de la distinction entre Dieu-Jahvé et
Dieu-Elohim de la Genése est fort instructif. Mais I’auteur dit expressément
qu’il s’attache 4 la connaissance que I’homme recherche de ’objet désigné par
le signe dieu, comme si pour lui aussi dieu dans son sens définitif désignait un
objet. Il est regrettable qu’il n’ait pas déja dans ce volume mieux expliqué
que, pour un contemporain, I’idée de dieu ne peut plus étre celle d’un objet.
Et alors les rares références qu’il fait 2 des modernes, en particulier 4 Pascal,
auraient pris un tout autre sens.

Les citations tirées des Ecritures et Livres, ainsi que des auteurs les plus
anciens, sont faites trés a propos, toutefois leur foison rend le procédé assez
vite banal, d’autant plus que quelques répétitions font dire au lecteur: pour-
quoi n’avangai-je pas plus vite dans toute cette affaire? Cependant, c’est un
bon livre; on y apprend bien des choses, il fait preuve d’une réflexion longue-
ment mrie sur «le jeu absurde» que joua I’homme de tous temps et qui
consiste a se sentir assez important pour croire a des puissances occultes sus-
ceptibles de s’intéresser & lui pour son bien et pour son mal.

Ce qu’on pourrait reprocher 4 ce volume, c’est qu’on n’y voit absolument
pas quel rapport a tout ce qui y est expliqué avec la Méthode des Sciences.
Il n’y est en effet pas question de science ni de méthode. On est donc dégu par
I’absence de ce qu’on s’attendait a trouver. Il aurait été désirable de prévenir
cela en utilisant un autre titre que «Introduction».

L’auteur estime qu’on exagére énormément le role de la Gréce dans I’évo-
lution de la pensée humaine, et c’est un des buts de ce premier volume que de
prouver cela. La philosophie et la science grecques, dit-il, ne sont certaine-
ment pas originales; les hellénistes qui le prétendent ne sont pas objectifs,
et le Mirage grec est une superstition.

A la lecture de «I’introduction» a cette Introduction, nous croyons com-
prendre que Pintention de I’auteur, en préparant les ouvrages qui suivront,
est de montrer que Science ne veut pas, contrairement 4 une opinion répan-
due, dire Recherche de la Vérité sur ce qu’on appelle de nos jours la Nature,
mais qu’elle désigne en premier lieu la recherche des moyens, des méthodes
pour maitriser cette Nature et non seulement elle, mais aussi les hommes en
général qui en font eux-mémes partie. Toutefois, au-dela de P'intérét (qui
définirait le bien), il reconnait qu’il y a d’autres mobiles dont le principal
serait d’ordre esthétique. A de rares endroits, il est fait allusion a la liberté.

Par ces quelques pensées, I'auteur a donné a son livre un fondement

philosophique. André Mercier

Maurice Gex: Logique formelle. Préface de F. Gonseth. F. Rouge,
Librairie de ’Université, Lausanne 1956.

Ce cours de logique formelle est le résultat de nombreuses années d’en-
seignement aux Gymnases cantonaux de Lausanne. Son but est de présenter

203



d’une maniére aussi compléte que possible la logique classique telle qu’Aris-
tote I’a congue.

L’ouvrage suit I'ordre traditionnel: logique du concept, logique du juge-
ment, logique du raisonnement, et se termine sur un chapitre consacré aux
sophismes. Ces différentes parties sont traitées d’une fagon plus détaillée que
ce n’est habituellement le cas dans les cours de philosophie 4 'usage des éléves
du degré secondaire; mais des astérisques signalent un certain nombre de
chapitres qui peuvent étre laissés de c6té lors d’une premiére étude, et, allégé
de ces parties un peu plus ardues, ce cours est facilement a la portée des éleves
d’un gymnase.

En outre, certains développements nous introduisent a la logistique, car,
selon M. Gex, il n’y a pas de solution de continuité entre la logique classique
et la logistique, méme si a certains égards Pesprit en est différent. C’est ainsi
que I’étude du concept nous permet d’aborder la fonction propositionnelle,
tandis que celle du jugement nous conduit jusqu’aux fonctions logiques.

Par ailleurs, soucieux de ne pas faire de la logique un domaine compléte-
ment a part, M. Gex pratique 4 maintes reprises des ouvertures du coté de la
psychologie ou aborde des problémes proprement philosophiques: a propos
du jugement, par exemple, il envisage le probléme de la perception et celui de
la vérité.

Notons également le souci de rester en contact avec les problémes quoti-
diennement posés par I'usage du langage, souci particuli¢rement apparent
dans le chapitre consacré aux sophismes, et la préoccupation constante de
rester accessible au lecteur débutant en lui facilitant la tache par de nombreux
schémas ou de judicieux exemples.

Cles préoccupations multiples, jointes 2 une longue expérience pédagogique,
nous valent un cours de logique remarquablement clair et équilibré, fort com-
plet et d’un abord pourtant facile. C’est 14 un instrument de travail que ’on
peut vivement recommander aussi bien aux maitres chargés d’un enseigne-
ment philosophique au degré secondaire qu’aux étudiants désireux d’avoir
sous la main un exposé qui les initie aux notions fondamentales de la logique.

André Voelke

Carl J. Friedrich: Die Philosophie des Rechis in historischer Perspektive.
Springer-Verlag, Berlin-Géttingen-Heidelberg 1955.

Friedrich will mit seinem Werk, welches er als «kleine Rechtsphilosophie»
bezeichnet, «die heutige rechtsphilosophische Problematik in den groBen
Rahmen der Geschichte der Rechtsphilosophie» hineinstellen. So liegt das
Hauptgewicht auf dem geschichtlichen Teil (S.4-118). Die rechtsphilo-
sophischen AuBerungen einzelner Zeiten oder Denker werden schon durch
die Kapiteliiberschriften unter einen maBgebenden Gesichtspunkt geriickt,
so daB die geschichtliche Ubersicht auf die wichtigsten Probleme hinweist.
In knapper Darstellung werden die fiir die Entwicklung der Rechtsphilo-
sophie wesentlichen Betrachtungsweisen und Systeme skizziert, nicht ohne

204



die jeweils herrschende soziale und politische Lage und ihren EinfluB an-
zudeuten.

Als Maflstab der Auswahl galt Friedrich «im wesentlichen die Originali-
tat des rechtsphilosophischen Beitrags». Friedrich raumt selbst ein, da@ tiber
die Abgrenzung gestritten werden kénne. Doch gelang dem Verfasser, eine
gediegene, klare und knappe Ubersicht iiber die geschichtliche Entwicklung
des rechtsphilosophischen Denkens zu vermitteln. Seine Darstellung ist ge-
kennzeichnet durch die besonders starke Beriicksichtigung des englischen
Rechtsdenkens. Wenn diese Auswahl gleichwohl nicht ohne jede Anmerkung
hingenommen wird, so nur um Anregungen, nicht um Kritik zu duern. Die
Rechtsphilosophie Platons wird vor allem auf Grund der «Politeia» und der
«Gesetze» wieder gegeben. Wire nicht ein Hinweis auf den «Kriton» mit
seiner Stellungnahme zur Gesetzestreue — gegeniiber dem positiven Recht —
und damit zum Problem der Geltung infolge Anerkennung eine notwendige
Erganzung? Wenn an der Rechtslehre von Kant der autoritire Zug hervor-
gehoben wird, weil Kant nach Begriindung des Rechtszustandes jede Mog-
lichkeit eines Widerstandsrechtes schroff’ ablehnt, so ware auch der so be-
zeichnende Hinweis Kants auf die notwendige Pressefreiheit als Korrektur
zu erwiahnen. In der Darstellung der Neuzeit ist die Rehabilitierung des
Werkes von Rudolf Stammler als eine nicht im rein Formalen bleibende Lehre
und der nachdriickliche Hinweis auf die Rechtslehre des ebenso scharfsinnigen
wie klaren Leonard Nelson beachtlich.

Systematisch bekennt sich Friedrich zu einer radikalen Philosophie der
Erfahrung. Auch das Recht sei ein Gegenstand der Erfahrung. Allerdings
konne nicht alle Erfahrung auf einen logischen Nenner gebracht werden. So
setze die beobachtende Erfahrung das Kausalgesetz, die Erfahrung des Ent-
scheidens die Freiheit voraus. Aufgabe einer Erfahrungsphilosophie als « Ge-
samtanschauung problembetonter Art» sei zu untersuchen, wie «die Gesamt-
heit menschlicher Erfahrung fiir die fortschreitende Erkenntnis eines bestimm-
ten Gegenstandes fruchtbar gemacht werden kann». Eine Erfahrungsphilo-
sophie miisse deshalb von einer umfassenden «Problematik aller Erfahrung»
als Grundhypothesis ausgehen (S. 1-4). Friedrich rickt an Stelle eines a priori
die Erkenntnis der méglichen Fragestellung. Wie diese Fragen im Laufe der
Geschichte beantwortet wurden, wird in der systematischen Darstellung eben-
falls beriicksichtigt. So gelangt Friedrich als AbschluB3 des systematischen
Teils (S. 119-143) zu folgender Umschreibung des Rechtes, da3 es namlich
«ein in der Erfahrung der Menschen begriindetes, auf die Verwirklichung der
Gerechtigkeit gerichtetes, durch die Teilnahme der Rechtsgenossen auf
Grund eines Grundgesetzes geschaflfenes und auf der stindig sich erneuernden
Gemeinschaft der Rechtsgenossen beruhendes System von verniinftigen
Regeln ist» (S. 143).

Damit wird das Recht als ein im Laufe der Geschichte sich vollziehendes
Verfahren der Ordnung deutlich abgehoben von jeder jeweils nur positiv ge-
gebenen Rechtsordnung und mithin sein Charakter als eine stets dem Men-
schen gestellte Aufgabe erkannt, eine Aufgabe, welche der Mensch nur lgsen

kann, wenn er auch als verniinftiges Wesen begriffen wird.
H. Schuliz

205



Gerhard Dulckeit als Rechishistoriker, Rechtsphilosoph und Rechisdogmatiker.
Reden zu seinem Gedichtnis von Wolfgang Kunkel, Karl Larenz,
Kurt Ballerstedt; Versffentlichungen der Schleswig-Holsteinischen
Universititsgesellschaft. Neue Folge, Heft 11, Verlag Ferdinand
Hirt, Kiel 1955.

In dieser Erinnerungsschrift wird die Leser der Studia philosophica vor
allem die Wiirdigung der rechtsphilosophischen Arbeiten von Dulckeit durch
Karl Larenz interessieren. Larenz wie Dulckeit, beide Schiiler des Neu-
hegelianers Julius Binder, fithrten die von Binder begonnene Erneuerung
Hegelscher Gedanken auf dem Gebiet der Rechtsphilosophie fort.

Larenz zeigt vor allem, wie Dulckeit als Philosoph und Rechtshistoriker in
seiner 1950 erschienenen «Philosophie der Rechtsgeschichte» die Ansitze der
Philosophie Hegels mit dem Hegels Voraussagen nicht entsprechenden Ver-
lauf der Weltgeschichte in Ubereinstimmung zu bringen suchte und zu einer
neuen Fassung des Naturrechts gelangte. H. Schultz

Kurt Weigand: Katastrophe und Genie in den Strukturen der Geschichte. Hin-

weis auf den Versuch einer Faktorialanalyse. Verlag G. Schulte-
Bulmke, Frankfurt am Main 1954.

Der Verfasser orientiert in vorlaufiger Weise iiber die Hauptgedanken eines
im Jahre 1955 zur Subskription gestellten umfangreichen Werkes, das bis jetzt
noch nicht erschienen ist. Dieses Werk soll methodologischer Natur sein und
den Zugang zu den im « Gegebenen» selbst, in den «Tatsachen» begriindeten
historischen Strukturen, zum «Wesen der Geschichte» bahnen. Zu diesem
Zweck soll eine «Methode der faktorialen Analyse historischer Strukturen»
entwickelt werden. Die auBlerordentlich gedringte und meines Erachtens
nicht durchwegs prazise, stellenweise eigentiimlich emphatische und mit
Wortspielereien durchsetzte (z.B. 39, 44, 47) Erorterung von sechs Grund-
begriffen, die «ebensoviel Schritte auf den Gegenstand der Geschichte zu»
(53) darstellen («Struktur», «Entwicklung», «Wesen», «Auswirkung»,
«Faktor», «Sinnfreiheit»), kann hier nicht in Kiirze referiert werden. Das
Bestreben des Verfassers, dem Gegenstand der Geschichte begrifflich nahezu-
kommen und die mannigfaltigen Verfalschungen des «Vorfindlichen» fern-
zuhalten, ist bemerkenswert. Anderseits habe ich den Eindruck, daB der eigene
positive Ansatz Weigands zu einer gewissen Hypostasierung des sich im
geschichtlichen ProzeB3 entwickelnden «Wesens» fiihrt, das in einer mir nicht
ganz durchsichtigen Weise in den beiden Auswirkungsfaktoren der « Geniali-
tat» und der «XKatastrophalitit» jeweils seine Hohe und sein Ende «an-
zeigen» soll. Auch scheint mir die Untersuchung in sehr allgemeinen Be-
griffen steckenzubleiben, die von einer empirischen Analyse, wie sie doch
wohl der Verflochtenheit historischer Phinomene angemessen wire, weit ent-
fernt ist. Doch vermdéchte erst die verifizierende Ausfiithrung des hier vor-
gelegten Programms darzutun, ob und inwiefern dieses « Geschichtsbild» er-

206



giebig ist, von dem gesagt wird, daB es «vor allem was die GréBenverhiltnisse
der historischen Gestirne anlangt, so sehr vom iiberkommenen abweicht, wie
der dem Auge des Beobachters sichtbare Sternenhimmel vom Himmel der

Astronomen» (53). Hans Ryffel

Edith Landmann: Die Lehre vom Schinen. Amandus Verlag, Wien 1952.

Manche weise, von echtem Erleben zeugende Ausspriiche iiber Kunst und
Leben finden sich in dieser « Lehre vom Schénen», die trotz ihres Titels und
der auBern Schale angenchmerweise mehr an die apercuhaften AuBerungen
Simmels iiber Kunst erinnert als an ein Asthetisches System. Sie ist die Frucht
eines ganzen um Schoénheit und Kunst bemiihten Lebens. DaB3 diese Bemii-
hung keine einsame war, sondern von einer Gemeinschaft, dem George-Kreis,
getragen, ist spiirbar eine Bereicherung, und die Schrift bekommt dadurch
iiber ihren sachlichen Gehalt hinaus den Wert eines Dokuments der dsthe-
tischen Auffassungen dieses Kreises. Hier liegen aber auch ihre Grenzen. So
wird zum Beispiel alle auflereuropiische Kunst und sogar die Musik als solche
fiir unwesentlich erkliart, und dies ohne zureichende Begriindung, ja ohne
ernsthaften Versuch dazu. Die vollkommenste Kunst ist die Dichtung und
der Dichter der vollkommene Mensch — und andere unangetastet verkiindete
Dogmen mehr. Trotzdem gehort die «Lehre vom Schénen» zu den wenigen
sympathischen AuBerungen dieses Kreises und hat iiberhaupt im Vergleich
zu der vielfach belanglosen #sthetischen Literatur heute ein hohes Niveau.

Die tragenden Gedanken sind etwa folgende: Das, worum es eigentlich
geht, ist das schéne Leben, und von ihm her erfihrt die Kunst Sanktion: als
Bewahrerin und Wirkerin dieses Lebens. Das Wesen der Schénheit aber ist
Harmonie. Je divergenter, mannigfaltiger und gewaltiger die Krifte sind, die
zur Harmonie kommen, desto gréBer die Schénheit. Weil der Mensch das
Wesen ist, das die divergentesten Krifte in sich vereinigt, ist der Urort des
Schénen im Menschen. Die Natur bis zum Menschen hinauf ist Vorklang,
die Kunst Widerklang menschlicher Schonheit. « Wie im Geiste des Menschen
die ihn umgebende Natur einen Spiegel gefunden, so schafft er seiner eigenen
Schénheit einen Spiegel in der Kunst.» Denn Kunst, das ist die Vorausset-
zung, entsteht dem Kiinstler nur, insofern er schén ist. Der Kiinstler mu3
iiber ein seine Seele erschiitterndes Erlebnis Herr geworden sein, die in ihm
widerstreitenden Krafte zur Harmonie gebracht haben. Das sichere An-
zeichen, dalB3 dies geschehen ist, ist die Formung, die der Kiinstler seinem
Stoff zu geben weill. Ohne innern Sieg keine Form, ohne Form keine Kunst,
darum ist Kunst immer Ausdruck von etwas Schonem. — «Jedes Kunstwerk
ist das Denkmal fiir einen Augenblick schénen Lebens, den die ,morderische
Zeit’ entrafft.» Indem die Kunst Schénheit bewahrt, kann sie sie auch be-
wirken in 6den Zeiten. Wenn in solchen dennoch Kunst entsteht, ist sie nicht
Denkmal schéner Wirklichkeit (wie bei den Griechen), sondern Sehnsucht
danach. Und in dieser Sehnsucht wird auch der haBlichsten Wirklichkeit
noch Schénheit abgerungen: «Blumen des Bosen». — In der der Kunst eigen-
tiimlichen Weise, menschliche Schénheit zu bewahren, ist noch eine Steige-

207



rung dieser Schonheit beschlossen, indem nidmlich das Darstellungsmittel
dem dargestellten Gegenstand wesensfremd ist (der lebendige Leib wird in
Marmor gehauen, Raum erscheint auf einem Stiick Leinwand, unendliches
Schicksal in bloBen Worten), wodurch eine noch gréBere Spannung der
widerstreitenden und zur Einheit gebrachten Krifte entsteht. Mit dieser
Heterogeneitiat des Darstellungsmittels, die die Autorin als das Urphdnomen
der Kunst bezeichnet, hiangt die Einsinnigkeit des Kunstwerkes aufs engste
zusammen: der Maler muf} die lirmendste Szene «stumm» wiedergeben,
der Musiker auch das Schweigen der Nacht durch T6ne. «Die Spannung der
Elemente gegeneinander ist hier bis zur Schmerzhaftigkeit gesteigert, ihre
Einung iiberwaltigendes Wunder.»

Wo gezeigt wird, dafl Schonheit der hochste, das Wahre und Gute um-
fassende Wert ist, da mul3 konsequenterweise auch dieses Zeigen in Schonheit
geschehen. Aber die Wissenschaft und selbst auch die Philosophie haben sich
so ganz noch nie mit der Schonheit vertragen, was nicht unbedingt gegen die
Schénheit spricht. Wo aber um der Schonheit willen mafvoll philosophiert
wird, da ist die Gefahr, daB es ein milBiges Philosophieren bleibt, groB.
Dieser Gefahr scheint auch die « Lehre vom Schénen» trotz mancher bedeut-
samer und tiefer Ansitze nicht ganz entronnen zu sein.

E. Huber-Abrahamowicz

Raymond Bayer: Traité d’esthétique. Paris, Colin, 1956, 300 pages.

C’est 1a un livre riche et touffu, oli, pour chaque probleme étudié, les posi-
tions prises au cours des siecles sont rappelées et discutées.

La premiére partie de cet ouvrage se présente un peu comme la Critique de
la raison pure. Apres nous avoir rappelé que I'ceuvre d’art est une ouverture et
non un circuit fermé, ’auteur aborde «I’esthétique» (au sens kantien): par-
lant de la sensation, M. Bayer critique P’interprétation physiologique que 1’on
en a donnée: ainsi, «I’esthétique du son est par quanta, tandis que I’esthétique
de P’ouie est continue» (p. 20). De méme, au niveau des formes a priori de la
sensibilité, Pesthétique pythagoricienne est a son tour critiquée; car, relative-
ment au nombre d’or, «I’inexactitude est parfois souverainement exquise»
(p. 32). L’image esthétique apparait en définitive comme un symbole, comme
un «boomerang entre signifiant et signifié, un trajet, une visée d’aller et
retour» (p.47). «Le symbole est pour ainsi dire I'image ouverte» (p. 51).

A ces trois étages de «’esthétique» correspondent déja trois plaisirs: hédo-
nique, représentatif, relationnel et analogique. La sensibilité esthétique est
donc d’un tout autre ordre que la sensibilité courante.

C’est cependant a I’étage du schématisme que I’analyse peut déployer
toutes ses vertus. Elle repére alors le style, qui est une maniére de structurer les
images de ’art; les lieux communs, fond universel ol tous puisent; les canons,
mesures des images; et le {ype, produit d’un style.

Au stade de la Dialectique du Beau, c’est le probléme de la valeur qui est
abordé. L’auteur discute longuement la théorie de 1’Einfiihlung, 4 laquelle il
reproche son chosisme exactement comme il le reprochait au pythagorisme:

208



tous deux supposent que I’objet esthétique est une chose, alors qu’il n’est qu’un
prétexte spirituel. En conclusion, «’esthétique doit s’échapper des philosophies
fermées de ’entendement; le beau n’est pas cloitrable et ’expérience du beau
est ouverte» (p. 148).

La fin de I’ouvrage est consacrée a ’art.

L’auteur exploite d’abord les acquis de la sociologie. En effet, «1’esthétique
renferme en elle-méme toute une sociologie interne» (p. 159). Puis il passe 2 la
vie, telle que la décrit la psychologie et la psychanalyse; sur ce point 'auteur
fait sienne la thése de Lalo: «L’art n’est ni toute la vie ni rien de la vie, mais
quelque chose d’elle» (p. 170). Passant a la technologie, M. Bayer distingue
soigneusement le métier (non esthétique, mais artisanal) et la technique,
propre a D’artiste. Car «I’art est fabrication» (p. 179); comprendre I’ceuvre,
c’est des lors la re-fabriquer — épouser a nouveau les démarches créatrices.

C’est ce dernier point qui est développé dans la partie suivante: «Toute
ceuvre de I’art n’est que le trac d’une activité. Ce tracé est trace» (p. 223).
C’est pourquoi I’on peut maintenant déduire les catégories esthétiques: «La
déduction des catégories esthétiques & partir du beau n’est, & serrer de prés
Pessence de ces catégories mémes, qu’une analyse sur la maniére dont artiste
réussit les ceuvres; ce ne sont que les effets divers du pouvoir mis dans ’ceuvre »
(p- 223). Or, il y a deux «catégories-méres»: le sublime et la grace. «Le
sublime est du c6té des valeurs dont P’art est porteur. De la ’effort et I’énergie
en lutte, comme de tout idéal a incarner. Le sublime va vers le contenu. La
grace est du c6té de la forme et de la technique. De 1a I’aisance qui n’est que
le signe révélateur d’une performance. C’est pourquoi le sublime est plutét
poétique, la grace technique: ceci est imposé par les équilibres de leur struc-
ture» (p. 225).

Deés ce moment, le beau se définit comme «1’équilibre trouvé entre les deux
structures du sublime et du gracieux, entre les valeurs et leur contenu d’hu-
manité. C’est 12 le but du beau comme catégorie et au sens étroit» (p.226-227).

La derniére partie de 'ouvrage traite des méthodes et des doctrines. Les
méthodes, si diverses, sont autant d’entrées dans I'univers du beau, et «1’objet
esthétique peut étre considéré comme la limite de tous nos jugements possibles
sur lui. Nos jugements viennent battre 1’objet; ils n’en représentent que des
interprétations fragmentaires» (p. 264).

Enfin, ’auteur passe en revue les principales doctrines du beau, pour con-
clure que «la philosophie du beau est peut-étre encore en son moyen age»
(p. 284). Dans les derniéres lignes, 'auteur affirme et résume sa position
personnelle: «Notre position philosophique se définit par une dialectique de
Pesprit & P’objet. Il s’agit de mener ’esprit plus prés de la réalité dans ’inté-
rieur de I'objet créé. Pour nous, le fond des choses est esthétique et Pesthétique
est 'aboutissement des métaphysiques de I'intuition. Mais si I'intuition philo-
sophique va plus loin que I’art dans la révélation directe du réel, ’ceuvre d’art
et le systéme du philosophe n’en constituent pas moins des traductions auto-
nomes de 'univers. Il n’y a pas de représentation pure; le monde des formes
s’évanouit dés que Dactivité ne les pose plus. Nous distinguons donc, dans cet
effort dialectique, unsens volontariste de I’art et sophistique des choses. Toute
valeur esthétique est pour nous le centre d’un probléme opératoire; ce qu’il

14 Studia Philosophica XVII 209



faut y chercher, c’est le réalisme particulier des réussites, et ceci par une in-
vestigation de I'univers des effets» (p. 287-288).

Le lecteur nous pardonnera d’avoir préféré ici ’exposé analytique et les
citations 4 la discussion critique de cet ouvrage, attendu depuis trés longtemps.

J-Claude Piguet

Gaston Bachelard: La poéiique de Uespace. Paris, Presses universitaires de
France, 1957, 215 pages.

On connait ’intention profonde des travaux de M. Bachelard: retrouver,
sous la forme la plus évoluée de la culture contemporaine, de la science en
particulier, la trace d’archétypes primitifs, de structures imaginatives subsistant
malgré une rationalisation croissante, informant méme ce rationnel de I'inté-
rieur.

Aujourd’hui, M. Bachelard quitte la science pour passer a la poésie. Il
retrouve, dans diverses ccuvres de la littérature (souvent mineures, malheu-
reusement), le schéma de la maison (grenier, cave), de certains meubles (armoire,
tiroir, coffre), du nid, de la coquille et des «coins». A la fin du livre, son analyse
s’élargit pour saisir la «dialectique du dedans et du dehors» et tenter en quel-
ques pages «la phénoménologie du rond».

Le point de vue de M. Bachelard n’est pas celui de ’esthéticien; ce dernier
vise des structures spécifiques a I’art, tandis que celles de M. Bachelard sont
générales & toute conscience, induites simplement de la conscience artistique.
Cela n’empéche pas M. Bachelard de se révéler excellent critique littéraire;
ainsi les pages qu’il consacre au mot «vaste» chez Baudelaire (p. 178).

L’écart entre ’esthéticien et le phénoménologue qu’est M. Bachelard appa-
rait trés nettement a propos de la distinction de I’image et de la métaphore.
La métaphore, selon M. Bachelard, est I’expression fabriquée dans le langage
a partir d’'une image (d’un archétype), laquelle seule est le fruit pur de
Pimagination absolue; la métaphore serait donc une fausse image, une image
faussée. Cela est vrai pour M. Bachelard comme pour M. Jung, mais cela n’est
pas vrai pour I’esthéticien. Pour ce dernier, ce qui compte, c’est précisément
la traduction en langage poétique de I'image originelle, c’est-a-dire justement
la métaphore.

De plus, M. Bachelard assimile la poésie a la réverie; or, aucun esthéticien
ne consent 2 une telle assimilation, car tous font leur aujourd’hui I’étymologie
de Valéry: poéte = faiseur.

Quoi qu’il en soit, M. Bachelard s’intitule phénoménologue et non esthéti-
cien. A vrai dire, cette phénoménologie-la est 2 mille lieues de celle de
Husserl, et tout prés de la psychologie de M. Jung. Pourtant, M. Bachelard
se défend d’étre psychologue ou psychanalyste; comme tous les phénoméno-
logues, il redoute d’étre pris au piege du «psychologisme». Je ne crois pas du
reste qu’il y tombe, du moins dans la majeure partie de ses analyses (celle de
la «coquille» est a notre avis plus suspecte).

Au psychanalyste, M. Bachelard adresse ce conseil narquois: «Ne psuchor
ultra uterum!» (p. 14). Pourtant, il réclame 1’appui de la psychanalyse: entre

210



ces deux disciplines, on rencontre une «coopération qu’il faudra toujours
accentuer si ’on veut dominer le phénomeéne humain» (p. 36).

A la limite, la phénoménologie de M. Bachelard vise la coincidence du
lecteur et de I’auteur lu, non plus au niveau de I’expression, mais a celui de
Pintuition imaginative: le phénoménologue «veut vivre iel que les grands
réveurs d’images ont vécu»; et, continue 1’auteur, le mot souligné el implique
«qu’on devient le sujet méme qui réve la réverie» (p. 115).

Pour nous, il nous semble que, mieux qu’en sciences, mieux qu’en art, c’est
en philosophie qu’il conviendrait d’appliquer les méthodes et le projet de
M. Bachelard. En philosophie, et en métaphysique surtout; car, comme le dit
Pauteur, «si le métaphysicien ne dessinait pas, penserait-il?» (p. 191). Et
plusloin: « Bien des métaphysiques demanderaient une cartographie» (p.192).
«Dessiner les métaphysiques du passé»; belle et grande tache, a laquelle il
faut souhaiter qu’on s’attache, et dont les travaux de M. Bachelard sont les
prémices les plus éclatantes. F.~Claude Piguet

E.J. Dyksterhuis: Die Mechanisierung des Weltbildes. Ins Deutsche iiber-
tragen von H. Habicht. Springer-Verlag, Berlin-Géttingen - Heidel-
berg 1956.

Was man sich schon lange wiinschte: eine iibersichtliche, sich nicht in alle
Details verlierende, auch dem mathematischen Laien zugingliche, dennoch
griindliche und sorgfiltige zuverlassige Geschichte der Entstehung und Ent-
wicklung der exakten Naturwissenschaften mit besonderer Beriicksichtigung
des philosophischen Denkens liegt jetzt in diesem vorziiglichen und gro83-
artigen Buche vor. Es beginnt mit der Darstellung des antiken Erbes, sich
gabelnd in die Hauptstromungen des griechischen naturphilosophischen Den-
kens und in das «fachwissenschaftliche Erbgut», woran sich ein kiirzeres
Kapitel iiber «Naturwissenschaft und Christentum» fiigt. Der zweite Teil
behandelt die « Naturwissenschaft im Mittelalter», besonders im 12., 13. und
14. Jahrhundert, wiirdigt auch den Beitrag des Islams. Der Vorbereitung und
dem Entstehen der klassischen Naturwissenschaft ist der dritte Teil gewidmet,
vom Verfasser als « Ubergangszeit» charakterisiert. Eingehender werden dar-
in die Mechanik, die Astronomie und die Lehre von der Struktur der Materie
erortert, wihrend die Bedeutung des Humanismus, der Renaissancephilo-
sophie und der «Technik als Quelle der Naturwissenschaft» etwas knapper
dargestellt werden. Der letzte Teil ist mit «Die Geburt der klassischen Natur-
wissenschaft» iiberschrieben. Er schlieBt mit Newton und beginnt mit der
Astronomie von Kopernikus bis Kepler. Uberall zeigt sich, daB Dijksterhuis
auf die Quellen zuriickgegangen ist und sich nicht mit den iiblichen schema-
tischen Meinungen begniigt hat. Man kann nur hoffen, dal3 er uns auch eine
dhnlich souverine und fundierte Darstellung der Geschichte der biologischen
Forschung und des teleologischen Denkens schenken wird. I K

211



Wilhelm Keller: Psychologie und Philosophie des Wollens. Ernst Reinhardt
Verlag, Miinchen/Basel 1954.

Diesem Buch wire der Titel «Theorie des Wollens» angemessen, wenn
man erwarten konnte, dal3 der Leser damit die zutreffende Vorstellung ver-
bindet. Denn die philosophische Besinnung ist hier nicht bloBe Erginzung,
Uberhshung oder gar Ausschmiickung der psychologischen, vielleicht ver-
meintlicherweise allein sogenannt wissenschaftlichen Betrachtungsweise; und
umgekehrt hat die psychologische Untersuchung, auf den Grund der Sache
gesehen, keinen Bestand ohne die philosophische Fragestellung und Sicherung.
Philosophische und psychologische Betrachtung erscheinen hier als die zwei
Aspekte einer einheitlichen Gesamttheorie des Wollens, die von den gegebenen
Phinomenen bis zur Verwurzelung des Wollens im Wesen des Menschen und
des Seins reicht; sie kénnen nur innerhalb dieses Ganzen wahrhaft begriffen
werden. Damit ist gesagt, daf3 es sich um ein eminent philosophisches Werk
handelt, und es diirfte in diesen Blittern erst recht angebracht sein, vor allem
auf einige philosophisch ergiebige Probleme und Ergebnisse einzugehen,
wobei der methodische Ansatz, die Erorterung des Problems der Willensfrei-
heit sowie der mit der Theorie des Wollens verbundene Beitrag zu einer «fun-
damentalontologisch» verankerten philosophischen Anthropologie als beson-
ders bedeutsam erscheinen. Allerdings soll damit nicht der Anschein erweckt
werden, als ob das Buch nicht auch fiir den Nur-Psychologen (in einem mehr
traditionellen Sinn) bedeutsam und AduBerst niitzlich ware, weshalb hiezu
einige Bemerkungen vorausgeschickt seien.

Keller behandelt in gegenstindlicher Hinsicht den ganzen Bereich mit
allen seinen Bestandstiicken und Ausgliederungen, wie er schon Gegenstand
einer von philosophischer Orientierung unbeschwerten Psychologie des Wollens
ist (ja, er fithrt dariiber hinaus, wie sich bald zeigen wird), und fiillt damit
eine Liicke in der Literatur aus, da bisher das Wollen in der Psychologie eher
vernachlissigt wurde und da jedenfalls im deutschen Sprachgebiet eine neue
ausreichende Darstellung fehlte. Ein paar Hinweise zum Inhalt, soweit er vor
allem fiir den Psychologen von besonderem Interesse ist: Ich nenne die Er-
orterung der Triebhaftigkeit, mit dem Nachweis, daB3 das menschliche «An-
triebsleben» als «dridngende Expansivitiat des menschlichen Daseins in den
vielfaltigen Richtungen seiner Bediirfnisse, das Potential an Spannung» (138)
von vornherein spezifisch menschliches Geprage zeigt und mit der tierischen
Triebhaftigkeit nicht vorschnell ineins gesetzt werden darf, weshalb es beim
Menschen so etwas wie « Grundtriebe» nur in beschrinktem Sinne gibt und
weshalb der alles iiberformende und durchdringende eigentlich «humane»
Trieb im «urspriinglichen menschlichen Streben nach einer Daseinserfiillung,
die vor ihm selber Bestand habe» (172), zu erblicken ist (ein auch fiir die
philosophische Ethik und alle Wissenschaften vom Menschen, insbesondere
die Sozialwissenschaften, grundwichtiger Tatbestand). Ferner verweise ich
auf die Betrachtung des Wollens im Zusammenhang und im Vergleich mit
anderem an das Wollen angrenzendem Verhalten (Streben und Wiinschen,
aber auch Gewohnheiten, automatisierte Vollziige usw.), und sodann ist vor
allem die Untersuchung des durch das Ich gesetzten eigentlichen Wollens-

212



aktes sowie ferner der Motivation, der Entscheidung und des Entschlusses
anzufithren. Keller geht aber noch weiter und bezieht auch die Wollensaus-
fithrung mit ein, die nicht etwa als eine magische Umsetzung von bloB3 Ge-
danklichem in Wirkliches gedeutet werden darf, sondern nach Auffassung des
Verfassers in der auf einer innigen Verwachsung von Sensorik und Motorik
beruhenden Vorwegnahme (Antizipation) der Bewegungsvollziige in ent-
sprechenden Bewegungsphantasmen besteht, die in eine vielfach geschichtete
Reihe von Verwirklichungsvorwegnahmen kontinuierlich eingefiigt sind und
deshalb sozusagen von selbst die entsprechenden Bewegungsimpulse aktuali-
sieren und denen zugleich schon von vornherein eine pragmatisch gebahnte
«Welt von Moglichkeiten, Mitteln und Wegen des Verhaltens» entgegen-
kommt. Ebenfalls die Beistellung der Energieist Gegenstand der Untersuchung,
wobei sich ergibt, daB die Energie «urspriingliche Antriebsenergie», ins-
besondere «die Energie der auf die eigene Selbstgestaltung gerichteten Ex-
pansivitat» (194), ist, so daB sich die Aufgabe der Energieumschaltung stellt.
SchlieBlich findet sich, neben einzelnen fiir den Padagogen wertvollen «prak-
tischen Anweisungen» (78, 91), ein besonderer Exkurs iiber « Wollensdefekte
und Willensschulung» (271-292). Alles dies wird an Hand subtiler Phéno-
menanalysen (von Keller « Mikroanalysen» und Untersuchungen des «Fein-
baus» genannt) und zahlreiche Beispiele aus dem alltaglichen Leben dar-
gelegt und in so reicher Fiille ausgebreitet, da3 die Schrift auch insofern kei-
neswegs hinter einer ausschlieBlich sogenannt psychologischen Darstellung
zuriicksteht, sondern eine Fundgrube von Tatbestinden, Beobachtungen und
Einsichten darstellt. Der Nur-Psychologe wird allerdings an der thm unge-
wohnlichen, aus der philosophischen Besinnung stammenden andauernden
Selbstverstindigung des Autors iiber sein Vorgehen, die nicht selten die Form
eines dramatischen Selbstgespriachs annimmt, vielleicht Ansto3 nehmen. Dies
freilich zu seinem eigenen Schaden; denn der diese Selbstverstindigung be-
dingende methodische Ansatz, auf den bald naher hingewiesen werden soll,
ist auch fiir den Psychologen von besonderer Bedeutung. Abgesehen davon
ist das Buch Kellers fiir den Psychologen gerade heute in methodischer Hin-
sicht auch sonst lehrreich. Mit eindriicklicher Schirfe und iiberzeugend zu-
gleich werden alle auch heute noch wuchernden substanzialisierenden Be-
griffsbildungen in der Psychologie, die sich vor allem in den psychoanaly-
tischen Richtungen bemerkbar machen und der alten viel gescholtenen «Ver-
moégenspsychologie» bald nichts mehr vorzuwerfen haben, zugunsten einer
den funktionalen Kern betonenden «verhaltenspsychologischen» Betrach-
tungsweise zuriickgewiesen. Eine unzulissige Substantialisierung stellt gerade
der Begriffdes « UnbewuBten» dar ; dem eigentlichen Sachverhalt wird hier eher
so etwas wie «Verhaltensdispositionen» gerecht (117 Anm. 20). Auch die Hin-
weise auf die Grenzen der «,entlarvenden‘ Psychologie» sind instruktiv (2401.).

Was nun den methodischen Ansatz anbelangt, der Philosophie und Psycho-
logie verbindet, so wird dieser durch den Umstand vorgeschrieben, da das
Wollen ein Zug und, wie sich spiter zeigt, gar der zentrale Zug menschlichen
Seins darstellt. Damit ist vor allem zweierlei gesagt: das Wollen gehort in
einen weiteren Gesamtzusammenhang und ist ferner nicht als Gegenstand
im Sinne natiirlichen Weltgeschehens, sondern in seiner spezifischen Selbst-

213



prasenz gegeben. Es ist unvermeidlich, die Frage nach dem Wesen des Wol-
lens, unter Wahrung seiner Gegebenheitsweise, bis zur Frage nach dem
Wesen des Menschen vorzutreiben, und zwar deshalb, weil das Wesen des
Wollens in der Freiheit besteht. Und die Frage nach dem Wesen des Menschen
kann wiederum nicht im Menschen als vermeintlich letztem Haltepunkt sich
vollenden, sondern wird zur Frage nach der «Seinsweise des Menschen im
Ganzen des Seins» fortgedriangt, weil das Wesen des Menschen im Wollen
und das Wollen in der Freiheit besteht. Als ein solches Wesen kann der Mensch
nur im Ganzen des Seins verstanden und als das, was er ist, gesichert werden.
Nun verlduft aber die Bezichung zwischen Psychologie und Philosophie in der
Untersuchung des Wollens nicht bloB in dieser einen Richtung, indem die
psychologische Fragestellung in die philosophische fortgerissen wird ; sondern es
besteht auch eine gegenlaufige, meist freilich iibersehene Beziehung, die dem
Gesamtzusammenhang erst seine innige und unlésbare Verbindung gibt. Die
psychologische Betrachtung kann nicht einmal anfangen, ohne die noch nicht
explizierte philosophische Betrachtung vorauszusetzen. Um namlich das
Wollen als Untersuchungsobjekt in Angriff zu nehmen, mul sie schon iiber
einen «Vorbegriff» von Wollen verfiigen, der aber seinen vollen Gebalt als
eigentlicher Begriff erst in der philosophischen Betrachtung erhilt. Deshalb
entzieht sich gar der Kern des Wollens der «Psychologie im traditionellen
Sinn» (233). Die psychologische Betrachtung setzt so die philosophische
Radikalisierung, die sie selber fordert, schon voraus, was nichts anderes heiBt,
als daB sie in sich selber keinen eigenen Bestand hat. Es ist dies eine Einsicht,
die nicht nur oft in der Psychologie fehlt (so daB zum Beispiel «Willensexperi-
mente» angestellt werden, die wegen des Fehlens eines adiquaten Vorbegriffes
gerade das wesentliche Moment des Wollens gar nicht thematisch werden
lassen: 40f.) ; vielmehr wird sie haufig genug auch in den sogenannten Geistes-
wissenschaften ignoriert (zum Beispiel in der Ankniipfung an Tatbestinde,
wie Kultur, Sprache, Recht und Staat, Geschichte und das in und mit ithnen
Gesetzte), so dafl die Geisteswissenschaften nicht selten geradezu vorwissen-
schaftliches Geprige erhalten, was begreiflicherweise (dhnlich wie in der
Psychologie) die freilich véllig sachunangemessenen Usurpationen von Seiten
naturwissenschaftlicher Methodik auf den Plan ruft. Entsprechend dieser
Sachlage fiihrt Keller seine Untersuchung in drei Teilansitzen durch: Vor-
erst wird ein «Vorbegriff des Wollens» entwickelt, der in vorlaufiger Weise
das mogliche Wesen des Wollens herausstellt und gar nichts anderes ist als
eine vorliufige philosophische Besinnung. Sodann werden die «Tatsachen»
erortert, die nun erst auf Grund dieses Vorbegriffes als solche iiberhaupt sicht-
bar werden, um dann im letzten Teil («Ontologie des Wollens») den philo-
sophischen Vorbegrifl, nunmehr von der Fille der « Tatsachen» gesattigt, in
eine grundlegende Theorie des Wollens im Rahmen einer Theorie des Men-
schen und des Seins zu entfalten. Abgesehen davon, daB3 man sich fragen kann,
ob sich in der Darstellung selbst eine durchgidngige Dreiteilung rechtfertigt
(die bei Keller nicht nur zu den an sich in gewissem Umfang unvermeidlichen
Vor- und Riickgriffen, sondern auch zu recht zahlreichen, vielleicht vermeid-
baren Wiederholungen fiihrt), scheint mir gerade Kellers Buch die Unaus-
weichlichkeit und Notwendigkeit dieses Dreischrittes fiir alle wahrhafte Theorie

214



seelisch-geistiger Wirklichkeit schonstens dargetan zu haben, auch wenn man
die besondere Kellersche Variante der «fundamental-ontologischen» Wen-
dung im dritten Teil nicht mitmachen sollte.

Die grundsitzliche Auffassung iiber das Verhiltnis von Philosophie und
Psychologie, die sich hier bekundet, ist in der Schweiz vor allem von Carlo
Sganzini, dem fritheren Berner Ordinarius fiir Philosophie, Psychologie und
Piadagogik, und dem Lehrer Kellers in Bern eindriicklich verfochten worden.
Ich kann mich deshalb der bedauernden Feststellung nicht entschlagen, daB3
der Verfasser leider Sganzini mit keinem Wort erwidhnt. Man kénnte oft den
Eindruck haben, Sganzini, der schon zu seinen Lebzeiten isoliert war und
nicht zu denjenigen gehorte, die sich gegenseitig in den Sattel heben, sei auch
heute noch nicht hoffahig! Damit soll Kellers Leistung in keiner Weise ver-
kleinert oder gar in bezug auf ihre Herkunft verdachtigt werden. Denn Keller
verfahrt durchaus selbstindig; auch gelangt er teilweise iiber Sganzini hinaus
und steht in einiger Hinsicht, wenn auch vielleicht zu Unrecht, im Gegensatz
zu ihm. In der grundsitzlichen Position besteht aber eine tiefe Verwandt-
schaft, wie ich mit Genugtuung feststelle. Die Psychologie im besonderen hat
Sganzini als eine weit iiber den Behaviorismus hinausgehende und die «geistes-
wissenschaftlichen» Richtungen einbeziehende «Verhaltenslehre» aufgefaft,
was sowohl in der Gesamtansicht wie in der Darstellung der seelischen Dyna-
mik im einzelnen zahlreiche Aufstellungen in sich schliet, die Keller teilt
oder denen er doch sehr nahe steht. Ich verweise vor allem auf die einschlagi-
gen Arbeiten Sganzinis im posthum herausgegebenen Sammelband «Ur-
sprung und Wirklichkeit», Bern 1951, insbesondere «Vom grundsitzlichen
Gebrauch des Gesichtspunktes ,Vorwegnahme‘ (Antezipation)» und «Wo
steht heute die Psychologie als Wissenschaft?»

Schon in der Entfaltung des Vorbegriffes erweist sich die Freiheit als der
Kern des Wollens. In der unvoreingenommenen phinomenalen Selbstpriasenz
namlich erscheint der Kern des Wollens als Freiheit im Sinne der Selbst-
bestimmung, und Keller zeigt noch im Rahmen des dem Vorbegriff gewid-
meten I. Teils die innere Moglichkeit der Freiheit, die dann nac¢h der
Bestitigung durch die «Tatsachen» (II. Teil) in letzter philosophischer Be-
trachtung im III. Teil als begriindet erwiesen wird. Ein Zusammentreffen,
das nicht verwunderlich ist, denn der Vorbegriff kann nichts anderes als ein
Vorgriff auf das eigentliche Wesen sein. Mii3te eine Theorie, die etwas vollig
Neues und Anderes zutage forderte, nicht verdachtig erscheinen? Keller
kommt denn dazu, das unmittelbare FreiheitsbewuBtsein zwar nicht im
Sinne naiver Auffassungen fiir sich allein als Garant der menschlichen Selbst-
bestimmung anzusehen, in ihm aber im Zusammenhang mit der Gesamt-
struktur des Menschen ein wesentliches Bestandstiick des realen Gesamtver-
haltens zu erblicken, das das Geschehen der Freiheit gerade erst konstituiert
(31211, insbesondere 314).

Man ist versucht zu sagen, der Verfasser pirsche sich sozusagen in der
Herausarbeitung der Freiheit als dem Kern des Wollens im I. und II. Teil
an seinen Gegenstand heran. Im I. Teil (49-134), der uns neben dem
III. Teil vom philosophischen Standpunkt aus besonders interessiert, ge-
schieht dies in der Weise, daB3 Keller an der Peripherie ansetzt, um immer

215



weiter zum Kern vorzustoBen. Er untersucht vorerst, inwieweit die Realisie-
rung in der Welt so etwas wie Freiheit zulaf3t. Die dabei auftauchende Ge-
bundenheit des Wollens durch objektive und subjektive Schranken verweist
die Untersuchung in die Richtung auf ein inneres ungebundenes Zentrum,
das bei aller duflern Gebundenheit zu bestehen scheint. Dabei ergibt sich
aber zunichst eine weitere Gebundenheit, indem das konkrete Wollen einmal
bestimmt ist durch die «Absicht» und damit durch implizite, in aller Regel
nicht bewufit gemachte Fernziele, und indem es sodann sozusagen vom
Riicken her gedringt wird durch wurzelhafte Antriebe, wozu noch die Ge-
bundenheit an die reale Situation kommt. Damit scheint wiederum Freiheit
nicht vereinbar zu sein, und zwar auf den ersten Blick vor allem auch dann
nicht, wenn die Gebundenheit des Wollens die Form der Motivation an-
nimmt, die das Wollen mit vollem BewuBtsein begriindet und es so erst recht
als unfrei erscheinen 148t. Wollen ohne Motivation, die iibrigens immer einen
ganzen Motivenkomplex in sich schlieft, gibt es nicht. In einer vorziiglichen
Analyse, wie sie wohl in dieser Klarheit nicht so leicht anderwirts angetroffen
wird, zeigt aber Keller, daB3 das Verhaltnis von Wollen und Motivation «dia-
lektisch» ist: das Wollen bindet sich selbst an die Griinde, die es begriinden.
Ein wirkliches Motiv ist ein solches erst vermoge des Wollensaktes selber.
«Motive bestimmen mich, insofern ich mich durch sie bestimmen lasse» (90).
Gerade die Motivation ist demnach Ort und Medium der Freiheit; als Bin-
dung ist sie das eigentliche Geschehen der Freiheit. Im Ganzen des Verhal-
tens ist das Wollen der gestaltende Akt. Als eigentliches Wollen und damit
Akt ist es «Setzung», und zwar zunichst im Sinne von «Entscheidung» als
Selbstbindung, ohne absolute Begriindbarkeit, in einem nicht voll iiberblick-
baren Realzusammenhang, diesen aber immerhin in gewissem Ausmal ge-
staltend. Ferner ist die Willenssetzung « Entschlu3» als Bindung unserer selbst
an die « Entscheidung». Die Freiheit ist so zwar Gebundenheit, aber als eigene
Bindung. Nach dieser immanenten Klirung vom innern Erlebnisaspekt her
erscheint schlieBlich die Freiheit neuerdings, und zwar radikal in Frage
gestellt, wenn sie in die anscheinend durchgingige ontische Bestimmtheit des
real Seienden iiberhaupt hineingedacht wird. Dies fiihrt Keller zu einer Aus-
einandersetzung mit Kant und fordert die ontologische Begriindung des
Wollens und der Freiheit, die dann vor allem im III. Teil gegeben wird.
Zuvor wird im II. und ausfiihrlichsten Teil (135-292) die nun erst mog-
liche « Analytik der Tatsachen» geboten. Welche Fiille hier ausgebreitet wird,
habe ich oben angedeutet, und ich mu3 mich darauf beschranken, noch mit
einigen Hinweisen auf den III. Teil (293-345) einzugehen, wobei es sich
angesichts der Komplexitat der Probleme hier wirklich nur um «Hinweise»
handeln kann. Hier wird die letzte Verwurzelung und Rechtfertigung der
Freiheit als dem Wesenskern des Wollens versucht, Erorterungen, die sich
zu einem Beitrag zur Begriindung der philosophischen Anthropologie aus-
wachsen. (Die Titel der vier Abschnitte dieses Teils lauten: 1. Das Wollen als
,Funktion¢ des menschlichen Daseins; 2. Das menschliche Dasein als Ursprung
und seine Einordnung in das Sein iiberhaupt; 3. Die Bestimmung der mensch-
lichen Seinsweise aus der Dialektik des Seins im ganzen; 4. Die Freiheit des
menschlichen Seins und die Bedingtheit seines Werdens.)

216



Die Freiheitsproblematik wird im III. Teil in der Weise weiter entfaltet,
daB nun in voller BewuBtheit und thematisch das Wollen in seiner Zugehérig-
keit zum Ganzen des menschlichen Seins gedacht wird, womit sich die Psycho-
logie des Wollens zur philosophischen Anthropologie wandelt und diese ihrerseits
wird, indem der Mensch in seinem Bezug zum Sein iiberhaupt aufgefat wird,
zur «Fundamentalontologie» (Keller verwendet diesen Ausdruck im An-
schluB3 an Heideggers frithere Position und nimmt ganz allgemein die «Idee»
der Ontologie gegen ihre «Verichtlichmachung» beim spiteren Heidegger
in Schutz, freilich ohne ndher darauf einzugehen: 33 Anm. 16). Dieses Weiter-
schreiten in die Anthropologie und Ontologie ist zur Sicherung der bisherigen
Ergebnisse notwendig, und gleichzeitig kénnen vom Wollen aus das Sein des
Menschen und das Sein iiberhaupt erhellt werden. Wollen ist nicht ein be-
sonderes Vermogen oder ein abgegrenztes Stiick im Menschen, sondern stellt
eine iiber- und durchgreifende Funktion des menschlichen Daseins iiberhaupt
dar. Wollen ist wollentliches Verhalten, und es gibt nicht schlechthin «Wol-
len», sondern nur einen «wollenden Menschen». Wir kénnen nach Keller
geradezu von einem «urspriinglichen Wollendsein des menschlichen Da-
seins» sprechen (295). Das Erkennen und Fiihlen sind ohne Wollensaspekte
nicht zu denken, und das Wollen gibt dem Erkennen und Fiihlen im Ganzen
des Daseins erst ihren Sinn (300).

Bei der in den angedeuteten Weise zu den letzten Grundlagen fithrenden
positiven Bestimmung der Freiheit, die in der Auseinandersetzung mit Kant
erfolgt, wird der Kantische transzendentale Gedanke aufgegriffen und fiir das
menschliche Sein im ganzen fruchtbar gemacht. Die Kantische Freiheitslehre,
die trotz allen wertvollen und neuen Gesichtspunkten als seltsames Zwitter-
gebilde schon immer nicht zu befriedigen vermochte, erfihrt so eine iiber-
zeugende Kritik (304ff.), die ich nur kurz andeuten kann. Bei Kant ist das
Ich (besser: die Ichfunktion) noch der Sphire der Gegenstindlichkeit ver-
haftet (vgl. die Lehre «vom innern Sinn»), wiahrend es nach Keller in seinem
Aktcharakter unmittelbar seines eigenen Erlebens bewuBt ist. Der Mensch
kann nicht, wie bei Kant, auf zwei getrennte Ebenen (Erscheinung und Ding
an sich) aufgeteilt werden (311). Vielmehr ist er ein einheitlich durch die
Freiheit gepragtes Wesen, und die Freiheit hat nicht nur regulative, sondern
konstitutive Bedeutung. In seinem ganzen Sein, das ein Verhalten zu. . .,
Akt im eigentlichen Sinne ist, steht der Mensch der Gegenstindlichkeit gegen-
iiber; ja er ermoglicht diese erst, indem er sie in seinem Erleben als das
Erlebte «vollzieht». Im Seienden im ganzen gibt es also nicht nur gegenstind-
liche, sachhafte Abliufe, sondern auch akthaftes Verhalten zu . . ., das sich
im Erkennen, Wollen und Fiihlen ausgliedert, und dessen eigentlicher Kern
im Setzungsakt des Wollens liegt, dem eigentlichen Geschehen der Freiheit.
Der Mensch ist Verhalten, das sich und seine Welt selbst gestaltet. Dieser
Tatbestand darf nun aber nicht iiberschwinglich gedeutet werden. So wie
der Mensch keineswegs etwa im Sinne des Idealismus das von ihm intendierte
Sein erzeugt, sondern es lediglich im Vollzug seines Verhaltens zu dem aller-
erst macht, was es fiir ihn ist, so ist auch die Freiheit des Menschen nicht etwas
Absolutes. Sie ist vielmehr Selbstbestimmung und Selbstgestaltung lediglich
inmitten des real Seienden, das seinerseits das Material und mégliche Griinde

217



liefert und den in Freiheit zu gestaltenden Seinsmoglichkeiten des Menschen
das Feld absteckt. (Hier und auch anderwirts besteht, abgesehen vom noch
anzufiihrenden «fundamentalontologischen» Kontext, eine gewisse Verwandt-
schaft zu Nicolai Hartmanns hochbedeutsamer, aber kritisch zuriickhaltender
Freiheitslehre, die dieser im Dritten Teil seiner « Ethik», ebenfalls weitgehend
in der Auseinandersetzung mit Kant, entwickelt, auf die aber Keller nirgends
eingeht.) Dabei ist der Mensch selber zugleich innerweltlich Reales, gegen-
standlich FaBbares wie auch und vor allem transzendentale Funktion, die
solches innerweltliche Sein, so wie es fiir den Menschen ist, erst ermoglicht;
er ist «sowohl innerweltliche Wirklichkeit wie Selbstbestimmung» (302).
In seinem Kern freilich ist der Mensch unfabarer Ursprung, Unbestimm-
bares, «lauter mogliche Méglichkeit», die sich jedem Versuch der Bestim-
mung entzieht (299), worin sich die Freiheit unmittelbar kundtut. Das Wol-
len ist gerade der eigentliche Kern dieses Seins: «Selbstsein in reinster Mog-
lichkeit und héchster Gestalt» (299), weshalb es auch die «eigentlichste Auf-
gipfelung des Daseins» genannt wird (15).

DaQ dies alles nun aber im real Seienden moglich ist, ergibt sich aus dessen
Gefiige und Struktur. Denn der Mensch ist, im Gegensatz zum Tier, ein
Wesen, das nicht vollstindig in die Ablaufe der Welt eingespannt, sondern
triebentbunden und offen ist. Beim menschlichen Sein hat die «Realdeter-
mination» nicht eine solche Dichte, dal} sie das ganze Sein dieses Seienden
ausmachte (317). Die schon von Herder und der modernen Anthropologie
(insbesondere Arnold Gehlen) betonte biologische Mangelstruktur des Men-
schen stellt sozusagen eine Liicke dar und ermoglicht nicht nur, sondern for-
dert sogar eine andersartige Entsprechung, wie sie gerade in der Selbstbestim-
mung besteht (317). Als ein nicht festgelegtes Wesen hat so der Mensch sein
Sein selber zu iibernehmen und zu verantworten. Seine Freiheit ist selber eine
Notwendigkeit im Ganzen des Seins.

So weit wird man Kellers anthropologischen und ontologischen Ausfithrun-
gen ohne wesentliche Einwendung folgen kénnen. Auch trifft er sich hierin im
wesentlichen mit verbreiteten heutigen Auffassungen. Anders steht es dagegen
mit der letzten «fundamentalontologischen» Verankerung des Menschen im
Sein (3. Abschnitt), weshalb ich alles damit Zusammenhéangende vorerst aus-
geklammert habe, um darauf, wenn auch wiederum in aller Kiirze, nunmehr
gesondert einzugehen. Die tiberlieferten Formen des Daseinsverstandnisses,
die Keller unter vier Titel bringt (religiéses Daseinsverstiandnis, Orientierung
an idealer absoluter Ordnung, Deutung aus der Immanenz als «Selbst-
ermichtigung des Menschen» und naturwissenschaftlich gerichtete Anthro-
pologie von unten), sind in der Tat nicht mehr zu halten. Denn sie alle wollen
das Wesen des Menschen entweder aus einem «bloBen Teilmoment seiner
Erscheinung» ableiten, oder dann aus einer « Grundlage, die ihrerseits schon
als eine Setzung des Menschen selber zu qualifizieren ist» und die selber vor-
erst einer «anthropologischen Interpretation» bedarf (329). Keller glaubt,
daB eine «Riickfithrung» iiberhaupt nicht mehr in Betracht falle, sondern nur
noch ein Abzielen auf «die besondere Seinsweise, die den Menschen als Men-
schen auszeichnet, die sich durchgehend in allen seinen Eigenschaften und
besonderen Funktionen realisiert und kraft derer allein er auch empirisch

218



erst ist, was er ist» (331). Nun sollte man freilich meinen, diese Aufgabe sei
durch die wiedergegebenen Erérterungen iiber die besondere Verhaltens-
struktur des Menschen grundsitzlich schon in Angriff genommen und nur
noch weiter auszuarbeiten, so daB es nicht eines ganz neuen Ansatzes bediirfte.
Einen solchen neuen Ansatz glaubt nun aber Keller einfithren zu miissen,
indem er — im Anschlufl an Motive Heideggers, die heute bei Heidegger selber
grundlegende (von Keller nicht erorterte) Wandlungen erfahren haben — die
Frage nach dem «umfassenden Wesen von Sein tiberhaupt» aufwirft. Dabei
kommt Keller zum Schlufl, zum Sein im umfassenden Sinn gehére immer
auch « Gemeintsein» (333). Das Sein sei nicht «ein dunkler Klumpen», nicht
ein «in sich selbst verschlossener Bestand» (ein « An-sich» im Sinne Sartres),
sondern «das funktionale Gefiige des Erlebens und Vollzichens mit dem Ge-
genstand alles Erlebens und Vollziehens zusammen, und zwar in jener zwie-
gestalten gegenseitigen Bezichung eines jeweiligen Vollzugs, der das Seiende —
die Welt — erst werden 14Bt, was sie ist und als was sie erscheint, und des er-
scheinenden Seienden im ganzen, das in sich selbst die Tatsache und Mog-
lichkeit dieses vollziechenden Vollzuges enthilt und entldBt» (334). Von da
aus wird dann «die Aufgebrochenheit zum Wissen um es selbst» als Wesens-
eigentiimlichkeit des Seins bezeichnet (334). Das «Sein schlechthin und im
ganzen» ist «das stindig geschehende Verhiltnis und der umgreifende
,Sachverhalt‘, daB3 ein Erleben ist, dem Seiendes gegeben ist und von dem die
Bedeutung ,Sein‘ vollzogen wird» (335). So erscheint das menschliche Sein
als die «seinsstiftende Mitte inmitten des Seienden» (335).

Hier ist nun freilich zu fragen, ob nicht in diesem Bestreben der «funda-
mentalontologischen» Verankerung unzulissige spekulative Einschlige zur
Geltung kommen. Begriindet ist doch wohl nur die (auch noch hypothetische
und der Revision durchaus zugingliche) Annahme, daB es so etwas wie ein
Gefiige von Seiendem mit je verschiedener Seinsweise gibt, worunter auch
das menschliche Sein, das sich dadurch auszeichnet, dal3 es ein besonderes
Verhalten zu . . . ist, fiir das allein es so etwas wie Sein und Seiendes (Welt)
im menschlichen Sinne gibt und fiir das allein jenes Gefiige in der Tat erst ist,
was es ist (ungefahr in dieser Richtung anscheinend Keller selber zuweilen,
z. B. 321.), wahrend ein bloB «ablaufendes» Verhalten (von Tieren viel-
leicht) oder eine schopferische Selbstverwirklichung (Gottes) nicht Sein und
Seiendes (Welt) in diesem Sinne haben kénnen. Doch scheint es mir durch
nichts gerechtfertigt zu sein, diese menschliche Seinsweise, diese menschliche
Weise des « Habens» von Sein und Seiendem, mit dem Verfasser zur Grund-
lage fiir das «Sein im urspriinglichen und umfassenden Sinn» zu machen,
wobei dieses gar das «Absolute» (333) genannt wird! Keller verabsolutiert
und hypostasiert so die der menschlichen Seinsweise zugehorige Weise des
«Habens» von Sein und Seiendem zum Sein iiberhaupt als dem «Absoluten»
und verwirft von da aus alle andern Auffassungsweisen von Sein, wie zum Bei-
spiel das Sartresche «An-sich», vielleicht aber auch das Sein im Sinne der
schépferischen Selbstverwirklichung, von der nirgends die Rede ist, obwohl
diese als eine grundsatzliche Abwandlung von Verhalten aufgefat werden
kann. Die menschliche Seinsweise wird verabsolutiert, indem sie das Muster
des «Absoluten» abgibt, ja dieses in gewisser Weise selber ist, wahrend doch

219



die Einsicht in die menschliche Seinsweise, so notwendig sie ist, immer auch
noch menschlicher Sicht verhaftet bleibt. Hypostasiert wird sie, indem diese
Seinsweise, die bloB ein Verhiltnis von Seiendem, ein Gefiige betrifft, als die-
ses Verhaltnis und Gefiige zum Sein schlechthin deklariert wird, das iiberdies
offenkundige Ziige eines Seienden annimmt, das in sich selber «aufbricht»
und «zu sich selbst kommt» (334). Das Gefiige von Seiendem, in dem auch
das menschliche Sein als besonderes steht, wird in das «fundamentale und
iibergreifende Sein» tiberhaupt verwandelt (344). Wenn die Ausdrucksweise
erlaubt ist: mit der Ontologisierung des Menschen wird in eins das Sein
anthropologisiert, und man kénnte insofern von einem «idealistischen» und
«subjektivistischen» Riickfall reden. All dies ist aber, wie mir scheint, fiir die
Sicherung der Freiheit und der Seinsweise des Menschen nicht notwendig
und ist als eine tiber die Phinomene hinausschieBende, diese uiberfliegende
Hypothese, das heilit als Spekulation zu qualifizieren. Keller iibersieht frei-
lich nicht, daBl auch die Interpretation des Menschen aus dem «Sein iiber-
haupt», wie alle bisherigen Formen des Daseinsverstindnisses, den Menschen
voraussetzt, glaubt aber, daf3 dies «hier kein Einwand mehr» sei, weil das
«Sein iiberhaupt, obwohl auch es vom Menschen gemeint ist, prinzipiell und
urspriinglich mehr als nur eine menschliche Idee» darstelle und das Daseins-
verstindnis auf dem «absolut Umfassenden» griinde (335). Wird aber mit
diesem Gedanken wirklich ernst gemacht, dann muf3 dieses «absolut Um-
fassende» als eigentliche Transzendenz des Menschen gefat werden, die nie
ausgeschopft und deshalb verschieden ausgelegt werden kann. Dabei kénnen
nur solche Auslegungen ernsthaft in Betracht fallen, die um ihren relativen
Charakter wissen und sich so an die eigentliche Transzendenz binden, was
Keller nicht tut. Vielmehr hat es den Anschein, als ob er sozusagen direkt und
endgiiltig ins Innerste von Sein iiberhaupt als dem Absoluten zu greifen
glaubt! Solcher Ubergriffe sollte sich die Philosophie heute doch wohl ent-
halten.

Diese «fundamentalontologische» Verankerung der Anthropologie, die zu
den vorstehenden kritischen Bemerkungen Anlaf3 gibt, ist nun, wie mir
scheint, nicht ohne EinfluB auf die Anthropologie selbst. Sie scheint mir zu-
nichst vor allem eine Neigung zu einem Standpunkt der Immanenz in sich
zu schliefen. Es geht «je um die Erfiillung meiner eigensten Maoglichkeit»
(337; vgl. auch 344f.), und es diirfte nicht zufillig sein, daf3 das Direktive im
weitesten Sinne als ein von der Wollenssetzung véllig verschiedenes, ihr aber
zugeordnetes Moment in der Erorterung der Freiheit sozusagen ganz zuriick-
tritt und nur beiliaufig und zudem in derivierter Gestalt erwahnt wird (90f.,
92, 94, 101). Es wire aber zu fragen, ob zur Freiheit nicht ein ihr transzen-
dentes (!) Direktives unzertrennlich gehort, wiewohl es verschiedene (rela-
tive) Gestalt annehmen kann (Norm, Wert, gottliches Gebot usw.). Eigent-
liche Leitvorstellung dieses transzendenten Direktiven kénnte iibrigens die
von Keller vollig iibersehene schopferische Selbstverwirklichung sein; an ihr
wire «das urspriingliche menschliche Streben nach einer Daseinserfiillung»
(172) im Sinne des «gegliickten Daseins» (Szilasi) letztlich vielleicht aus-
gerichtet. Mit der angedeuteten Verabsolutierung und mit der dogmatisch-
endgiiltigen Lésung der Seinsfrage hingt die iiber die Phdnomene hinausfiih-

220



rende Terminologie zusammen (um das Hauptbeispiel zu nennen: das Ver-
halten zu . . ., das Erlebnis, wird zum «Stiften» von Sein oder auch zu einem
«Vollzug von Welt», wihrend man doch mit ebensoviel «Recht» von einem
«Aufgehen» oder «FErscheinen» des Seins im Menschen sprechen konnte).
Bedenklich scheint mir ferner, daf3 die Kellersche « Fundamentalontologie»
zu einer theoretischen Isolierung des Menschen im Rahmen méglicher Ge-
staltungen von Verhalten drangt. Auch wenn Keller postuliert, daB der
Unterschied zwischen menschlicher und tierischer Seinsweise sowohl als
«qualitativer Sprung» wie auch als «durchgehender Zusammenhang» zu
denken sei, so scheint die Erfiillung dieses Postulates durch die Verabsolutie-
rung des Menschen als dem «Seinsstifter» gefihrdet oder verunmdglicht.
Man muB sich deshalb fragen, ob Keller nicht zu rasch Positionen, wie etwa
diejenige Gehlens, als «Biologismus» brandmarkt. Mit dem Sprung in die
«Fundamentalontologie» wird die weitere Ausarbeitung eines umfassenden
(aber durchaus hypothetischen) Verhaltensbegriffes, in dessen Rahmen Tier
und Mensch (und selbst Gott) Abwandlungen einer einheitlichen Struktur
darstellen wiirden, abgeschnitten. (Was in dieser Richtung noch alles getan
werden kénnte, zeigen die bedeutsamen Ansitze amerikanischer Anthro-
pologen, Psychologen und Soziologen, auch wenn sie in philosophischer Hin-
sicht mit unverzeihlicher Naivitat verfahren: vgl. insbesondere Parsons and
Shills, Editors: Toward a General Theory of Action, Cambridge Mass.,
1951, mit einem besonders instruktiven Beitrag von E. C. Tolman: A Psycho-
logical Model, 280ff.) Eine grundlegende, das heiB3t philosophische oder,
vielleicht noch besser, (wahrhaft) theoretische Anthropologie (Adolf Port-
mann spricht neuerdings von einer «basalen Anthropologie») wird sich den
ihr zukommenden Platz fiir alle Wissenschaften vom Menschen, zum Beispiel
auch fiir die Sozialwissenschaften, nur dann erobern kénnen, wenn sie sich
von spekulativen Einschlagen befreit, sozusagen «entmetaphysiziert» wird.
Auch kann sie nur dann «,exakte’ Forschung» gemil3 dem eigenen Postulat
Kellers werden (33). Keller scheint mir seit dem Erscheinen seines Buches
«Vom Wesen des Menschen» (Basel 1944) in dieser Richtung einige Schritte
zuriickgelegt zu haben. Doch glaube ich, daB seine in der Ausgliederung des
Wollensaspektes so imponierende Anthropologie in ihrer «fundamentalonto-
logischen» Verwurzelung auch heute noch spekulative Momente aufweist,
von denen eine wahrhafte Theorie des Menschen frei sein miiBte. Der von
Keller selber fiir die Anthropologie unserer Zeit beschworene «Geist jener
Erniichterung . . ., die sich bei keinen Voraussetzungen beruhigt, welche
noch vom Menschcn selbst in Zweifel gezogen werden kénnen» (324), scheint
mir noch nicht den volligen Sieg errungen zu haben.
Hans Ryffel

Arnold Gehlen: Urmensch und Spatkultur. Philosophische Ergebnisse und
Aussagen. Athenium-Verlag, Bonn 1956.

Die in Gehlens erstem Hauptwerk (Der Mensch. Seine Natur und seine
Stellung in der ‘Welt. 1. Aufl. 1940, 5. Aufl. 1955) erarbeiteten anthropo-
logischen Kategorien fiithrten zu keiner der so beliebten inhaltlich erfiillten

221



Bestimmungen «des» Menschen, dessen vermeintlich einheitliches «Wesen»
durch den Gang der Menschheitsgeschichte hindurch unverandert bestanden
hitte und weiterhin bestehen wiirde. Die dort im ersten Ansatz schon ent-
haltenen Moéglichkeiten einer durchgreifenden Wandlung des Menschen, als
eines in seinen Instinkten verunsicherten und existentiell auf die Handlung
angewiesenen Wesens, werden durch das vorliegende zweite bedeutsame
Werk, das «auf das Feld der Geschichte hinausfiihrt» (7) und grundlegende
sozialphilosophische Probleme zum eigentlichen Thema macht, entfaltet,
nachdem dies einzelne Arbeiten schon vorbereitet hatten. Im Gegensatz zu
verbreiteten Meinungen geht der Verfasser auf Grund einer unvoreingenom-
menen analytisch-empirischen Verarbeitung der vorliegenden Phinomene
davon aus, daB3 die Menschheitsgeschichte «eine Anderung der BewuBtseins-
strukturen» aufweist (10f., 110ff. u.6.), wodurch das Gesamtverhalten des
Menschen bis in die Wurzel beeinfluBt wird. Gehlen nimmt zwei «absolute
Kulturschwellen» an, die durch das Aufkommen des (eben nicht urspriing-
lichen) Monotheismus und den Ubergang zur «technisch-industriell-natur-
wissenschaftlichen Weltauffassung und Weltbeherrschung» bestimmt sind
(1101f.). Dank dem Monotheismus wurde die Welt «magisch neutralisiert»,
von daseienden Géttern entleert und so erst fiir die «Industriekultur» vor-
bereitet. Jetzt erst ergab sich die Natur als «FaktenauBenwelt», und ferner
die « Fakteninnenwelt», die Gegenstand der empirischen analytischen Psycho-
logie wurde. Letztlich liegen anscheinend zugrunde «der ,iibergreifende
Zusammenhang® zwischen Mensch und Natur» und die «elementaren In-
halte des unverriickbaren Lebens», die aber «zweideutig» sind und zu «még-
lichen Weltbildern» fithren (186ff.). Was fiir uns Selbstverstindlichkeiten,
ja sogenannte Aprioritaten darstellen, sind es keineswegs, wenn wir frithere
Stufen der Menschheitsentwicklung ins Blickfeld riicken (z.B. 114ff.). Hatte
das erste Werk vorwiegend die allgemeinen anthropologischen Kategorien
ausgearbeitet, so wendet sich das neue Buch nunmehr solchen Kategorien zu,
die vornehmlich der Kennzeichnung des archaischen Menschen dienen. Die
«Probleme der archaischen Kultur» sind das zentrale Thema. Sie betreffen vor
allem den «pramagischen» Menschen, beziehen am Rande Mythos und Ma-
gie noch ein, nicht aber den Menschen seit dem Aufkommen des Monotheis-
mus und der Schrift.

Wie der Untertitel betont, geht es dem Verfasser um «philosophische Exgeb-
nisse und Aussagen». Was die immer mehr anschwellende Literatur iiber den
préhistorischen Menschen ausbreitet und meist in einer begrifflich schwer
oder nicht einsehbaren, oder dann anempfindend-psychologisierenden Weise
interpretiert, wird hier in philosophischer Absicht gedacht, das heilt auf
«Kategorien», auf «die nicht weiter auflésbaren Riickstande einer eindring-
lichen Analyse», die «Wesenseigenschaften des Menschen» zuriickgefiihrt (8).
Es ergeben sich so «neue und nicht gesehene Kategorien des Menschen»,
doch erhebt der Verfasser keineswegs den «Anspruch, ,simtliche’ Kategorien
erhoben, alsoden Menschen ausdefiniert zu haben» (8). Dieswire mit der «empi-
rischen Philosophie»unvereinbar, die der Verfasser in mehrfach betontem Gegen-
satzzuvorherrschenden Strémungen der (freilich aufschluBreicherweise darnie-
der liegenden) zeitgendssischen Philosophie vertritt, wobei er iibrigens sehr vor-

222



sichtig und zuriickhaltend verfahrt (vgl. z.B.: «noch einige Aussagen ver-
suchen» 177, und zhnlich etwa 207). Da wir vom archaischen Menschen
durch die angefiihrten «absoluten Kulturschwellen» getrennt sind, kénnen
wir ihn, entgegen der oft gemachten Annahme, in seiner «harten Fremdartig-
keit» nicht sogenannt verstehen; wir kénnen die archaischen Verhaltensweisen
nicht innerlich nachvollziehen (z.B. 97f., 11011, 132fF.). Solches Verhalten
vermogen wir lediglich unter Bezugnahme auf Kategorien analytisch zu
rekonstruieren und damit in der uns Modernen eigenen Weise begrifflich zu
bewaltigen. Gehlen nimmt ganz allgemein an, daB3 der Mensch, auch der
moderne, sich selber nicht direkt, sondern nur indirekt iiber AuBBermensch-
liches zu begreifen vermag (z.B. 118, 133, 136, 166, 202). Die prahistorischen
Phinomene fithren dazu, dem archaischen Menschen eine «Transzendenz ins
Diesseits» zuzuschreiben. Das will besagen, daB3 dessen Verhaltensform an
der Wirklichkeit schlechthin orientiert ist, soweit sie als ein Bereich selbst-
wertiger, nicht in aktuelle oder potentielle Bediirfnisse eingespannter Gegen-
stinde nachahmend und darstellend gesetzt wird, und zwar als ein sympathe-
tischer Zusammenhang von « transzendenten», wenn auch sichtbaren « Wesen-
heiten», die weder natiirlich, noch {ibernatiirlich, noch unnatiirlich, sondern
alles in einem sind (18f.,65, 103, 117f., 134f.). Die Entfernung von der «Fak-
tenauBBenwelt» des heutigen Menschen ist offenkundigerweise erlebnismaBig
uniiberbriickbar. Gehlen selber hatte seine Anthropologie aus der Unterschei-
dung von Mensch und Tier gewonnen (118), dem ohne Zweifel allein mog-
lichen, aber eben auch indirekten Ausgangspunkt einer empirischen Philo-
sophie (ein Ausgangspunkt iibrigens, der die mégliche Beziehung zu Gott
keineswegs ausschlieBt, sondern erst recht auf den Boden der Phidnomene
zuriickbringt).

Die zur Bewaltigung der «Probleme der archaischen Kultur» benétigten
Kategorien gehoren nun in die Verflechtung aller bislang erarbeiteten anthro-
pologischen Kategorien, ja sind in je spezifischer Weise auf den Menschen
iiberhaupt anwendbar, sie dokumentieren den Wandel in der Konstanz, wes-
halb die Kennzeichnung des archaischen Menschen zugleich Licht wirft auf
die anthropologische Struktur des Menschen der Gegenwart, namentlich auch durch
den Gegensatz (10). Daraus erklart sich der fiirs erste vielleicht befremdliche
Titel. Auch wenn man dies bedenkt, mag es immer noch befremdlich er-
scheinen, dafl im Titel dem «Urmenschen» bzw. der Urkultur nicht die
«Gegenwart» gegeniibergestellt wird (was Gehlen selber als eine mogliche
Uberschrift anfiihrt: 10), sondern die « Spatkultur», worin eine pessimistische
Note anklingt. Auf Schritt und Tritt wird denn auch der Mensch der Gegen-
wart, fiir den als Generalnenner die alles {iberschwemmende «Subjektivitat»
steht, der Kritik unterworfen (z.B. 119, 129, 136f., 151, 237, 284, 2861L.).
Heute scheint dem Verfasser «das groe Thema» aufzuhéren, das der ar-
chaischen Kultur ihre im vorliegenden Buch so spiirbare Faszination verleiht:
«der Kampf des Menschen um seine Selbststeigerung» (289). Diese Kritik
erfolgt freilich aus sachbegriindeter Einsicht in folgenschwere Umstrukturie-
rungen des BewuBtseins und damit des Gesamtverhaltens, insbesondere im
sozialen Bereich, was die Annahme nahelegt, daB der Mensch heute mitten in
einem tiefgreifenden UbergangsprozeB steht (290). Ein ProzeB, in dem er

223



nicht stehenbleiben kann, wie der archaische Mensch in seiner zu einem vor-
laufigen Ende gekommenen Daseinsform, deren Wucht und Dichte uns heute
beeindruckt, Bestand haben konnte. Vom lidngst nicht abgeschlossenen
«Ubergang zur Industriekultur» sagt Gehlen: «Kein Sektor der Kultur und
kein Nerv im Menschen wird von dieser Transformation unergriffen bleiben,
die noch Jahrhunderte dauern kann, wobei es unmdoglich ist, anzugeben, was
in diesem Feuer verbrennen wird, was umgeschmolzen und was sich als wider-
stehend erweisen wird. Der klassische, in den Spatphasen der vorindustriellen
Kultur jedesmal entwickelte Begriff hoher, autonomer Kunst ist schon iiber
Bord» (294). Man sollte aber die Ausfithrungen iiber die «Spatkultur» in
diesem Buche, insbesondere die zuweilen scharfe Kritik, nicht ohne die eigens
dem modernen Menschen gewidmete, héchst empfehlenswerte Studie «Die
Seele im technischen Zeitalter» (Rowohlts Deutsche Enzyklopadie, 1957)
wiirdigen, die soeben als Neubearbeitung der Schrift «Sozialpsychologische
Probleme in der industriellen Gesellschaft» (1949) erschienen ist. Da darauf
hier nicht naher eingegangen werden kann, sei immerhin gesagt, daf Gehlen
einen bedenkenswerten und meines Erachtens den einzig gangbaren Weg ein-
schlagt zwischen verbreiteter moderner Kulturkritik, die vielfach in abge-
standenen, verabsolutierten und naiven Kultur- und Bildungsvorstellungen
des 19. Jabhrhunderts steckenbleibt, und vorschneller Bejahung heutiger Ge-
gebenheiten noch vorliaufigen Charakters. Die ethischen Probleme, die sich da
ankiindigen, lassen sich heute «noch kaum formulieren» (185).

Im angedeuteten allgemeinen Rahmen bietet Gehlen eine Fiille von geist-
vollen Analysen, und es ist unmoglich, diein « mithsamer Aufgabe» am Material
erarbeiteten anthropologischen Kategorien in ihren spezifischen Merkmalen
und in ihrer komplexen Verflechtung hier kurz zu referieren. Gehlen méchte
in betonter Weise «Sachforschung» treiben, von den Begriffen zur Wirklich-
keit gelangen (7); er erblickt darin eine Forderung an die Philosophie in
unserer Zeit (287). Ich muB mich auf Hinweise beschrinken, die den zen-
tralen Begriff der «Institution» betreffen und einiges herausgreifen.

Der Mensch, als ein in seinen Antrieben plastisches, instinktmifBig ver-
unsichertes und deshalb auf Handlung angewiesenes, weltoffenes und lern-
fahiges Wesen, kénnte sich nicht im Dasein halten, wenn es sich nicht «stabili-
sieren» wiirde (23f., 47ff. u.6.). Die «Stabilitit» ist «ein Wert par excellence»
(198). Der Mensch ist durch und durch artifiziell, und ohne die Stabilisierung
wire er nicht Mensch, weshalb «die Realitit ,an sich® in ihm» unmenschlich
ist (238). Ja, seine «Plastizitit» ist «schreckenerregend» (99); der «Abgrund
in sich selbst ist abzudecken, wenn sich der Mensch nicht in fiirchterlicher
Natiirlichkeit erleben will» (100). «Die Schwiche der menschlichen Natur,
die nicht durch strenge Formen vor sich selbst geschiitzt ist, ist von einer mor-
derischen Art» (152), was von groBer Aktualitit ist. , Das noch nicht fest-
gestellte Tier¢ bedarf also der Feststellung, und diese Feststellung leistet die
«Institution» mit ihrer « Eigengesetzlichkeit», die zur Stabilisierung der AuBlen-
welt-Erfahrung in der Wahrnehmung hinzukommt (178). Die zentrale Stel-
lung, die Gehlen den Institutionen zuschreibt, erhellt daraus, daB er sein
Buch auch als «eine Philosophie der Institutionen» vorstellt (9). Er versteht
unter Institution alle Stabilisierung des Verhaltens im weitesten Sinn, so da3

224



zum Beispiel die Sprache (195), aber auch ein Gruppenspiel (42 ff.) und selbst
ein Briefwechsel mit verschiedenen Personen (68) «Institution» genannt wird.
Im engeren Sinn sind es aber die iibergreifenden Zusammenhinge, die in
perspektivischer Vereinseitigung der AuBenwelt, der Denkbarkeiten und der
eigenen menschlichen Natur aus dem Verhalten des Menschen erwachsen,
dann abgelost und verselbstindigt werden, und die dann umgekehrt als
Fremdbestimmung dem Verhalten gegeniiberstehen und dieses so normieren
und kanalisieren (wie z.B. Ehe, Familie, Stammesordnung, Arbeitsordnung,
Staat usw.). Sie geben dem Verhalten nach auBen und innen und unter den
Menschen Dauer, und zwar in einer Vereinseitigung, die die Fiille der
Institutionen und die Mannigfaltigkeit der verschiedenen Kulturen ausmacht
(in denen es bekanntlich «nichts gibt, was es nicht gibe»). Man wire ver-
sucht zu sagen, dafl das Verhalten sich in Institutionen objektiviere, sich in
Objektivititen niederschlage. Doch lehnt Gehlen den Begriff des objektiven
und des objektivierten Geistes ab, wobet er freilich nur an Hegel und nicht an
die vom «Spekulativen» weitgehend gereinigte Kulturphilosophie zu denken
scheint; anscheinend geht die Ablehnung darauf zuriick, daB3 es Gehlen ganz
entscheidend auf den «Auflenhalt» der Institutionen ankommt (z.B. 25f. u.6.).
Die Institutionen kénnen nicht allein im BewuBtsein verankert werden, son-
dern sind aullen festzumachen, das hei3t an Sachzusammenhingen, Personen
und an den in der «Transzendenz ins Diesseits» antreffbaren « Wesenheiten».
Die zwei Hauptklassen von Verhalten, namentlich das praktisch-verandernde
Verhalten und das darstellend-rituelle Verhalten, fiihren zu solchen Institu-
tionen.

In ausgezeichneten Analysen, die hier nicht im einzelnen referiert werden
konnen, wird gezeigt, wie das praktisch-verindernde, zweckrationale Verhalten, im
Zusammenspiel mit der Struktur der Sache selbst, Gewohnheiten und virtuelle
Verhaltensvollziige bahnt, die sich zu stabilen und verfiigbaren Gesamtzusam-
menhingen, zu Institutionen ausbilden, deren Stabilitdt offenkundigerweise
durch «AuBenstiitzen» garantiert ist. (Die Analysen betreffen unter anderem
die Verselbstindigung; die Habitualisierung von Motivgruppen und Hand-
lungsvollziigen ; den stationdren Erfiilllungszustand primirer Bediirfnisse, die
aus dem Motivationsfeld verschwinden, das ist die « Hintergrundserfiillung»;
die Verlagerung der Antriebsmomente in den Gegenstand des Verhaltens; die
daraus hervorgehende Sollfunktion; die Zwecktransformation usw.)

Mit den Institutionen, die dem darstellend-rituellen Verhalten zugeordnet sind
und die an die zwei groBlen Tatbestinde der Erndihrung und Fortpflanzung
ankniipfen, betreten wir das Feld der archaischen Kultur. Denn sie fiithren zu
den Primirformen der Institutionen, und ihre Betrachtung deckt die Ur-
spriinge der Institutionen iiberhaupt auf. Dieser Verhaltensklasse ist der groBte
Teil des Werkes gewidmet, weshalb vor allem einige Hinweise darauf an-
gebracht sind. Das «zweckfrei darstellende, ritualisierte oder pramagische [!]
Verhalten» wird im Anschlufl an eine Analyse des Instinktiven in Tier und
Mensch entwickelt (1391F.). Es stellt sich die Frage, wie die Zuordnungen im
instinktiven Verhalten der Tiere im Fall der anzunehmenden menschlichen
Instinktreduktion variieren miissen (145). Der Ritus kniipft an die im Men-
schen vorhandenen Instinktresiduen insofern an, als er auf der Ausléserwir-

15 Studia Philosophica XVII 225



kung des Unwahrscheinlichen und Ungewohnlichen (der «Gestalten») und
auf der korrespondierenden unbestimmten Verpflichtung, dem Bediirfnis,
beruht, angesichts des Unwahrscheinlichen und Ungewéhnlichen etwas zu
tun. Gehlen zeigt, wie dies zur Nachahmung und so zur Darstellung im Ritus,
zuerst in vivo und dann in materia (z.B. des jagdbaren GroBwildes) fiihrt.
Uber die so geschaffenen AuBenstabilisatoren, die die Welt festmachen, wird
zugleich ein gemeinsames SozialbewuBtsein gewonnen. Ferner ergibt sich —
und dies ist hochbedeutsam — eine sekundare ZweckmaBigkeit, die dann ver-
wertet wird: So in der zunichst kultischen Tierhege, die als sekundiren Erfolg
die Stabilisierung der Ernahrung mit sich brachte, und so vor allem im Tote-
mismus, der in zum Teil héchst kiinstlichen Stammesordnungen die Kontinui-
tiat und Erhaltung des Stammes vermittels des Totemtiers erreicht und tiber
das Verbot der T6tung des Totemtieres die urspriingliche Anthropophagie
iiberwindet. So entstehen (ganz grob angedeutet) aus dem Ritus die urspriing-
lichen Institutionen, mit denen der Mensch, in sekundirer, das heil3t nicht
beabsichtigter ZweckmiaBigkeit den Naturzweck (vornehmlich Ernihrung
und Fortpflanzung) zum eigenen Zweck macht, und daraus erklart sich auch,
weshalb das urspriingliche pramagische Verhalten nicht in Rausch oder
Magie versank. Die grundlegenden Institutionen sind demnach Nebenerfolge
des rituellen Verhaltens, dessen sekundire ZweckmaBigkeit die Institutionen
«riickwirts» stabilisiert. Mit dem rituell darstellenden Verhalten hiangt eine
von Gehlen unterschiedene dritte Verhaltensklasse eng zusammen: Die
«Inversion der Verhaltensrichtung», die darin besteht, daB die zunichst un-
bezweckt sich ergebende innere Erlebnislage direkt hergestellt wird (z.B.
169f1.). Sie tut sich in den zwei Formen des (soziozentrischen) Rausches und
der Askese kund, wobeisich nur der letztere Weg als stabilisationsfihig erwies.

Im Mythos erblickt Gehlen die durchgehende Rationalisierung des Ritus:
Hier nimmt die «archaische Metaphysik» Gestalt an, indem die sekundare
ZweckmaBigkeit des Ritus ins BewuBtsein erhoben wird. «Der Ritus ist seit
Urzeiten primir, der Mythos ist seine Selbstinterpretation, in dem freieren
Zustand, in dem seine lebenssteigernde Fruchtbarkeit schon Resultat gewor-
den ist» (246). — In der Auseinandersetzung mit der zweckrationalen Werk-
praxis, die immer neben dem rituellen Verhalten einherging, wurde der Ritus
innerlich dem zweckrationalen Handeln angenihert, woraus Gehlen die
Magie ableitet. Diese erscheint demgemil3, wie bei andern Autoren, als Ent-
artungsform und zugleich als Vorform des zweckrationalen Handelns, das in
seiner vollen Entfaltung die Natur als « FaktenauBenwelt» voraussetzt. In die
«Hiilse» des entleerten Ritus «kriecht die Magie» (265).

Gehlen betont «die Wucht und die dichte, bewiltigte Fiille der Institu-
tionen, in denen die Steigerung des Menschen zu sich selbst gelang» (11), und
er unterstreicht «die sehr hohe moralische Leistung», die jene Daseins-
bewiltigung zweifellos darstellt (z.B. 173). Dieser Urkultur steht nun die
moderne «Subjektivitat» schroff gegeniiber, die nichts anderes als die Kehr-
seite eines « Institutionen-Abbaues» in Kernbereichen ist (z.B. 10, 290). Hier
scheint mir freilich auch eine subjektive Wertung hineinzuspielen. Doch darf
das Niveau der moralischen Haltung, die sich in dieser Wertung bekundet,
nicht iibersechen werden («der einzige, jedermann zugingliche Weg zur

226



Wiirde: sich von einer Aufgabe konsumieren zu lassen», 109, statt sich in
«Subjektivitat» aufzulosen und selbst zu genieBen).

Viele werden an manchem Ansto3 nehmen: nicht nur am Urteil iiber unsere
Gegenwartskultur der «Subjektivitiat», sondern auch etwa an der Kritik an
Dilthey (z.B. 129), an der modernen Psychologie (130f.) und vor allem am
Idealismus aller Schattierungen. Ich beschranke mich darauf, abschlieBend
zwei Desiderata, die sich unter philosophischen Gesichtspunkten aufdrangen
und deren Diskussion hier zu weit fithren wiirde, mindestens namhaft zu
machen. Das Erste: Die empirische Philosophie (deren Programm ich per-
sonlich ganz zustimmen mochte und der recht verstanden vielleicht die Zu-
kunft der Philosophie um den Preis ihres Fortbestandes gehort) kann ohne
Zweifel nicht samtliche Kategorien erarbeiten und deshalb kein abgeschlosse-
nes System aufstellen. Es fragt sich aber, ob nicht die gegenseitige Verflech-
tung der Kategorien in systematischer Weise klargestellt werden konnte, was
im vorliegenden Buch nur teilweise geschieht. Gehlen hebt selber die Schwie-
rigkeit der Verflechtung hervor, die sich in die Darstellung fortsetze (61). Es
hat den Anschein, daB3 fundamentalere Kategorien neben eher sekundiren
unterschieden werden konnen. Auch scheint es durchgehende, ganz zentrale
Ziige zu geben, wie zum Beispiel das, was man «Virtualisierung» des Ver-
haltens nennen konnte («Potentialisierung» bei C. Sganzini). In den Zu-
sammenhang einer Systematik der Kategorien wire auch die Theorie der drei
Handlungsarten und der entsprechenden Weltansichten miteinzubeziehen
(105, 1861T., 2801f.). Das Zweite: Auch eine empirische Philosophie muB sich
mit sich selbst iiber den Charakter der anthropologischen Kategorien und ihr
Verhiltnis zur Wirklichkeit im ganzen radikal, wenn auch unvermeidlicher-
weise vorlaufig verstandigen. Das Denken in Kategorien ist wohl nach Gehlen
ebenfalls zum praktisch-verandernden Verhalten zu rechnen, wiewohl es
unendlich «entlastet» (virtualisiert) ist. Als besondere Verhaltensform ist das
Denken selber ein gewordenes Phanomen einer bestimmten Stufe der mensch-
heitlichen Entfaltung. Danach ist zwar eine kategoriale Erfassung der mensch-
lichen Wirklichkeit méglich und sinnvoll, wie die Bewzhrung tibrigens zeigt.
Sie ist aber eine dieser Entfaltungsstufe eigene und dem Wirklichen hetero-
gene, analytisch-empirische Rekonstruktion («rationale Nachkonstruktion»
mit dem gliicklichen Ausdruck von Felix Kaufmann). Insofern das Denken
mit sich selber umgeht, ist es sozusagen sich selbst gegenwirtig. Doch darf dies
natiirlich nicht so verstanden werden, als ob der Geist sozusagen zu sich
gekommen und eine immer schon seiende Wahrheit offenbar geworden wire.
Denn wissenschaftliche Wahrheit kann es nur auf bestimmter Entfaltungs-
stufe der Menschheit geben. Man darf es dem Verfasser nicht zum Vorwurf
machen, daB er die zwei angedeuteten Fragestellungen im vorliegenden
wahrlich ohnehin schon schwer befrachteten Buch nicht auch noch zum
Thema gemacht hat. Das Buch selber aber fordert, daB diese Fragerichtungen
in der Weiterverfolgung der eigentlich philosophischen Motive nun auch
eigens Thema wiirden. Hans Ryffel

227



Stephan StrapPer: Seele und Beseeltes. Phinomenologische Untersuchungen
iiber das Problem der Seele in der metaphysischen und empirischen
Psychologie. Franz Deuticke, Wien 1955.

Das Thema des Buches wird von der Frage nach der Seinsweise des Ich be-
stimmt, die unter der Voraussetzung der «grofBen Prinzipien der Fundamen-
talontologie», das heiflt der aristotelisch-thomistischen Ontologie, gestellt
und beantwortet wird. Strafler geht von der Feststellung aus, daB3 empirischer
Psychologe und Metaphysiker verschiedenes meinen, wenn sie von «Seele»,
«psychischer Aktivitat» u. 4. sprechen; «sie begreifen einander auch dann
nicht, wenn sie glauben, einander zu verstehen. Ihr Gedankenaustausch steht
im Zeichen der Doppeldeutigkeit, ihr scheinbares Einverstandnis beruht auf
MiBverstandnis». Dann zeigt er den Ursprung des modernen Seelenbegriffes
bei Descartes und Locke, den Ansatz der Entstehung des « modernen Trialis-
mus» bei Kant und entwickelt dessen unterschiedliche Ausgestaltungen bei
Rickert und Scheler einerseits, die damit zusammenhingende «doppelte Ich-
Spaltung» in Husserls « Cartesianischen Meditationen» anderseits. Allen die-
sen Theorien wie auch dem objektivistischen Seelenbegriff hilt der Verfasser
mit iiberzeugenden Argumenten entgegen, sie vermochten die unmittelbar
gegebene Einheit des Menschseins nicht zu erklaren. Um diese zu bewahren,
konzipiert er mit Hilfe des Marcelschen Begriffspaares « Sein» und « Haben»
das gegen das soziale und personliche Ich abgehobene « Ursprungs-Ich» oder
das «entspringende Selbst», die «Seele», die «ich primiar bin». Sie ist «kein
BewuBtseinserlebnis, kein psychisches Datum, kein Zergliederungsprodukt
psychischer Phanomene, keine aus psychischen Elementen bestehende Struk-
tur». «Das, was ich in urspriinglichster Weise bin, das heit so bin, daB kei-
nerlei AuBerlichkeit, Fremdheit, Verfiigbarkeit, Vielheit und reale Zusam-
mensetzung diese existentielle Unmittelbarkeit bricht, das ist meine — ihrer
Natur nach geistige — Seele. Darum nannten wir sie Ursprungs-Ich, weil sie
das ist, was ich primar bin. Mit andern Worten: Ich bin Geistseele, insoweit
ich auf absolute Weise Ich-selbst bin.» Unter dem Titel einer « Phinomeno-
logie des Ich als Aktvollzieher» analysiert nun Straer die «riickgerichteten
Aktivititen», das heiBt die vom Ich ausgehenden und zu ihm zuriickfiihren-
den Intentionalititen («ich kimme mich» usw.), wodurch es sich selbst in
gewissem Sinne «objektiviert». Da aber diese ihm zugehorigen Leibbezirke
und -funktionen, auf die es sich wie auf seine Stimmungen usw. intentional
richten kann, von der Art der mundanen Objekte verschieden sind, faBt
Strafler jene unter dem Begriff der «quasi-objektiven Wirklichkeit» zusam-
men. Diese und das nicht zu vergegenstindlichende Ursprungs:Ich bilden
eine «Vieleinheit». «Das Ich ist nicht der unbedingt schopferische Urquell
der riickgerichteten Taten. Stets aufs neue ist es gezwungen, Unterstiitzung,
Hilfe und Erginzung im Reiche der Objekte und Quasi-Objekte zu suchen.
Tatigkeiten, wie etwa das Sich-betrachten, Sich-waschen, Sich-bewegen usw.
sind nur in einer Umwelt méglich, in einem vitalen Raume und mit Hilfe von
mundanen Objekten. Aber auch der scheinbar rein immanente Akt des Uber-
sich-Nachdenkens kann nur dann vollzogen werden, wenn das Ich fortwah-
rend an Objekte und Quasi-Objekte appelliert». StraBer nennt diese Geist-

228



seele, die «keinen abstrakten Aspekt meines Person-seins darstellt», auch das
«Prinzip meines Daseins als Ich», sagt dann jedoch, daB diese cinzigartige,
individuelle, mit den vorgestellten, gedachten, phantasierten Objekten «da»
seiende Existenz «nicht als Mensch mit zwei Hianden und Fiilen, nicht als
Person, die diesen Namen hat, Familienvater und Biirger eines bestimmten
Staates ist», anwesend sei. «Weder als personliches noch als soziales Ich, son-
dern als anonymer, urspriinglicher Seinsmittelpunkt bin ich dabei.» Dazu
wire zu bemerken: Dieser Seinsmittelpunkt mag das Resultat einer phano-
menologischen Reduktion oder wie jenes «Prinzip» meines Daseins ein
sonstwie konstruiertes Denkgebilde sein — ein phinomenaler Befund ist es
jedenfalls nicht. Um zur «Phidnomenologie des verleiblichten Ich» zu gelan-
gen, skizziert der Verfasser zunichst eine « Ordnungslehre des Konkreten»
und gewinnt so den Begriff der «beseelten Leiblichkeit»: Als solche «bin ich
eine Vielheit in einer Einheit; als beseelter Leib stehe ich fortwihrend in
Wechselbeziehung mit meiner vitalen Umwelt: als beseelter Leib existiere ich
im bestandig verstromenden relativen Selbstande». «Beseelt-sein bedeutet
nichts anderes als an dem Ich-sein teilhaben.» Indessen zeigt sich eine Proble-
matik der Geistseele als Ursprung meiner Taten: « Uberall, wo wir vitale
Funktionen beobachten, da ist ein Glied als Quasi-Subjektpol auf ein oder
mehrere andere gerichtet, die als Quasi-Objektpole fungieren. Denken wir
einmal an das Klopfen meines Herzens. Das, was in mir klopft, bin ich — aber
in indirekter Weise ; das, wogegen es klopft, bin ich — aber ebenfalls nur mittel-
bar. Uberall begegne ich mir, aber immer nur ,existierend in¢ oder ,titig in¢
meinen Gliedern. Nirgends entdecke ich mich selbst als unmittelbaren Quell
meiner Aktivititen.» StraBer bezeichnet dies als «Aporie der Quasi Subjek-
tivitit», die er mittels der «reflexiven Reduktion», die « Reduktion auf das
nicht mehr Abstrahierbare sein muBB», aufzuldésen versucht. Das Resultat:
«Geistige Innerlichkeit besitzen, bedeutet... In-sich-selbst-fundiert-sein als
wertbegreifendes und wertverwirklichendes Wesen. Es bedeutet urspriinglich
kennend- und primir strebend-sein in existentieller Einheit. Dies sind die
Wesensmerkmale, die den Menschen zu einem geistbegabten selbstindigen
Wesen machen oder, wie die Philosophia Perennis sagt, zu einer Person.» Was
die Ausgangsfrage, das Verhiltnis der empirischen zur philosophischen
(metaphysischen) Psychologie betrifft, so ergibt sich: «Die Geistseele ist nicht
Forschungsobjekt der empirischen Psychologie.» «Die verschiedenen Formen
der Verleiblichung und Vergegenstindlichung des transzendentalen Aktes
floBen dem Philosophen wohl auch Interesse ein, aber doch vor allem als
Manifestationen, als Objektivierungen, als Kundgebungen des nicht objek-
tivierbaren Aktes. Der empirische Psychologe hat es dagegen ausschlieBlich
mit diesen Objektivierungen zu tun.» StraBer versucht dann, die «geformte
Zeity als «beseelte Zeit» und damit als «materiales Apriori des Psychisch-
seienden» zu erweisen, was besagt, daB ich die Zeit zu einer Dimension mei-
ner Existenz «mache», «und zwar dadurch, da8 ich jedem Erlebnis-Jetzt im
Zusammenhang mit zahllosen andern Erlebnismomenten und schlieBlich im
Zusammenhang mit meinem ganzen Dasein einen bestimmten Sinn zubillige».
SchlieBlich zeigt er, daBl die BewuBtseinspsychologen nicht das BewuSBtsein,
sondern das BewuBt- und UnbewuBt-werden untersuchen; «sie erforschen

A



nicht BewuBtseinsinhalte, sondern das Entstehen und Vergehen von BewuBt-
seinsinhalten; sie behandeln nicht die Akte des BewuBtseins, sondern die
Wourzeln und Wirkungen dieser Akte. Kurzum, sie untersuchen die implizit-
geistigen Bedingungen unserer geistigen Existenz». Empirische Psychologie
ist die Wissenschaft von den existentiellen Zuwendungen zur vitalen Umwelt,
zur sozialen Umwelt usw.

H. Kunz

Michael Landmann: Philosophische Anthropologie. Menschliche Selbst-
deutung in Geschichte und Gegenwart. W. de Gruyter & Co.
(Sammlung Goéschen, Band 156/156a).

Grundthese dieser «philosophischen» Anthropologie ist die, da dem
Menschen «nur seine allgemeinste Struktur, die besondere Artung seines
Wahrnehmens und Handelns usf. . .. von der Natur als festes Erbteil mit-
gegeben» sei, woriiber «sich gleichsam ein zweites Stockwerk, das nicht von
der Natur determiniert, sondern das seiner eigenen» — auf die Kultur hin
gesehen «totalen» — «Schépferkraft und Entscheidung anheimgestellt ist»,
erhebe. Der niheren Ausfithrung der These sind der zweite und vor allem
der vierte Teil gewidmet: jener handelt vom «subjektiven Geist» oder der
«Vernunftanthropologie», dieser vom «objektiven Geist» oder der « Kultur-
anthropologie», welche die «Anthropologie der Zukunft» sein werde. Zwi-
schen beide wird die «biologische Anthropologie», das Verhiltnis von Mensch
und Tier betreffend, geriickt und als erster Teil die «religiése Anthropologie»
(Mensch und Gott) vorangestellt. Diese Facher dienen zur Ausbreitung einer
groflen Zahl von Meinungen, die aus den verschiedensten geschichtlichen
Epochen aneinandergereiht werden. Es ist kaum etwas vergessen, was irgend-
wie in einer «philosophischen» oder besser: «universalen» Anthropologie
Platz finden kénnte, und insofern gibt das Buch zweifellos ein treffliches
Spiegelbild des heutigen Wirrwarrs, der sich unter jenem Titel anbietet.

H. RKunz

Irmgard Gindl: Seele und Geist. Versuch einer Unterscheidung. Franz
Deuticke, Wien 1955.

Umwelt und Welt, Trieb und Antrieb, Lust und Wert, Zweck und Sinn
sind die Aspekte, unter denen Gindl eine Unterscheidung der beiden Sach-
verhalte «Seele» und « Geist» durchzufiihren versucht. Diese Unterscheidung
fillt mit der prinzipiellen Differenz von Tier und Mensch zusammen, die zu
den iiberdies bestehenden graduellen Unterschieden hinzukommt. Umwelt,
Trieb, Lust und Zweck auf der einen, Welt, Antrieb, Wert und Sinn auf der
andern Seite bilden je einen besondern Zusammenhang. Das illustrierende,
korrekt referierte empirische Material entnimmt die Verfasserin vor allem
Lorenz und Uexkiill, denen sie sich neben K. Bithler am meisten verpflichtet
weil}, ohne freilich deren Meinungen kritiklos zu akzeptieren. Als spezifisch
menschliche Fihigkeit beansprucht sie einmal das — als Bereitschaft zum
«innern Handeln» oder zum Vollzug geistiger Akte charakterisierte — rezep-

230



tive Erkennen, was besagt, «daB die durch die Sinnes-, besser: durch die
Leibesorganisation vermittelten Reize und Eindriicke unabhingig von dem
mit dieser Organisation gegebenen Handlungsbezug aufgefaBt werden»,
wiahrend es in der von den leibbedingten Trieben konstituierten Wahrneh-
mungsumwelt der Tiere nur «Signale», keine «Gegenstinde» gibt. Das
Erkennenkoénnen setzt eine allein dem Menschen eignende Distanz zu den in
ihm wirksamen triebhaften Tendenzen und dem Begegnenden voraus. Sie
ermoglicht — das ist der andere den Menschen auszeichnende Zug — sodann
das Sichentscheidenkénnen, und nur darin vermége er «Sinn» zu intendieren
und konne dieser sich ithm offenbaren. Die Unterscheidung von «Seele» und
«Geist» bzw. Tier und Mensch, wie Gindl sie vertritt, entspricht sachlich -
nicht terminologisch und in der Bewertung — weitgehend jener, die in unserer
Zeit zuerst Klages durchgefiithrt hat. Allerdings hat dieser terminologisch
umgekehrt den «Zweck» ausschlieSlich auf die Willensakte, also auf den
«Geist» beschrankt, womit er das meinte, was Gindl (intentionalen) «Sinn»
nennt, wihrend diese den «Zweck» auf die «Seele» zuriickbezieht und ihn
daher auch im tierischen Verhalten verwirklicht sieht. Ob das angesichts der
ublichen populiren «teleologischen» MilBldeutung des letzteren gliicklich
war, wird man bezweifeln miissen. Gindl selbst verfallt ihr nicht, vielmehr
bemiiht sie sich entschieden und erfolgreich um subtile Differenzierungen.
Die Frage, wie «Seele» und «Geist» im Menschen «zusammenhingen» und
eine faktische Einheit bilden, stellt sie sich nicht. ' H. Kunz

Eywin Straus: Vom Sinn der Sinne. Zweite vermehrte Auflage. Springer-
Verlag, Berlin-Gottingen-Heidelberg 1956.

Die erste Auflage dieses hervorragenden Buches ist 1935 erschienen. Es
gehort innerhalb der psychologischen Literatur zu den seltenen Arbeiten, in
denen methodisch bewuBt versucht wird, das wirkliche menschliche Erleben
in seinen Weltbeziigen zur Geltung zu bringen, und das heiBt zugleich: die
Psychologie von der Unterjochung durch die Cartesische Philosophie zu be-
freien. Das geschieht zunichst in einer subtilen und trefflichen Kritik der
Pawlowschen Lehre von den bedingten Reflexen, dann in der Entwicklung
der darin enthaltenen «eigentlichen Problematik», schlieBlich in der «histo-
riologischen» Betrachtung des Empfindens und Sichbewegens. Die jetzige
Auflage bringt gegeniiber der ersten einen neuen Teil: «Der Mensch denkt,
nicht das Gehirn», daneben eine Anzahl lingerer und kiirzerer Zusitze ver-
schiedenen Inhalts (z. B. iiber das Wachsein). H. Kunz

Ludung Binswanger: Ausgewdihlte Aufsitze und Vortrdge. Band I1: Zur
Problematik der psychiatrischen Forschung und zum Problem der
Psychiatrie. Francke Verlag, Bern 1955.

Der erste, 1947 erschienene Band der «ausgew#hlten Vortrige und Auf-
satze» Binswangers enthielt die theoretischen, nicht an den groBen Kranken-

231



geschichten explizierten Beitrige «zur phinomenologischen Anthropologie».
Der zweite, gegeniiber dem ersten um fast 150 Seiten umfangreichere Band
nennt sich «zur Problematik der psychiatrischen Forschung und zum Problem
der Psychiatrie». Er bringt folgende, in die Abschnitte « Psychoanalyse und
Psychiatrie», «Psychologie und Psychiatrie», «Daseinsanalyse, Daseins-
analytik und Psychiatrie» nebst einem «Anhang» gegliederte Abhandlungen:
«Psychoanalyse und klinische Psychiatrie», « Erfahren, Verstehen, Deuten in
der Psychoanalyse», «Freud und die Verfassung der klinischen Psychiatrie»,
«Bleulers geistige Gestalt», « Welche Aufgaben ergeben sich fiir die Psychiatrie
aus den Fortschritten der neueren Psychologie?», « Geschehnis und Erlebnis»,
«Das Raumproblem in der Psychopathologie», « Bemerkungen zu zwei wenig
beachteten ,Gedanken® Pascals iiber Symmetrie», «Vom anthropologischen
Sinn der Verstiegenheit», « Uber den Satz von Hofmannsthal: ,Was Geist ist,
erfaBt nur der Bedringte‘», «Uber die manische Lebensform», «Die Be-
deutung der Daseinsanalytik Martin Heideggers fiir das Selbstverstindnis der
Psychiatrie», «Daseinsanalytik und Psychiatrie», « Daseinsanalyse und Psy-
chotherapie», « Zum Problem von Sprache und Denken», « Uber Sprache und
Denken». Der erste dlteste Aufsatz stammt aus dem Jahr 1920, der iiber
«Daseinsanalyse und Psychotherapie», hier zuerst veréffentlichte aus dem
Jahr 1954. So erhilt man einen ausgezeichneten Eindruck von dem nie er-
lahmenden, immer wieder neu einsetzenden Bemiihen Binswangers, sich iiber
den methodologischen Charakter der Psychiatrie und zumal der von ihm
selbst inaugurierten Betrachtungsweise innerhalb der psychopathologischen
Forschung Klarheit zu gewinnen. Dazu dient nicht zuletzt auch das umfang-
reiche Vorwort, in welchem Binswanger in einer Art «Selbstinterpretation»
den Ort der einzelnen Aufsatze innerhalb der Entfaltung seines eigenen Le-
bens als Forscher und zugleich den jeweiligen geistesgeschichtlichen Hinter-
grund bestimmt. Es ist zu hoffen, daf3 uns ein dritter Band die exemplarische
Kasuistik in geschlossener Gestalt bringen wird. H. Kunz

Gerhard Pfahler: Der Mensch und seine Vergangenheit. Eine Besinnung iiber
die Psychologie der Tiefe fiir Helfer und Hilfesuchende. 3. erwei-
terte Auflage. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1953.

Zwei Thesen sind es vor allem, um deren Begriindung es Pfahler geht und
denen man nur zustimmen kann: Einmal verlauft kein seelisches Geschehen
«ohne Mitwirkung des Unterbewufiten, das heifit aus dem Schatz der persén-
lichen menschlichen Vergangenheit». Und zum andern nétigt kein auffind-
barer Tatbestand zur Verselbstandigung des UnterbewuB3ten zum UnbewuBt-
sein. Diese beiden Thesen sind die « Kristallisationskerne» einer «Theorie der
Tiefe». Zu ihrer Entfaltung konfrontiert der Verfasser zunichst die tierische
mit der menschlichen «Lebensriistung» in bezug auf Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft und meint, das Tier lebe, durch Reflex, Instinkt und Lern-
fahigkeit («Einverseelung») in eine feste Merk- und Wirkwelt eingeordnet, in
den augenblicklichen Gegenwarten aufgehend. Das ist vermutlich zutreffend,

232



nur macht sich Pfahler den Beweis leicht, indem er die vielleicht dagegen-
sprechenden Tatsachen (zum Beispiel das Sammeln von Vorriaten) auler
Betracht 146t und gegen eine mogliche «Weitsicht des Tieres» von vornherein
die «Weitsicht und Vorausschau des Schopfers» beansprucht (was sich mit
seiner Versicherung, nur Psychologie zu treiben, kaum vertragen diirfte). Der
Mensch dagegen lebt jede Gegenwart auf seine Zukunft hin gerichtet und mit
seiner Vergangenheit gerustet. Das wird an den spezifisch menschlichen «Aus-
ristungsstiicken» illustriert: der Wille, die Tat, das Wissen um die innere
Freiheit der Entscheidung, die Erfindungskraft, die Sprache, die Phantasie,
die Haltung, die zum Charakter gefiigten Antriebe, das Gewissen und die
Gott-Innigkeit, zusammengehalten vom BewuBtsein als «menschliche Form
der Lebensverwirklichung». Darauf folgen Abgrenzungen des vom Verfasser
gemeinten Unterbewufiten von den UnbewuBten bei Carus, Freud, Adler,
Jung und der « Erbwesenart». Als «Tatbestinde und Schule der Selbstbeob-
achtung» werden einige Beispiele geschildert, die zwar das, was sie belegen
sollen — namlich die Wirkung der Vergangenheit — nur sehr bedingt und teil-
weise illustrieren. Aber sie zeigen gut die Methode des Verfassers: die Auf-
deckung der Vergangenheit mittels des «zielenden Willens». Daraus wird
auch die Oberflichlichkeit dieser «Theorie der Tiefe» verstandlich; denn
wenn man eines von den Begriindern der Tiefenpsychologie und zumal von
Freud gelernt haben sollte, dann ist es die Einsicht, dafl gerade der «zielende
Wille» das ungeeignetste Organ zur Erhellung der Vergangenheit bildet. Als
«Wachstum eines Gedichtes» wird dann die sentimentale blumige Schilde-
rung des Besuches eines Mannes in seinem Geburtsort, der die Entstehung
eines Gedichtes anregte, angeboten; was das mit Psychologie zu tun haben
soll, bleibt freilich das Geheimnis des seine Ehrfurcht davor so oft betonenden
Verfassers. Die iibrigen Abschnitte tiber das Triaumen, tiber Ordnung und
Unordnung und die «Verbiegungen der Lebenslinie» (Angst, Geschlecht,
Tod, Kobolde, Damonen, bése Geister), iiber das Wesen des Abstandes, die
Verwandlung der Tiefe usw. bestitigen immer wieder den Grundcharakter
des Buches: eine in stindigen ermiidenden Wiederholungen und bilderreicher
Sprache sich ausbreitende Oberflichendarstellung tiefenpsychologischer Ein-
sichten. Aber es ist wohl iiberhaupt deplaciert, an das absichtlich sehr populér
geschriebene Werk groBere Anspriiche zu stellen; sein Erfolg zeigt, daB der
Autor den rechten Ton fiir den Geschmack des Publikums getroffen hat.

H. Kunz

Viktor von Weizsdcker: Pathosophie. Vandenhoeck und Ruprecht, Got-
tingen 1956.

Wenn die Eigenwilligkeit eines Autors so weit geht, daB er nicht nur von
den thematisch gleichgerichteten Bemiithungen seiner Zeitgenossen keine oder
bloB eine fragmentarische Kenntnis nimmt, sondern iiberdies die iiblichen
Bedeutungen der gebrauchten Ausdriicke gewissermaBen in Privatbedeutun-
gen verwandelt, ohne es klar zu sagen, dann stellt er an die Verstindnisfihig-
keit und -bereitschaft des Lesers eine harte Anforderung. Es andert kaum

233



etwas, wenn er sich wiederholt an diesen Leser wendet; und vollends die Ver-
sicherung, er (der Autor) wolle mit seinem Buche «niitzen», klingt fast wie
ein Hohn. Die nichstliegende Reaktion des Lesers wire offenbar, nach den
ersten Seiten das Werk wegzuschieben und auch die Frage, wie weit an der
Eigenwilligkeit eine « Originalititssucht» beteiligt sein moge, aufsich beruhen
zu lassen. Aber wenn es sich nun um einen geistvollen Autor auf hohem
Niveau handelt — und das ist der Fall beim Verfasser der vorliegenden «Pa-
thosophie» —, wird man zoégern, jenen bequemen Ausweg zu beniitzen;
davon abgesehen, dafl das Thema als solches faszinierend ist. Dem Thema:
der «medizinischen Anthropologie», einer Lehre vom kranken Menschen,
hat von Weizsiacker schon manche Arbeit gewidmet. Auch in diesem bereits
vor einigen Jahren geschriebenen Buche steht sie im Zentrum. Darum herum
rankt sich freilich mancherlei, was man besser «Griibeleien» als « Meditatio-
nen» oder «Reflexionen» nennen méchte. Zumal der erste Teil, mit «On-
tisches und Pathisches» iiberschrieben, enthilt jene Auslassungen, iiber deren
begriffliche und phanomenologische Eigenwilligkeiten und Vagheiten man
sich vor allem drgert. Von Weizsicker spricht etwa von der « Leidenschaft der
Bewegung». Zunichst meint man, damit einen einigermaBen faBlichen Sinn
verbinden zu kénnen; aber dann vernimmt man, dafl auch Verstand und
Vernunft «Leidenschaften» und «Bewegungen» sein sollen — und alles zer-
rinnt wie Sand. Ahnlich ergeht es einem mit den fiinf «pathischen Katego-
rien», zu denen neben dem Diirfen, Miissen, Sollen auch das Wollen und
Konnen gehoren sollen, also das, was gemeinhin gerade als das Gegenteil des
«Pathischen» gilt. Von einem Autor, dessen groBes Verdienst es ist, das
«Subjekt», das heiBt die Entscheidung, das Stellungnehmen in die Lehre von
der Krankheit eingefiihrt zu haben, miiBte man erwarten, daf3 er sich iiber
das Verhiltnis des Subjekts zum «pathischen Pentagramm» ausspricht, iiber
die Vertraglichkeit oder Unvertraglichkeit beider u. a. Allein die berech-
tigte, weil aus dem Zusammenhang sich aufdringende Erwartung wird nicht
erfullt. Uberhaupt sind die Zusammenhinge in diesem Buche locker und
nicht immer leicht einsichtig. So hat man nicht den Eindruck, dafl das im
ersten Teil Gesagte fiir den zweiten, den « Entwurf einer Allgemeinen Krank-
heitslehre» enthaltend, sonderlich notwendig ist. Hier finden sich allerdings
groBartige Dinge, Ansitze, Ahnungen, zum Beispiel in den Abschnitten tiber
den anatomischen Bau und iiber die Nuancen. Ein charakteristischer Satz
wie der folgende: «Die begriffliche Abstraktion verwickelt in die Fallstricke
der Unmenschlichkeit», sollte uns sehr zu denken geben. Ins Vage und, glaube
ich, Verfehlte gleitet dann wiederum ab, was der Verfasser « Logophanie»
nennt, das hei3t der Versuch, die Denkkategorien Kausalitit, Zeit, Raum,
Kraft, Zahl, Negation aus Leidenschaften, vor allem aus Destruktionen «ent-
standen» sein zu lassen. Beziiglich der Verneinung ist ein dhnliches Unter-
nehmen bereits Freud mif3gliickt; an ihm kann man lernen, daf3 solche Ge-
schifte nur auf dem Boden unzureichender phinomenaler Differenzierungen
eine Art tiuschenden Analogiezauber abwerfen. Desgleichen bleibt das den
zweiten Teil abschlieBende «Impossibilititstheorem», will sagen die «Ver-
wirklichung des Unméglichen» so lange unklar, als nicht prazisiert wird, was
das « Unmégliche» und die «Antilogik» des Wirklichen sein sollen. Faszinie-

234



rend ist auch der dritte Teil, der « Entwurf einer speziellen Krankheitslehre».
Die Krankheiten werden als ein Umgang des Lebewesens mit der Umwelt
und mit sich selbst, die Krankheit als ein «Streben zu letzter Lust als Erfiil-
lung» aufgefaBBt. Die Einteilung der Krankheiten sei demgema8, meint von
Weizsicker, «nicht mehr die Graduierung auf dem Wege zum Tode, sondern
eine Graduierung des Weges zur Lust (oder, wie die theologischen Systeme
es nannten, zur Erlésung oder, wie die Philosophien formulierten, zur Selig-
keit). Je kranker, desto entfernter ist man vom Ziele der Lust. Je entfernter
aber, desto groBer der Drang zum Ziele.» Aber wenn Erlésung und Seligkeit
nur verklarende illusioniare Fehldeutungen des Todes wiren? Eine zweite
Bestimmung der Krankheit lautet: sie ist die Wirksamkeit des Ungelebten
und die Verwirklichung des Unméglichen. Wenn es gelingt, das ungelebte
Leben als das in der Krankheit Wirksame, Unmaogliches als das Wirkliche zu
erkennen, dann enthiillt sich die «biographische Krankengeschichte», womit
ebenfalls eine wesentliche Leistung von Weizsiackers genannt wird. Was er
in diesem Zusammenhang iiber das Unmogliche nachtrigt, macht den vor-
hin geduBerten Vorwurf mangelnder Prazision allerdings nicht hinfallig. Im
letzten Teil, dem «Versuch einer Enzyklopéadie», drangt sich die bereits er-
wihnte Zusammenhanglosigkeit auch aduBerlich in der Vielzahl der an-
gerithrten Themen auf: es ist wie eine Wanderung ohne Ankunft. . Kunz

Viktor von Weizsdcker: Arzt im Irrsal der eit. Eine Freundesgabe zum
siebzigsten Geburtstag am 21. 4. 1956. Vandenhoeck und Ruprecht,
Gottingen 1956.

22 Autoren, naturgemiB vorwiegend Arzte, haben zu dieser gewichtigen, ein
hohes Niveau einhaltenden Festschrift beigetragen. Die vier Hauptabschnitte
«Zwischen Theologie und Physik», «Zur Anthropologie», «Zur Psycho-
logie», «Zur Klinik», in denen die meisten Arbeiten untergebracht sind und
die wir nicht aufzihlen, geschweige denn referieren wollen, spiegeln die Viel-
falt der Wirkungen des Jubilars. E. Kunz

Joachim Bodamer: Gesundheit und technische Welt. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1955.

Im vorliegenden Buch wird wieder einmal mehr iiber den Verfall des
Menschlichen in der technischen Welt geklagt, und der Verfasser sehnt sich
zuriick nach jenen seiner Auffassung nach «naturwiichsigen» Zeiten, in denen
der Mensch an eine illusionire Geborgenheit im Weltall glaubte. In einer
Reihe von locker zusammenhingenden Abhandlungen wird hier im Stile von
Max Picard eine Zeitkritik geiibt, die sicherlich wesentliche Punkte beriihrt,
aber durch einen larmoyanten Grundton nicht allzuviel Sympathie erwecken
kann. Bodamer ist Psychiater, und er beschreibt die menschliche Existenz
innerhalb der Neuzeit mit Hilfe der psychiatrischen Kategorien, was ein-

235



driickliche Krankheitsbilder vor Augen fiihren soll. Aber der Diagnostiker
scheint im Hinblick auf die Therapie vollig zu versagen; er schafft lediglich
ein Idealbild eines «heilen Menschentums», von dem er unrichtigerweise an-
nimmt, dall es in gottgliubigeren Epochen Realitit gewesen sei. Derartige
historische Konstruktionen fithren zumeist, auch im vorliegenden Falle, zu
einer unsachlichen Einschitzung der kulturellen Bedeutung der Technik und
des analytischen Denkens; es ist nicht einfach eine Verstiegenheit des moder-
nen Geistes, dal er die analytisch arbeitenden Wissenschaften entwickelte;
der Aufbau der technisch-wissenschaftlichen Welt ist eine grandiose Bemii-
hung der menschlichen Daseinssicherung, die man als erfolgreich anerkennen
muf}, wenn auch die Zivilisation noch nicht in der Lage ist, die von ihr ge-
schaffenen Werkzeuge vollstindig in den Dienst der Humanitit zu stellen.

Josef Ratiner

L’homme et son prochain. Actes du VIII® Congrés des Sociétés de philosophie de
langue frangaise. Toulouse, 6-9 septembre 1956, Paris, Presses universi-
taires de France, 1956, 328 pages. (Voir aussi, ci-dessous: La présence
d’autrui.)

Le théme du Congrés de Toulouse (1956) était fort bien choisi: philosophi-
quement important et cependant encore peu étudié, d’une évidente actualité.

En effet, la pluralité des sujets pensants, chacun étant un objet pour tous les
autres, est comme telle absente des Méditations de Descartes et de la Critique de
la raison pure de Kant. Hegel en reconnait I’importance dans sa Phénoménologie
de Uesprit. L’intersubjectivité transcendentale ne réapparait ensuite que dans
les M¢éditations cartésiennes de Husserl, dans Sein und Zeit de Heidegger, d’ou
elle passera dans L’Elre et le Néant de J.-P. Sartre.

L’homme et son prochain s’ouvre par trois Symposia: a) Psychopathologie du sens du
prochain par Charles Baudouin (Genéve) et Eugéne Minkowski (Paris) ; b) Les
adultes devant les jeunes par M.A. Bloch et L. Dintzer; c¢) Le dialogue par M.
Deschoux, G. Isaye et Joseph Moreau. Dans la section Psychologie et phéno-
ménologie, relevons entre autres les contributions de J. Chateau, G. Dubal (du
point de vue psychanalytique), R. Lacroze, A.-L. Leroy, J. Ohana, Mme
J. Parain-Vial. Une place est naturellement faite a la sociologie.

La section Axiologie aborde les problémes philosophiques proprement dits.
On y lit L’homme et son semblable de M. Eugéne Dupréel, Mise en valeur du beau,
du vrai et du bien dans les relations humaines de M. André Mercier, une analyse de
L’ anonymat comme obstacle a la relation intersubjective de M. Jean Pucelle, La notion
de prochain dans la perspective platonicienne de M. B. de Spengler.

En philosophie générale M. Daniel Christoff’ analyse l’expérience d’autrui, pré-
sente déja dans la structure de ma conscience; cette expérience d’autrui, qui
s’offre dans ’action, est la clef de ma compréhension de moi-méme. Régis
Jolivet analyse le passage de la communication a la communion, M.-F.
Sciacca la triple altérité de I’Etre «amoureux».

D’utiles mémoires d’histoire de la philosophie closent le volume; ainsi

236



L’interlocuteur de Socrate de Pierre Burgelin, Le fondement du rapport & autrui dans
la pensée stoicienne par André Voelke.
Souhaitons que ce recueil de travaux enrichisse autant la vie pratique que

la pensée. Marcel Reymond

La présence d’autrur. Toulouse, Privat, Paris, Presses universitaires de
France, 1957, 172 pages. (Nouvelle Recherche, vol. 12.) (Voir aussi,
ci-dessus: L’homme et son prochain.)

La présence d’autrui, complément de L’homme et son prochain, renferme les
communications des séances pléniéres du Congres de Toulouse (1956), plus
trois exposés présentés en séance de section.

Relevons notamment Image d’autrui et devenir personnel du DT Etienne De
Greeff, le criminaliste belge, Du prochain au semblable, lumineuse analyse
phénoménologique de M. Gaston Berger, La rencontre d’autrui, obstacles psycho-
logiques et accés religieux de M. Edmond Rochedieu, psychologue de la religion,
Pingénieux essai de M. Vladimir Jankélévitch: Le prochain et le lointain, une
note de M. P.-H. Simon sur Pamour du prochain. L’homme et son prochain de M.
Georges Bastide, président du Congres, est une magistrale synthése des points
de vue et des travaux présentés; I’ensemble est une heureuse contribution a
I’étude d’une structure fondamentale de la nature humaine.

Marcel Reymond

In Band XV der Studia philosophica (1956) ist Seite 59 das Diskussions-
votum von M. Aebi entstellt wiedergegeben. Das «nicht» in der drittletzten
Zeile ist zu streichen. Es ist zu lesen: «Als solche sei sie eine erkenntniskritische
Disziplin und habe es — im Sinn des Aristoteles — mit dem ,Seienden als
solchen® zu tun. Die Geltungsgriinde der Erkenntnis liegen nicht in Erkenntnis-
vorgingen, sondern im — nur deskriptiv erfabaren — Gehalt des Gegebenen.»

M. Aebi

237



	Besprechungen = Comptes rendus

