
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Vollständige Ausgabe, eingeleitet
und übersetzt von Wilhelm Thimme. Band I und II. Artemis Verlag,
Zürich 1955 und 1956.

Das monumentale, die abendländische Geistesgeschichte wesentlich
bestimmende Werk Augustins liegt hier in unverkürzter, flüssig lesbarer
Übersetzung von Wilhelm Thimme vor. Dessen Anmerkungen beschränken sich
in der Hauptsache auf die Zitat-Nachweise Augustins. // Kunz

Immanuel Kant: Werke in sechs Bänden. Herausgegeben von Wilhelm
Weischedel. Band II: Kritik der reinen Vernunft. Insel-Verlag,
Wiesbaden 1956.

Die im Insel-Verlag in sechs hübschen handlichen Dünndruckbänden
erschienenen Werke Kants werden jetzt neu als «Studienausgabe» von Wilhelm
Weischedel herausgebracht. Vorerst liegt der zweite Band, die Kritik der
reinen Vernunft, vor, der die Texte der 1. und 2. Auflage enthält und auch
die Paginierung der Originalausgaben verzeichnet. Was sich nur in der einen
oder andern Auflage findet, ist kursiv gesetzt. Eine Anzahl Anmerkungen
bringen der Akademieausgabe entnommene Verbesserungen, «soweit sie für
das Verständnis des Textes von Bedeutung sind». Alles ist mit größter Sorgfalt

und Gewissenhaftigkeit gearbeitet. // Kunz

Johann Georg Hamanns Hauptschriften erklärt. Herausgegeben von Fritz
Blanke und Lothar Schreiner. Band 1 : Die Hamann-Forschung.
Band 7: Golgatha und Scheblimini. Carl Bertelsmann Verlag,
Gütersloh 1956.

Auf der historisch-kritischen Ausgabe Nadlers fußend haben Blanke und
Schreiner den glücklichen Einfall gehabt, die Hauptschriften Hamanns für
ein größeres Publikum, das heißt kommentiert, herauszugeben. Von den
geplanten acht Bänden liegen der erste und siebte vor. Jener enthält, neben
einer kurzen, das Unternehmen skizzierenden Einführung Blankes, eine
vorzügliche, sorgfältige Darstellung der Hamann-Forschung: einerseits eine
«Geschichte der Deutungen» von K. Gründer, die bereits auch Beiträge zu
einer Wirkungsgeschichte beifügt, anderseits eine Bibliographie von L. Schreiner.

Der siebente Band bringt den Text von «Golgatha und Scheblimini»,
eine Schrift Hamanns aus dem Jahr 1784, die eine kritische Auseinander-

150



Setzung mit Moses Mendelssohns ein Jahr zuvor erschienenem «Jerusalem
oder Über religiöse Macht und Judentum» darstellt. Thematisch geht es um
die Problematik von Naturrecht, Geschichte und Glaube. Hier zeigt es sich

nun in der Tat, daß die Lektüre der merkwürdigen Schrift ohne die
zahlreichen umsichtigen Anmerkungen und den fortlaufenden auslegenden
Kommentar Schreiners nur sehr fragmentarisch verständlich wäre. Ob sie uns
heute sachlich noch etwas zu sagen hat, darüber wird man allerdings
verschiedener Meinung sein können. Aber es bleibt, davon abgesehen, in jedem
Fall ein großes Verdienst der Herausgeber und des Verlages, uns Hamann in
seinen wesentlichen Publikationen überhaupt zugänglich zu machen.

H. Kunz

Friedrich Wilhelm Josef Schelling: Jur Geschichte der neueren Philosophie.

Münchener Vorlesungen. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart o. J.

Der Band bringt in modernisierter Orthographie einen Abdruck der im
zehnten Band der ersten Gesamtausgabe der Schellingschen Werke enthaltenen

«Münchener Vorlesungen», dessen Seitenzahlen in der vorliegenden
Ausgabe vermerkt sind. // Kunz

Max Scheler: Gesammelte Werke. Band 2 : Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik; 4. durchgesehene Auflage,
herausgegeben von Maria Scheler. Band 5: Vom Ewigen im Menschen;
4. durchgesehene Auflage, herausgegeben von Maria Scheler. Francke

Verlag, Bern 1954.

Es ist ein nicht hoch genug zu schätzendes Verdienst des Verlages, eine

Herausgabe der «Gesammelten Werke» Schelers gewagt zu haben. Zunächst
werden in neun Bänden die bereits veröffentlichten Schriften wieder zugänglich

gemacht, denen später noch vier Nachlaßbände (von denen außerhalb
der Ausgabe erst einer erschienen ist) folgen sollen. Die zwei von Maria
Scheler betreuten vorliegenden Bände enthalten die bereinigten, jetzt allein
maßgebenden und mit den nötigen bibliographischen Angaben versehenen
Texte des «Formalismus» und des «Ewigen im Menschen», deren Inhalt zu
referieren gewiß überflüssig ist. Die Ausstattung der Bände ist in jeder
Beziehung ganz vorzüglich, und man kann nur wünschen und hoffen, daß das

Unternehmen vollendet werden wird. jy Kunz

Nicolai Hartmann: Kleinere Schriften, Band I: Abhandlungen zur systematischen

Philosophie. Band II: Abhandlungen zur Philosophiegeschichte. De

Gruyter-Verlag, Berlin 1955 und 1957.

Die von Frau Frida Hartmann besorgte Ausgabe der kleineren Schriften
Hartmanns soll drei Bände umfassen: dem ersten Band mit systematischen
Aufsätzen aus Hartmanns reifer Zeit folgt ein Band mit seinen historischen

151



Aufsätzen, endlich ist ein Band mit weiter zurückliegenden Abhandlungen
geplant, der vor allem für Hartmanns geistige Entwicklung, für seinen Weg
vom Neukantianismus zur Ontologie, aufschlußreich sein wird.

Der vorliegende erste Band wird eröffnet durch die bekannte, nicht eben

glückliche «Selbstdarstellung» (1933). Es folgen die dem Hartmann-Kenner
vertrauten Aufsätze über «Ziele und Wege der Kategorialanalyse» (1948),
«Zeitlichkeit und Substantialität» (1938), «Naturphilosophie und
Anthropologie» (1944), «Sinngebung und Sinnerfüllung» (1938), aber auch die aus

unzugänglicheren Zeitschriften stammenden über «Neue Ontologie in Deutschland»

(1940) und «Das Ethos der Persönlichkeit» (1949). «Vom Wesen
sittlicher Forderungen» - bei dem sich viele gewiß noch an Hartmanns Basler

Vortrag von 1948 erinnern werden - sowie «Die Erkenntnis im Lichte der

Ontologie» (1949) waren bisher ungedruckt.
Nicht nur in dem der Anthropologie gewidmeten Aufsatz (dem zur

Ergänzung vielleicht noch die vieldiskutierte Besprechung des Buches von
Gehlen beizugesellen gewesen wäre), sondern an zahlreichen verstreuten
Stellen, zum Beispiel auch im «Wesen sittlicher Forderungen», zeigt sich, daß
der späte Hartmann - nach Vorbereitungen schon im «Problem des geistigen

Seins» — noch etwas wie eine «anthropologische Wende» vollzogen hat.
Das tritt in seinen Hauptwerken nicht hervor und konnte dort nicht hervortreten;

denn Hartmanns Arbeitsroute war bis fast zu seinem Lebensende
durch die schon in den zwanziger Jahren konzipierten vier Bände der «Ontologie»

festgelegt, und es lag nicht in seiner Natur, von einem selbst auferlegten
Programm abzuweichen. Es zeugt aber für seine stets bewiesene, bei so viel
systematischer Leidenschaft erstaunliche Kraft des Aufnehmens, daß er sich
auch den anthropologischen Bestrebungen unserer Zeit mehr und mehr
geöffnet, in ihnen ein Zukunftsanliegen der Philosophie erkannt und sie sogar
in sein System einzubauen gesucht hat ; und dies, wiewohl er seinem ganzen
denkerischen Pathos nach ein Mann der «intentio recta » war, den nicht der
Mensch, sondern die Welt fesselte.

Freilich vermochte Hartmann der Anthropologie keinen neuen Impuls
mehr mitzuteilen. Er wendet nur gelegentlich eine «anthropologische Optik»
an und bemüht sich im übrigen, die Prinzipien seiner Ontologie anthropologisch

zu fruktifizieren. Das Problem des Menschen ist ihm das Problem des

Ineinandergreifens der im Menschen vereinigten «Schichten» des Organischen,

Seelischen und Geistigen, wie wir sie schon aus der «Ontologie» kennen.

Aus der besonderen Form dieses Ineinandergreifens müßten sich die
Kategorien des Menschseins ableiten lassen. Individuum, Volk und Geschichte
werden uns als die drei Themenkreise genannt, in die eine Anthropologie
sich gliedern müßte.

Einen wichtigen Wachstumsschritt hat Hartmann dagegen noch in
erkenntnistheoretischer Hinsicht vollzogen. Als 1921 die «Metaphysik der
Erkenntnis» erschien, da bildete der in ihr vertretene erkenntnistheoretische
«Realismus», mit dem Hartmann sich vom Neukantianismus lossagte, im
methodischen Stufengang das Fundament, auf dem erst das Gebäude der
Ontologie sich erheben konnte und sollte. Ontologie wurde von hier aus erst
wieder zu einem möglichen Unterfangen. Nachdem er nun in der Zwischen-

152



zeit diese von ihm selbst geschaffene Möglichkeit realisiert und seine Ontologie

vollendet hat, tut Hartmann am Ende seines Lebens nochmals wieder
einen Blick zurück und betrachtet «die Erkenntnis im Lichte der Ontologie».
Und da zeigt sich: während logisch die Ontologie die Erkenntnistheorie zur
Voraussetzung hat, hat faktisch ebensosehr auch die Erkenntnistheorie ihrerseits

schon die Ontologie zur Voraussetzung, ja hat sie uneingestanden schon
immer zur Voraussetzung gehabt. Die beiden tragen sich gegenseitig. So

kommt zum Beispiel die schon Kantische These von der partiellen Identität
zwischen Erkenntniskategorien und Gegenstandskategorien, die alles Wissen
erst ermöglicht, erst auf dem Boden der Ontologie zu ihrer vollen Entfaltung.
Weit entfernt davon, daß, wie man es oft darstellt, die Ontologie die
Erkenntnistheorie abgelöst hätte - die freilich nicht, wie sie es lange Zeit zu sein

beanspruchte, philosophia prima sein kann —, kommt es im Gegenteil von der
Ontologie aus zu einer Vertiefung und Wiedergeburt des Erkenntnisproblems.
Die Erkenntnis tritt wieder in den Kreis der menschlichen Gesamtexistenz ein.

Daher vermag Hartmann nunmehr vom ontologischen (fast mehr aber
noch vom anthropologischen) Standort aus die Ausführungen jenes frühen
Buches noch entscheidend abzurunden. Die umgebende Welt, so sieht er,
ist für den Menschen nicht nur dazu da, um erkennend als Objekt erfaßt zu
werden. Die Relationen zwischen ihm und ihr sind viel reicher, sind im
Bewirktsein und Bewirken viel elementarer. Zahlreiche «transzendente Akte»
sind es, mit denen wir in die Welt hinausgreifen: aktive - Hartmann fordert
eine «Anthropologie der Arbeit!» - und rezeptive, prospektive - wie die
«Sorge» — und zeitlich zurückschauende. Unter diesen transzendenten Akten,
in denen sich das Seiende Mensch mit dem übrigen Seienden verknüpft, ist
die Erkenntnis nur einer, und meist ein dienender. Nicht aus sich allein heraus,
sondern im Zusammenhang mit jenen und in der Abhängigkeit von ihnen
muß man sie daher zu verstehen suchen. Der Fehler der bisherigen
Erkenntnistheorie war die isolierte, unganzheitliche Betrachtung ihres Phänomens.

Hartmann untersucht sodann die größere oder geringere Zugänglichkeit
seiner vier Seinsschichten für die Erkenntnis und zeichnet eine eigentümliche
«Kurve der Gegebenheit»: die niedrigste und die höchste Schicht, Materie
und Geist, sind am leichtesten, die mittleren Schichten dagegen, das
Organische und die Seele, sind am schwersten zu erfassen, was er aus der Funktion
der Erkenntnis im Gesamthaushalt des Lebens zu erklären sucht. Es folgt
ein Abschnitt über die Geschichtlichkeit der Erkenntniskategorien, die ihrer
Apriorität keinen Eintrag tut. Das Überempirische ist nicht das Überzeitliche!

Endlich lockert Hartmann hier erstmalig seine alte These von der
«gnoseologischen Indifferenz» (wie wohltätig, wieder einmal von ihr und
nicht immer nur von der «ontologischen Differenz» zu hören) : daß das Sein

gegen das Erkanntwerden gleichgültig wäre, das gilt nämlich nur für den
Bereich des Bewußtseinslosen. Tiere zeigen Scheu vor dem Blick des
Menschen, und vollends der Mensch setzt oft dem Erkanntwerden einen Widerstand

entgegen : er verbirgt sich nicht nur, sondern führt den andern absichtlich

irre, sei es aus Scham, sei es um dadurch einen Vorteil über ihn zu
gewinnen. Wie oft ist der zwischenmenschliche Verkehr ein Wechselspiel
zwischen Verheimlichen und Durchschauen! Auch die Selbsterkenntnis stößt

153



leicht auf Gegenwehr. Die gnoseologische Indifferenz kann aber auch nach
der positiven Seite hin überwunden sein; der Mensch kennt die Sehnsucht
nach dem verstehenden Blick.

S. 282 enthält Druckfehler bis zur Unverständlichkeit. Das Schriftenverzeichnis

des Verlags zerreißt unnötig die in sich so konsequente Reihenfolge
der Hartmannschen Hauptwerke. +

Programmatisch beginnt der historische Band mit der bekannten Abhandlung

«Der philosophische Gedanke und seine Geschichte»: Philosophiegeschichte

hat es nach Hartmann wesentlich nicht mit den großen Philosophen
und ihren Systemen, sondern mit den Problemen zu tun. So sehr man dies

bejahen mag, so nähert doch Hartmann gleichzeitig die Philosophie, die er
sukzessive den richtigen Problemlösungen näher rücken läßt, allzusehr der
Wissenschaft. Offenbar unterscheidet sich doch Philosophie - und darauf
beruht der ganze Tiefsinn und Zauber ihrer Geschichte - von der Wissenschaft
dadurch, daß sie nicht im selben Sinne einen Fortschritt kennt.

Dennoch zeigt sich auch hier erneut, daß nur ein starker systematischer
Einsatz auch die Geschichte zum Sprechen bringt. Eigens aufgeführt seien hier
nur die Aufsätze «Das Problem des Apriorismus in der Platonischen
Philosophie», «Der Megarische und der Aristotelische Möglichkeitsbegriff» (eine
wichtige Ergänzung zu dem Buche «Möglichkeit und Wirklichkeit»), «Diesseits

von Idealismus und Realismus» (der Hartmanns Kantbild enthält),
«Hegel und das Problem der Realdialektik» sowie der bisher kaum zugängliche

über «Aristoteles und Hegel». Weshalb die zeitgenössische deutsche
Philosophie Hartmann wie einen toten Hund zu behandeln geruht, fragt man
sich auch nach dieser Lektüre vergebens. Michael Landmann

Eugen Fink: Zur Ontologischen Frühgeschichte von Raum-Zeit-Bewegung.
Martinus Nijhoff, Den Haag 1957.

Nicht von einem «historischen Interesse», vielmehr von einem «Probleminteresse

» geleitet, legt Fink eine faszinierende Interpretation der Auffassungen
des Raumes, der Zeit und der Bewegung, wie sie Parmenides, Zenon, Platon
und Aristoteles ausgebildet haben, vor. Der «Stil» der Interpretation - und
streckenweise auch der der Diktion - ist von Heidegger bestimmt. Dessen

entscheidender Einfluß zeigt sich nicht nur an Finks Abkehr von seinem
Lehrer Husserl - etwa an der Verwerfung der Subjekt-Objekt-Spaltung und
des Ausgangs vom «Phänomen» «Zeit» im «inneren Zeitbewußtsein», eine
freilich primär von der Sache motivierte Verwerfung -, sondern auch an
verschiedenen Thesen. Er sagt zum Beispiel: «Parmenides ist der Stifter des

Ur-Dualismus von Sein und Nichts, der Stifter der Ontologie und zugleich
des Nihilismus», wobei dieser «Nihilismus» offenbar im Heideggerschen und
nicht im historischen Sinne verstanden wird. Oder: «Der geschichtliche
Anfang der Ontologie fallt zusammen mit dem Versuch, Raum und Zeit und
Bewegung aus dem Wesen des Seins auszutreiben», was als die
«Weltvergessenheit» des ontologischen Denkens bezeichnet wird. Ich verzichte
absichtlich auf ein inhaltliches Referat, das allzusehr vergröbern und simplifi-

154



zieren müßte und weder den - manchmal nur andeutenden oder hinweisenden

- interpretatorischen Subtilitäten noch der vorsichtigen Zurückhaltung
gerecht werden könnte. Wohl aber möchte ich eine gewisse Verlegenheit
hinsichtlich der Frage eingestehen, was mit dergleichen Auslegungen, die die
Texte relativ spärlich beiziehen, schließlich «anzufangen» sei - abgesehen
davon, daß sie die Sekundärliteratur bereichern. Die Gefahr liegt nahe, daß
sich die Auseinandersetzung in den philologisch-historischen
Meinungsverschiedenheiten festfährt und damit das eigentliche Anliegen des Autors
beiseite läßt. Dieses Anliegen bleibt aber bei ihm selbst in der Schwebe, wenn
das ungeheure Ernstnehmen des großen spekulativen Denkens und das
Eingeständnis der eigenen «heutigen» Unzulänglichkeit - Fink spricht einmal
im Hinblick auf die Frage der «Gültigkeit» der zenonischen Dialektik von
«unserer Pygmäenperspektive» - zum Ausweichen vor dem Wahrheitsanspruch

jenes Denkens führt. // Kunz

Paul Friedländer: Piaton. Band II : Die Platonischen Schriften. Erste Periode.

Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage. Walter de Gruyter,
Berlin 1957.

Aus Los Angeles, wohin er emigriert war, gibt der hochbetagte Altphilologe
die zweite Auflage seines 1928/30 erstmalig erschienenen und unmittelbar
klassisch gewordenen Piatonbuches heraus. Die Stärke des Buches liegt nicht
so sehr in einem originalen Piatonbild als in der hellhörigen, die
Linienführung jedes Dialogs sorgsam nachzeichnenden Interpretation sowie in der
Aufgliederung der ästhetischen Momente, die aus jedem Platonischen Dialog
ein Kunstwerk machen. Da zur Ganzheit eines Gedankens, zumal bei Piaton,

auch die Art gehört, wie er entwickelt wird und eingebettet ist, so gibt
es auch kein philosophisches Platon-Seminar mehr, in dem nicht «der
Friedländer» konsultiert würde. Zusätze, Anmerkungen und Indices haben den
Umfang so anschwellen lassen, daß das Werk in dieser neuen Auflage in zwei
Halbbänden erscheinen muß. Der zweite soll in Bälde folgen.

Michael Landmann

Maurice Vanhoutte: La méthode ontologique de Platon. Publications universitaires

de Louvain. Ed. Béatrice-Nauwelaerts, Paris 1956, 193 pages.

Léon Robin: Les rapports de l'Etre et de la connaissance d'après Platon. Publications

de la Faculté des Lettres de Paris. Presses universitaires de France

1957, 156 pages. Ouvrage orné d'une photographie de l'auteur.
La littérature platonicienne de langue française vient de s'enrichir de trois

ouvrages consacrés au même problème, celui de l'Etre. Ce sont, dans l'ordre
chronologique: R. Loriaux, L'Etre et la forme selon Platon (1955), M. Vanhoutte,

La méthode ontologique de Platon (1956), L. Robin, Les rapports de l'Etre et de la
connaissance d'après Platon (1957). Nous nous bornerons ici à l'examen des deux
derniers.

On retrouve dans l'étude de M. Vanhoutte les qualités d'audace et d'in-

155



formation que nous avons signalées à propos d'un autre ouvrage du même

auteur, consacré aux Lois (v. Studiaph.ilosoph.ica XV, 1955, p. 216-218). La
thèse défendue ici n'est pas nouvelle : il s'agit de savoir si la dialectique platonicienne

a subi, à partir du Phèdre, une révolution profonde. Après Lutoslawski,
Bonitz, Zeller, Ritter, Gomperz, Apelt, Mlle de Vogel et Kucharski, l'auteur
répond affirmativement à la question, mais il engage sa réflexion dans une
voie originale. Admettant avec raison, selon nous, que Platon n'a pas
abandonné sa foi dans les Idées pour accorder une valeur éminente à l'observation
empirique, il s'efforce de prouver que le philosophe a substitué à la démarche
intuitive une opération rigoureusement discursive et «scientifique» qui
enchaîne des concepts à partir d'hypothèses et, en un mot, renonce à l'Absolu
(p. 93). «La transcendance est oubliée» (p. 94).

Cette nouvelle dialectique, qui n'est plus métaphysique et n'est pas non
plus empirique, «remplit cet entre-deux qu'est l'abstrait. Elle est donc devenue

une méthode purement logique» (p. 98). Mais elle prépare, en tant que
«dialectique mineure», à la mise enjeu d'une «dialectique majeure» qui a

pour mission de «sauver les Idées» (p. 103). Ces Idées, toutefois, ne seront
plus les Essences transcendantes, car Platon ne voit désormais dans cette thèse

idéaliste qu'une «doctrine secondaire, dépendant de la sensibilité religieuse
ou esthétique». La référence suprême est constituée maintenant par les

«notions premières de la pensée», les «tout grands genres (être, mouvement,

repos, etc.)» (p. 175).
Tandis que les dialogues de la maturité définissent la connaissance par son

objet, ceux de la vieillesse la définissent par sa démarche (p. 176/7). Platon, qui
croyait découvrir l'Absolu dans les Idées, n'atteint plus maintenant qu'un
relatif, la juste mesure du Politique (p. 178).

Je ne suis pas certain de traduire fidèlement une démonstration que j'ai eu
parfois de la peine à suivre. Car elle s'attache à la lettre de Platon pour la
traduire avec une grande liberté, souvent en termes modernes - tel «abstrait»,
«scientifique» — qui créent une difficulté, et parfois s'en détache jusqu'à se

méfier de Platon lui-même (p. 79 bas). Pour se conformer à sa thèse, l'auteur
est conduit à juger avec une extrême sévérité les pages les plus profondes de
la République: «La République a voulu orchestrer la dialectique. Platon y a
mis tout en oeuvre pour étayer l'intuition. Mais il a eu tort d'employer des

procédés mathématiques pour valoriser les Idées. Il a prétendu décomposer
l'intuition et n'est parvenu qu'à établir un misérable schéma (sic) sans portée
efficace sur la réalité» (p. 85).

Que penser en outre de distinctions aussi absolues que celle qui oppose une
dialectique mineure à une dialectique majeure, une connaissance par l'objet à
une connaissance par la démarche. Comment l'auteur peut-il voir dans l'Idée
et dans l'hypothèse deux aspects «totalement différents» de l'intelligible
(p. 173), alors qu'en réalité l'hypothèse joue, chez Platon, le rôle même de
l'Idée en tant que principe opératoire et immanent de la dialectique. Comment
peut-il déclarer que le dialecticien, en remontant d'hypothèse en hypothèse,
imite la démarche du géomètre (p. 174), alors que Platon déclare expressément

(République 511 a-b, 133 c-d) que le propre et la faiblesse de la géométrie
consistent à ériger l'hypothèse en absolu et ne pouvoir, dès lors, remonter

156



au-delà. Comment admettre enfin que Platon ait pu se trahir lui-même et
endosser la tunique de Protagoras pour ravaler la dialectique au niveau d'un
simple instrument de liaison logique opérant dans le relatif?

Que la pensée de Platon ait évolué et même subi un tournant après le
Phèdre, nous le croyons aussi. Mais, du premier au dernier dialogue, elle reste
fidèle à elle-même, en sa destination profonde. Jamais elle ne cesse de se

référer à l'Idée en tant que Norme et de l'utiliser en tant qu'hypothèse de

travail, même quand, renonçant à conquérir l'au-delà, elle s'efforce
d'enserrer le réel dans un réseau serré de relations conceptuelles. La construction
de M. Vanhoutte nous paraît, de ce fait, assez artificielle.

Sachons gré à M. Pierre-Maxime Schuhl, professeur à la Sorbonne, d'avoir
pris l'initiative de publier ce cours de son maître, professé pendant l'année
scolaire 1932-1933. M. Robin n'a jamais écrit de pages plus denses ni plus
fortes. L'Introduction pose le problème, qui est celui des conditions relativement
auxquelles l'Etre se définit comme objet de connaissance. Cet objet ne peut
être qu'intelligible. Connaître, c'est ne pas rêver. Mais, à la différence des

Eléates et en vertu d'un «phénoménisme» qui lui est propre, Platon admet des

degrés d'être, une hiérarchie de l'intelligible.
Les quatrepremières leçons sont consacrées à l'allégorie de la Caverne et au schéma

qui introduit ce mythe à la fin du livre VI de la République.
Les leçons cinq à quatorze étudient les réalités de l'expérience, ou le monde de l'opinion.

Les principales analyses portent sur le passage des trois lits (Rép. X, 595 e et s.)
et sur le problème de laparticipation du sensible. M. Robin nous montre Platon
restaurant progressivement les droits de l'expérience contre l'Eléatisme en
«introduisant un certain mobilisme dans la sphère intelligible et un certain
immobilisme dans la sphère sensible» (p. 46). Des pages importantes sont
consacrées à la matière première ou réceptacle universel et au temps. Ces examens
confirment la thèse d'après laquelle la pensée de Platon aurait passé d'un
ascétisme de l'intelligible à une reconnaissance toujours plus avouée des

prérogatives de l'expérience sensible.
Les leçons quinze à vingt-deux traitent de la réalité intelligible. M. Robin n'admet

pas que Platon ait renoncé le moins du monde à la réalité idéale. Toutefois,

l'examen des hypothèses du Parménide et des arguments du Philèbe révèle
chez lui une orientation vers un nouvel ordre de préoccupations. Le philosophe

en vient à concevoir l'univers intelligible «comme un vivant à l'intérieur

duquel il y a une sorte de mouvement vital dont la pensée est la loi»
(p. 118). Le monde idéal apparaît donc comme un organisme où règne la
relation. De ce fait, la dialectique se transforme: l'élan presque mystique fait
place à un effort de détermination logique des rapports immanents à l'Etre
et au Non-Etre. Dialectique et expérience sensible se rapprochent l'une de

l'autre. «L'expérience est une dialectique inférieure et la dialectique une
expérience supérieure» (p. 131).

Les trois dernières leçons s'attachent aux Principes. L'examen du Timée révèle

que le Démiurge symbolise le pouvoir générateur et moteur immanent aux
Idées elles-mêmes et surtout au Bien, lequel est le véritable Dieu de Platon
(p. 155).

_
René Schaerer

157



Emile Bréhier: Etudes de philosophie antique. Préface de G. Davy, avant-

propos de P.-M. Schuhl. Publications de la Faculté des lettres de

Paris. P.U.F., Paris 1955.

Cet ouvrage groupe trente-trois études d'époques très diverses, qui
s'échelonnent sur plus de quarante ans (la plus ancienne a paru en 1909, la plus
récente en 1953), et nous permettent d'admirer une fois de plus l'exceptionnelle

maîtrise de ce grand historien de la philosophie qu'était E. Bréhier,
disparu en 1952.

Ces études touchent à tous les courants de la pensée antique, à partir de

l'Aristotélisme, et appartiennent aux genres les plus variés: comptes rendus
(seuls, il est vrai, quelques-uns des plus caractéristiques ont été retenus),
communications de congrès, notes sur des questions de détail, causeries radio-
phoniques, leçons inaugurales, synthèses générales. Citons en particulier : La
notion de problème en philosophie; L'héritage grec dans la civilisation
contemporaine; Quelques aspects de la morale grecque; Un système préscientifique:

l'atomisme, Aristote et l'esprit encyclopédique; L'énergie dans l'Antiquité

et au Moyen âge; Stoïcisme et science; La théorie des Incorporels; Sur
une des origines de l'humanisme moderne: Le «De Officiis» de Cicéron; La
cosmologie stoïcienne à la fin du paganisme; Logos stoïcien, Verbe chrétien,
Raison cartésienne; Sur le problème fondamental de la philosophie de Plotin;
Mysticisme et doctrine chez Plotin ; L'idée du néant et le problème de l'origine

radicale dans le néoplatonisme grec; Images plotiniennes, images berg-
soniennes.

A travers toutes ces études s'affirme le propos fondamental d'E. Bréhier:
«dégager dans sa pureté l'essence de la philosophie» (p. 9). C'est déjà cette
idée qui s'exprime dans le premier compte rendu qu'il ait publié, en 1913,
où il conclut de cette façon son analyse du livre de Cornford, From Religion to

Philosophy: «Il s'agit de savoir, en premier lieu, si, par sa nature même,
l'histoire de la philosophie souffre une autre méthode que la méthode immanente;

en essayant d'expliquer un système comme l'expression d'un état
d'esprit général et répandu, on reste, semble-t-il, à l'extérieur du système, et
l'on n'explique guère que la forme particulière qu'il prend en raison des circonstances

historiques; on perd ainsi de vue ce qui fait l'intérêt et la substance
même de la spéculation philosophique, à savoir la réflexion et le génie
personnels de l'auteur du système ...» (p. 42). C'est encore la même idée qu'on
trouve dans une vibrante déclaration publiée en 1947, Comment je comprends

l'histoire de la philosophie, et qui contient ces lignes significatives: «. .j'ai
toujours pris parti contre le scientisme, contre le romantisme, contre le
traditionalisme, et même contre toute philosophie chrétienne» (p. 9). On n'aurait
pu mieux trouver, pour ouvrir l'ensemble du recueil, que ces quelques pages :

E. Bréhier y retrace d'une façon émouvante son propre itinéraire et s'arrête
sur quelques étapes qui revêtent à ses yeux une signification particulièrement
importante: la rencontre avec Philon, puis avec Chrysippe, Schelling et
Plotin. C'est au contact de ces doctrines, bien souvent négligées par les historiens

de la philosophie, et si peu conformes à l'image rigide et bornée qu'on se

158



fait habituellement d'un système philosophique, que se dégagent les grandes
idées directrices d'E. Bréhier: «... la vraie philosophie n'est pas un système
de pensées, mais un progrès, n'est pas un aboutissement, mais une voie et un
passage; ce que je vois chez un philosophe, c'est un certain rythme, une
certaine allure de la pensée ...» (p. 3), «... discontinuité et renaissance sont
complémentaires l'une de l'autre; l'invention philosophique n'est pas absolue:
elle est une reprise vigoureuse d'un courant de pensée interrompu la
renaissance, telle que nous la voyons, n'a rien d'une influence; elle est la
reprise d'une intuition, non d'une tradition» (p. 6—7). Voilà les idées directrices

qui poussent E. Bréhier à écrire une histoire générale de la philosophie,
entreprise qu'il n'aurait jamais abordée, nous dit-il, s'il s'était exclusivement
penché sur les grands systèmes classiques.

On le voit, en plus des magistrales études qu'il nous permet de lire ou de

relire, ce recueil, d'une qualité exceptionnelle, nous montre un esprit d'une
rare lucidité se penchant sur les conditions et les exigences de son propre
labeur, et ce n'est pas là le moindre mérite de l'ouvrage. André Voelke

H.D.F. Kitto: Die Griechen. Von der Wirklichkeit eines geschichtlichen
Vorbilds. Ubersetzt von Hartmut von Heutig. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1957.

Kitto, ein englischer klassischer Philologe, gibt hier eine sowohl die
geschichtliche Entwicklung von der Entstehung des griechischen Volkes an
berücksichtigende wie auf die Erfassung des Wesens des griechischen
Menschen zielende Darstellung. Es ist keine gelehrte Abhandlung und will es

nicht sein, vielmehr eine amüsante Schilderung griechischen Lebens, das

gelegentlich mit leiser überlegener Ironie zu den gegenwärtigen - zumal
politischen - Anschauungen der Engländer in Beziehung gebracht wird.

H. Kunz

Fiammetta Bourbon di Petrella: II problema dell'arte e della bellezza in Plotino.

Firenze, Le Monnier, 1956, 174 pages.
Bien que l'autonomie de l'art n'ait pas été reconnue par la pensée antique,

l'esthétique de Plotin offre un grand intérêt soit par la place qu'elle tient dans
le néo-platonisme, soit par le rôle qu'elle fait jouer à l'art et à l'attrait du beau :

exactement celui d'une propédeutique à la vie de l'esprit sous sa forme la
plus élevée, l'intuition mystique. Le beau nous mène au Bien, à l'ultime, par
l'amour et la contemplation.

Dans son ouvrage, clair et précis, Mme F. Bourbon di Petrella examine la
fantaisie comme faculté de représentation, à la fois du sensible et de l'intelligible,

le rôle de l'amour et de la contemplation dans la «remontée» de l'âme
à l'esprit et à l'Un; la dialectique n'est pas seulement un processus intellectuel,
mais éthique et esthétique, une purification. L'ascension, de la beauté
sensible à la beauté intelligible, nous fait situer le beau dans l'Un, puis dans

l'esprit, d'où il rayonne de haut en bas. L'extase, rare bonheur, nous y fait
accéder après une longue initiation.

159



Mais l'extase est silence, obscurité; l'art est finalement éliminé par l'extase
mystique. Il y a déjà chez Plotin une «mort de l'art», une Aufhebung, mais
jamais définitive, dans cette vie du moins. On ne vit pas toujours sur les
sommets; la contemplation esthétique est comme un séjour sur un haut plateau,
face aux plus hautes montagnes.

L'exposé de la pensée plotinienne, intelligent et fidèle, est très près des

textes, soutenu par la connaissance des meilleures éditions et des travaux
critiques les plus estimés. Marcd Reymond

Gottfried Martin: Klassische Ontologie der £ahl. (Kantstudien,
Ergänzungsheft 70.) Kölner Universitäts-Verlag, Köln 1956.

Die vorliegende Arbeit ist der erste, die geschichtliche Problementwicklung
darstellende Teil einer der Ontologie der Zahl gewidmeten Untersuchung.
Leitend dafür war die Formulierung des Aristoteles: «nicht ob es die Zahlen
gibt, sondern wie es die Zahlen gibt, das ist die Frage». Die Reihe der
berücksichtigten Denker führt von Pythagoras über Piaton, Aristoteles, Euklid,
Archimedes, Plotin, Augustin, Thomas von Aquin (mit Einschluß von Duns
Scotus und Wilhelm von Ockham), Descartes, Newton, Leibniz, Kant,
Bolzano, Gauß, Weierstraß, Kronecker, Dedekind, Hankel, Helmholtz,
Natorp bis zu Husserl. Wo es nötig erscheint, wird die spezielle Problematik
auf die umfassenderen, zumal theologischen Voraussetzungen zurückbezogen.
Interpretatorische Strittigkeiten werden nicht verschwiegen, jedoch
entscheidet sich Martin zumeist jeweils für eine bestimmte Auffassung. So resultiert

eine außerordentlich klare Darstellung, die zu erreichen wohl auch der
Grund für die merkwürdige Neigung zu überflüssigen wörtlichen
Wiederholungen (z.B.: Husserl «bringt die klassische Diskussion der Zahl zur Fülle,
und er bringt die klassische Diskussion der Zahl zum Ende») sein mag,
welche eine vermeidbare Schwerfälligkeit gezeitigt hat. // Kunz

Ernesto Buonaiuti: Geschichte des Christentums. Aus dem Italienischen
übersetzt von Hans Markun. Erster Band: Altertum; zweiter Band:
Mittelalter. Verlag Francke AG., Bern 1948 und 1957.

Buonaiuti nennt seine «Geschichte des Christentums» die Frucht einer
dreißigjährigen Arbeit und widmet sie jener Gruppe von Freunden, «welche
dem in der Heimat als Verbannter in Armut Lebenden» halfen, daß sie nicht
verlorengehe. Es ist eine großartige, lebendige, nicht sich in alle Einzelheiten
verlierende, vom Urchristentum bis zur Renaissance reichende Darstellung,
in welcher die religiöse Lebenspraxis, die theologische Dogmatik, die
philosophische Spekulation und die politischen Faktoren mit souveräner Kenntnis
zu einem Ganzen gefügt werden. Daß ein Historiker, der den Kern des

Christentums im urchristlichen, irrationalen, jenseitsbezogenen
Glaubensenthusiasmus und in der Verbindung mit der Politik den Abfall davon sieht -
er schreibt im Hinblick auf Konstantin: «Die Nachfolge des ersten christlichen

Herrschers vollzog sich in einem Blutbad» -, für die Kirche untragbar
war, kann nicht verwundern. Aber das spricht nicht gegen ihn. // Kunz

160



Curt Friedlein: Lernbuch und Repetitorium der Geschichte der Philosophie.

Bruno Wilkens Verlag, Hannover 1951.

Der Kandidat der Philosophie hat Mühe, in den großen philosophiehistorischen

Werken einen zusammenfassenden Uberblick über sein Fachgebiet zu
gewinnen; ähnlich ergeht es auch dem Laien, der es unternimmt, das Labyrinth

der Philosophiegeschichte zu durchwandern: die Unzahl der
verschiedenartigen Richtungen und Systeme verwirrt in hohem Maße, so daß mancher

«unterwegs» steckenbleibt und schließlich darauf verzichtet, in Werden
und Wandlung der abendländischen Philosophie gesamthaft Einblick zu
nehmen. Das vorliegende «Lernbüchlein» will diesem Ubelstand abhelfen;
in seiner klaren Gliederung und seinem bewußt-didaktischen Aufbau ermöglicht

es ein gründliches Studium der Geschichte der Philosophie, wobei jedem
Kapitel ein kleiner «Katechismus» beigefügt ist, damit der Leser in der

Beantwortung von Fragen sich selbst über sein Verstehen oder Mißverstehen
Rechenschaft ablegen kann. Das in der neunten Auflage erscheinende Werk
darf vor allem den Studierenden empfohlen werden. Josef Rattner

Histoire générale des sciences: Tome I: La science antique et médiévale.

(Paris P. U.; F. 1957, 627 pages.)

S'il est vrai que la philosophie s'est toujours nourrie d'une réflexion sur les

sciences, leur histoire ne peut donc la laisser indifférente. Il est quasi impossible
à un seul auteur d'assumer la rédaction d'une étude quelque peu complète de
l'Histoire des sciences Les Presses universitaires ont donc eu l'heureuse
initiative de confier à M. René Taton le soin de diriger une étude collective
sur l'Histoire générale des sciences. Le premier tome, portant sur la science

antique et médiévale des origines à 1450, a seul paru: il fait bien augurer de la
suite de l'ouvrage.

Les investigations des historiens couvrent un très grand champ: outre la
partie attendue sur le développement des sciences dans le monde gréco-romain,
le lecteur aura la bonne surprise de trouver, dans la partie consacrée aux
sciences antiques de l'Orient, en plus des chapitres consacrés au développement

des sciences en Egypte et en Mésopotamie, un chapitre sur la Phénicie
et Israël, un autre traitant de la science indienne antique, enfin un chapitre
portant sur la science chinoise antique.

Malgré la variété des sujets traités et la multiplicité des auteurs, tous
d'éminents spécialistes, M. Taton est parvenu à conférer une unité réelle au
volume.

On verra peu à peu s'animer le devenir des sciences, les filiations se dessiner :

C'est ainsi que l'on verra que si l'algèbre diophantienne (qui se trouve à

l'origine du courant aboutissant à la création du calcul intégral) est très
éloignée de la géométrie grecque, il y a, en revanche, filiation entre les travaux
des algébristes suméro-babyloniens et Diophante (p. 111 sq et 343-345).

L'épistémologue sera également intéressé de voir comment des considérations

étrangères à un domaine scientifique ont des répercussions fâcheuses

11 Studia Philosophica XVII 161



sur lui: L'hypothèse mécaniste des atomistes était grandiose, elle n'a pas
rencontré le succès qu'elle méritait parce que leur cosmologie était indigente
ainsi que leur astronomie : « On a même vu, dans ce contraste surprenant, une
des raisons qui expliquent les fortunes diverses de l'atomisme. Quand
s'instaure, avec l'aristotélisme, une astronomie plus cohérente, les principes généraux

de la doctrine démocritéenne se trouvent condamnés par un choc en
retour» (p. 224).

L'on entend souvent soutenir deux thèses opposées, l'une qu'il y a malgré
tous les bouleversements dus aux guerres et aux invasions une permanence
du savoir scientifique, et l'autre qu'il y a disparition complète aux moments
des grands bouleversements sociaux puis redécouverte. La lecture d'un ouvrage
comme celui-ci montre une réalité plus complexe : si parfois certaines données

s'éclipsent totalement comme le zéro inventé par les Suméro-babyloniens (et
qui fut probablement réinventé beaucoup plus tard par les Arabes) : « Quand
il n'y a pas d'unité, de dizaine ou de centaine, on met à la place vide un point.
Ce point est le zéro. Ainsi fut soulevé le problème de savoir si zéro est un nombre
ou la simple marque d'une position inoccupée dans l'écriture» (p. 455),
d'autres données se conservent au contraire et servent de point de départ à
des progrès ultérieurs: Posidonios avait attribué les marées à l'influence de
la lune, dans le cadre d'ailleurs de la sympathie universelle: «La théorie des

marées ne fit guère de progrès jusqu'au XVIe siècle; cependant, il devait se

trouver un savant pour apporter des corrections et des précisions à l'analyse
posidonienne: Bède le Vénérable, qui, au VIIe siècle, se livra à des observations

personnelles sur les côtes d'Angleterre» (p. 373).
Une telle étude nuance aussi l'opinion que l'on peut avoir sur l'attitude

scientifique ou antiscientifique d'une époque donnée: On voit, par exemple
que, si d'une manière générale une exaltation religieuse (cultes de Dionysos,
de Cybèle, d'Isis, de Baal, des divinités solaires) déferla provoquant la
naissance de sciences occultes et magiques, on doit néanmoins admettre que le IIe
siècle fut - aussi bien que pour l'Empire Romain - l'âge d'or de l'astronomie
et de la médecine (p. 409). On voit, sans qu'il soit nécessaire de multiplier les

exemples, l'intérêt qu'un philosophe peut prendre à la lecture de cet ouvrage
qui lui prouve, d'une part, l'interaction des divers domaines scientifiques les

uns sur les autres et, d'autre part, la permanence des attitudes véritablement
scientifiques chez les savants. Vineux-Reymond

Karl Vorländer: Geschichte der Philosophie. 9. Aufl. Zweiter Band : Die
Philosophie der Neuzeit bis Kant. Neu bearbeitet und mit
Literaturübersichten versehen von Hinrich Knittermeyer. Verlag von Richard
Meiner, Hamburg 1955.

Nach der Überarbeitung des 1. Bandes der Philosophiegeschichte von
Vorländer, die Erwin Metzke besorgt hat, legt Hinrich Knittermeyer die
Neugestaltung des 2. Bandes vor, der die Philosophie der Neuzeit bis und mit Kant
umfaßt; ohne Schiller, Goethe und Humboldt sowie Maimon, Reinhold und
Fries, die Vorländer zu kurz behandelt hat und die jetzt in den 3. Band ver-

162



wiesen werden. Knittermeyer hat unter Wahrung des Charakters des alten
Vorländer das Ganze auf den heutigen Stand gebracht. Die Gliederung wurde
soweit möglich bis ins einzelne beibehalten, doch waren, namentlich mit Rücksicht

auf die prononcierte Marburger Perspektive Vorländers, wesentliche
Textänderungen und Ergänzungen unerläßlich. Die zum Teil tiefgreifenden
Modifikationen betreffen die Philosophie der Renaissance, bei der Vorländer
allzu stiefmütterlich verfuhr, Descartes, Leibniz, die deutsche Aufklärung
und die von Vorländer verkannten Gegenströmungen gegen die Aufklärung
sowie ganz besonders das Kant-Kapitel. Über die Würdigung im einzelnen
können die Meinungen naturgemäß auseinandergehen; im großen und ganzen

ist festzustellen, daß Knittermeyers verdienstvolle Neubearbeitung des

Vorländer zu den brauchbarsten und besten philosophiegeschichtlichen
Lehrbüchern gehört. Ich möchte lediglich auf eine Lücke in der Philosophie der
Renaissance hinweisen: neben Machiavelli müßte auch Guicciardini, der
schon bei Vorländer fehlte, kurz behandelt werden, wobei die ausgezeichnete
deutsche Ausgabe der «Ricordi» von E. Grassi (2. Aufl., Bern 1946)
anzuführen wäre. (Nebenbei : in den zwei Stellen, wo Guicciardini kurz genannt
wird, sowie im Register behauptet sich hartnäckig ein Druckfehler : « Guiccar-
dini».)

Im Hinblick auf den Zweck dieses Lehrbuches, das in erster Linie für
Studenten bestimmt ist, seien einige Bemerkungen zu den ergänzten Literaturangaben

gemacht, die bei einer weiteren Auflage vielleicht erwogen werden
könnten. Es ist zu bedauern, daß aus Raumgründen die Literaturangaben,
abgesehen von wenigen Ausnahmen, nicht mit erläuternden Hinweisen, die
kurz sein könnten, verbunden wurden. Bei den Originalwerken wäre der
Anführung guter und leicht zugänglicher Ausgaben (mit Einleitungen und
Anmerkungen) ganz besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Dies sei zum
Beispiel für Rousseau illustriert : so ausgezeichnete und dem Studenten äußerst
nützliche Ausgaben wie die des «Emile» von F. und P. Richard (Paris 1951),
des «Contrat social» von M. Halbwachs (Paris 1943) oder von C.E. Vaughan
(Manchester 1947) oder des ersten Discours von W. Mönch (Bühl-Baden
1948), um nur diese anzuführen, sollten nicht fehlen. Ich vermisse vor allem
auch die zum Teil vollständigen und vortrefflichen, handlichen Werkausgaben

in der «Bibliothèque de la Pléiade» (Paris) ; zum Beispiel Montaigne,
Essais (Albert Thibaudet, neue Aufl. 1946), Descartes (André Bridoux, 1949),
Pascal (Jacques Chevalier, 1936), Montesquieu (Roger Caillois, 1949). Mit
Recht werden auch mehr populäre Ausgaben und Auswahlausgaben
angeführt; doch wenn dies zum Beispiel bei Paracelsus und Montaigne und
andern recht ist, sollte es zum Beispiel bei Luther, Zwingli, Morus und
Robert Boyle billig sein. Die Reclam-Ausgaben wären (neben den Krönerund

Dietrich-Ausgaben) vermehrt zu berücksichtigen. Einige Literatur-
lücken seien genannt, wobei ich natürlich dem Zweck des Lehrbuches und
der Notwendigkeit der Beschränkung auf Wesentliches Rechnung tragen
möchte und mir der subjektiven Bedingtheit meiner Feststellungen bewußt
bin: Martial Guéroult, Descartes selon l'ordre des raisons, 2 Bände, Paris
1953; deutsche Ausgabe von Locke, Zwei Abhandlungen über Regierung
(1906); (gekürzte) Ausgabe von A.Smith, Theorie der ethischen Gefühle

163



(H. G. Schachtschabel, 1949); Robert Derathé, J.-J. Rousseau et la science

politique de son temps (Paris 1950; wichtig für die politische Philosophie der
Neuzeit im ganzen) ; Jacobis Spinoza-Büchlein nebst Replik und Duplik,
herausgegeben von F. Mauthner (1912) ; Rudolf Odebrecht, Geist und Form,
Der Aufstieg des dialektischen Gedankens in Kants Ästhetik 1930, m. E. eine
der besten Schriften in der nicht besonders ergiebigen Literatur über Kants
Ästhetik) ; N. Kemp Smith, A Commentary to Kant's Critique of Pure
Reason (2. Aufl. 1932, Nachdruck New York 1950) ; Hermann Cohen, Hand-
kommentar zur K.d.r.V. (2. Aufl. 1917); G.E.Müller, Amerikanische
Philosophie, 2. verb. u. verm. Aufl. 1950 (Knittermeyer führt nur die überholte

und schlechtere 1. Aufl. 1936 an; vgl. S. 4). Schließlich eine Unstimmigkeit:
das ausgezeichnete Werk von H.J. Paton, Kant's Metaphysic of

Experience, gehört keineswegs unter die «Gesamtdarstellungen» (S. 341), wie
übrigens schon der Untertitel sagt (A Commentary on the First Half of the
K. d. r.V.) ; auch wäre in Übereinstimmung mit der sonstigen Gepflogenheit
des Bearbeiters anzuführen, daß es zwei Bände sind. Hans Ryjfel

Arturo Deregibus: La filosofia religiosa di Alessandro Vinet. Torino, Ed.
Gheroni, 1956, 204 pages. (Biblioteca filosofica e pedagogica de:

II Saggiatore, 3.)

Le dessein de M. Arturo Deregibus est de voir s'il y a chez Vinet, non seulement

des pensées relatives à la religion, à la morale, aux lettres et à la
politique, mais, à leur base, une position philosophique suffisamment autonome :

problème qui touche non seulement à l'exposé de la pensée de Vinet, mais
aussi à sa nature profonde.

M. A. Deregibus connaît tous les textes publiés de Vinet, les études les plus
importantes qui lui ont été consacrées, l'histoire même de notre pays à l'époque
de Vinet. Le problème qu'il étudie s'est posé du vivant même de Vinet; preuve
en soit, témoignage de leur « concordia discors », l'article de Charles Secrétan
sur les Essais (1837) de Vinet, publié en 1838 par la Revue suisse; la réponse de

Vinet, se qualifiant d'«aventurier en philosophie», ne clôt bien évidemment
pas le débat.

Sans vouloir faire Vinet plus systématique qu'il ne le fut, suivant davantage
La pensée de Vinet de Philippe Bridel que l'interprétation tendancieuse d'Astié,
M. A. Deregibus voit le point de départ des réflexions de Vinet dans ce que
celui-ci a appelé l'«inévidence des croyances religieuses», d'où découle leur
caractère à la fois inviolable mais non obligatoire. Puis vient la «réduction
des dualités» par le message et la personne de Jésus, la reconnaissance de
l'individualité dans ce qu'elle a d'inaliénable, le primat de la conscience

morale, la connaissance religieuse par le cœur, selon les vues de Pascal.

M. Deregibus voit Vinet plus proche de Kant, par influence indirecte
seulement, que Ph. Bridel ; de même quant à Rousseau : malgré de sévères réserves,
Vinet a reconnu que Rousseau a eu raison de s'attacher à la régénération de
l'homme; il ne s'est trompé que sur le choix des moyens. Nourri de Pascal,

que Vinet eut le mérite de comprendre malgré la mode du temps (qui ne
voyait en lui qu'un sceptique), il s'en sépare dans une évaluation moins exclu-

164



sivement négative des activités temporelles de l'homme, de l'Etat notamment.
Si Vinet ne reconnut pas l'autonomie de l'art, son goût fin et sûr fut plus large
que sa doctrine. En ecclésiologie enfin, Vinet eut le mérite de défendre l'autonomie

de l'Eglise et de demander sa distinction de la société civile pour des

motifs proprement religieux. On sait quelle fut sur ce point son influence sur
Cavour.

La philosophie religieuse de Vinet, comme l'avait déjà montré Philippe
Bridel, doit peu de chose à Schleiermacher, dont l'orientation panthéiste et
évolutionniste déplaisait à Vinet, lequel resta toujours défiant envers les diverses
formes de l'idéalisme allemand. Entre Schleiermacher et Vinet, il y a affinité
spirituelle plus qu'intellectuelle.

M. A. Deregibus voit dans l'œuvre de Vinet une philosophie implicite,
imparfaitement dégagée et formulée, attestée toutefois par son souci de relier
la vérité religieuse à l'ensemble des vérités établies, ce qui les éclaire toutes
deux (démarche inverse de celle de Kierkegaard, observerons-nous). La filo-
sofia religiosa di Alessandro Vinet est l'ouvrage d'ensemble le plus remarquable
paru depuis La pensée de Vinet de Philippe Bridel, à qui il rend hommage.

Il nous semble que Ph. Bridel et M. A. Deregibus ont raison tous deux:
Ph. Bridel, qui voit un Vinet plus intuitif, s'attache à l'homme, au penseur.
M. A. Deregibus, qui voit Vinet plus systématique, a raison en droit: il y a

une unité interne de la pensée de Vinet, décelable à l'analyse. Mais cela ne
signifie pas que, dans la conscience de Vinet, cette unité latente se soit entièrement

explicitée; de là, le caractère fragmentaire de son oeuvre, renforcé
encore par la brièveté de sa vie, les lourdes charges professionnelles qui furent
les siennes, à Bâle et à Lausanne, le scrupule qui l'obligeait à une expression
à la fois nuancée et charitable de sa pensée. Marcel Reymond

Arturo Deregibus: Il problema morale in Jean-Jacques Rousseau e la validità

dell'interpretazione kantiana. Torino, G. Giappichelli, 1957, 232 pages.
(Università di Torino. Pubblicazioni délia Facoltà di Magistero, 8.)

Auteur de La filosofia religiosa di Alessandro Vinet (Torino, 1956), M. Arturo
Deregibus étudie, avec la même minutie qu'il fit pour Vinet, la place du
problème moral dans la pensée de Rousseau et se demande ce qu'en vaut
l'interprétation kantienne. D'accord avec Kant, M. Deregibus voit dans le
problème moral le centre de la pensée de Rousseau, à partir duquel tout
s'éclaire. Il est d'ailleurs remarquable que Kant ait vu cela dès 1764, dès les

Bemerkungen zu den Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, en un
temps où les écrits autobiographiques de Rousseau n'existaient pas encore.
Il ne faut pas oublier les réserves de Kant lui-même sur la pensée de Rousseau :

son insuffisance du point de vue de la méthode, la place excessive laissée à

l'intuition personnelle au détriment du caractère rationnel et universel de la
moralité.

Chez Kant et chez Rousseau, il y a toutefois un élément fondamental
commun: c'est la moralité qui fonde et légitime la subjectivité. Aussi la morale
de Rousseau n'est-elle pas essentiellement un individualisme ni un naturalisme,
comme l'atteste le Contrat social. (Et Daniel Mornet, rappellerons-nous, a

165



montré que «Rousseau, avant ses Confessions, n'enseigne rien, ou presque rien,
du Romantisme».)

Certes, Rousseau met l'accent sur la défense de la subjectivité contre l'emprise

sociale, et Kant sur la loi, sur la norme morale. Ce n'est pas un hasard
si la personne est mieux défendue par Kant que par Rousseau ; des totalitaires
ont pu, tel Robespierre, se réclamer de Rousseau, non de Kant, remarquerons-
nous. La différence fondamentale entre les deux penseurs réside dans le fait
que Rousseau ne ramène pas, comme Kant, la religion à la morale, que la
religion a sa validité propre, comme le soutiendra plus tard Schleiermacher;
bien plus, Rousseau nourrit sa morale de son sentiment religieux.

L'ouvrage de M. Arturo Deregibus, très près des textes, est solide,
pénétrant, très informé des travaux consacrés à Rousseau et à Kant. Comme M.
Deregibus s'intéresse davantage aux pensées qu'aux penseurs en tant qu'individus

- ce qui est son droit -, la parenté de Rousseau et de Kant paraît plus
profonde qu'on ne le reconnaît communément; le paradoxe n'en subsiste pas
moins d'un Kant rationnel, méthodique, moralement éclairé par un Rousseau
intuitif et affectif. Marcel Reymond

Heinz Heimsoeth: Studien zur Philosophie Immanuel Kants. Metaphysische
Ursprünge und ontologische Grundlagen. Kantstudien,
Ergänzungsheft 71. Kölner Universitäts-Verlag, Köln 1956.

Heimsoeth hat in diesem - auch außerhalb der Ergänzungshefte der
«Kantstudien» erschienenen — Band fünfAbhandlungen vereinigt, von denen
vier bereits früher veröffentlicht worden und uns noch leicht zugänglich sind :

«Der Kampf um den Raum in der Metaphysik der Neuzeit», «Metaphysik
und Kritik bei Chr. A. Crusius», «Metaphysische Motive in der Ausbildung
des kritischen Idealismus», «Persönlichkeitsbewußtsein und Ding an sich
in der Kantischen Philosophie». Die erste umfangreichste Studie hat «Chr.
Wolffs Ontologie und die Prinzipienforschung I. Kants» zum Thema. Heimsoeth

selbst nennt sie das «Kernstück» des Bandes. Seine Absicht ist, Kants
«zwölf Kategorien samt dem, was noch dazu gehört und daran angeschlossen
ist, auf ihren jeweiligen Gehalt (nicht, wie es sonst durchweg geschieht, auf
ihre Systematik) hin anzuleuchten. Dieser Gehalt ist ursprünglich und einer
durchgehenden Intention nach von ontologischem Charakter, was sich dann
im besonderen an den metaphysischen Problemen zeigt, mit denen Kant zu
ringen hatte, vor allem im Welt-Thema». An fünf Problemkomplexen : der
Lehre von den obersten Prinzipien, am Kategoriengefüge von Möglichkeit,
Wirklichkeit, Notwendigkeit und an den Kategorien Quantität, Qualität,
Relation zeigt der Verfasser - durchwegs mit ausgiebigen Zitaten belegt (eine
kleine Unstimmigkeit auf Seite 70) - zunächst jeweils die von Wolffvertretene
Lehrmeinung, um dann anschließend den vorkritischen und kritischen Kant
zu Wort kommen zu lassen. Das geschieht mit großer Sorgfalt und vorbildlicher

Klarheit, wobei auch die Nachschriften der Kantschen Vorlesungen
und andeutend gelegentlich das übrige einschlagende Traditionsgut
mitberücksichtigt werden. // Runz

166



Friedrich Muthmann: Alexander von Humboldt und sein Naturbild im
Spiegel der Goethezeit. Artemis-Verlag, Zürich und Stuttgart 1955.

Bezaubert von Humboldts dichterischen Naturbeschreibungen und geleitet
vom Aspekt der Einwirkung der Natur auf das menschliche Gemüt entwirft
Muthmann in knappen Zügen die Humboldtsche Naturauffassung. Dabei
zeigt er vor allem deren Verwandtschaft mit jener Goethes, die sich in der Tat
nicht leugnen läßt, obzwar für Goethe die naturwissenschaftliche Erfahrung
nur als nachträgliche Bestätigung der dichterischen Intuition dient, während
sie bei Humboldt umgekehrt den Ausgangspunkt bildet. Ebenso werden Humboldts

Beziehungen zur romantischen Naturanschauung, zumal zu Schelling
und Carus, geschildert. Schließlich erörtert Muthmann — in etwas zu breit
geratenen Beschreibungen - die Anregungen, die Humboldt der Landschaftsmalerei

(Schinkel, Rugendas und andere) gegeben hat. Es wäre vielleicht im
Hinblick auf den heutigen Leser vorteilhaft gewesen, wenn der Verfasser die
Haltung der modernen Wissenschaft zur Natur mit derjenigen Humboldts
konfrontiert hätte. // Kunz

Karl Jaspers: Schelling. Größe und Verhängnis. R. Piper & Co. Verlag,
München 1955.

Dieses Buch ist nicht primär eine Darstellung der Philosophie Schellings,
sondern eine Auseinandersetzung, die sich auf weite Strecken wie eine
aufgelockerte, mit Schellings Philosophie illustrierende Erläuterung einiger
Grundanschauungen von Jaspers liest (so etwa in der «Kritik des Schelling-
schen Gottesgedankens», 176ff., insbesondere 184ff., und der «Kritik der
Schellingschen Objektivierung», 192ff.). Überall spürt man, daß der
Verfasser bei aller Schärfe, ja Überschärfe seiner Kritik Schelling «viel verdankt»,
wie er selber bekennt, da er «seit mehr als dreißig Jahren mit Schelling
philosophiert hat» (9). In der Anerkennung und Verwerfung von Schellings
Philosophie kennzeichnet Jaspers seine eigene Position. So ist denn diese

Auseinandersetzung zugleich Bekenntnis («Ich kann nur bekennen, daß meine
Liebe zu Schelling nicht größer ist als meine Abneigung. Er gehört nicht zu
den Philosophen, mit denen ich innerlich einen Bund schließe, obwohl er oft
in meinen Gedanken ist.» 273). Dieser Charakterisierung des Buches sei gleich
beigefügt, daß nach meinem Dafürhalten eine Auseinandersetzung in solchem
Sinn letztlich die einzig legitime philosophische Beschäftigung mit vergangenen
Philosophemen darstellt, was der im Bereich der Fachphilosophie noch stark
verbreiteten bloß historisch-antiquarischen oder geisteswissenschaftlich-
phänomenologischen Vergegenwärtigung vergangener Philosophie Anlaß zu
neuerlicher Besinnung werden kann. Was bedeuten uns heute die Denker der
Vergangenheit? ist die letztlich philosophische Frage, mit der wir der
Philosophiegeschichte zu begegnen haben. (Im eben erschienenen ersten Band der
«Großen Philosophen» nimmt Jaspers in faszinierender Weise die gesamte
Philosophiegeschichte in einem weitesten Sinn des Wortes auf diese Weise in
Angriff.) Ob die Auseinandersetzung zum Bekenntnis wird bzw. werden darf,

167



hängt von der Philosophie ab, die einer hat. Anderseits muß die philosophische

Auseinandersetzung mit einem Denker, die eine Gesamtwürdigung
darstellen möchte, die Philosophie dieses Denkers in ihrer ganzen Breite
einbeziehen. Ob Jaspers in dieser Hinsicht Schellings Denken ausreichend heranzieht,

kann man sich ernstlich fragen, wenn man bedenkt, daß in dem immerhin

stattlichen Band zum Beispiel die so zentrale Rolle der Kunst in Schellings
Philosophie und die damit zusammenhängenden Einsichten in das Wesen der
Kunst überhaupt nicht behandelt werden, und ferner etwa, daß der epochale
Versuch Schellings, das «Reale» auch in seiner Abgründigkeit und Irrationalität

zu explizieren, keine eigentliche Würdigung erfährt. Insofern hätte
«Schellings Versäumen der Realitäten» im Bereich der Wissenschaft, der
Politik und der Religion (247 ff.) ein positives Gegenstück gegenübergestellt
werden können. Jaspers hat die Hauptpunkte dieser seiner Auseinandersetzung

mit Schelling in kurzer und konzentrierter Form an der Tagung in
Bad Ragaz 1954 in einem Vortrag dargeboten, der in diesem Jahrbuch
(Vol. XIV, 12 ff.) abgedruckt worden ist, weshalb ich mich mit wenigen
Hinweisen auf Inhalt und Gedankengang des Buches, dem ich ein paar Glossen

beifüge, begnügen möchte.
Jaspers hält sich an die Grundgedanken, die sich durch die verschiedenen

bislang meist überbetonten «Phasen» des Schellingschen Denkens hindurch
behaupten und an das, was er die «Substantialität eines Denkens» nennt (d.i.
«die Erfahrung des Wesens, dem ich bei dem Studium eines Textes nahe
komme oder ferner rücke» 222). Dabei wird beides in höchst instruktiver
Weise in den weiteren Zusammenhang der Lebensgeschichte des Philosophen
und der Situation seiner Zeit hineingestellt. Die Philosophie Schellings wird
so ausschließlich unter die Frage nach «dem Einen, Gleichbleibenden» in
Leben und Denken gestellt (63), wobei Schelling selber sehr ausgiebig mit
entsprechenden Zitaten aus seiner ganzen langen Entwicklung zu Worte
kommt. Jaspers weiß die Einheit und Kontinuität der eigentlichen
Grundposition, die im Schrifttum der letzten Jahre immer deutlicher herausgestellt
worden ist (z.B. auch von Fuhrmans, wenn auch mit schwächerem Akzent)
mit einleuchtenden Beispielen zu belegen, indem er sich nicht nur auf das

«Systemprogramm» des Einundzwanzigjährigen (1796) beruft, in welchem
keimhaft die ganze spätere Philosophie schon enthalten ist, sondern eine Reihe
von durchgehenden konkreten Zügen anführt (58ff.). Daß bei solchem die
großen Linien ziehendem Verfahren manche Lehrstücke, von denen einige
Leser in einem Buch von 346 Seiten über Schelling vielleicht hören möchten,
wegfallen, ist unvermeidlich und im Blick auf Sinn und Ziel der Darstellung
natürlich grundsätzlich auch nicht zu beanstanden. In die vorbereitende
Darstellung von Schellings «Persönlichkeit und Werk», die beide so eng miteinander

verwoben sind, bezieht Jaspers in ausführlicher und tiefdringender
Weise Caroline in die Betrachtung ein; ihr selber und ihren Beziehungen zu
Schelling ist weit mehr als die Hälfte dieses ersten Kapitels gewidmet. Schon
in der allgemeinen Charakterisierung macht Jaspers, von seinen philosophischen

Voraussetzungen aus, «Größe und Verhängnis» Schellings sichtbar.
Dies ist der Generaltitel, unter den die persönliche und sachliche Leistung des

Philosophen gestellt werden. In den vier weiteren Kapiteln wird dies dargetan

168



in bezug auf die Bedeutung der Philosophie für Schelling, «das Erdenken des

Seins», die «Frage nach der Substanz Schellingschen Philosophierens» sowie
die «Stellung Schellings im Raum der Mächte und der Geschichte». Dies
alles wird übersichtlich gegliedert, mit Rückblicken und Zusammenfassungen
verdeutlicht, im Streben nach einprägsamer Verständlichkeit, wie sie in
Jaspers' Schriften immer stärker in Erscheinung tritt. Immer und immer
wieder sieht sich der Verfasser, der sein Verhalten zu Schelling selber
«ambivalent» nennt (332), veranlaßt, Ja und Nein zugleich zu sagen; denn Schelling

ist ihm «in ganz ungewöhnlichem Maße ein großer Zweideutiger» (332).
«Man erfahrt», wie es im abschließenden Kapitel heißt, «Beschwingung und
Lähmung», «man steht vor ihm mit Bewunderung und Empörung» (338).
Dies hat für Jaspers vornehmlich in folgendem seinen Grund: Schelling öffnet
das Dasein auf die «Transzendenz» (Sein und Ubersein), worin vor allem er
die «Größe» seines Denkens bekundet; es ist aber sein «Verhängnis», daß er
sich von der «Transzendenz» Bild und Gleichnis macht, daß er sie objektiviert
und so in «gnostisches Denken» abgleitet. Schelling verfehlt, daß
Metaphysik (nach Jaspers) nur «Existenzerhellung» sein kann, und daß wir
«Transzendenz» nur in «Chiffren» zu denken vermögen. Was in der Schwebe
bleiben sollte, wird ein für allemal fixiert. Das «Verhängnis» Schellings ist
nun für Jaspers nicht etwa solcher Art, daß es zur Größe und zum Scheitern
des Daseins notwendig gehören würde - an «tragischer Weltanschauung»
findet Jaspers bekanntlich keinen Geschmack -, sondern etwas Vermeidbares
und deshalb mit aller Schärfe zu Bekämpfendes. Denn letztlich führt alles
vermeintlich erfassende Denken des Absoluten zum Totalitarismus und in die
Diktatur hinein oder bereitet doch darauf vor, woraus weiterhin die Verbrämung

und selbst Heiligung auch des Negativen entsteht. Bei aller Hochschätzung

und Dankbarkeit und bei aller verantwortungsvollen Zurückhaltung vor
einem «Totalurteil», da ja kein Mensch weiß, was ein anderer Mensch wirklich

ist (273, 344) überwiegt bei Jaspers zuletzt doch ein deutliches und
entschiedenes Nein zur Philosophie Schellings, und er möchte sich Schelling wie
dem ganzen deutschen Idealismus gegenüber vor allem auf die Seite Kants
stellen (313ff.). Heutige «Schelling-Nachfolge» jedenfalls wäre ein untrügliches

Schibboleth philosophischer Hybris und nunmehr Verhängnis ohne
Größe! Jaspers sieht in Schelling einen ersten Vorläufer der «Modernität»,
die um den Ernst weiß, den sie nicht hat (230), die Tiefsinn und Spielerei
vermischt (233) und höchste Ergriffenheit mit Unverbindlichkeit paart (272),
und er hält die Auseinandersetzung mit Schelling für eine aktuelle Angelegenheit.

Hierzu sei eine ebenfalls aktuelle Anmerkung erlaubt: Die Frage mag
auftauchen, ob nicht heute etwa das Denken des späten Heidegger in der
Substanz demjenigen Schellings, so wie es von Jaspers charakterisiert wird, in
manchem verwandt ist (Wilhelm Szilasi hat, freilich mit anderer Bedeutung,
an der Schelling-Tagung in Bad Ragaz ausdrücklich die Linie von Kant
sowie Schelling und dem deutschen Idealismus im ganzen hin zu Heidegger
gezogen; vgl. Vol. XIV dieses Jahrbuches S. 67 und 264). Das Seinsdenken
des späten Heidegger als ein Denken des Seins vom Sein her (insofern als

«positive Philosophie» im Sinne Schellings!) gemahnt in manchem an Schellings

Zweideutigkeit, an die Verbindung von Vernunft und Magie, zusammen

169



mit Sendungsbewußtsein, prophetischer Anwandlung und Gebärde; und
Heideggers Seinsgeschichte könnte als zaudernde Gnosis erscheinen, wenn auch
ohne die persönliche Transzendenz, der Schelling anhing (und worin vielleicht
ein gutes Stück Echtheit liegen mag).

Man mag mit Jaspers rechten, ob er Schelling gerecht werde; wie sehr das

Bild des Philosophen noch umstritten ist, zeigte die Tagung in Bad Ragaz im
Jahre 1954. Doch hängt die Berechtigung der Würdigung durch Jaspers von
der Berechtigung seiner eigenen Philosophie ab (abgesehen von Dingen, die
sich auf Grund der Texte mehr oder weniger eindeutig abklären lassen, wie
die Auffassung Jaspers' vom «werdenden Gott» bei Schelling, S. 217f., die
wohl auf Grund des neuen Buches von Fuhrmans in bezug auf die angebliche
Prävalenz dieser Gottesauffassung und den Gehalt der Berichtigung bedürfte;
vgl. die Besprechung des Buches von Fuhrmans auf S. 170 dieses Jahrbuch-
Bandes). In diesem Sinn wäre vor allem zu fragen, ob man mit Jaspers die
Philosophie so radikal von der Wissenschaft und dem rational Verbindlichen
abtrennen darf. Steht man auf anderem Boden, so wird man - bei aller
Ablehnung des allzu kühnen Griffes nach dem Absoluten - in Schellings
Philosophie doch immerhin wertvolle Beiträge zur Ontologie (die es für Jaspers
freilich nicht gibt) erblicken. Doch ist hier nicht der Ort, auf solche Dinge
einzugehen. Abgesehen davon wäre zu fragen, ob Jaspers den deutschen
Idealismus im ganzen nicht zu negativ bewertet (274ff.). Die Fortführung der
transzendentalen Fragestellung ist doch hochbedeutsam, und aus dem Idealismus

ist schließlich, was Jaspers in den Hintergrund treten läßt, nach Abstreifung

des unverbindlichen Spekulativen, die deutsche Kultur- und
Geschichtsphilosophie erwachsen, die auf Kantischer Grundlage allein nicht entstanden
wäre und die heute im Verein mit amerikanischen Bestrebungen zu einer
Theorie der Kultur und zu Elementen einer grundlegenden und allgemeinen
Anthropologie führt (was es freilich für Jaspers wiederum nicht gibt). Schließlich

wäre zu fragen, ob Jaspers nicht ganz allgemein von seinem prononcierten
Standpunkt aus die Gewichte einseitig verteilt und das Negative überbetont.
Doch alle diese Randbemerkungen, die sich mir bei der (wenn ich so sagen
darf) erregenden Lektüre dieses Buches aufdrängten, haben ihren Anlaß im
Umstand, daß das Buch eine Auseinandersetzung ist, die naturgemäß von
einer bestimmten philosophischen Position aus vollzogen wird. Seien wir dem
Verfasser dankbar, daß er mit seinem Schelling-Buch nicht zur bloßen Rezeption

vergangener Gedankengebilde einlädt, sondern zu eigener philosophischer

Auseinandersetzung mit Schelling und seinem Kritiker zwingt.
Hans Ryffel

Horst Fuhrmans: Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings
Philosophie in den Jahren 1806 bis 1821. Zum Problem des Schelling-
schen Theismus. Verlag L. Schwann, Düsseldorf 1954.

Die Zeit von 1806-1821 bzw. 1827 im Denken Schellings ist eine wenig
erforschte und dem Mißverständnis ausgesetzte Epoche; bisher standen vor
allem die Identitätsphilosophie und die Philosophie der Mythologie sowie die

170



Philosophie der Offenbarung im Vordergrund des Interesses. Fuhrmans, ein
ausgezeichneter Kenner der Schellingschen Philosophie und ihrer Zeit, der
schon 1940 mit einem Buch über «Schellings letzte Philosophie» hervorgetreten

ist (weitere Arbeiten über Schelling kündigt er an: 60A. 1, 238), widmet

das vorliegende ausführliche Werk jener Epoche von 1806-1821, in der
die Arbeit am unvollendet gebliebenen «System der Weltalter» im Mittelpunkt

der Bemühungen Schellings stand. (Ein Referat des Buches hat Fuhrmans

in seinem Vortrag an der Schelling-Tagung von 1954 gegeben; doch
vermittelt dieser kaum einen Begriff von dem Reichtum des Buches.) Das
Hauptanliegen von Fuhrmans ist die Klärung des Schellingschen Theismus
in der Zeit von 1806-1821, wie der zweite Untertitel des Werkes betont: «Zum
Problem des Schellingschen Theismus». Richtigerweise hätte Fuhrmans die
zu betrachtende Periode bis 1827 ausdehnen und die Erlanger Zeit
miteinbeziehen müssen - die erste Vorlesung Schellings 1827 wurde noch unter dem
Titel «System der Weltalter» angekündigt -, doch war die einzige noch
vorhandene Nachschrift der Erlanger Vorlesungen für den Verfasser nicht
erreichbar, weshalb er nur den Zeitraum bis 1801 einbezieht (7).

Um die Darstellung der «Philosophie der Weltalter», des eigentlichen
Gegenstandes des Buches, gebührend vorzubereiten, greift der Verlasser sehr
weit aus. In einem ersten Teil wird Schellings voraufgehende Entwicklung bis
1806 skizziert (13-72). Die Kontinuität der Probleme in den zwei

Hauptepochen des Schellingschen Denkens, für die 1806 die Zäsur bedeutet (nicht
1804, wie man oft annimmt! 69ff.), wird sichtbar gemacht: es geht nach
Fuhrmans immer um das Verhältnis von Absolutem und Relativem, von Gott
und Welt. Die « Grundfarbe» wandelt sich, nicht aber die « Grundform»(151).
Ob man aber mit dem Verfasser (13) sagen darf, «das Grundanliegen des

Idealismus» sei «letzthin sozusagen ein theologisches» gewesen? — es sei denn
man tauche «letzthin» alles ins «Theologische»! Gerade die Skizze der
Identitätsphilosophie zeigt übrigens, wie sehr der Verfasser auf das weltanschauliche

Ganze im Schellingschen Denken ausgerichtet ist, während die begriffliche

Artikulation zurücktritt; womit zusammenhängen dürfte, daß Kant und
die Fortbildung der transzendentalen Betrachtung gar nicht berücksichtigt
werden, und woraus sich auch zuweilen fragwürdige Formulierungen
erklären mögen (so wenn recht unscharf gesagt wird, der Terminus «positive
Philosophie» komme vom «Anspruch, positiv zum Christlichen zu stehen»:
139, womit 156 zu vergleichen). Im ersten Teil wird ferner zurückgegriffen
auf die veränderte Einstellung zur Welt und die Umlagerungen im Lebensgefühl

seit der Neuzeit, die in Deutschland zuerst in der Aufklärung und dann
in der eigentlichen deutschen «Renaissance» (18), das ist der Klassik und dem
Idealismus, Gott und Welt in gefährliche Nähe brachten und in den Pantheismus

hineinzutreiben schienen. Mag man auch für Schellings Denken vor 1806

solchen Pantheismus annehmen (wie es z. B. Dilthey tat und Fuhrmans, der
nunmehr von einem «Immanenz-Theismus» sprechen möchte, entgegen
seiner früheren Auffassung jetzt nicht mehr tut, 60 ff), für die Zeit seit 1806

gilt dies jedenfalls nicht, wie Fuhrmans im zweiten und dritten Teil seines

Werkes darlegt. Im zweiten Teil wird die Entwicklung Schellings mit dem
geistigen Hintergrund der Zeit im einzelnen geschildert (75-281). Eine der

171



Hauptthesen Fuhrmans besteht darin, daß wir für die Periode seit 1806 «eine
folgenreiche Wende ins Christliche» (5) anzunehmen haben. Daß seit 1806

bei Schelling christliche Motive immer mehr in den Vordergrund treten (das
Problem des Bösen, das ernst genommen, aber nicht dämonisiert werden soll,
Weltschöpfung, Sündenfall, Menschwerdung Gottes in Christus, Erlösung
und Unsterblichkeit) ist nicht zu bestreiten. Ob man von einer eigentlichen
«Wende» oder von einer Verschiedenheit der «Betonung» (Jaspers) sprechen
will, ist eine mehr terminologische Frage, wenn man sich nur davon Rechenschaft

gibt, daß christliche Vorstellungen schon vorher eine nicht unbeträchtliche

Rolle spielen, und daß die Schellingsche Position des christlichen Theismus

letztlich doch zwiespältig bleibt, worauf noch zurückzukommen ist.
Entscheidend für die angenommene christliche Wendung ist die Verbindung
mit der «Spätromantik» des Münchener Kreises. Diese ist nicht etwa ein

Zerfallsprodukt, sondern die eigentliche «Hochromantik», wie Fuhrmans in
lehrreicher kritischer Auseinandersetzung mit der Literatur über die Romantik

und in weitgehendem Anschluß an Alfred Bäumler geltend macht (80ff.).
Aus der Romantik stammt nicht nur die Wendung zum Christlichen, sondern
die Vertiefung der «Prinzipienlehre», indem in das Reale die Mächte des

Dunkels, der Tiefe, der Bewegtheit, des «Abgründigen» einströmen (228ff.).
Da ist das Irrationale in «das ,offizielle' Philosophieren» eingebrochen (235).
«. aber immer liegt noch im Grunde [d.i. im Realen als Grundlage der
Existenz] das Regellose, als könnte es einmal durchbrechen» (VII 359). Der
Verfasser betont jedoch nachdrücklich und mit Recht, daß Schelling nicht
mit dem monistischen Irrationalismus zusammengeworfen werden darf, der
in Schopenhauer und Ed. von Hartmann in der Tat dann durchbrach.
Schelling hat bei aller Betonung des Realen am idealistischen Grundgedanken
festgehalten, daß das Reale vom Geist geleitet und gebändigt ist. Große
Bedeutung mißt der Verfasser, neben Hamann, dem Einfluß von Friedr. Schlegels

Buch «Über die Sprache und Weisheit der Inder» bei, wovon die Schrift
über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809) Zeugnis gibt (166ff.). Der
wichtigste Anstoß aber kam von Jakob Böhme, «dem hocherleuchteten
Mann», wie Schelling ihn nannte und zu dem er durch Franz Baader
hingeführt wurde.

Seit 1810 konzipierte Schelling unter dem Einfluß dieser geistigen Mächte
die «Weltalter», dieses Werk, welches das klassische Buch des neuen «wirklichen

Theismus» werden sollte, an dessen Sprache und Formulierung Schelling

ganz besondere Maßstäbe anlegte und das trotz andauernder Bearbeitung
von 1810-1827 (192) seltsamerweise nie vollendet wurde, nach der nicht
strikte belegbaren, im übrigen aber vorsichtig vorgebrachten These
Fuhrmans' wegen schwindender Gestaltungskraft angesichts des hochgespannten
Ziels. Zahlreiche Entwürfe (Fuhrmans nimmt deren über zwanzig an! 200)
wurden ausgearbeitet und zweimal sogar in Druck gegeben, vor der
Veröffentlichung aber wieder zurückgezogen. Der Verfasser zeichnet ein
eindringliches Bild vom geistigen Ringen Schellings in diesem Zeitraum. Eine
Fassung der «Weltalter» ist in Schellings Gesammelten Werken enthalten und
dort wenig beachtet worden, während die «Philosophie der Mythologie» und
die «Philosophie der Offenbarung», die nach Fuhrmans den genialen

172



Schwung der «Weltalter» nicht besitzen (192), mehr Interesse fanden. Im
unveröffentlichten Nachlaß fanden sich eine Reihe weiterer «Weltalter»-
Entwürfe, die jedoch im letzten Kriege vernichtet worden sind. Manfred
Schröter hat umfassende Teile, die er vorher abschreiben konnte, 1946
veröffentlicht. Darauf vor allem stützt sich der Verfasser im dritten Teil, auf den
das ganze Buch ausgerichtet ist und in dem er nun das « System der Weltalter»
nachzeichnet, das eine grandiose «Seins-Geschichte» der Verwirklichung
Gottes in drei Aeonen darstellt (285-425). Die Entwürfe haben aber nur das
1. Buch, den Aeon der «Vergangenheit Gottes», in immer neuer Gestalt
bearbeitet. Sie handeln vom Zusichselbstkommen und «Werden» Gottes aus
seinem anfänglichen «stillen Sinnen» vor aller Weltsetzung; es geht also nicht
etwa um ein qualvolles Emporringen Gottes aus Nacht und Dunkel (313).
Fuhrmans tritt hier den überspannten und schiefen Vorstellungen von einem
«werdenden Gott» bei Schelling entgegen. Für den Aeon der Gegenwart, der
durch die Weltschöpfung, den Sündenfall und die Erlösung gekennzeichnet
ist, sowie für den Aeon der Zukunft, in dem die Welt zu Gott zurückfinden
und alles wieder in Gott sein wird, muß der Verfasser auf die Schrift von der
Freiheit, auf «Clara» und die Stuttgarter Privatvorlesungen zurückgreifen.
Manches erhält nun aber von den «Weltalter»-Entwürfen her seine
Aufklärung: wenn zum Beispiel in der Schrift von der Freiheit vom werdenden
Gott die Rede ist, dann darfdies sicher nicht in dem Sinne verstanden werden,
als ob sich Gott in der Welt selber erst zu sich durchringe; vielmehr beziehen
sich solche Stellen ausschließlich auf das Werden Gottes vor der Weltsetzung,
sie betreffen Gottes «Vergangenheit». Wie der Verfasser namentlich in seiner
abschließenden und die ganze Entwicklung der abendländischen Gottesvorstellungen

einbeziehenden Würdigung von «Sinn und Anliegen des Schelling-
schen Theismus» dartut (427-469), stellt die Schellingsche Gottesauffassung
eine besondere Form des Theismus dar, die sich dem im Abendland
vorherrschenden, von Plato inaugurierten «Geisttheismus» der «participatio» der
Welt an Gott, der zur Weltflüchtigkeit und zur Abwertung des Leiblichen
führt, entgegenstellt; Schelling steht auf der Seite des Theismus der
«explicatio», der Gott und Welt als ein Verhältnis der Entfaltung und
Verwirklichung sieht und so der Welt wesentlichen Rang einräumt. Während
aber diese Sicht oft genug in den Pantheismus hineinführte, wußte dies

Schelling — jedenfalls seit 1806 - zu vermeiden. Zwar wird das reale leibliche
Sein wie das weltliche Sein überhaupt rehabilitiert, unter Einbezug selbst der
dunklen und irrationalen Mächte («eines geliebten Dunkels» 79). Aber Gott
bleibt in der Transzendenz; er setzt die Welt aus freiem Entscheid, wiewohl
er sie nicht aus dem Nichts schafft. Gott schlägt also nicht einfach dialektisch
in die Welt um, noch fließt er in die Welt ein. Die Welt ist vielmehr Entfaltung
und Verwirklichung Gottes im Sinne einer Offenbarung seines Wesens. In all
dem bekundet sich in der Tat ein Theismus christlicher Prägung, der mit
«dynamischem Pantheismus» nichts zu tun hat (416ff.), so sehr er in dessen

Nähe gelangt (455). Das Klischee vom «dynamischen Pantheismus» ist im
Anschluß an die Fehlinterpretationen von Eduard von Hartmann und Arthur
Drews aufgekommen; diese Autoren haben auch Schelling ins Irrationalistische

verzeichnet.

173



Der Verfasser beschränkt sich im wesentlichen auf eine Darstellung; er
mußte die eingehende Stellungnahme zu Schellings Theismus («längst von
mir ausgearbeitet») aus verlegerischen Gründen zurückstellen (7). Doch hält
er immerhin zum Abschluß fest - bei aller spürbaren Hoch-, ja vielleicht
Überschätzung von Schelling -, daß der explikative Theismus «christlich
nicht tragbar» sei (467). Vor allem Sündenfall und Entwicklungsidee lassen
sich nicht verbinden (insbesondere 390). Dieser Zwiespalt im christlichen
Theismus der «Weltalter», den Fuhrmans also abschließend ausdrücklich
festhält, kommt in der Darstellung im ganzen zum Ausdruck. Es finden sich
nämlich eine ganze Reihe überraschender Widersprüche, Unebenheiten und
Unklarheiten: so wenn es zum Beispiel heißt, Schelling habe sich von der
«Identitätsphilosophie und von all dem, was darin gemeint war», abgewendet
(139) und zwei Seiten später (141) festgestellt wird, Schelling habe «die alten
Strukturen seines Denkens» nicht aufgegeben; wenn eine pessimistische Wendung

einmal bejaht (370 ff.) und dann wieder verneint wird (389) und
namentlich, wenn einerseits ein Bruch mit dem Idealismus (140, und insbesondere

351) und anderseits das Gegenteil oder gar eine Fortführung des Idealismus

behauptet wird 150f., 238, 355f., 367, 389, 397, 401, 406f.). Man muß
fragen: Was soll hier eigentlich gelten? Vermutlich ergeben sich diese
Widersprüche aus den Spannungen in Schellings Denken, das selber nicht zum
Ausgleich kam. Es ist zu bedauern, daß es der materialreichen und sachkundigen,
im großen und ganzen gediegenen Darstellung von Fuhrmans, für die man
dankbar sein muß, nicht gelungen ist, die eigentliche Position Schellings noch
schärfer herauszuarbeiten. Eine abschließende und den treibenden Motiven
wirklich nachdenkende Stellungnahme zu Schellings theistischem und
christlichem Spätidealismus müßte vor allem auch die neuerdings von Walter
Schulz angeführten Gesichtspunkte einbeziehen (vgl. Vol. XIV dieses

Jahrbuches, 239 ff.). Hans Ryjfei

RudolfHablützel: Dialektik und Einbildungskraft. F.W.J. Schellings Lehre
von der menschlichen Erkenntnis. (Philosophische Forschungen,
Neue Folge, hsg. von Karl Jaspers, Vol. 4). Verlag für Recht und
Gesellschaft AG., Basel 1954.

Der Verfasser hat sich in seiner sehr lesenswerten Arbeit die Aufgabe
gestellt, die Theorie der Erkenntnis, als welche sich Schellings Lehre vom
Selbstbewußtsein darstellt, herauszuarbeiten. Er beschränkt sich dabei auf den
Zeitraum von den Anfängen bis 1806. In Übereinstimmung mit der Schelling-
Forschung der letzten Jahre wird mit Recht eine erhebliche Kontinuität im
Denken Schellings vorausgesetzt, die es erlaubt, eine einheitliche
erkenntnistheoretische Position für den angeführten Zeitraum anzunehmen. Die
Darstellung setzt bei der «Problemstellung des Kritizismus» an und zeigt unter
ständiger Bezugnahme auf Kant und Fichte, wie sich Schellings Auffassung
aus der Entfaltung des (in seiner Sicht gesehenen!) transzendentalen
Grundgedankens ergibt. Es gelingt dem Verfasser, die treibenden denkerischen

174



Motive bloßzulegen und das Denken Schellings - im Gegensatz zu andern
Darstellungen - in imponierender Weise nachzuvollziehen und gelegentlich
von Schellings eigenen Denkansätzen aus zü präzisieren und zu ergänzen
(z.B. 109). Nach einer Skizze der ersten Ansätze und des Problems der
intellektuellen Anschauung und der «reinen Empirie» (I. Abschnitt) wird der
«Begriff der Identität» als das Fundament der Schellingschen Erkenntnistheorie

erörtert (II. Abschnitt). Dies vor allem unter kritischer Bezugnahme
aufFichte, der (wie schön gezeigt wird) im Gegensatz zuSchelling nie aus dem
Ich heraus zum Objekt gelangte. Anschließend wird der dialektische Gang
in der zweifachen Manifestation des Ich als Natur und als Selbstbewußtsein
als «Geschichte des Absoluten» entwickelt (III. Abschnitt). Setzte diese

Betrachtung den Standpunkt der spekulativen Vernunft voraus, so muß sich
die Darstellung des «Erkenntnisprozesses» (IV. und abschließender
Abschnitt) nunmehr auf die einzelnen Stufen der dialektischen Entwicklung, von
der Empfindung bis zur Vernunfterkenntnis, begeben, was vornehmlich in
einer Interpretation der entsprechenden Partien des «Systems des transzendentalen

Idealismus» (1800) dargetan wird. Dabei wird namentlich die Rolle
der Einbildungskraft herausgestellt, die (von der spekulativen Vernunft aus
gesehen) das eigentliche Grundvermögen des Ich und die letzte Ursache für
das Reale überhaupt ist und die nunmehr im Bereich der Erkenntnis dem
synthetischen Urteil jeglicher Art, auch dem empirischen, zugrunde liegt.

Die «weiteren weltanschaulichen Voraussetzungen» der Schellingschen
Philosophie bleiben in dieser Arbeit unberücksichtigt. Der Verfasser möchte
mit dem prononciert angekündigten « rein sachlich-systematischen Charakter »
seiner Untersuchung (135) ein Gegenstück zu den mehr «weltanschaulichphilosophisch»

orientierten Darstellungen (z.B. bei Fuhrmans und Tautz)
liefern. Wozu freilich zu bemerken ist, daß der erkenntnistheoretische Gehalt
der Schellingschen Philosophie von 1806 an zurücktritt, weshalb denn der
Verfasser selber feststellt, daß die «Spätwerke» Schellings - die (wie ich
beifügen möchte) vor allem Gegenstand jener «weltanschaulich» ausgerichteten
Autoren darstellen - für die Erkenntnistheorie «wenig ergiebig» seien (137).
Und wenn der Verfasser den «rationalen Kern» bzw. die «,rein rationale'
Philosophie», das «,rein rationale' Fundament der Schellingschen
Philosophie» so sehr betont (136, 137, 72), so ist immerhin zu bedenken, daß
Schellings erkenntnistheoretische Position zugleich eine eminent metaphysische

ist. Es ist deshalb sehr fraglich, ob man überhaupt von einer «,rein
rationalen' Periode» (137) bis 1806 sprechen darf. Der Verfasser hebt denn
auch selber hervor, daß «der Kern der gesamten Transzendentalphilosophie»
«Mystik» sei (34). Der Zusammenhang zwischen dieser «Mystik» einer
angeblich «,rein rationalen'» Philosophie und dem « sogenannten Mystizismus'
des späteren Schelling» wird übrigens durchaus gesehen (ebd.). Die späte
Philosophie sei «nicht etwa eine nachträgliche Folge der Beschäftigung
Schellings mitJakob Böhme, sondern nichts anderes [!] als die explizite Wendung

dessen, was implizite schon in der Schrift,Vom Ich' enthalten ist » (ebd.) ;

doch wird dieser Gedanke nicht weiter verfolgt. - Der Verfasser ergreift im
wesentlichen Partei für Schelling und gegen Kant, ohne dies meines Erachtens

ausreichend darzulegen (z.B. 4f., 10f., 15f., 56). Gewiß ist es sinnvoll

175



und notwendig, noch hinter das Transzendentale zurückzufragen ; auch wird
man wohl bei solchem Unterfangen auf «elementarste anthropologische
Sachverhalte» stoßen (27). Die Gleichsetzung dieser «Sachverhalte» jedoch mit
einem Absoluten im Sinne Schellings und die Begründung der Erkenntnis in
einer «metaphysischen Anthropologie» (134) absolutistischer Observanz ist

nur eine mögliche und meines Erachtens eine sehr fragwürdige Antwort auf
jenes Rückfragen. Hans Ryffel

Kant und die Scholastik heute, herausgegeben von Johannes B. Lötz S. J.
Pullacher Philosophische Forschungen, herausgegeben von Walter

Brugger S. J. und Johannes B. Lötz S. J. Band I. Verlag Berchmans-

kolleg, Pullach bei München 1955.

Den hier vorgelegten Abhandlungen geht es in erster Linie darum, die
erstarrte Abwehrhaltung der Neoscholastik gegenüber der Philosophie Kants
aufzulockern und den Weg zu einer fruchtbaren Begegnung und Auseinandersetzung

mit ihr zu öffnen. Daß das nur bis zu einem gewissen Punkte realisierbar

sein wird, darf man von vornherein erwarten, da die Grundvoraussetzungen

des scholastisch-spekulativen Denkens nicht ernstlich in Frage gestellt
werden. Deshalb ist denn auch die von den Autoren an Kant geübte Kritik,
soweit sie von jenen Voraussetzungen bestimmt wird, für den diese nicht als

verbindlich akzeptierenden Leser nirgends überzeugend. Dagegen muß man
vorbehaltlos die durchgehende ruhige Sachlichkeit und das vorbildliche
Bemühen, Kant gerecht zu werden, anerkennen. - Die erste Arbeit vonJoseph
de Vries S. J. führt eine in der Hauptsache referierende Gegenüberstellung
der kantischen und thomistischen Erkenntnistheorie durch. Das «Gemeinsame»

zwischen beiden wird am diskursiven Charakter des menschlichen
Verstandes, an der «Struktur des Sinnenbildes» und am Verhältnis von
Verstandesbegriffen und Sinnenbild, das «Trennende» an der Auslegung des

Selbstbewußtseins, der Realität der raumzeitlichen Welt und an der «natürlichen

Theologie» dargelegt. - Die zweite Abhandlung von Johannes B. Lötz
S. J. konfrontiert «die transzendentale Methode in Kants ,Kritik der reinen
Vernunft' und in der Scholastik». Lötz nennt Kants Methode die «subjektive»,

die scholastische (thomistische) die «objektive» und meint, daß beide
sich gegenseitig ergänzen müßten, «weil wir nur so zur letztlich letzten
Erklärung der Erkenntnis vordringen». Kant habe den «Rückgang in das

Subjekt, der die subjektive Methode ausmacht», «nicht vollständig, das heißt
bis zum innersten Grund und dessen apriorischen Bedingungen durchgeführt».
« So stellt sich die Aufgabe, den Rückgang über Kant hinaus bis zu dem Punkt
vorzutreiben, an dem das Subjektive als solches objektiv ist und damit aus der
subjektiven Methode die objektive hervorgeht oder die Angleichung an das

Subjekt sich in der Angleichung an das Objekt vollendet. Durch diesen Punkt
ist der innerste Grund der Vernunft bezeichnet, der als solcher das Sein selbst

zu seiner apriorischen Bedingung hat; denn das Sein ist nicht auf das Subjekt
beschränkt und erzeugt deshalb nicht nur die diesem entsprechende Erscheinung,

sondern übergreift Subjekt und Objekt und gibt deshalb dieses in seinen

176



eigenen Stand oder in sein An-sich frei.» Es scheint dem Verfasser freilich zu
entgehen, daß dieses der Vernunft a priori zugeordnete «Sein» faktisch bloß
gedacht und als solches völlig leer und nichtssagend ist, woran sich kaum
etwas ändert mit der dogmatischen Behauptung, der «Ruf des Seins» sei

«letztlich der Ruf des absoluten Seins, des personalen Gottes». Das zentrale
Anliegen der Arbeit ist der versuchte Nachweis, daß mittels der « eigentlichen»,
die Beschränkungen Kants aufhebenden transzendentalen Methode auch die
Dinge an sich erkannt werden können. Das wird in der klaren Darstellung
einerseits der Kantschen, anderseits der scholastischen Analyse des Erkennens
ausgeführt, wobei die in der letzteren unterschiedenen «Seelenvermögen» als

«Möglichkeitsbedingungen» beansprucht werden. - Die dritte Abhandlung
von Walter Brugger S.J. verfolgt «das Unbedingte in Kants ,Kritik der
reinen Vernunft'». Der Verfasser exponiert zunächst das Thema im «Ganzen
der transzendentalen Dialektik» und erörtert dann die Bedeutungsabwandlungen

des Begriffs im transzendentalen Subjekt, in der kosmologischen Idee
und als transzendentales Ideal. Daß er Kants Ablehnung der
«Existenzbedeutung» des letzteren nicht akzeptieren kann, versteht sich ohne weiteres

von seiner Position her. Sein weiteres Bemühen dreht sich um den positiven
Nachweis eben dieser Existenzbedeutung sowohl des transzendentalen Ideals
wie der transzendentalen Ideen. - Die vierte Arbeit von Josef Schmucker
nennt sich: «Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der
Ethik Kants.» Sie geht von Schelers «Kritik» des Formalismus und den
dagegen opponierenden Untersuchungen von Anderson, Laupichler, Diemer
aus und versucht sorgfältig Wesen und Bedeutung des Formalismus und dessen

Prinzip in seinem Zusammenhang mit Kants «materialem Grundprinzip»
zu klären. Das Resultat ist folgendes: Das Prinzip des Formalismus in der
«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» und in der «Kritik der praktischen

Vernunft» hat «als wesentliches Korrelat und zugleich zum notwendigen

metaphysischen Fundament die Person als Zweck an sich bzw. die Welt
der Vernunftwesen als Reich der Zwecke an sich». Die beiden
«Grundlegungsschriften entwickeln die allgemeinen Prinzipien der Sittlichkeit thematisch

nur, soweit sie im Vernunftwesen bzw. im Vernunftwillen als solchem
begründet sind, unter ausdrücklicher Absehung von der spezifischen
Vernunftnatur des Menschen; folglich bleibt in diesen grundsätzlich der Horizont

offen für überempirische Vernunftwesen (wie reine Geister und Gott) ».
Die «Metaphysik der Sitten» entwickelt «ausdrücklich die Ethik der spezifisch

menschlichen Person, soweit sie sich durch Anwendung jener obersten

Prinzipien des reinen Willens auf die unvollkommene und bedürftige Natur
des Menschen als animal rationale bzw. rationabile ergibt, womit schon mit
ihrer Idee ihr materialer Charakter gegeben ist». Der angeschlossene knappe
Vergleich von Kants Ethik mit der ethischen Prinzipienlehre der Scholastik

ergibt «viel mehr Ähnlichkeiten und Parallelen als man gemeinhin annimmt».-
Die letzte Abhandlung von Emerich Coreth S.J. ist dem Problem
«Heidegger und Kant» gewidmet. Der Verfasser skizziert die Grundzüge der
Kantauslegung Heideggers, zeigt deren Abhängigkeit von dessen eigenem
fundamentalontologischen Ansatz und die daraus folgenden Fehlinterpretationen.

Sodann arbeitet er die Unterschiede der transzendentalen Frage-

12 Studia Philosophica XVII 177



Stellung, der Apriorität, des Wahrheits- und des Transzendenzbegriffes bei
Kant und Heidegger heraus - auch das überzeugend und mit vorbildlicher
Klarheit. Der Schluß der Abhandlung fällt dagegen ab, weil Coreth die
scholastische Position bloß dogmatisch und ohne aufweisenden Rückgriff
auf die Sachverhalte gegen diejenige Heideggers ausspielt. - Eine Zusammenstellung

(von W. Brugger) der seit 1920 erschienenen, auf Kant bezüglichen
scholastischen und christlich orientierten Literatur schließt den Band ab.

H. Kunz

Gerd Brand: Welt, Ich und Zjeit. Nach unveröffentlichten Manuskripten
Edmund Husserls. Martinus Nijhoff, Den Haag 1955.

«Die vorliegende Abhandlung will der Anfang eines methodischen
Aufbaus der Husserlschen Phänomenologie sein, wie sie sich in seinen
unveröffentlichten Manuskripten am Ende seines Lebens darstellt»: so charakterisiert

der Verfasser die Absicht seiner Arbeit. Sie gliedert sich in zwei Teile;
der erste behandelt den «Rückgang auf das welterfahrende Leben», der
zweite die «Zeitlichkeit als Urform des welterfahrenden Lebens». Wie stets
bei phänomenologischen Analysen, entzieht sich deren Durchführung einem
kurzen Referat. Statt ein solches dennoch zu versuchen, fragen wir, was der
Sinn von Arbeiten wie der vorliegenden sein kann, davon abgesehen, daß man
noch unveröffentlichte Texte Husserls kennenlernt - und da gerät man etwas
in Verlegenheit. Gewiß hat sich der Autor mit bewunderungswürdiger
Einfühlungsgabe in Husserls Denken und Terminologie eingearbeitet und lebt
nun darin. Aber man merkt an keiner Stelle, daß er auf die von Husserl
beschriebenen Phänomene selbst hinblickt und die Husserlschen Deskriptionen
daran zu verifizieren versucht; es scheint, als stände deren Wahrheit für ihn
von vornherein außer Frage. Für unsere rückblickende Reflexion fällt es auf,
wie viele Ausdrücke, die uns von Heidegger vertraut sind (Faktizität,
Zeitigung, zeitliche Ekstasen u.a.), sich bereits bei Husserl finden, worauf Brand
auch einmal hinweist. Jedoch wäre es nun wohl seine Aufgabe gewesen, die
völlig verschiedenen Bedeutungen, die dieselben Termini bei Husserl und
Heidegger haben, herauszustellen oder wenigstens anzudeuten. Bei Husserl
verbleibt alles in der reflexiv-vergegenständlichenden Konstitution der
Phänomene. Ein Beispiel: «Meine universale Vergangenheit ist die Möglichkeit,
meine vielfältig impliziten Wiedererinnerungen in einer einzigen Reihe ordnen

zu können, wobei jede Wiedererinnerung an sich konkret-individuell ist,
indem sie eine bestimmte Stelle in dieser Reihe hat. Somit kann also auch die
universale Vergangenheit, weil sie selbst nichts anderes als die Möglichkeit
dieser Reihe, die Möglichkeit einer Zeit-Stellen-Anweisung ist, die erste Zeit
an sich genannt werden.» Wenige Zeilen später heißt es zwar, der «ursprünglichste

Modus der Vergangenheit» sei «ein Sein - das Gewordensein - und
nicht eine Habe als eine Vielheit von zur Verfügung stehenden Vergegenwärtigungen»,

aber daraus werden keine Konsequenzen gezogen. So bleibt der
Eindruck eines Ungenügens nach der Lektüre der Abhandlung zurück, von
dem man nicht recht absieht, ob und wie weit Husserl mitverantwortlich
dafür ist. H. Kunz

178



Ludwig Binswanger: Erinnerungen an Sigmund Freud. Francke Verlag,
Bern 1956.

Unter den mir bekanntgewordenen, zu Freuds 100. Geburtstage erschienenen

Veröffentlichungen möchte ich diesen «Erinnerungen» die gewichtigste
Bedeutung zusprechen. Denn in ihnen tritt die große lautere, jeder
selbstdarstellerischen Gebärde abholde Menschlichkeit Freuds in lebendiger,
anschaulicher Eindrücklichkeit überzeugend heraus, und zwar nicht zuletzt in
den zahlreichen Zitaten aus Freuds Briefen, die neben den persönlichen
Begegnungen die Hauptquelle bilden. Es scheint mir keine nachteilige
Unvermeidlichkeit zu sein, daß damit auch Binswangers eigenes Leben, zumal seine

ständige Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse, ins Licht rückt; und
selbst die gelegentlichen konventionellen Floskeln, die einen im ersten Augenblick

etwas irritieren mögen, fügen sich adäquat in die Schlichtheit des Ganzen

ein. «Wir haben einander durch ein Vierteljahrhundert die Treue
gehalten wie selbstverständlich und wenig Aufhebens davon gemacht»: dieser
Satz kennzeichnet Freuds Haltung dem einzelnen Menschen gegenüber.

H. Kunz

Thomas Räber: Das Dasein in der «Philosophie» von Karl Jaspers. Eine

Untersuchung im Hinblick auf die Einheit und Realität der Welt
im existentiellen Denken. Francke Verlag, Bern 1955.

In dieser Arbeit werden die zwei wichtigsten Daseinsbegriffe im ersten
Hauptwerk von Jaspers, der «Philosophie», untersucht: 1. Das Dasein als

Vorkommendes überhaupt, im Sinne des Allgemeinbegriffes für alles
Daseiende überhaupt, sowie namentlich 2. das Dasein als «subjektives Dasein»,
womit primär das Ich und auf Grund des Vorranges des «subjektiven
Daseins» auf gewisse Weise zugleich alles Daseiende im ersten Sinne des
Vorkommenden gemeint sind. Zur weiterenKlärung der eben angeführtenBegriffe
wird dann auch das «umgreifende Dasein» der «Philosophischen Logik»
herangezogen; denn in der «Logik» gibt sich Jaspers - wie im Anschluß an
Ernst Mayer festgestellt wird - im philosophischen Selbstbewußtsein Rechenschaft

davon, was er in der «Philosophie» vollzogen hat (93ff.), und das

«umgreifende Dasein» der «Logik» erweist sich als eine Fortbildung des

«subjektiven Daseins» der «Philosophie» 125ff.). Nach einem Vorblick auf
das Ganze der Philosophie vonJaspers geht Räber der Bedeutung und Problematik

der zwei Daseinsbegriffe auf Grund eines ausführlichen kritischen Referates

nach. Dabei ergeben sich immer wieder Ausblicke auf das Ganze der
Philosophie vonJaspers, insbesondere aufseine Lehre von der «Welt» und der
«Wirklichkeit», was den Untertitel der Arbeit rechtfertigt. Die «zunächst»
leitende Frage ist die «rein terminologische» (7) nach der Berechtigung eines
einheitlichen Terminus «Dasein» für die scheinbar so verschiedenen
Sachverhalte, die beide Daseinsbegriffe meinen. Räber gelangt zum Ergebnis, daß
die «Berechtigung des Namens Dasein» für das bei Jaspers Gemeinte sowohl

179



in historischer als auch in sachlicher Hinsicht vertretbar sei (133ff.). Doch
liegt meines Erachtens die Bedeutung der Arbeit nicht in diesem mehr äußerlichen

Ergebnis (Jaspers könnte ja - unter der Voraussetzung, daß das
Gemeinte klargestellt wird — eigene, von der Tradition völlig unabhängige
Daseinsbegriffe entwickeln und selbst denselben Terminus für Verschiedenes
verwenden, auch wenn dies unzweckmäßig wäre). Viel wichtiger sind das

sorgfältige Referat und der Aufweis der tiefen Problematik der Daseinsbegriffe

bei Jaspers, womit doch wohl der Finger auf wunde Punkte gelegt
wird. Diese Problematik, die dann vor allem in lehrreicher Weise unter
Bezugnahme auf das «umgreifende Dasein» dargelegt wird, sei hier nicht näher
ausgeführt (vgl. insbesondere 63ff., 75ff., 80ff., 93ff.). Ich beschränke mich
auf die allgemeine Feststellung, daß der Verfasser hier überall einer
«Verlegung in die Tiefe» (132) folgen muß, was für ihn, der von objektiv-ontolo-
gischen Voraussetzungen ausgeht und sich recht ausgiebig zum Beispiel auf
Nicolai Hartmann als Gewährsmann beruft, zu «wissenschaftlicher
Ergebnislosigkeit» führt (134) oder «die Gefahren der substanzlosen Unverbindlich-
keit und der Unernsthaftigkeit» heraufbeschwört (92). Die Kritik erfolgt
behutsam und zurückhaltend, im offensichtlichen Bestreben, Jaspers auch
durch das Aufspüren verborgenster oder imputierbarer Motive (z.B. 86ff.)
gerecht zu werden. Vielleicht darf man sagen, daß die Absicht des Verfassers,
«aus Jaspers eine ontologische Systematik zu gewinnen» (10), (in dieser

ontologischen Hinsicht!) notwendigerweise ergebnislos verlaufen muß.
Unabhängig davon, wie man sich zur Kritik von Räber stellen mag, ist seine

scharfsinnige und solide Abhandlung für das tiefere Eindringen in die
«Philosophie» von Jaspers wertvoll. Alle Behauptungen sind mit Zitaten belegt und
so nachprüfbar und diskutierbar. Besonders nützlich ist ein ausführliches
Sachregister von über zwanzig zweispaltigen Seiten, welches das der
«Philosophie» beigegebene Register in bezug auf die in der Arbeit behandelten
Gegenstände ergänzt. Hans Ryffel

Caspar Toni Frey: Grundlagen der Ontologie Nicolai Hartmanns. Eine
kritische Untersuchung. Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1955.

In der vorliegenden Arbeit werden die Grundlagen der Ontologie Nicolai
Hartmanns einer kritischen Prüfung unterzogen. Die Kritik wird sowohl
immanent als auch auf dem Hintergrund der kantischen Problemlösungen
durchgeführt; das letztere ist besonders instruktiv und namentlich deshalb

sinnvoll, weil «sich Hartmann selber in steter Auseinandersetzung mit Kant
befindet» (65). Nach einer knappen einleitenden Skizze der Hartmannschen
Ontologie wird im 1. Kapitel der «Begriff der Kategorie» bei Hartmann
untersucht, wobei der Verfasser auf eine Reihe von inneren Widersprüchen
stößt (z.B. Widerspruch zwischen der Auffassung vom allgemeinen und
zugleich realen Charakter der Kategorien einerseits und der Definition des

Realen anderseits als eines Zeitlichen und Individuellen). Diese Schwierigkeiten,

denen Hartmann nur um den Preis der Konsequenz teilweise entgehen
könne, beruhen nach dem Verfasser auf «der von allem Anfang an aufge-

180



stellten Behauptung einer erkenntnisunabhängigen Realität, welche sich bei
der Behandlung aller auftretenden Probleme als undiskutierte Voraussetzung
geltend macht und die von jeder Theorie geforderte Rationalisierung an
entscheidenden Stellen empfindlich stört» (38). Dieses Ergebnis führt zur
Prüfung der Erkenntnislehre Hartmanns im 2. Kapitel, die den kritischen
Befund des 1. Kapitels bestätigt; denn die Schwierigkeiten in der Erkenntnistheorie

Hartmanns, die der Verfasser aufdeckt, sind ebenfalls in der «axio-
matischen Setzung einer von jeder Erkenntnis unabhängigen Realität»
begründet (63). Wie im abschließenden, leider sehr kurz geratenen 3. Kapitel
dargelegt wird, geht es dem Verfasser vor allem um den Nachweis, daß weder
ein einseitig ontologischer noch ein transzendental-philosophischer Standpunkt

widerspruchsfrei begründet werden kann, und «daß jede der beiden
Grundrichtungen der andern als ihres Gegensatzes notwendig bedarf» (65).
Kant schwenkte, wie dessen «Widerlegung des Idealismus» zeigt, in die
Ontologie ein (65; 24f., 54), während Hartmann den umgekehrten Übergang
von der Ontologie in die Transzendentalphilosophie, die sich aufgedrängt
hätte, nicht vollzog und deshalb in die vom Verfasser nachgewiesenen
Schwierigkeiten geriet. Daß auch ein Übergang vom ontologischen in den
transzendentalen Bereich möglich ist, wird andeutend mit Augustins
Zeitanalyse in den «Confessiones» illustriert (65ff.). Die kleine Schrift ist ein
scharfsinniger und wertvoller Beitrag zur Auseinandersetzung mit Nicolai
Hartmann. Hans Ryßi

Erich Frank: Wissen, Wollen, Glauben. Gesammelte Aufsätze zur
Philosophiegeschichte und Existentialphilosophie. Artemis-Verlag,
Zürich und Stuttgart 1955.

Es handelt sich hier um eine Sammlung der wesentlichen Aufsätze Franks
in deutscher und englischer Sprache, die sich einerseits um die antike,
mittelalterliche und moderne Philosophie, anderseits um eine Anzahl
systematischphilosophischer Probleme gruppieren (Die Krisis des Geistes; Das Problem
der Wahrheit; Wissen, Wollen, Glauben; Faith and Reason; Time and Eternity;

Nature and History). Angeschlossen ist eine vom Herausgeber, L. Edelstein,

englisch geschriebene eingehende Würdigung des Frankschen Werkes.
Man ist dankbar, diese zum Teil an schwer zugänglichen Stellen zuerst
veröffentlichten oder noch unpublizierten Abhandlungen jetzt in einem
hübschen Band zur Verfügung zu haben. jj jçunz

G. Gusdorf: Traité de métaphysique. Paris, Colin, 1956, 461 pages.

Un «traité» suppose la fixation de certaines matières selon un ordre défini.
Or, ici, l'ordre formel des matières ne recouvre pas l'ordre réel de la pensée de
l'auteur.

L'ordre formel est double: d'un côté l'auteur cherche à traiter d'abord de
la métaphysique comme discipline, qu'il critique: puis il passe à l'objet de
cette discipline, dont il parle. La perspective est alors classique: de l'épisté-

181



mologie à l'ontologie, et du connaître à l'être. Mais d'autre part il s'agit aussi

de suivre une ligne axiologique et de remonter ontologiquement de l'homme
au monde, et du monde à Dieu, en situant chaque fois la condition humaine
face à ces trois termes; l'ordre est alors réflexif et ontologique, tandis qu'il
était tout à l'heure épistémologique. Dieu apparaît donc comme le principe
formel qui fonde l'ontologique et l'épistémologique, le réflexif et le progressif;
il est au terme de ce double mouvement. On voit ainsi que l'ordre formel du
livre de M. Gusdorf témoigne de la tradition «spiritualiste» de la philosophie
française, dans laquelle il s'inscrit.

Pourtant l'ordre formel ne correspond pas à l'ordre réel de sa pensée, parce
que la philosophie véritable de M. Gusdorf n'est pas dans ce dont il nous parle
(dans des «matières traitées»), mais en lui, qui nous parle. Sa conscience de

philosophe est le lieu vraiment où se joue cette métaphysique dont il affirme
«traiter». Par conséquent, ce qui compte, c'est la réflexion personnelle de

M. Gusdorf, qui, précisément, est moins une réflexion qu'un témoignage;
son regard, tour à tour aigu, perspicace, excitant et suggestif, point toujours
clair cependant, parcourt les vastes secteurs de l'enquête de l'homme sur
l'homme: psychanalyse, psychologie, sociologie, anthropologie, phénoménologie.

Et ce qui fait la métaphysique de M. Gusdorf, ce n'est aucune de ces

disciplines, pas même la métaphysique dont il nous parle, mais c'est la manière
dont il nous parle de tout cela; le témoignage de M. Gusdorf en l'unité vécue
de sa conscience suffit à faire l'unité de ce dont il témoigne. C'est dire que le
«traité de métaphysique par M. Gusdorf» est tout aussi bien un «traité de
M. Gusdorf par son discours», lequel nous apparaît comme une très vaste et
très intéressante «revue générale» des contenus de conscience, des constituants

particuliers de sa conscience discursive.
C'est pourquoi M. Gusdorf donne la déconcertante impression de relativiser

toutes choses et de ne jamais s'installer au sein même de la réalité. C'est

que la réalité, pour lui, c'est la liaison, par son langage à lui, d'une conscience
et d'un objet quelconque. Ainsi, dit l'auteur, il n'y a pas de commencement ni
de fin à l'entreprise philosophique, son seul commencement étant dans une
«décision personnelle qui transforme la signification de l'univers»; ainsi
critique-t-il l'absolu, parce qu'il est irréductible au discours; ainsi «la réalité
divine oppose, par essence, une fin de non-recevoir à l'essai de la transcrire
dans un univers du discours» (p. 404).

L'impression de relativisme provient donc du fait que l'absolu, pour M.
Gusdorf, est le discours même qu'il tient, pris non pas dans son contenu ni
dans sa forme (ce qui serait l'objectiver), mais dans la relation même qu'il
institue du sujet aux choses. L'ordre réel de sa pensée n'est donc ni la forme
ni le contenu de son discours, mais sa discursivité même. Cette impression
déconcertante s'accentue encore, parce que M. Gusdorf est amené presque
toujours à parler négativement de ce dont il nous entretient; en effet, s'il en
parlait positivement, le poids ontologique passerait du discours tenu à son
objet, ce qui créerait le sentiment que M. Gusdorf traite de quelque chose.

Or, seul le «traitement» par son langage doit compter.
L'ordre du discours est donc la charnière même de l'enquête de M. Gusdorf,

et c'est lui qui constitue proprement sa métaphysique. Seulement, il faut bien

182



dire que ce discours-là est terriblement équivoque. D'un côté, en effet,
M. Gusdorf nous parle également de sociologie, de phénoménologie ou de

métaphysique classique, comme si tous ces secteurs étaient homogènes les uns
aux autres, comme si leur manière de parler des mêmes choses était la même;
et c'est alors que l'unité du propre discours de M. Gusdorf (en sa conscience

intentionnelle) lui paraît suffisante pour assurer l'unité de toutes les choses

dont il nous parle. Mais par ailleurs M. Gusdorf juge nécessaire d'ajouter à

tous les discours qui ont déjà été tenus le sien propre, dont la seule fonction
est d'être un témoignage négatif. Par conséquent, réduisant toute métaphysique

au discours, il ajoute un discours propre qui est lui-même sa métaphysique,

sans qu'on puisse jamais savoir (autrement que négativement) quel
rapport il y a entre le discours métaphysique de M. Gusdorf et la métaphysique
qui est l'objet de son discours.

Cette réserve nous paraît marquer les limites, je dirais même la précarité,
de l'entreprise de M. Gusdorf. J.-Claude Piguet

Hermann Krings: Fragen und Aufgaben der Ontologie. Max Niemeyer
Verlag, Tübingen 1954.

In der modernen Ontologie haben sich bei Martin Heidegger und Nicolai
Hartmann zwei Hauptrichtungen ausgebildet, die im Vordergrund des Interesses

stehen. Heidegger fragt mit steigender Intensität nach dem «Sein des

Seienden» und bringt dies in der Frage zum Ausdruck: «Warum ist überhaupt
Seiendes und nicht vielmehr Nichts?» Man mag hier von «Fundamental-
ontologie» oder (besser) von «Metaphysik» sprechen, wobei nur zu bedenken
ist, daß Heidegger den traditionellen Begriff der Metaphysik seit Plato und
Aristoteles übersteigen möchte. Hartmann dagegen fragt nach den
Aufbauprinzipien des Seienden und gelangt zu einer immer spezieller werdenden
und den Anschluß an die Einzelwissenschaften herstellenden «Wirklichkeits-
ontologie», die die Strukturen des Seienden in seinem je besonderen Seiendsein

zum Gegenstand hat. Die «ursprüngliche Ontologie», deren «Fragen
und Aufgaben» Krings in der Ausarbeitung eines systematischen Entwurfs
nachgeht, schiebt sich zwischen Metaphysik und Wirklichkeitsontologie und
fragt nach «Grund und Möglichkeit des Seienden» (1), also weder nach dem
Sein schlechthin noch nach je besonderem Seiendem. Sie unterscheidet sich
so von der Metaphysik (Fundamentalontologie) und der Wirklichkeitsontologie,

jedoch ohne diese abzulehnen. Eine besondere Nähe besteht zur
Metaphysik: nicht nur wird «das ontologische Fragen ständig im Vorblick
auf das Sein selbst vollzogen» (3, 13), es soll auch eine Vorbereitung auf das

metaphysische Fragen sein (4). Von metaphysischen Deutungen des Seins

selbst sieht der Verfasser im Rahmen seiner «ursprünglichen Ontologie»
ausdrücklich ab (117). Gegenüber der Wirklichkeitsontologie ist die «ursprüngliche

Ontologie» durch ein besonderes «Engagement» ausgezeichnet (8, 10).
Der Verfasser schreibt ihr eine «kathartische Aufgabe» zu: «Das Wissen um
die Gründe des Seienden dient nicht der Befriedigung menschlichen
Wissenwollens, noch ist es ein Weg der Machtgewinnung über das Seiende; es dient

183



vielmehr dazu, das Seiende in seinem Seiendsein zu hüten, es zu pflegen, ihm
zu seiner Wahrheit und Lauterkeit zu verhelfen; sein Sinn ist Reinigung des

Seienden in seinem Seiendsein, ursprüngliche Katharsis» (14). Die
«ursprüngliche Ontologie» fügt sich - abgesehen von der starken Betonung der
«kathartischen» Funktion - in die große ontologisch-metaphysische Tradition
ein. Die «Gründe des Seienden» werden deshalb nicht zufallig in einer
Auseinandersetzung vor allem mit Plato und Aristoteles hergeleitet (22ff., 30ff.),
und das Ergebnis ist nicht zufällig eben jener Tradition verpflichtet. Im
Ergebnis führt nämlich die systematische Besinnung dazu, daß die Struktur des

Seienden schlechthin, also unter Einbezug selbst des anorganischen Bereiches

(über das «Materieproblem», auch in der Sicht der heutigen Naturwissenschaft:

51 ff.), in der «Bezogenheit» oder genauer: in der «Spannung von
Wesen und Existenz» erblickt wird. Das endliche Wesen realisiert sich im
Stoff. «Das Wesen existiert als Leib» (63). Das dialektische Verhältnis von
Wesen und Existenz darf weder identifiziert noch aufgespalten und dann
vereinseitigt werden. Das erste geschieht im ontologischen Gottesbeweis (77ff.),
hat dort aber nur symbolische, nicht erkenntnishaltige Bedeutung («Chiffre
für einen Glaubensinhalt», 86) ; das zweite vollzieht unter Ausschaltung des

«Wesens» der Existenzialismus Sartrescher Prägung (86 ff.) und unter Weglassung

der « Existenz»die Vernunftontologie (insbesondere der absolute objektive
Idealismus Hegels). Der «Grund», die «vorausliegende Einheit», der «Grund
der Gründe» für das Spannungsgefüge von Wesen und Existenz besteht nach
dem Verfasser in der «Freiheit», die sich als «eine besondere Weise des

Verwirklichens» erweist (93ff.). Freiheit ist «Wesensverwirklichung» und insofern

an das Wesen gebunden, wobei dieses Wesen, jedenfalls beim Menschen,
ein «je einmaliges» ist (106). Wie namentlich die Erörterung der Freiheit
zeigt, entsprechen sich Wesen und Existenz, und diese Entsprechung, in der
die eigentliche (ontologische) «Wahrheit» des Seienden, dessen «Lauterkeit»,
besteht, enthüllt sich als das eigentliche Hauptthema (116fT.; 16). Die
«Lauterkeit» steht und fällt mit der dialektischen, spannungsvollen Bezogenheit
von Wesen und Existenz, weshalb sie ständig verlorengehen kann und der
Verfall des Seienden droht. Beim Menschen ist die Lauterkeit «freie
Entsprechung von Wesen und Existenz» (132), und die Freiheit ist durch sich
selbst bedroht (114). Auf Grund der dialektischen Struktur des Seienden

ergeben sich verschiedene systematisch faßbare Verfallsformen (Verfehlungen
der «Wesensverwirklichung»). Im Fall der «ethischen Verfehlung» (153ff.),
die nicht die Wurzel ergreift, bleibt das Wesen anerkannt und steht als Norm,
als Sollen gegenüber, es wird aber je und je verfehlt. Radikal sind dagegen
1. die « metaphysische Wesensverfehlung », die « Spaltung des Grundes », indem
entweder die «Willkür des Existenzwillens» an die Stelle des «Wesenswillens»
tritt oder die Vernunft (das «Wesen») absolut gesetzt wird, woraus dann eine

entsprechend falsche Ethik entspringt (157ff.), sowie 2. der dämonische
Verfall», bei dem «die Existenz fremdem Wesen überantwortet» ist, weil das

eigene Wesen und die (verabsolutierte) Existenz als Führungsinstanz
ausscheiden (161 ff.). Dem von jeher faszinierenden «Phänomen des Dämonischen»

wird ein ausführlicher, nahezu ein Viertel des Buches füllender
«Exkurs» gewidmet, der vor allem eine kritische Interpretation bisheriger Auf-

184



fassungen des Phänomens des Dämonischen bringt (185-235). Gemäß der
kathartischen Aufgabe der Ontologie werden abschließend die Möglichkeiten
der «Wiederherstellung der Lauterkeit» erwogen, die letztlich in einer
«Handlung» (164) zu erfolgen hat und sich in Religion, Philosophie und
Kunst kundgibt (163ff.). Die in der Philosophie der Neuzeit verlorengegangene

Kathartik sei «wieder in die Obhut des Denkens zu nehmen» (175), und
Voraussetzung der Katharsis ist, daß die verfallene Spannung von Wesen und
Existenz wiederhergestellt wird.

Der Verfasser entwickelt eine formal sauber durchgearbeitete und äußerlich

einfache und durchsichtige «Ontologie» in ihren Grundzügen, was im
vorstehenden Referat nur andeutend und vergröbernd zum Ausdruck gebracht
werden konnte. Wertvoll scheinen mir namentlich die Ausführungen über
Plato und Aristoteles (insbesondere 30ff.) und über die Gottesbeweise (77ff.) ;

vortrefflich ist ferner der Exkurs über das «Dämonische», namentlich soweit
es sich mit den Vorsokratikern, Sokrates, Plato, Goethe und vor allem Kierkegaard

befaßt (180ff.). Die Legitimation und Ergiebigkeit einer solchen
«ursprünglichen Ontologie» im ganzen bedürften freilich der näheren kritischen
Prüfung, was Anlaß zu einer Fülle von Fragen gäbe. Schon der universale
Anspruch, mit den verwendeten allgemeinsten Bestimmungen, die dann doch
stark anthropologisches Gepräge erhalten, das Seiende im ganzen, unter
Einschluß des Anorganischen (des «Dings», 132), zu treffen, scheint mir
fragwürdig. Der Verfasser sagt übrigens selber, «lauter im eigentlichen Sinne
des Wortes» könne nur der Mensch sein (132). Diese Ontologie ist offensichtlich,

namentlich in den Begriffen der «Freiheit», der «Lauterkeit» und der
«Katharsis» am Menschen orientiert (vgl. z.B. die Bezugnahme auf den
Menschen an entscheidenden Stellen: 46f., 51, 93ff, 132, 146, 164). Nach
meinem Dafürhalten handelt es sich im Grunde um eine ontologisch fundierte
Ethik mit stark metaphysischen Einschlägen, wobei ich auf weite Strecken
den Eindruck einer stark formalisierten Begriffsdichtung nicht loswerde. Die
Beziehung des Menschen zur konkreten, sozialkulturell bestimmten Situation
wird gesehen (107) ; es bleibt aber ungeklärt, wie diese Beziehung des näheren
zu denken wäre. Die «Wesensverwirklichung» als das dem Menschen
Aufgegebene scheint mir eine bloß formale Anzeige darzustellen. Es könnte ja
sein, daß sich das «Wesen» des Menschen, in dessen Verwirklichung er seine
«Lauterkeit» zu bewahren habe, selber wandelbar ist und aus dem
sozialkulturellen Kontext schlechterdings nicht herausgelöst werden kann. Dann
würden sich aber konkrete Probleme und Aufgaben stellen, denen eine

«ursprüngliche Ontologie» ebenso hilflos wie eine metaphysische Fundamen-
talontologie gegenübersteht. j-jans Ryßi

Jeanne Vial: Métaphysique. Tome IV du Manuel de philosophie publié
sous la direction de R. Jolivet (Emm. Vite, éditeur, Lyon et Paris

1956), 219 pages.

L'ouvrage donne l'aperçu d'un pèlerinage qui mène de la connaissance la
plus commune à la connaissance de Dieu. La multiplicité des paysages ren-

185



contrés est évidemment si grande que c'est avec admiration qu'il convient
de présenter les quelque deux cents pages que voici. En effet, recherche de la
beauté mise à part, rien (ou presque) n'a été oublié, en bref: Le problème de

fond, celui de savoir ce qu'est la métaphysique, ensuite celui de savoir ce

qu'est la connaissance, avec toute la gamme des doctrines et des opinions (là,
le positivisme logique est laissé pratiquement dans l'ombre), puis la situation-
clefde la controverse de notre temps, de la spiritualité et de la liberté humaine,
qui est plus brûlante croyons-nous que celle d'objectivité («Sachlichkeit»)
présentée par Jaspers dans le fameux petit volume N° 1000 de la collection
Göschen, enfin Dieu.

Ce dernier sujet est peut-être celui qui a le mieux réussi à l'auteur. Rien que
ce titre sans apparat, sans commentaire: Dieu, — le même, simple et grand
qu'avait choisi il y a quelques années le théologien Alfred de Quervain pour
l'un de ses cours, a quelque chose d'une audace qui n'est justifiée que par la
droiture et l'authenticité du traitement adopté. C'est que Jeanne Vial a

réfléchi à ces choses plus profondément que maint auteur et qu'elle fait jouer
cette intuition féminine dont la sûreté l'emporte à maint égard sur celle des

hommes qui, dans leur égoïsme masculin toujours un peu orgueilleux, ne
tiennent pour la plupart jamais pour certain que ce qu'ils ont fait eux-mêmes.
Et puis J. Vial est (comme d'ailleurs A. de Quervain cité ci-dessus) connaisseur,

et même l'un des meilleurs connaisseurs de ce penseur destiné à occuper
une place de tout premier rang, peut-être la plus haute en France depuis
Bergson: Gabriel Marcel, non pas pour tirer de ses écrits la substance d'une
apologie, mais à cause de sa solidité métaphysique. C'est dire d'emblée
comment est pensé le présent ouvrage.

Or, cet ouvrage est destiné aux classes supérieures de lycées français ainsi
qu'à la propédeutique philosophique universitaire, c'est-à-dire à des jeunes
gens ayant tout juste vingt ans. Au début, la rapidité de l'exposé ne serait-elle

apte à dérouter ces débutants qui ne savent rien, qui n'ont pas d'expérience,
qui, s'ils sont souvent brillants tant par l'enthousiasme dans la discussion que
par une rhétorique originale en épanouissement à la suite de l'adolescence,

provoquent facilement des tempêtes dans des verres d'eau et découvrent des

micro-problèmes auxquels ils attachent une importance démesurée?

A cela il convient de répondre en rappelant que l'auteur a tenu ces classes

pendant des années, qu'elle y a acquis une grande expérience ainsi qu'un
succès notoire. Puis la façon cursive de l'exposé, si elle étonne au début, gagne
rapidement l'attention par le fait qu'on se sent bientôt attiré par la profondeur
des problèmes posés et la richesse des vues présentées.

C'est un livre très bien fait, qui fait preuve d'une méthode éprouvée, d'une
connaissance étendue de la littérature originale, d'un bon goût dans le choix
des citations, d'une facilité de plume, et surtout d'une sûreté dans la ligne à

suivre.
Les positions ou doctrines qui y sont rejetées (ce sont celles du type positiviste,

athée, marxiste, etc.) le sont élégamment, sans la méchanceté agressive
et désagréable si commune pratiquement à tous les auteurs qui se rattachent
à ces doctrines. Ce rejet est fondé principalement sur le témoignage d'une
sorte d'absurdité mise en évidence à la racine de ces doctrines.

186



L'ouvrage n'est pas une revue systématique des auteurs par doctrine, mais
l'auteur l'a expressément voulu ainsi comme il est expliqué au début. Les

penseurs les plus souvent évoqués sont Platon, St. Augustin, Malebranche,
Descartes, Pascal, Kant, Hegel, Gabriel Marcel, Sartre les notions le
plus souvent envisagées, Dieu, l'être, la liberté, la transcendance, l'objet, la
raison, la vérité, le bien, le temps, la matière et la connaissance.

L'être n'est pas un objet de la connaissance. Il est l'atmosphère dans
laquelle respire notre intelligence. La sensation est une manière pour la créature
humaine de participer à l'être transcendant. Le concept isolé n'a aucun sens.

L'erreur ne peut se glisser que dans la connaissance médiate. La vérité est un
dévoilement de l'être. Une connaissance immédiate ne peut être fausse.

La controverse entre mécanisme et finalisme est mise en étroit parallèle
avec la querelle entre matérialisme et spiritualisme. Mais une métaphysique
finaliste n'exclut pas l'étude objective des mécanismes de la causalité. Le
matérialisme, surtout dans la forme marxiste, est contradictoire et incohérent,
sauf dans la perspective sartrienne. Seulement dans cette dernière, on a
recours au néant comme Vautre sans lequel on ne voit trop comment une
connaissance serait possible. Mais ce néant paraît en fin de compte n'être qu'un
deus ex machina «pour faire l'économie» de Dieu. Et l'en-soi sartrien est un
mystère inutile.

La liberté, c'est la dignité de la créature humaine qui est un être imparfait,
exilé du Vrai. L'argument (de tradition augustinienne et pascalienne),
tendant à montrer que sans quelque chose comme le péché originel il ne saurait

y avoir de liberté, ne nous semble pas probant, car on peut y opposer que
Dieu, s'il a effectivement créé l'homme, l'a peut-être automatiquement
condamné au péché par le fait même qu'il en a fait une créature, c'est-à-dire un
être borné, «incapable par lui-même» - selon une formule calviniste - de
faire autre chose que des actes bornés, donc imparfait, donc fautif. Et alors
ce n'est pas la faute qui apparaît comme condition de la liberté, mais l'état
de créature bornée implique la liberté, car la liberté, c'est la liberté de se

libérer des bornes et de la finitude.
Contrairement à ce qui est exposé, la précarité de la science ne réside pas

dans le fait que l'expérience sur laquelle elle repose ne saurait être garante de

ce qui se passera dans des millions d'années, mais dans le fait qu'elle restera
toujours une approximation incapable d'englober l'infinie rémanence de
l'être qu'elle aimerait maîtriser. En cela, la science ne se distingue pas
fondamentalement des autres activités de l'esprit, qui sont toutes précaires.

Il n'y a que l'amour qui ne soit précaire - et cela, l'auteur le dit bien.
Seulement l'amour n'est pas un acte, pas une activité, il est le moteur de tout
acte authentique dans la recherche de la vérité comme des autres valeurs.

Les vues sur la science sont peut-être les moins satisfaisantes. La science est,
à notre avis, beaucoup plus intimement dépendante qu'on ne l'accepte
communément de cet amour connexe de notre liberté, et par là la science est une
activité plus existentielle qu'on ne le pense souvent.

C'est autour de cette méprise que nous établirions nos batteries s'il s'agissait

pour nous d'attaquer cet ouvrage par ailleurs si bien pensé. Un reproche
accessoire s'adresserait à une certaine négligence avec laquelle la beauté est

187



traitée à côté de la vérité et du bien. Mais nous savons par d'autres ouvrages
que J. Vial a tout le respect dû à cette valeur cardinale.

Les remarques sur la notion de preuve, à propos des «preuves de l'existence
de Dieu», sont pertinentes et il est heureux que nous soyons éclairés sur leur
sens profond et non seulement sur leur réfutation : Il n'y a de vérité que s'il y a

Dieu. Il est très juste aussi de dire que l'idée d'un absolu semble inhérente à

l'esprit humain, et que ceux qui nient Dieu la restituent toujours sous l'une
de ses formes dégradées et sécularisées de Démocratie, d'Histoire, de Progrès

La seule réfutation de Dieu possible consiste à contester que nous

ayons l'idée de perfection. De là il n'y a qu'un pas vers l'identification
chrétienne de la vérité avec Celui qui est. Estimant pour notre part que l'homme
est philosophe dans la mesure où il recherche la perfection, nous nous trouvons
grandement d'accord avec l'auteur sur ces choses.

Mais alors il reste le mystère, au sens chrétien et au sens voulu par G. Marcel,

et tout le «problème du mal» qui n'est pas une affaire de simple éthique.
Et l'auteur de terminer sur une citation de Simone Weil: «Le mal est à

l'amour ce que le mystère est à l'intelligence ...»
Au travers de ce traité de métaphysique transparaît la philosophie de

J. Vial. C'est pourquoi nous préférons l'avoir lu à notre âge plutôt qu'à
l'époque où nous étions étudiant, car nous ne l'aurions pas compris dans sa

plénitude. André Mercier

Karl Jaspers: Philosophie. Dritte Auflage. Springer-Verlag, Berlin-
Göttingen-Heidelberg 1956.

Daß Jaspers am Text seiner «Philosophie» - das ihm liebste seiner Bücher,
gesteht er - nichts mehr ändert, versteht sich von selbst. Aber er hat jetzt der
dritten, wiederum in drei getrennten Bänden erscheinenden Auflage ein
umfangreiches «Nachwort (1955)» und ein Namen- und Sachverzeichnis (von
Maria Salditt bearbeitet) beigefügt : für beides ist man dankbar. In jenem
Nachwort reflektiert Jaspers über den «Sinn» seiner im vorliegenden Werk
Gestalt gewonnenen Philosophie (Entstehung, Absicht, Verhältnis zu den
Wissenschaften, «wie das Buch gelesen werden möchte»), erörtert «einige
Einwände» gegen sein Philosophieren und die «Frage nach der Möglichkeit
philosophischer Polemik», um schließlich (unter dem Titel «Der Vorwurf der
Schwäche der Vernunft») zum Problem der «Wirkung» philosophischen
Denkens Stellung zu nehmen. Sich zumal über das letztere klar werden zu
wollen, ist in der Tat bedeutungsvoll für ein Philosophieren wie dasjenige von
Jaspers, das primär nicht Erkenntnisse mitteilen, sondern an die mögliche
Existenz des Andern appellieren, sie «erwecken» will. Hält man dieses

Anliegen für wesentlich und legitim, dann dürfte es belanglos sein, ob dabei auch
noch ein Geltungs- und Machtwille als die Reinheit des Appellierens trübendes

Moment mitwirken mag. Eine andere Frage aber ist, ob das Appellieren
den Appellierenden nicht zum Hören der wirklichen Einwände des Andern
verpflichtet. Was Jaspers an solchen - «aus öffentlichen Urteilen und aus

privaten Gesprächen» entnommen - anführt, macht nun doch etwas den

188



Eindruck von «Monologen», um seine treffende Charakterisierung der
üblichen «konventionellen Diskussionen in Form aneinandergereihter Monologe»

zu verwenden. Es sind, scheint mir wenigstens, von vornherein auf ihre
leichte Verabschiedung hin stilisierte, nicht harte und aufsässige Einwände.
Damit hängt ein zweites, von Jaspers nicht ausdrücklich erörtertes Problem
zusammen: ob und inwieweit ein Appellieren überhaupt sinnvoll ist, wenn
der Andere anonym bleibt, wie es beim bloß literarischen Appell sein muß.
Indessen führt das auf die prinzipielle Frage der Mitteilbarkeit philosophischen

Denkens überhaupt, der nicht in allen Weisen des Philosophierens die
gleiche Relevanz eignet wie in derjenigen, die Jaspers verwirklicht.

H. Kunz

Karl Jaspers: Existenzphilosophie. Drei Vorlesungen, gehalten am Freien
Deutschen Hochstift in Frankfurt a. M. September 1937. Zweite
Auflage, vermehrt um ein Nachwort. Walter de Gruyter & Co.,
Berlin 1956.

Wer sich aus erster Hand einen schnell erhaschten Eindruck von der bereits
im Schatten seiner «Logik» stehenden «Existenzphilosophie» von Jaspers
verschaffen will, für den sind diese drei Vorlesungen das geeignetste Mittel.
Jaspers hat der zweiten Aufläge ebenfalls ein «Nachwort» beigefügt, das vor
allem den damaligen politischen Hintergrund in der Relevanz für die Publizität

seines Philosophierens vergegenwärtigt und zum Ausdruck
«Existenzphilosophie» einiges sagt. jj Kunz

Wolfgang Stegmüller: Metaphysik, Wissenschaft, Skepsis. Humboldt-
Verlag, Frankfurt am Main - Wien 1954.

Die vorliegenden, mit den Mitteln der modernen «Wissenschaftslogik»
operierenden Erörterungen von Metaphysik, Wissenschaft und Skepsis
konvergieren im Evidenzproblem, und die Hauptthese des Verfassers geht dahin,
daß die Evidenz «theoretisch undiskutierbar» sei (7ff., 66, 95f., 102, 155, 233,
365, 284ff.). Die Frage nach der Möglichkeit der Metaphysik, die den
Ausgangspunkt bildet und mit der sich der I. Teil des Buches befaßt, führt zum
Problem der Evidenz. Dies vor allem deshalb, weil sich Metaphysik und
Wissenschaft höchstens durch «Möglichkeiten und Arten der Einsicht»
unterscheiden lassen (45). Mit der Evidenz steht und fällt demnach die
Metaphysik. Dasselbe gilt für die außertheoretischen Bereiche der Ethik und der
Religion und selbst für die appellierende Existenzphilosophie (134ff.). Aber
auch die Logik und Mathematik sowie die Erfahrungserkenntnis beruhen auf
Evidenz und damit auf metaphysischen Voraussetzungen, wie im II. und
III. Teil dargetan wird. Denn zwischen zulässigen wissenschaftlichen und
unzulässigen metaphysischen Einsichtsarten kann keine scharfe Trennung
gemacht werden.

189



Die Evidenz ist nun nach Stegmüller nicht rational («wissenschaftlich»)
begründbar; sie kann nur beschrieben werden, ohne daß man die Frage
«quid juris» beantworten könnte (96ff.). Anderseits muß aber für alle
philosophischen und wissenschaftlichen Aussagen «absolute Evidenz» vorausgesetzt,

«geglaubt» werden; nur die Evidenz «konkreter Einzelurteile» ist
immer in Frage gestellt 127,129). Bei dieser Sachlage ist das Problem der
Metaphysik theoretisch «absolut unentscheidbar»; die Metaphysik beruht letztlich

auf einem «praktischen Entschluß», einem «Glauben». Dasselbe trifft
für die Wissenschaft zu. Da auch sie und im besonderen die Logik und Mathematik

Evidenz voraussetzen und ein Unterschied zwischen metaphysischer
und anderer Evidenz nicht erkennbar ist, beruhen sie ihrerseits auf einer
metaphysischen Grundlage, ohne sich dessen in aller Regel bewußt zu sein.
Der namentlich an Logik und Mathematik orientierte Positivismus moderner
Observanz muß es sich deshalb gefallen lassen, daß seiner Kritik der
Metaphysik nicht nur der Boden entzogen, sondern daß diese Kritik gar gegen ihn
selber gewendet wird (95). Grundsätzlich gleich steht es mit dem modernen
Empirismus, der in der Form des «Phänomenalismus» oder auch des
«Physikalismus» alles auf «unmittelbar Gegebenes» reduzieren und damit die
Metaphysik ausschalten möchte. Auch er ruht auf metaphysischem Grund, wobei

gar noch Voraussetzungen gemacht werden, die nicht einmal Evidenz in
Anspruch nehmen können. Die Erfahrungserkenntnis kann nämlich der
Sprache und der damit verbundenen «Erinnerungsfähigkeit» nicht entraten.
Die Wahrnehmungsevidenz, die in irgendeiner Weise zugelassen werden muß,
setzt unter allen Umständen «Kontinuität des Sprachverständnisses» und
damit «Erinnerung» voraus, wofür keine absolute Evidenz geltend gemacht
werden kann (264ff, 268, 272). Wollte man die Wahrnehmungsevidenz und
alles damit Gesetzte ausschalten, so würde die empirische Erkenntnis
widersinnigerweise in einen «Kalkül» verwandelt, der es nicht mehr erlauben
würde, zwischen «empirischen Theorien» und «Märchen» zu unterscheiden
(277).

Da demnach Metaphysik und Wissenschaft auf direktem Weg nicht
begründet werden können, bleibt als letzte von jeher beliebte Ausflucht der
indirekte Weg des Skepsis, mit der sich der Verfasser im IV. Teil des Buches

beschäftigt. Auch die besonders interessante Erörterung dieses Weges, bei der
der Verfasser weit kritischer und exakter verfährt als üblicherweise geschieht,
führt aber nicht zum Ziel der Begründung objektiver Erkenntnis. Eine der
vor allem in Betracht fallenden Flauptformen, die universale Erkenntnisskepsis,

ist widerspruchsfrei vertretbar. Denn daraus, daß der Satz «Es gibt
keine Erkenntnis» selber keine Erkenntnis ist, folgt noch nicht dessen Falschheit

(315f.). Dagegen kann zwar die universale Wahrheitsskepsis ohne Widerspruch

nicht vertreten werden, aus der Widerlegung ihrer These folgt aber
nicht die positive Begründung objektiver Wahrheit, ganz abgesehen von
sonstigen Einschränkungen, die der Verfasser anbringt (317ff).

Die sorgfältig und eindringlich geführte Untersuchung führt so überall zum
selben Resultat, wonach Evidenz zwar vorauszusetzen ist, aber theoretisch
nicht gerechtfertigt werden kann. Auf dem Wege dieser Untersuchung sind
zahlreiche interessante Nebenergebnisse zu verzeichnen. Ich erwähne ins-

190



besondere die Diskussion der Schwierigkeit, die eine ausreichende Definition
der analytischen Sätze bietet (32 ff.), die erkenntnistheoretische Tragweite der
Sprache (46 ff.), den im Anschluß an W.D. Quine und N. Goodman
unternommenen Versuch einer schärferen Fassung der ontologischen Problematik
(68 ff.) sowie die Darstellung und kritische Erörterung der logizistischen, der
intuitionistischen und der formalistischen Grundlegung von Logik und
Mathematik (179ff.). Es ist nicht möglich, hier auf einzelne Thesen
einzugehen, obwohl zum Beispiel die Ausschaltung gewisser ontologischer
Fragestellungen (Polemik gegen das «Sein des Seienden» 69ff.) und die Vernachlässigung

der Subjekt-Objekt-Relation in der Behandlung des Antinomienproblems

hiezu Anlaß gäben. Was die Hauptthese anbelangt, so wird man
dem Verfasser die Gefolgschaft im wesentlichen nicht versagen können.
Denn die in Philosophie und Wissenschaft überall vorausgesetzte Evidenz
begründen zu wollen, ergäbe in der Tat einen circulus vitiosus; und wer sie

bestreitet und dies begründen möchte, verfällt in Selbstwiderspruch (103).
Mir scheint aber, daß der Verfasser zu Mißverständnissen Anlaß gibt, wenn
er sagt : « Es muß Stellen geben, wo das Absolute in die Wissenschaft
hereinbricht', zumindest müssen wir dies glauben» (134). «Absolute Evidenz» muß
zwar vorausgesetzt werden, aber nur in der Bedeutung eines Postulates, daß
es sinnvoll sei, behauptete «Evidenzen» gegen andere behauptete «Evidenzen»

abzuschätzen und zu echter Evidenz zu streben, zu deren Wesen es nun
einmal gehört, nicht mehr begründet werden zu können. Dabei kann aber,
wie der Verfasser selber betont, keinem konkreten Satz absolute Evidenz
zugeschrieben werden. Der letzte Grund für den ausnahmslos provisorischen
Charakter, die Revidierbarkeit der Erkenntnis, und zwar selbst im logischen
Bereich, liegt darin, daß wir «keine Vorstellung von einem archimedischen
Punkt außerhalb unserer selbst» haben (390). Ich habe den Eindruck, daß der
Autor die schon im «Vorwort» als «erregend» (5) bezeichnete Erkenntnissituation

tendenziell dramatisiert, insbesondere im zusammenfassenden und
etwas aufgelockerten «Epilog» (384ff.). Der hinsichtlich der Evidenz
aufgewiesene Sachverhalt ist doch wohl dem vom Verfasser mit Recht
hervorgehobenen Umstand zur Seite zu stellen, daß «uns absolute Exaktheit im
Reden ewig verschlossen bleibt», dies aber «keine Katastrophe» ist (59). Des

weiteren frage ich mich, ob man nicht — unter dem Vorbehalt des unvermeidlich

provisorischen Charakters aller konkreten Evidenz - entgegen der
Auffassung des Verfassers so etwas wie «Evidenzschichten» unterscheiden muß.
Denn zum Beispiel einer vermeintlich evidenten Schau Gottes, einer sogenannten

Wertschau, dem Verstehen einer sinnvollen Aussage, dem Gegebensein
eines schlichten empirischen Befundes und der Einsicht in einen mathematischen

Zusammenhang wird man aus verschiedenen Gründen, mit denen man
sich durchaus sinnvoll auseinandersetzen kann, nicht denselben Anspruch auf
Evidenz einräumen, und für diese Abstufung kann man sinnvollerweise ebenfalls

Evidenz geltend machen. Es ist mir nicht klar geworden, wie der
Verfasser bei der Einebnung aller Evidenzen, die allem Anschein nach doch vor
liegt (vgl. insbesondere 365), zwischen unverbindlichen metaphysischen
Spekulationen und rational-empirischer Analyse und ähnlichen legitimeren
Verfahrensweisen noch scheiden will. Schließlich stellt sich die Frage, welche

191



Folgerungen aus der Antwort auf das Evidenzproblem für die letzte Fundierung

objektiver Erkenntnis zu ziehen sind. Der Verfasser scheint anzunehmen,
daß an einem bestimmten Punkte alle Diskussion zu Ende sei und nur die
«schlichte Tat» verbleibe (390). Doch wird man sich auch von dieser «Tat»
bis ans Ende aller Tage Rechenschaft geben müssen. Naheliegender scheint
mir deshalb eine durchaus theoretisch verfahrende ethisch-praktische
Fundierung der Erkenntnis, die natürlich einen entsprechenden Evidenzanspruch
geltend macht, wie er nun einmal zu allem Erkennen gehört. Das letzte
Kriterium dieser Fundierung wäre der offene Prozeß der intersubjektiven
Verständigung oder (in traditioneller, jedoch dem Mißverständnis der Plyposta-
sierung ausgesetzter Formulierung) des «Logos», verstanden nicht als
historische Tatsache, sondern als möglicher Vollzug, der sich im Gelingen
ausweist. Wenn man bedenkt, welche Rolle die Sprache (auch nach dem Urteil
des Verfassers) als ein von vornherein eminent intersubjektives Phänomen im
Erkennen spielt, erscheint eine solche Auffassung nicht als abwegig. Zum
Schluß möchte ich den Hinweis nicht unterlassen, daß Vertreter der älteren
Generation (die an Jahren natürlich jung sein können) am eher spärlichen
Rückgriff auf die Tradition bei einem so zentralen philosophischen Thema
Anstoß nehmen könnten; anderseits ist gerade ihnen ein Versuch, traditionellen

Problemen eine schärfere Fassung abzugewinnen, angelegentlich zu
empfehlen; dies um so mehr, als der Verfasser die moderne «Wissenschaftslogik»

souverän beherrscht, ohne ihr zu verfallen. Hans Ryffel

Henri-L. Miéville: Toleranz und Wahrheil, ein philosophisches und
politisches Problem. Verlag Paul Haupt, Bern 1955.

Im ersten Teil dieser gegenüber dem französischen Original (1949) ergänzten

deutschen Fassung entwickelt Miéville den Begriff der Toleranz als einer
aktiven Tugend der Duldsamkeit und Stärke (7, 11, 50f.), indem er zwischen
einer statischen oder dogmatischen und einer dynamischen oder funktionellen
Auffassung der Wahrheit unterscheidet (14ff.). Während der vermeintliche
Besitz einer statisch gedachten absoluten Wahrheit zur Intoleranz (10) und
die skeptische Verzweiflung an der Wahrheit zur Gleichgültigkeit führen
kann (13), begründet das Festhalten an der dynamisch aufgefaßten «Idee der
Wahrheit» (18), die ein stetes Weiterschreiten fordert, über die wir aber nie
als ein Ganzes und Absolutes verfügen, echte Toleranz im angeführten Sinn.
Die funktionelle Wahrheitsauffassung verlangt freie und selbständige
«Personen», «freie Geister» (48) ; sie fordert ,«daß es andere denkende Menschen
gebe, ob sie mit uns übereinstimmen oder nicht» (36). Dabei setzt der
Verfasser «grundlegende moralische Werte» (41) oder «Menschenrechte» (46)

voraus; jedoch ohne diese näher zu bestimmen. In einem zweiten Teil («Freiheit

und Demokratie») wird als sozialphilosophische Grundlage ein zwischen
den Extremen des «radikalen Individualismus» (53) und des «sozialen
Absolutismus» (55) stehender «solidarischer Personalismus» (63) skizziert, der

am Maßstab der Wahrheit ausgerichtet ist und auf diese Weise die Verbin-

192



dung der Individuen im Sozialen gewährleisten soll. Miéville übt am
Katholizismus und an der «protestantischen Orthodoxie» (22) nicht minder Kritik
als am Marxismus, wobei gar dem Marxismus, «diesem eigenartigen Proteus»
unter Vorbehalt seiner Methoden mit einiger aus dem «solidarischen
Personalismus» fließender Sympathie begegnet wird (64, 42). In einem Anhang
bringt der Verfasser vor allem Anschauungsmaterial der totalitären Staatspraxis

bei. - Zu den teilweise eher konventionellen Aufstellungen des
Verfassers wäre in kritischer Hinsicht zu bemerken, daß verborgene Tiefen des

Problems nicht ausgelotet werden, weil die Problematik des «Richtigen»
bzw. Wahren nach meinem Dafürhalten nicht genügend expliziert wird. Es

fragt sich namentlich, ob nicht an die Stelle der vom Verfasser unterstellten
unendlichen Annäherung an die Wahrheit (17f.), womit ein an und für sich
faßbares Absolutes immer wieder nahegelegt und idealistischen Mißverständnissen

Vorschub geleistet wird, ein offener Wertpluralismus zu setzen wäre,
der in einem unausschöpfbaren humanen Grund verwurzelt ist und der uns
übrigens gerade heute wie nie zuvor zum Bewußtsein kommt. Hans Ryffel

Hans Büchenbacher: Natur und Geist. Verlag Paul Haupt, Bern 1954.

Die vorliegende, in erweiterter zweiter Auflage erscheinende Schrift, die
auf knapp 50 Seiten «Grundzüge einer christlichen Philosophie» entwickeln
möchte und dabei notgedrungen sehr summarisch verfährt, ist stark an der
Anthroposophie Rudolf Steiners und teilweise an C. G.Jungs Psychologie
orientiert. Der Verfasser versucht, in kultur-reformerischer Absicht moderne
Naturwissenschaft und Christentum im Rahmen «einer Natur und Geist
einheitlich begreifenden Weltanschauung» (8) zu versöhnen. Nach meinem
Dafürhalten gebricht es aber an einer ausreichend kritischen Haltung, was
sich in der allzu spekulativen Ausdeutung von Befunden der sittlichen Erfahrung

und von Grundzügen der Weltverfassung bekundet (z. B. hinsichtlich
der Existenz «böser Wesen», auf denen die «bösen Kräfte im Menschen»
beruhen sollen, weil es «keine Wirkungen gibt ohne geistige Wesen, von denen
sie ausgehen», 53). Eine ausführlichere Veröffentlichung über die angeschnittenen

Fragen wird in Aussicht gestellt (8, 54). Hans Ryffel

Gerhard Knauß: Gegenstand und Umgreifendes. (Philosophische Forschungen,

Neue Folge, hsg. von Karl Jaspers, Vol. 3.) Verlag für Recht
und Gesellschaft AG., Basel 1954.

Diese Arbeit ist aus der Beschäftigung mit den logischen Paradoxien
entstanden. Da deren rein formale «Lösung», die lediglich die Widersprüche in
pragmatisch-technischer Weise für bestimmte Denkbereiche ausschaltet,
philosophisch nicht befriedigt, ging der Verfasser «dem eigentlichen Sinn
dieser Widersprüche» nach. Dies führte ihn tief in die Problematik der
Erkenntnisstruktur und zum Einbezug «einzelwissenschaftlicher» und «logischer

Problemansätze», die zu ähnlichen philosophischen Folgerungen wie

13 Studia Philosophica XVII 193



die Paradoxien zwingen. Die Untersuchung beginnt mit diesen
«Problemansätzen»: dem Kopula-Problem, dem Richard- bzw. Berry-Paradox und
dem Gödelschen Satz sowie der Problematik des Urteils, die in dessen

Zweigliedrigkeit wurzelt (I. Abschnitt). Dabei ergibt sich unter anderem «die
Unmöglichkeit eines universal verstandenen Formalismus, der sich selbst
definiert und konstituiert». «Der Seinssinn der Kopula erwies sich als undefinierbar,

die Bedeutungsmannigfaltigkeit sprach-schriftlicher Symbole als
unbeschränkt und nicht in einem Kalkül einzufangen, die Hierarchie der Formalismen

führte notwendig zu einem nicht formalisierbaren logischen Bewußtsein»

(26). Ein umfassender Bereich kann nicht Gegenstand sein. «Aber im
Transzendieren des jeweilig Gegenständlichen ist ein Ungegenständliches
gemeint als Umgreifendes, das in seiner Festlegung seinen umgreifenden
Charakter verliert» (ebd.). Mit dem Begriff des «Umgreifenden» knüpft der
Verfasser offensichtlich, wenn auch nicht ausdrücklich an Jaspers an (Jaspers
wird nur einmal in anderem Zusammenhang angeführt: 53A. 12). Im II.
Abschnitt geht die Arbeit über zu den logischen Paradoxien und mündet im
III. Abschnitt in eine weitausgreifende Erwägung von «Möglichkeit und Sinn
einer Dialektik» aus. Gegenständliches Denken in Logik und Wissenschaft
ist analytisch-diskursiv und an die Zweigliedrigkeit der intentionalen
Erkenntnisstruktur nach Subjekt und Objekt gebunden. In den angeführten Problemansätzen

sowie in den Paradoxien wird dieses analytisch-diskursive Denken
in seiner Struktur aufgehoben, was im dialektischen Denken (d. i. im wesentlichen

in der Reflexion, 109) aufgehellt werden soll. In dieser Absicht wird
nach den Bedingungen der Grenzen gefragt, auf die das Denken, insbesondere
in den Paradoxien, stößt. Es sind dies Bedingungen des Denkens selbst und
der Aufhebung desselben. Sie bestehen in dem, was der Verfasser (in
Abweichung von der üblichen Terminologie) die «Universalien» nennt (60ff.).
Diese sind Grenzen des Gegenständlichen und damit des diskursiven Denkens
überhaupt: sie sind in sich selbst uneigentliche Gegenständlichkeiten:
«Unbedingtes, das sich selbst voraussetzt» und das deshalb nicht zum eigentlichen
Gegenstand diskursiver Denkakte gemacht werden kann. Solcher Universalien

unterscheidet der Verfasser vier: «Menge aller Mengen [,'Totalität des

Seienden' 62]; Wahrheit überhaupt; Sinn-Begriff-Intentionalität; Eigen-
schaft-Prädikabilität» (68). Mit den Universalien sind Sphären uneigentlicher

Gegenständlichkeit bezeichnet, die im analytischen Bereich nicht selber
als Gegenstände vorkommen können, ohne daß Widerspruch und Tautologie
eintreten, die aber diesem Bereich schlechthin vorausgesetzt sind (68), ja
diesen im transzendentalen Sinn ermöglichen (74). Die Universalien sind
insofern gegenüber der Gegenständlichkeit auch das «Umgreifende». Die den
Ausgangspunkt der Untersuchung bildenden Schwierigkeiten sind aber
deshalb nur dialektisch zu begreifen, weil letztlich «das logische Phänomen des

Selbstbezuges» zugrunde liegt (117). So wird das «alle» in der Russellschen
Paradoxie mittelbar paradox, wenn es sich (selbstbezüglich) selber einschließt,
und so ergeben sich, durchaus ohne Totalintention, die sogenannten epistemo-
logischen Paradoxien durch unmittelbaren Selbstbezug, wenn die Wahrheit
eines Gegenstandes zugleichWahrheitskriterium ist (der Lügner), wenn ein Symbol

mit dem Gemeinten zusammenfällt (die Paradoxie von «herterologisch»),

194



usw. In der Dialektik zieht sich der Verstand aus den Schwierigkeiten, in die
ihn die diskursive Analytik bei bestimmten Formen stürzt, und findet den
Grund für das Motto des Verfassers in sich selbst: «Der Verstand ist zu spitz,
um sich selbst zu treffen.»

Mir ist keine Publikation bekannt, die in so bündiger und einleuchtender
Weise den philosophischen Sinn der Paradoxien herleitet (die Berner
Habilitationsschrift von Carlo Sganzini «Die sich selbst zersetzenden Erkenntnisakte.

Ein Beitrag zur Auflösung der logischen und mengentheoretischen
Paradoxien» aus dem Jahre 1915, die verwandte Gedanken entwickelte, ist
unveröffentlicht geblieben). Besonders bedeutsam scheint mir, daß der
Verfasser nicht nur den Widerspruch berücksichtigt, sondern als gleichwertig
auch die Tautologie mit einbezieht, die sich bei der bisher meist übergangenen
«positiven Form» der Paradoxien ergibt (z.B. im Russellschen Paradox die
Menge aller Mengen, die sich selbst enthalten) ; denn Tautologie und Widerspruch

gehören in der Tat zusammen (51 ff., 54ff., 69). Wenn sich doch die
formalistischen Logiker der Reflexion bedienen und insofern Dialektiker werden

wollten, statt anscheinend immer noch auf eine universale formale Technik

zur «Lösung» der Paradoxien zu warten (so sagt z.B. Béla Juhos,
Elemente der neuen Logik, 1954, S. 227: «Das Problem der semantischen
Paradoxien kann heute noch nicht als endgültig gelöst betrachtet werden») - Zum
Begriff der Dialektik, den der Verfasser entwickelt, wäre anderseits meines
Erachtens einiges zu bemerken. Wohl nicht zu bestreiten sind die Zweigliedrigkeit

des Denkens und die grundsätzlich mögliche reflexive (d.i. dialektische)

Selbstverständigung, indem der in den Paradoxien zum Ausdruck
kommende gegenständliche Widersinn begriffen wird, sowie die Aufdeckung
von so etwas wie zugrunde liegenden transzendentalen «Universalien» (im
Sinne des Autors oder in modifizierter Gestalt). Dagegen scheint mir die
Begründung insofern sozusagen überbestimmt, als in der «Dialektik» des III.
Abschnittes Thesen entwickelt werden, die für eine ausreichende Klärung der
Paradoxien und der besprochenen «Problemansätze» in Wissenschaft und
Logik nicht notwendig sind. Zudem handelt es sich um anfechtbare und im
höchsten Grade kontroverse Thesen. Ich glaube nicht, daß die zur Aufhellung
der Paradoxien notwendige Dialektik an die idealistischen Thesen gebunden
ist, zu denen der Verfasser gelangt (insbesondere 82 ff.), und erst recht braucht
sie nicht in Spekulationen hineinzuführen, wie sie allenthalben anklingen : so

wenn es heißt, daß das Selbstsein sich im Selbsterkennen «erst hervorbringt»
(108), daß das logische Selbst ein «Nichts» sei, «das zu sich selbst kommt,
gleich jenem ägyptischen Gott, der durch Rufen seines Namens sich selbst
erschuf» (llOf.) und ähnliches; oder wenn den Paradoxien ganz allgemein
der Sinn abgewonnen wird, daß sich das Denken in einen «neuen Raum»
«hineinhebe» (72), und wenn der ausgezeichnete Widerspruch zu «einem
wahren Signum transzendenten Seins» gemacht wird (44). Wollen solche

Formulierungen einen spekulativen Gehalt aussagen oder sind es nur allzu
emphatische und gleichzeitig allerdings mißverständliche Formeln? Im Bilde
des angeführten Mottos: Kann der Verstand, wenn er schon so spitz ist, auf
dieser seiner Spitze oder gar auf sich selber stehen? Ernsthaft formuliert:
Müssen wir nicht den dialektischen Selbstbezug, der das vor ihm liegende

195



analytische Denken und seine Schwierigkeiten aufhellt, als ein schlichtes
Phänomen anerkennen, das sich selbst nicht letztlich aufzuhellen vermag (in
dem es also keine «durchhellende Selbstgegenwärtigkeit» gibt, 108), weil es

nicht hinter sein eigenes Sein gelangt und deshalb nicht eine «innere
Unendlichkeit» (117) in sich haben kann, sondern von einer ihm äußeren Unendlichkeit

umgriffen ist? Hans Ryffel

Ottokar Blaha: Logische Wirklichkeitsstruktur und personaler Seinsgrund. Zur
Ontologie der Universalien, Sachverhalte und Seinsschichten. Verlag

Stiasny, Graz-Wien-München 1955.

Der Verfasser, der sich in der vorliegenden kleinen Schrift «den Grundlagen

der Philosophie schlechthin» zuwendet und seine «grundlegend neuen
Gesichtspunkte» «in äußerst geballter Form» vorlegt (7), geht davon aus,
daß die «Gesamtwirklichkeit» zwei «Grundstrukturen» aufweise: die «on-
tische», «welche aus Einzelsubstanzen mit ihren Akzidenzien zusammengesetzt

ist» (13), und die «logische Wirklichkeitsstruktur». Diese Struktur, die
das Thema bildet, soll aus letzten «vollkommen einfachen Einheiten» (38 u.
passim) bestehen, die «schichten- oder stufenweise, und zwar hierarchisch»
aufgebaut sind (48). Die «logischen Wirklichkeitseinheiten» sollen «erschaut»
werden (z.B. 40). Als «Einheiten der absolut primären Wirklichkeitsschicht»
gelten «Wissen als solches», «Wollen als solches» und die «Ichheit als solche»
(51 ff.). In sekundären Schichten soll es zum Beispiel auch «logische
Wirklichkeitseinheiten» solcher Art geben: das «TwcA-sein», den Sachverhalt, «daß
es das künstlich hergestellte Ding gibt», «daß es den hölzernen Tisch in diesem

Garten gibt» und ähnliches (14). Wissen, Wollen und Ichheit begründen einen
«Personalismus», der zudem aufweiter nicht explizierte Weise auch zu einem
persönlichen Gott führt, in dem die zwei oben angeführten Grundstrukturen
wurzeln sollen (79). Auch Dinge wie «die absolute Objektivität unseres
Wissens» und «die absolute Freiheit unseres Wollens» seien aus der «logischen

Wirklichkeitsstruktur» herzuleiten (78). Der Verfasser schlägt den Wert
seiner Untersuchungen sehr hoch an und ist nicht ohne Prätention (Vorwort,
Schlußwort und auch sonst bei passender Gelegenheit). Nach meinem Dafürhalten

handelt es sich - abgesehen von einigen interessanten, von der
Grundauffassung aber getrübten Bemerkungen - um eine naiv-rationalistische
dogmatische Spielerei, aus der keine wesentlichen Einsichten zu gewinnen sind,
es sei denn die, daß es so jedenfalls nicht geht. Hans Ryffel

Gerhard Nebel: Weltangst und Götterzorn. Ernst Klett Verlag, Stuttgart
1951.

Eine Deutung der griechischen Tragödie ist zugleich auch eine Deutung des

griechischen Menschen, denn in den großen Dichtungen von Aischylos,
Sophokles und Euripides wird uns das hellenische Welt- und Menschenbild
mit besonderer Eindringlichkeit transparent. Nebel zeigt hier an Hand von

196



feinsinnigen Analysen der «Perser», der «Orestie», der «Antigone», des

«Ödipus» usw. die geistige Grundhaltung des griechischen Menschen auf,
wobei er zur Schlußfolgerung gelangt, daß schon die Griechen über ein
Bewußtsein der «gebrochenen menschlichen Natur» verfügten und demgemäß
als Vorläufer der christlichen Lebensanschauung angesehen werden dürfen.
Auf Grund dieses Postulates, das mit einer gelegentlich etwas gezwungenen
Beweisführung erläutert wird, werden Beziehungen zwischen antiker und
christlicher Welt weitläufig dargestellt, wodurch kulturgeschichtlich bedeutsame

Perspektiven eröffnet werden. Josef Rattner

Jean Pucelle: La source des valeurs. Les relations intersubjectives. (T. I des

Etudes sur la valeur.) Lyon, Paris, E. Vitte, 1957, XIV-)-205 pages.
[Problèmes et doctrines, XIV.)
Disciple de Louis Lavelle et de René Le Senne, M. Jean Pucelle esquisse

toute une philosophie des valeurs, qu'il voit naître des relations intersubjectives.
Si la liberté est la condition d'apparition des valeurs, il s'agit d'une liberté
non seulement individuelle, mais intersubjective, d'une liberté qui propose et
d'une autre liberté qui consent, et dont la réponse est un nouvel appel. La
liberté est un agent de transmutation des valeurs, comme le montre l'analyse
des valeurs dégradées et celle des valeurs retrouvées, où interviennent le je et
le tu, la communauté du nous, et où l'on voit dans la troisième personne et
dans l'on une dégradation des deux premières.

Mais les valeurs vécues par les personnes s'incarnent dans des institutions
régies par des normes. L'impersonnel est bien source d'enlisement, mais il
est aussi protection des valeurs contre l'instabilité des sujets qui en sont les

porteurs; c'est ce que montre une pertinente analyse des normes juridiques
et des institutions destinées à assurer le règne du droit. Le procès de l'objecti-
vation mené par Nicolas Berdiaeff apparaît comme unilatéral. M. Pucelle se

livre à une intéressante «récupération de l'avoir», distinguant les divers
niveaux de l'avoir, de l'avoir pour jouir et pour paraître à l'avoir en vue de

pouvoir, ambigu, puis à l'avoir pour créer et donner. Si la valeur circule dans
les choses, elle est avant tout dans l'acte lui-même.

En partant des relations intersubjectives, M. Pucelle montre, non seulement
l'ordre vertical, mais aussi l'éventail horizontal des valeurs, puis leur procession

et spécification d'une part, leur «conversion» ou réunification de l'autre.
Le rapport théandrique lui paraît comme fondamental. La nature est un
intermédiaire qui intercepte et manifeste à la fois les valeurs. Il oppose
heureusement la propagande ou tyrannie, qui va à contresens, et l'éducation
fondée sur l'adhésion libre aux valeurs.

La source des valeurs sera suivie de deux autres ouvrages: Le Règne des fins,
selon l'expression kantienne, et Le contrepoint du temps.

Les analyses de M. Pucelle se recommandent par leur probité, leur refus
de trop prouver, leur refus de l'unilatéralité. Notre dissentiment ne leur enlève

pas leur portée: les relations intersubjectives nous paraissent bien indispensables

à la circulation des valeurs, mais n'en sont-elles pas l'occasion, le canal,

197



plutôt que la source? celle-ci ne peut être que l'esprit lui-même, sous-jacent à
la multiplicité des sujets empiriques, des personnes. Mais l'intersubjectivité
fut si longtemps négligée des philosophes qu'il faut se réjouir de la voir enfin,
sans doute par l'effet des souffrances du temps présent, prise en sérieuse
considération. De ce point de vue, la philosophie des valeurs est propre à
combattre la barbarie dans la société, à rendre celle-ci plus humaine.

Marcel Reymond

Paul Césari: La Valeur. Collection «Initiation philosophique». Presses

universitaires de France, Paris 1957, 120 pages 12 X 19.

M. Césari, connu par ses ouvrages sur les déterminismes et sur la logique
de la science, consacre son dernier livre à une étude du statut métaphysique
de la Valeur. Il s'attache à trois questions principales. En premier lieu, les

valeurs sont-elles, ou non, des réalités Quel est leur rapport avec les existences
naturelles? L'auteur passe en revue les opinions d'un grand nombre de
philosophes axiologistes contemporains, ainsi que les arguments (ordinairement
assez faibles) que certains ont avancés pour réduire les valeurs à des faits,
produits nécessaires de causes biologiques, psychologiques ou sociales. Par
exemple, les valeurs d'agréable et les valeurs économiques résulteraient de
nos besoins, les valeurs esthétiques, de nos désirs, mainte valeur juridique ou
politique, de circonstances historiques. Ainsi, la valeur resterait attachée au
plan du réel. L'auteur montre très bien qu'à côté d'un indéniable facteur de

détermination, toute valeur comporte un autre élément, plus essentiel, de
dépassement, d'élan, d'appel, de liberté. Sa démonstration eût été d'ailleurs
plus satisfaisante s'il avait distingué plus nettement la valeur de son
incarnation dans les faits. L'incarnation matérielle dépend naturellement de causes
et de conditions déterminables ; mais elle est temporelle et imparfaite. La
valeur s'en évade pour subsister comme essence idéale. Ainsi, il ne faudrait
pas appeler valeur le suffrage universel, conquête des révolutions de 48; ce
n'est qu'une incarnation historique (imparfaite naturellement) de la valeur
Justice, laquelle continue à réclamer des hommes un effort vers des actualisations

meilleures. Au lieu de dire que la valeur, dans sa structure, est mi-
nécessité, mi-dépassement, n'eût-il pas mieux valu poser la loi: tout acte
axiologique comporte trois éléments inséparables, un agent libre, qui se

dépasse lui-même en visant une valeur idéale, et qui produit ainsi une œuvre,

incarnation toujours imparfaite, qui prend place parmi les réalités naturelles.
Le second problème est celui de la vérité existentielle et de l'authenticité des

valeurs, en tant que dépassement du réel. Au cours de sa recherche, abstraite
et minutieuse, l'auteur aborde l'a priori moral kantien: «Est moral ce qui
peut être universalisé». Il y voit une valeur, la «valeur morale», mais celle-ci
l'embarrasse, elle apparaît pour ainsi dire en marge, et à part des autres
valeurs. Il s'éviterait cet embarras s'il voyait plus clairement que la morale
n'est pas une valeur. Car il y a d'une part des valeurs (la probité, l'équité, la
charité, etc.) qu'on peut qualifier de morales; mais d'autre part l'effort
axiologique tout entier se confond avec la moralité, puisque l'un et l'autre

198



consiste à actualiser, dans un équilibre aussi juste et harmonieux que possible,
toutes les valeurs.

Le troisième problème est le suivant : les valeurs tendent-elles vers un pôle
absolu? l'axiologie débouche-t-elle dans l'ontologie d'une Transcendance
divine? M. Césari est ici aux prises avec G. Marcel, Heidegger, Le Senne,
Jaspers, Toynbee (Lavelle cependant n'est jamais mentionné). Sa conclusion
est que si nous nous sentons inspiré par la valeur, nous ne devons pas prendre
cela pour une révélation divine. La valeur n'est pas identifiable à l'absolu.
Sans doute on a besoin d'une valeur suprême, et l'effort axiologique tend vers
l'Être Dieu ; mais il n'en dépend pas ; sa source est dans l'existence. La solution
chrétienne, «l'axiologie de l'espérance, de l'amour et de la fidélité est peut-
être celle qui relie le mieux la Transcendance à l'existence. Et cependant elle
est imparfaite... autrement le Dieu chrétien s'imposerait à tous» (p. 109).
L'axiologie est donc sans pôle réel; elle doit rester ouverte, et toujours en

rapport avec Va priori moral.
Jamais dogmatique, soucieux de n'omettre aucun aspect des questions,

l'exposé de M. Césari paraît parfois un peu morcelé et papillonnant. Il y a
deux ou trois pages où nous sombrons dans la logomachie (103, 106). Mais il
apporte une richesse d'aperçus intéressants, et la pensée générale en est juste
et sûre. fi. Bouvier

Felice Battaglia: La valeur dans l'histoire. Préface de Régis Jolivet.
Traduction de M.-L. Roure. Aubier, Editions Montaigne, Paris 1955,

208 pages 12x19 cm.

M. Felice Battaglia, professeur à l'université de Bologne, est l'un des

penseurs marquants de l'Italie contemporaine. Ses ouvrages, déjà nombreux,
portent notamment sur la philosophie du droit, la philosophie de l'histoire,
celle du travail. Il a eu pour maîtres Croce et Gentile, les deux représentants
éminents du courant hégélien, si longtemps vivace dans la péninsule. Son
dernier livre traduit en français, La valeur dans l'histoire, consiste en un grand
chapitre sur le concept de l'histoire d'après Croce, un autre, plus développé
encore, sur le concept de l'histoire d'après Gentile; enfin l'auteur dégage sa

conclusion personnelle. Un intéressant chapitre introductif rappelait qu'un
des points les plus contestés de la doctrine de Hegel est la thèse de 1 'historicisme

rationnel: «Les événements de l'histoire, tout ce qui arrive, devait arriver; tout
le réel est logique». On n'a pas manqué de critiquer déjà Croce et Gentile
qui avaient adopté cet historicisme; mais leurs adversaires les plus décidés

manquaient eux-mêmes du sens de l'histoire, ce sentiment du devenir humain,
que Vico le premier a fait entrer dans l'esprit moderne, et qui s'épanouit
dangereusement chez Hegel. Ce sont d'une part les positivistes naturalistes
(tels que Delfico) qui, absorbant l'humanité dans la nature, et l'esprit dans
les phénomènes, ne laissent plus de place pour une histoire digne de ce nom.
D'autre part, les «casualistes» (Rensi, Tilgher) ne voient dans les événements

historiques que contrariétés inexplicables; l'histoire est pour eux le

règne du hasard et même de l'absurde.

199



A ces critiques plutôt grossières, Battaglia oppose la sienne, qui nous

apparaît beaucoup plus autorisée, parce que compréhensive, pénétrant tous
les détours de la pensée des deux maîtres qu'il connaît à fond, métaphysique
et subtile comme eux, et cependant très ferme dans ses conclusions.

L'auteur ne craint pas de se référer à Nietzsche, car l'auteur des Considérations

inactuelles est le premier qui ait développé une critique profonde de

l'historicisme, tant hégélien que marxiste. Si l'histoire est logicité, si tout
événement porte en soi une nécessité de raison, on n'a plus qu'à s'incliner
devant le fait accompli, qu'à idolâtrer le succès. On supprime la morale, et
le sujet de la morale, la conscience individuelle. Ainsi, Nietzsche a bien montré
que «l'objection la plus redoutable qu'on oppose à l'historicisme est d'ordre
moral» (p. 35).

La pensée de Croce sur l'histoire n'est pas facile à bien saisir, malgré la
lucidité de l'analyse de M. Battaglia (bien servi par un traducteur français
impeccable). D'abord historien érudit, Croce pratiqua les recherches de

philologie et d'archives; amené ensuite à méditer sur l'histoire en général, il
lui donne une place privilégiée dans la vie de l'esprit. L'histoire coïncide avec
la philosophie, dit-il, car l'une et l'autre visent à une connaissance réfléchie
des activités humaines concrètes, en les exprimant conceptuellement. De plus,
l'historien (ou l'historiographe) est assimilé à un artiste car, comme ce dernier,
il saisit l'individuel intuitivement. Croce est imprégné de Hegel, et esthéticien
dans l'âme; il méconnaît donc l'aspect scientifique de l'histoire (séparer
l'authentique du légendaire) ; il croit que les concepts et catégories dont use
l'historien sont d'une espèce bien supérieure à ceux des sciences naturelles.
Il méconnaît aussi les rapports de l'histoire avec la vie pratique et morale.
Par horreur pour la partialité passionnée de certains historiographes (ceux qui
prennent parti pour ou contre les protestants ou les catholiques, etc.), Croce
interdit à l'histoire tout jugement de valeur. Entre son moment logique et son
moment esthétique, l'histoire reste donc théorie pure, «contemplation
apaisante». Jamais justicière, mais seulement justificatrice, la vraie histoire
comprend et approuve tout; elle ne voit nulle part des crimes ou des décadences;
elle ignore le bien et le mal.

A cela M. Battaglia répond avec raison que l'homme qui compose une
histoire fait continuellement des choix, guidés par des valeurs. Puisqu'il veut
éclairer un problème de vie humaine, le jugement historique ne peut pas se

dissocier de la moralité. L'histoire vraiment vécue ne peut s'installer dans la
contemplation; l'action l'appelle à se continuer, à s'actuer dans le présent, et
l'exigence de promouvoir le bien et de refuser le mal fait la substance de notre
être d'hommes.

Gentile, comme Croce, place l'histoire, conçue à sa façon, au sommet de la
vie de l'esprit. La philosophie gentilienne est une recherche obstinée, fervente
jusqu'au mysticisme, qui revient toujours, après cent détours, à une thèse,

non moins obstinée: «Toute la réalité jaillit de l'Acte du Sujet». C'est une
forme de spiritualisme ou d'idéalisme absolu, un «subjectivisme actualiste».

Pour lui, il n'y a pas d'un côté une nature avec des volontés et des objets
donnés et de l'autre un intellect qui les connaît; pas d'individus opposables à

l'universel, car «l'individuel est l'universel». Science, art, religion, vie pra-

200



tique, autant de «moments» de l'esprit unique. L'Esprit est un autoconcept,
qui se forme lui-même, sans présupposés; il n'a rien devant lui, car il absorbe
et unifie tout, sans résidu d'aucune sorte.

Et pourtant, ne rencontrons-nous pas partout l'erreur et le mal, l'échec au
rationnel? La réalité ne nous apaise pas, nous concevons un «plus haut», une
valeur transcendante, des normes idéales, et par conséquent un «devoir-être»
distinct du réel. Gentile répond: l'œuvre de l'esprit (la civilisation, ou
l'histoire) consiste précisément à dialectiser ces multiplicités, à les résorber dans
la pensée duJE absolu. Quant à l'opposition du passé historique révolu et du
présent encore ouvert à l'action, Gentile la résout et l'annule aussi, au détriment

du passé. Car «la vraie histoire n'est pas enchaînée au passé». Sa

réalité ne réside que dans la pensée qui la crée, dans un présent éternel. Ainsi,
Gentile contracte tous les dualismes de l'histoire, faits et valeurs, passé et

présent, nature et esprit, dans l'acte de conscience historiographique.
Un tel système porte en lui-même sa crise, dit M. Battaglia; il représente

un idéal irréalisable. Tous ces dualismes soi-disant dialectisés reparaissent,
tenaces, inéliminables. L'histoire réelle, soit particulière, soit universelle, ne
se laisse pas réduire à la «pensée pure du principe moteur» de l'historiographie,

ni à la «philosophie du concept d'histoire». Les sources, la chronologie,

le temps même, l'actualisme gentilien les fait évanouir; ils n'en subsistent

pas moins. Il est vrai que l'homme revit l'histoire, qu'il la pense, qu'il en

compose la synthèse, mais il ne la produit pas. Le passé ne saurait refluer tout
entier dans l'éternel présent, puisqu'il est irréformable, tandis que le présent
est entre nos mains. Ces difficultés, Gentile les laisse dans l'indécision. Quant
à la question éthique, ni Croce ni Gentile n'accepteraient d'être taxés d'immoralisme.

Le second notamment désirerait sauvegarder les valeurs rationnelles
et le devoir. Mais, trop fidèle à la position hégélienne, il n'appelle rationnel,
dans ce qui est arrivé, que ce qui réalise son idée. Le reste retombe dans le
domaine dufait de nature, pur irrationnel, «que l'idéalisme considère comme
lui étant étranger» (p. 189). Dès lors, pour Gentile, l'acte d'histoire est

toujours bon et vrai, il est ce qu'il devait être. La dévaleur reste en dehors du
cercle de la synthèse close.

M. Battaglia proteste: l'expérience nous montre au contraire que la
conscience d'une dévaleur est intérieure à l'acte lui-même. «Et moi, vrai sujet de
l'histoire, qui juge, j'accepte et repousse pareillement l'histoire» (p. 195).
L'erreur de l'historicisme idéaliste est de n'avoir pas vu que le rationnel a une
fonction déontologique. Cette doctrine ne signifie pas seulement la mort
de l'histoire réelle, elle est le tombeau de la valeur. La vraie synthèse historique
doit rester ouverte, parce que l'homme est composé de bien et de mal. La
valeur, inquiétude permanente d'élévation, nous meut, nous sollicite du dedans
et nous dirige, mais cependant nous dépasse (p. 201). «L'histoire en définitive
n'est rien d'autre que l'éducation du genre humain, poursuivie par Dieu
lui-même» (p. 206).

Si j'osais pour terminer adresser un vœu à l'auteur de La Valeur dans

l'histoire, dont les conclusions me paraissent judicieuses et profondes, ce serait
qu'il songeât maintenant à une théorie des valeurs en histoire. Car, il est bon
de rappeler que la vie spirituelle tout entière, que tous nos savoirs sont sus-

201



pendus à la reconnaissance d'une Valeur souveraine1, actuation harmonieuse
et parfaite de toutes les autres valeurs, de science, d'art et de vie. Mais les

valeurs humaines restent un domaine de pluralité, et leur distinction est
irréductible; c'est un monde de liaisons infiniment complexes et de conflits.
L'historien, par exemple, devant ses sources, devant la tâche de les critiquer
dûment, de coordonner, de proportionner les événements, d'en construire le
récit, est aux prises avec une dialectique de valeurs diverses. Lesquelles?
Comment s'y prendra-t-il La foi en la valeur suprême ne suffira pas à elle
seule. Il faudra un labeur patient de la raison normative. Et quand il tentera
d'achever la synthèse historique, de comprendre et de «juger» universellement

les choses humaines, dans la liberté, selon la vérité et la justice, quelles
seront ses démarches? L'utilisation des valeurs par l'historien (supposé affranchi
de la fâcheuse emprise hégélienne et de son immoralisme), est un sujet qui
me paraît s'imposer, dans sa grandeur, au véritable philosophe. ^ ßouvier

Amir Mehdi Badi': L'idée de la méthode des sciences. I, Introduction
(Lausanne, Payot, 1953), 212 pages.
Cet ouvrage est le premier de sept volumes. Historiquement, il s'arrête

avant la grande période grecque, traitant principalement de l'esprit de l'Egypte
antique que l'on connaît par sa théologie compliquée à laquelle l'art était
entièrement soumis, et de l'esprit judaïque de l'ancienne époque où surgit
l'idée abstraite de Dieu. Il touche aussi, mais superficiellement, à la Grèce
archaïque, à l'Inde et à la Chine.

La thèse de ce premier volume, si l'on peut parler de thèse alors qu'il s'agit
plutôt d'analyse et de documentation, c'est que, pour la période en question,
«le mal, si mal il y a, vient de ce que l'esprit de l'homme est comme englué
dans les données de l'expérience vécue» et que dans ses explications
mythologiques qui persistent à travers tous les âges, les modèles animaux et anthro-
pomorphiques ressortent par toutes les issues.

Les hommes ont cherché Dieu sans jamais le trouver, et ils l'ont alors sans
cesse figuré, construit sous de multiples formes. Néanmoins, quelques grandes
pensées ont respecté la seule approche possible de cet être supérieur à tout
être, la pensée de Moïse, celle d'Akhenaton qui n'a pas duré en Egypte,
certaines vues du Véda, celles de Lao-Tsé.

L'idée de Dieu est venue en son temps, après que l'homme se fut trouvé
«en face des choses qui ne sont pas à sa mesure» où il n'a pas trouvé de trace
qui lui soit familière. Cela n'est pas contre la logique; en revanche, ce qui est

contre elle, c'est de s'être mis en tête que ce secret même ne lui échapperait
pas et qu'il pourrait décrire la nature de Dieu.

La hantise de l'homme - l'homme de cette époque antique en tout cas -
c'est l'espoir de pouvoir nommer Dieu par son nom, c'est-à-dire par un nom qui
en éclaire la compréhension par l'homme.

On a trop l'impression que l'auteur lui-même estime que Dieu est une

1 C'est ce que montre Fernand Brunner, dans son beau livre Science et réalité.

Aubier 1954.

202



chose, un objet, tout comme un boeuf est un objet. Que les anciens se soient
confinés dans cette représentation, il est heureux que l'auteur nous le fasse

voir par une analyse détaillée et savante qui fait preuve d'une connaissance
très approfondie des civilisations très anciennes et des textes originaux. En
particulier le long argument à propos de la distinction entre Dieu-Jahvé et
Dieu-Elohim de la Genèse est fort instructif. Mais l'auteur dit expressément
qu'il s'attache à la connaissance que l'homme recherche de l'objet désigné par
le signe dieu, comme si pour lui aussi dieu dans son sens définitif désignait un
objet. Il est regrettable qu'il n'ait pas déjà dans ce volume mieux expliqué
que, pour un contemporain, l'idée de dieu ne peut plus être celle d'un objet.
Et alors les rares références qu'il fait à des modernes, en particulier à Pascal,
auraient pris un tout autre sens.

Les citations tirées des Ecritures et Livres, ainsi que des auteurs les plus
anciens, sont faites très à propos, toutefois leur foison rend le procédé assez

vite banal, d'autant plus que quelques répétitions font dire au lecteur: pourquoi

n'avançai-je pas plus vite dans toute cette affaire? Cependant, c'est un
bon livre; on y apprend bien des choses, il fait preuve d'une réflexion longuement

mûrie sur «le jeu absurde» que joua l'homme de tous temps et qui
consiste à se sentir assez important pour croire à des puissances occultes
susceptibles de s'intéresser à lui pour son bien et pour son mal.

Ce qu'on pourrait reprocher à ce volume, c'est qu'on n'y voit absolument
pas quel rapport a tout ce qui y est expliqué avec la Méthode des Sciences.

Il n'y est en effet pas question de science ni de méthode. On est donc déçu par
l'absence de ce qu'on s'attendait à trouver. Il aurait été désirable de prévenir
cela en utilisant un autre titre que «Introduction».

L'auteur estime qu'on exagère énormément le rôle de la Grèce dans
l'évolution de la pensée humaine, et c'est un des buts de ce premier volume que de

prouver cela. La philosophie et la science grecques, dit-il, ne sont certainement

pas originales; les hellénistes qui le prétendent ne sont pas objectifs,
et le Mirage grec est une superstition.

A la lecture de «l'introduction» à cette Introduction, nous croyons
comprendre que l'intention de l'auteur, en préparant les ouvrages qui suivront,
est de montrer que Science ne veut pas, contrairement à une opinion répandue,

dire Recherche de la Vérité sur ce qu'on appelle de nos jours la Nature,
mais qu'elle désigne en premier lieu la recherche des moyens, des méthodes

pour maîtriser cette Nature et non seulement elle, mais aussi les hommes en
général qui en font eux-mêmes partie. Toutefois, au-delà de l'intérêt (qui
définirait le bien), il reconnaît qu'il y a d'autres mobiles dont le principal
serait d'ordre esthétique. A de rares endroits, il est fait allusion à la liberté.

Par ces quelques pensées, l'auteur a donné à son livre un fondement
philosophique. André Mercier

Maurice Gex: Logique formelle. Préface de F. Gonseth. F. Rouge,
Librairie de l'Université, Lausanne 1956.

Ce cours de logique formelle est le résultat de nombreuses années
d'enseignement aux Gymnases cantonaux de Lausanne. Son but est de présenter

203



d'une manière aussi complète que possible la logique classique telle qu'Aris-
tote l'a conçue.

L'ouvrage suit l'ordre traditionnel: logique du concept, logique du
jugement, logique du raisonnement, et se termine sur un chapitre consacré aux
sophismes. Ces différentes parties sont traitées d'une façon plus détaillée que
ce n'est habituellement le cas dans les cours de philosophie à l'usage des élèves

du degré secondaire; mais des astérisques signalent un certain nombre de

chapitres qui peuvent être laissés de côté lors d'une première étude, et, allégé
de ces parties un peu plus ardues, ce cours est facilement à la portée des élèves

d'un gymnase.
En outre, certains développements nous introduisent à la logistique, car,

selon M. Gex, il n'y a pas de solution de continuité entre la logique classique
et la logistique, même si à certains égards l'esprit en est différent. C'est ainsi

que l'étude du concept nous permet d'aborder la fonction propositionnelle,
tandis que celle du jugement nous conduit jusqu'aux fonctions logiques.

Par ailleurs, soucieux de ne pas faire de la logique un domaine complètement

à part, M. Gex pratique à maintes reprises des ouvertures du côté de la

psychologie ou aborde des problèmes proprement philosophiques: à propos
du jugement, par exemple, il envisage le problème de la perception et celui de

la vérité.
Notons également le souci de rester en contact avec les problèmes

quotidiennement posés par l'usage du langage, souci particulièrement apparent
dans le chapitre consacré aux sophismes, et la préoccupation constante de

rester accessible au lecteur débutant en lui facilitant la tâche par de nombreux
schémas ou de judicieux exemples.

Ces préoccupations multiples, jointes à une longue expérience pédagogique,
nous valent un cours de logique remarquablement clair et équilibré, fort complet

et d'un abord pourtant facile. C'est là un instrument de travail que l'on
peut vivement recommander aussi bien aux maîtres chargés d'un enseignement

philosophique au degré secondaire qu'aux étudiants désireux d'avoir
sous la main un exposé qui les initie aux notions fondamentales de la logique.

André Voelke

Carl J. Friedrich: Die Philosophie des Rechts in historischer Perspektive.

Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1955.

Friedrich will mit seinem Werk, welches er als «kleine Rechtsphilosophie»
bezeichnet, «die heutige rechtsphilosophische Problematik in den großen
Rahmen der Geschichte der Rechtsphilosophie» hineinstellen. So liegt das

Hauptgewicht auf dem geschichtlichen Teil (S. 4-118). Die rechtsphilosophischen

Äußerungen einzelner Zeiten oder Denker werden schon durch
die Kapitelüberschriften unter einen maßgebenden Gesichtspunkt gerückt,
so daß die geschichtliche Übersicht auf die wichtigsten Probleme hinweist.
In knapper Darstellung werden die für die Entwicklung der Rechtsphilosophie

wesentlichen Betrachtungsweisen und Systeme skizziert, nicht ohne

204



die jeweils herrschende soziale und politische Lage und ihren Einfluß
anzudeuten.

Als Maßstab der Auswahl galt Friedrich «im wesentlichen die Originalität
des rechtsphilosophischen Beitrags». Friedrich räumt selbst ein, daß über

die Abgrenzung gestritten werden könne. Doch gelang dem Verfasser, eine
gediegene, klare und knappe Ubersicht über die geschichtliche Entwicklung
des rechtsphilosophischen Denkens zu vermitteln. Seine Darstellung ist
gekennzeichnet durch die besonders starke Berücksichtigung des englischen
Rechtsdenkens. Wenn diese Auswahl gleichwohl nicht ohne jede Anmerkung
hingenommen wird, so nur um Anregungen, nicht um Kritik zu äußern. Die
Rechtsphilosophie Piatons wird vor allem auf Grund der «Politeia» und der
«Gesetze» wieder gegeben. Wäre nicht ein Hinweis auf den «Kriton» mit
seiner Stellungnahme zur Gesetzestreue - gegenüber dem positiven Recht -
und damit zum Problem der Geltung infolge Anerkennung eine notwendige
Ergänzung? Wenn an der Rechtslehre von Kant der autoritäre Zug
hervorgehoben wird, weil Kant nach Begründung des Rechtszustandes jede
Möglichkeit eines Widerstandsrechtes schroff ablehnt, so wäre auch der so
bezeichnende Hinweis Kants auf die notwendige Pressefreiheit als Korrektur
zu erwähnen. In der Darstellung der Neuzeit ist die Rehabilitierung des

Werkes von RudolfStammler als eine nicht im rein Formalen bleibende Lehre
und der nachdrückliche Hinweis aufdie Rechtslehre des ebenso scharfsinnigen
wie klaren Leonard Nelson beachtlich.

Systematisch bekennt sich Friedrich zu einer radikalen Philosophie der
Erfahrung. Auch das Recht sei ein Gegenstand der Erfahrung. Allerdings
könne nicht alle Erfahrung auf einen logischen Nenner gebracht werden. So

setze die beobachtende Erfahrung das Kausalgesetz, die Erfahrung des Ent-
scheidens die Freiheit voraus. Aufgabe einer Erfahrungsphilosophie als

«Gesamtanschauung problembetonter Art» sei zu untersuchen, wie «die Gesamtheit

menschlicher Erfahrung für die fortschreitende Erkenntnis eines bestimmten

Gegenstandes fruchtbar gemacht werden kann». Eine Erfahrungsphilosophie

müsse deshalb von einer umfassenden «Problematik aller Erfahrung»
als Grundhypothesis ausgehen (S. 1-4). Friedrich rückt an Stelle eines a priori
die Erkenntnis der möglichen Fragestellung. Wie diese Fragen im Laufe der
Geschichte beantwortet wurden, wird in der systematischen Darstellung ebenfalls

berücksichtigt. So gelangt Friedrich als Abschluß des systematischen
Teils (S. 119-143) zu folgender Umschreibung des Rechtes, daß es nämlich
«ein in der Erfahrung der Menschen begründetes, auf die Verwirklichung der
Gerechtigkeit gerichtetes, durch die Teilnahme der Rechtsgenossen auf
Grund eines Grundgesetzes geschaffenes und auf der ständig sich erneuernden
Gemeinschaft der Rechtsgenossen beruhendes System von vernünftigen
Regeln ist» (S. 143).

Damit wird das Recht als ein im Laufe der Geschichte sich vollziehendes
Verfahren der Ordnung deutlich abgehoben von jeder jeweils nur positiv
gegebenen Rechtsordnung und mithin sein Charakter als eine stets dem
Menschen gestellte Aufgabe erkannt, eine Aufgabe, welche der Mensch nur lösen

kann, wenn er auch als vernünftiges Wesen begriffen wird.
H. Schultz

205



Gerhard Dulckeit als Rechtshistoriker, Rechtsphilosoph und Rechtsdogmatiker.

Reden zu seinem Gedächtnis von Wolfgang Kunkel, Karl Larenz,
Kurt Ballerstedt; Veröffentlichungen der Schleswig-Holsteinischen
Universitätsgesellschaft. Neue Folge, Heft 11, Verlag Ferdinand

Hirt, Kiel 1955.

In dieser Erinnerungsschrift wird die Leser der Studia philosophica vor
allem die Würdigung der rechtsphilosophischen Arbeiten von Dulckeit durch
Karl Larenz interessieren. Larenz wie Dulckeit, beide Schüler des

Neuhegelianers Julius Binder, führten die von Binder begonnene Erneuerung
Hegelscher Gedanken auf dem Gebiet der Rechtsphilosophie fort.

Larenz zeigt vor allem, wie Dulckeit als Philosoph und Rechtshistoriker in
seiner 1950 erschienenen «Philosophie der Rechtsgeschichte» die Ansätze der
Philosophie Hegels mit dem Hegels Voraussagen nicht entsprechenden Verlauf

der Weltgeschichte in Übereinstimmung zu bringen suchte und zu einer
neuen Fassung des Naturrechts gelangte. // Schultz

Kurt Weigand: Katastrophe und Genie in den Strukturen der Geschichte. Hinweis

auf den Versuch einer Faktorialanalyse. Verlag G. Schulte-

Bulmke, Frankfurt am Main 1954.

DerVerfasser orientiert in vorläufigerWeise über die Hauptgedanken eines

imJahre 1955 zur Subskription gestellten umfangreichen Werkes, das bis jetzt
noch nicht erschienen ist. Dieses Werk soll methodologischer Natur sein und
den Zugang zu den im «Gegebenen» selbst, in den «Tatsachen» begründeten
historischen Strukturen, zum «Wesen der Geschichte» bahnen. Zu diesem
Zweck soll eine «Methode der faktorialen Analyse historischer Strukturen»
entwickelt werden. Die außerordentlich gedrängte und meines Erachtens
nicht durchwegs präzise, stellenweise eigentümlich emphatische und mit
Wortspielereien durchsetzte (z.B. 39, 44, 47) Erörterung von sechs

Grundbegriffen, die «ebensoviel Schritte auf den Gegenstand der Geschichte zu»
(53) darstellen («Struktur», «Entwicklung», «Wesen», «Auswirkung»,
«Faktor», «Sinnfreiheit»), kann hier nicht in Kürze referiert werden. Das
Bestreben des Verfassers, dem Gegenstand der Geschichte begrifflich
nahezukommen und die mannigfaltigen Verfälschungen des «Vorfindlichen»
fernzuhalten, ist bemerkenswert. Anderseits habe ich den Eindruck, daß der eigene
positive Ansatz Weigands zu einer gewissen Hypostasierung des sich im
geschichtlichen Prozeß entwickelnden «Wesens» führt, das in einer mir nicht
ganz durchsichtigen Weise in den beiden Auswirkungsfaktoren der «Genialität»

und der «Katastrophalität» jeweils seine Höhe und sein Ende
«anzeigen» soll. Auch scheint mir die Untersuchung in sehr allgemeinen
Begriffen steckenzubleiben, die von einer empirischen Analyse, wie sie doch
wohl der Verflochtenheit historischer Phänomene angemessen wäre, weit
entfernt ist. Doch vermöchte erst die verifizierende Ausführung des hier
vorgelegten Programms darzutun, ob und inwiefern dieses «Geschichtsbild» er-

206



giebig ist, von dem gesagt wird, daß es «vor allem was die Größenverhältnisse
der historischen Gestirne anlangt, so sehr vom überkommenen abweicht, wie
der dem Auge des Beobachters sichtbare Sternenhimmel vom Himmel der
Astronomen» (53). Hans Ryjfel

Edith Landmann: Die Lehre vom Schönen. Amandus Verlag, Wien 1952.

Manche weise, von echtem Erleben zeugende Aussprüche über Kunst und
Leben finden sich in dieser «Lehre vom Schönen», die trotz ihres Titels und
der äußern Schale angenehmerweise mehr an die aperçuhaften Äußerungen
Simmeis über Kunst erinnert als an ein ästhetisches System. Sie ist die Frucht
eines ganzen um Schönheit und Kunst bemühten Lebens. Daß diese Bemühung

keine einsame war, sondern von einer Gemeinschaft, dem George-Kreis,
getragen, ist spürbar eine Bereicherung, und die Schrift bekommt dadurch
über ihren sachlichen Gehalt hinaus den Wert eines Dokuments der
ästhetischen Auffassungen dieses Kreises. Hier liegen aber auch ihre Grenzen. So

wird zum Beispiel alle außereuropäische Kunst und sogar die Musik als solche
für unwesentlich erklärt, und dies ohne zureichende Begründung, ja ohne
ernsthaften Versuch dazu. Die vollkommenste Kunst ist die Dichtung und
der Dichter der vollkommene Mensch - und andere unangetastet verkündete
Dogmen mehr. Trotzdem gehört die «Lehre vom Schönen» zu den wenigen
sympathischen Äußerungen dieses Kreises und hat überhaupt im Vergleich
zu der vielfach belanglosen ästhetischen Literatur heute ein hohes Niveau.

Die tragenden Gedanken sind etwa folgende: Das, worum es eigentlich
geht, ist das schöne Leben, und von ihm her erfährt die Kunst Sanktion : als
Bewahrerin und Wirkerin dieses Lebens. Das Wesen der Schönheit aber ist
Harmonie. Je divergenter, mannigfaltiger und gewaltiger die Kräfte sind, die
zur Harmonie kommen, desto größer die Schönheit. Weil der Mensch das
Wesen ist, das die divergentesten Kräfte in sich vereinigt, ist der Urort des

Schönen im Menschen. Die Natur bis zum Menschen hinauf ist Vorklang,
die Kunst Widerklang menschlicher Schönheit. «Wie im Geiste des Menschen
die ihn umgebende Natur einen Spiegel gefunden, so schafft er seiner eigenen
Schönheit einen Spiegel in der Kunst.» Denn Kunst, das ist die Voraussetzung,

entsteht dem Künstler nur, insofern er schön ist. Der Künstler muß
über ein seine Seele erschütterndes Erlebnis Herr geworden sein, die in ihm
widerstreitenden Kräfte zur Harmonie gebracht haben. Das sichere
Anzeichen, daß dies geschehen ist, ist die Formung, die der Künstler seinem
Stoff zu geben weiß. Ohne innern Sieg keine Form, ohne Form keine Kunst,
darum ist Kunst immer Ausdruck von etwas Schönem. - «Jedes Kunstwerk
ist das Denkmal für einen Augenblick schönen Lebens, den die ,mörderische
Zeit' entrafft.» Indem die Kunst Schönheit bewahrt, kann sie sie auch
bewirken in öden Zeiten. Wenn in solchen dennoch Kunst entsteht, ist sie nicht
Denkmal schöner Wirklichkeit (wie bei den Griechen), sondern Sehnsucht
danach. Und in dieser Sehnsucht wird auch der häßlichsten Wirklichkeit
noch Schönheit abgerungen: «Blumen des Bösen». - In der der Kunst
eigentümlichen Weise, menschliche Schönheit zu bewahren, ist noch eine Steige-

207



rung dieser Schönheit beschlossen, indem nämlich das Darstellungsmittel
dem dargestellten Gegenstand wesensfremd ist (der lebendige Leib wird in
Marmor gehauen, Raum erscheint auf einem Stück Leinwand, unendliches
Schicksal in bloßen Worten), wodurch eine noch größere Spannung der
widerstreitenden und zur Einheit gebrachten Kräfte entsteht. Mit dieser
Heterogeneität des Darstellungsmittels, die die Autorin als das Urphänomen
der Kunst bezeichnet, hängt die Einsinnigkeit des Kunstwerkes aufs engste
zusammen: der Maler muß die lärmendste Szene «stumm» wiedergeben,
der Musiker auch das Schweigen der Nacht durch Töne. «Die Spannung der
Elemente gegeneinander ist hier bis zur Schmerzhaftigkeit gesteigert, ihre
Einung überwältigendes Wunder.»

Wo gezeigt wird, daß Schönheit der höchste, das Wahre und Gute
umfassende Wert ist, da muß konsequenterweise auch dieses Zeigen in Schönheit
geschehen. Aber die Wissenschaft und selbst auch die Philosophie haben sich
so ganz noch nie mit der Schönheit vertragen, was nicht unbedingt gegen die
Schönheit spricht. Wo aber um der Schönheit willen maßvoll philosophiert
wird, da ist die Gefahr, daß es ein mäßiges Philosophieren bleibt, groß.
Dieser Gefahr scheint auch die «Lehre vom Schönen» trotz mancher bedeutsamer

und tiefer Ansätze nicht ganz entronnen zu sein.

E. Huber-Abrahamowicz

Raymond Bayer: Traité d'esthétique. Paris, Colin, 1956, 300 pages.

C'est là un livre riche et touffu, où, pour chaque problème étudié, les positions

prises au cours des siècles sont rappelées et discutées.
La première partie de cet ouvrage se présente un peu comme la Critique de

la raison pure. Après nous avoir rappelé que l'œuvre d'art est une ouverture et
non un circuit fermé, l'auteur aborde «l'esthétique» (au sens kantien) : parlant

de la sensation, M. Bayer critique l'interprétation physiologique que l'on
en a donnée: ainsi, «l'esthétique du son est par quanta, tandis que l'esthétique
de l'ouïe est continue» (p. 20). De même, au niveau des formes a priori de la
sensibilité, l'esthétique pythagoricienne est à son tour critiquée; car, relativement

au nombre d'or, «l'inexactitude est parfois souverainement exquise»
(p. 32). L'image esthétique apparaît en définitive comme un symbole, comme
un «boomerang entre signifiant et signifié, un trajet, une visée d'aller et
retour» (p. 47). «Le symbole est pour ainsi dire l'image ouverte» (p. 51).

A ces trois étages de «l'esthétique» correspondent déjà trois plaisirs: hédo-
nique, représentatif, relationnel et analogique. La sensibilité esthétique est
donc d'un tout autre ordre que la sensibilité courante.

C'est cependant à l'étage du schématisme que l'analyse peut déployer
toutes ses vertus. Elle repère alors le style, qui est une manière de structurer les

images de l'art; les lieux communs, fond universel où tous puisent; les canons,

mesures des images; et le type, produit d'un style.
Au stade de la Dialectique du Beau, c'est le problème de la valeur qui est

abordé. L'auteur discute longuement la théorie de VEinfühlung, à laquelle il
reproche son chosisme exactement comme il le reprochait au pythagorisme :

208



tous deux supposent que l'objet esthétique est une chose, alors qu'il n'est qu'un
prétexte spirituel. En conclusion, «l'esthétique doit s'échapper des philosophies
fermées de l'entendement; le beau n'est pas cloîtrable et l'expérience du beau
est ouverte» (p. 148).

La fin de l'ouvrage est consacrée à l'art.
L'auteur exploite d'abord les acquis de la sociologie. En effet, «l'esthétique

renferme en elle-même toute une sociologie interne» (p. 159). Puis il passe à la
vie, telle que la décrit la psychologie et la psychanalyse; sur ce point l'auteur
fait sienne la thèse de Lalo: «L'art n'est ni toute la vie ni rien de la vie, mais
quelque chose d'elle» (p. 170). Passant à la technologie, M. Bayer distingue
soigneusement le métier (non esthétique, mais artisanal) et la technique,
propre à l'artiste. Car «l'art est fabrication» (p. 179); comprendre l'œuvre,
c'est dès lors la re-fabriquer - épouser à nouveau les démarches créatrices.

C'est ce dernier point qui est développé dans la partie suivante: «Toute
œuvre de l'art n'est que le trac d'une activité. Ce tracé est trace» (p. 223).
C'est pourquoi l'on peut maintenant déduire les catégories esthétiques: «La
déduction des catégories esthétiques à partir du beau n'est, à serrer de près
l'essence de ces catégories mêmes, qu'une analyse sur la manière dont l'artiste
réussit les œuvres ; ce ne sont que les effets divers du pouvoir mis dans l'œuvre»
(p. 223). Or, il y a deux «catégories-mères»: le sublime et la grâce. «Le
sublime est du côté des valeurs dont l'art est porteur. De là l'effort et l'énergie
en lutte, comme de tout idéal à incarner. Le sublime va vers le contenu. La
grâce est du côté de la forme et de la technique. De là l'aisance qui n'est que
le signe révélateur d'une performance. C'est pourquoi le sublime est plutôt
poétique, la grâce technique: ceci est imposé par les équilibres de leur structure»

(p. 225).
Dès ce moment, le beau se définit comme «l'équilibre trouvé entre les deux

structures du sublime et du gracieux, entre les valeurs et leur contenu
d'humanité. C'est là le but du beau comme catégorie et au sens étroit» (p. 226-227).

La dernière partie de l'ouvrage traite des méthodes et des doctrines. Les

méthodes, si diverses, sont autant d'entrées dans l'univers du beau, et «l'objet
esthétique peut être considéré comme la limite de tous nos jugements possibles
sur lui. Nos jugements viennent battre l'objet; ils n'en représentent que des

interprétations fragmentaires» (p. 264).
Enfin, l'auteur passe en revue les principales doctrines du beau, pour

conclure que «la philosophie du beau est peut-être encore en son moyen âge»
(p. 284). Dans les dernières lignes, l'auteur affirme et résume sa position
personnelle: «Notre position philosophique se définit par une dialectique de

l'esprit à l'objet. Il s'agit de mener l'esprit plus près de la réalité dans l'intérieur

de l'objet créé. Pour nous, le fond des choses est esthétique et l'esthétique
est l'aboutissement des métaphysiques de l'intuition. Mais si l'intuition
philosophique va plus loin que l'art dans la révélation directe du réel, l'œuvre d'art
et le système du philosophe n'en constituent pas moins des traductions
autonomes de l'univers. Il n'y a pas de représentation pure; le monde des formes
s'évanouit dès que l'activité ne les pose plus. Nous distinguons donc, dans cet
effort dialectique, un sens volontariste de l'art et sophistique des choses. Toute
valeur esthétique est pour nous le centre d'un problème opératoire; ce qu'il

14 Studia Philosophica XVII 209



faut y chercher, c'est le réalisme particulier des réussites, et ceci par une
investigation de l'univers des effets» (p. 287-288).

Le lecteur nous pardonnera d'avoir préféré ici l'exposé analytique et les

citations à la discussion critique de cet ouvrage, attendu depuis très longtemps.

J.-Claude Piguet

Gaston Bachelard: La poétique de Vespace. Paris, Presses universitaires de

France, 1957, 215 pages.

On connaît l'intention profonde des travaux de M. Bachelard: retrouver,
sous la forme la plus évoluée de la culture contemporaine, de la science en
particulier, la trace d'archétypes primitifs, de structures imaginatives subsistant
malgré une rationalisation croissante, informant même ce rationnel de l'intérieur.

Aujourd'hui, M. Bachelard quitte la science pour passer à la poésie. Il
retrouve, dans diverses œuvres de la littérature (souvent mineures,
malheureusement) le schéma de la maison (grenier, cave), de certains meubles (armoire,
tiroir, coffre), du nid, de la coquille et des «coins». A la fin du livre, son analyse
s'élargit pour saisir la «dialectique du dedans et du dehors» et tenter en quelques

pages «la phénoménologie du rond».
Le point de vue de M. Bachelard n'est pas celui de l'esthéticien; ce dernier

vise des structures spécifiques à l'art, tandis que celles de M. Bachelard sont
générales à toute conscience, induites simplement de la conscience artistique.
Cela n'empêche pas M. Bachelard de se révéler excellent critique littéraire;
ainsi les pages qu'il consacre au mot «vaste» chez Baudelaire (p. 178).

L'écart entre l'esthéticien et le phénoménologue qu'est M. Bachelard apparaît

très nettement à propos de la distinction de l'image et de la métaphore.

La métaphore, selon M. Bachelard, est l'expression fabriquée dans le langage
à partir d'une image (d'un archétype), laquelle seule est le fruit pur de

l'imagination absolue; la métaphore serait donc une fausse image, une image
faussée. Cela est vrai pour M. Bachelard comme pour M. Jung, mais cela n'est

pas vrai pour l'esthéticien. Pour ce dernier, ce qui compte, c'est précisément
la traduction en langage poétique de l'image originelle, c'est-à-dire justement
la métaphore.

De plus, M. Bachelard assimile la poésie à la rêverie; or, aucun esthéticien
ne consent à une telle assimilation, car tous font leur aujourd'hui l'étymologie
de Valéry: poète faiseur.

Quoi qu'il en soit, M. Bachelard s'intitule phénoménologue et non esthéticien.

A vrai dire, cette phénoménologie-là est à mille lieues de celle de

Husserl, et tout près de la psychologie de M. Jung. Pourtant, M. Bachelard
se défend d'être psychologue ou psychanalyste; comme tous les phénoméno-
logues, il redoute d'être pris au piège du «psychologisme». Je ne crois pas du
reste qu'il y tombe, du moins dans la majeure partie de ses analyses (celle de
la «coquille» est à notre avis plus suspecte).

Au psychanalyste, M. Bachelard adresse ce conseil narquois : «jVe psuchor
ultra uterum!» (p. 14). Pourtant, il réclame l'appui de la psychanalyse: entre

210



ces deux disciplines, on rencontre une «coopération qu'il faudra toujours
accentuer si l'on veut dominer le phénomène humain» (p. 36).

A la limite, la phénoménologie de M. Bachelard vise la coïncidence du
lecteur et de l'auteur lu, non plus au niveau de l'expression, mais à celui de
l'intuition imaginative: le phénoménologue «veut vivre tel que les grands
rêveurs d'images ont vécu»; et, continue l'auteur, le mot souligné tel implique
«qu'on devient le sujet même qui rêve la rêverie» (p. 115).

Pour nous, il nous semble que, mieux qu'en sciences, mieux qu'en art, c'est
en philosophie qu'il conviendrait d'appliquer les méthodes et le projet de
M. Bachelard. En philosophie, et en métaphysique surtout; car, comme le dit
l'auteur, «si le métaphysicien ne dessinait pas, penserait-il?» (p. 191). Et
plus loin: «Bien des métaphysiques demanderaient une cartographie» (p. 192).
«Dessiner les métaphysiques du passé»; belle et grande tâche, à laquelle il
faut souhaiter qu'on s'attache, et dont les travaux de M. Bachelard sont les

prémices les plus éclatantes. j Q[aU(^e p{gUei

E.J.Dijksterhuis: Die Mechanisierung des Weltbildes. Ins Deutsche

übertragen von H. Habicht. Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg
1956.

Was man sich schon lange wünschte: eine übersichtliche, sich nicht in alle
Details verlierende, auch dem mathematischen Laien zugängliche, dennoch
gründliche und sorgfältige zuverlässige Geschichte der Entstehung und
Entwicklung der exakten Naturwissenschaften mit besonderer Berücksichtigung
des philosophischen Denkens liegt jetzt in diesem vorzüglichen und
großartigen Buche vor. Es beginnt mit der Darstellung des antiken Erbes, sich
gabelnd in die Hauptströmungen des griechischen naturphilosophischen Denkens

und in das «fachwissenschaftliche Erbgut», woran sich ein kürzeres

Kapitel über «Naturwissenschaft und Christentum» fügt. Der zweite Teil
behandelt die «Naturwissenschaft im Mittelalter», besonders im 12., 13. und
14. Jahrhundert, würdigt auch den Beitrag des Islams. Der Vorbereitung und
dem Entstehen der klassischen Naturwissenschaft ist der dritte Teil gewidmet,
vom Verfasser als «Übergangszeit» charakterisiert. Eingehender werden darin

die Mechanik, die Astronomie und die Lehre von der Struktur der Materie
erörtert, während die Bedeutung des Humanismus, der Renaissancephilosophie

und der «Technik als Quelle der Naturwissenschaft» etwas knapper
dargestellt werden. Der letzte Teil ist mit «Die Geburt der klassischen
Naturwissenschaft» überschrieben. Er schließt mit Newton und beginnt mit der
Astronomie von Kopernikus bis Kepler. Überall zeigt sich, daß Dijksterhuis
auf die Quellen zurückgegangen ist und sich nicht mit den üblichen schematischen

Meinungen begnügt hat. Man kann nur hoffen, daß er uns auch eine
ähnlich souveräne und fundierte Darstellung der Geschichte der biologischen
Forschung und des teleologischen Denkens schenken wird. „ „

211



Wilhelm Keller: Psychologie und Philosophie des Wollens. Ernst Reinhardt
Verlag, München/Basel 1954.

Diesem Buch wäre der Titel «Theorie des Wollens» angemessen, wenn
man erwarten könnte, daß der Leser damit die zutreffende Vorstellung
verbindet. Denn die philosophische Besinnung ist hier nicht bloße Ergänzung,
Überhöhung oder gar Ausschmückung der psychologischen, vielleicht
vermeintlicherweise allein sogenannt wissenschaftlichen Betrachtungsweise ; und
umgekehrt hat die psychologische Untersuchung, auf den Grund der Sache
gesehen, keinen Bestand ohne die philosophische Fragestellung und Sicherung.
Philosophische und psychologische Betrachtung erscheinen hier als die zwei
Aspekte einer einheitlichen Gesamttheorie des Wollens, die von den gegebenen
Phänomenen bis zur Verwurzelung des Wollens im Wesen des Menschen und
des Seins reicht; sie können nur innerhalb dieses Ganzen wahrhaft begriffen
werden. Damit ist gesagt, daß es sich um ein eminent philosophisches Werk
handelt, und es dürfte in diesen Blättern erst recht angebracht sein, vor allem
auf einige philosophisch ergiebige Probleme und Ergebnisse einzugehen,
wobei der methodische Ansatz, die Erörterung des Problems der Willensfreiheit

sowie der mit der Theorie des Wollens verbundene Beitrag zu einer «fun-
damentalontologisch» verankerten philosophischen Anthropologie als besonders

bedeutsam erscheinen. Allerdings soll damit nicht der Anschein erweckt
werden, als ob das Buch nicht auch für den Nur-Psychologen (in einem mehr
traditionellen Sinn) bedeutsam und äußerst nützlich wäre, weshalb hiezu
einige Bemerkungen vorausgeschickt seien.

Keller behandelt in gegenständlicher Hinsicht den ganzen Bereich mit
allen seinen Bestandstücken und Ausgliederungen, wie er schon Gegenstand
einer von philosophischer Orientierung unbeschwerten Psychologie des Wollens

ist (ja, er führt darüber hinaus, wie sich bald zeigen wird), und füllt damit
eine Lücke in der Literatur aus, da bisher das Wollen in der Psychologie eher
vernachlässigt wurde und da jedenfalls im deutschen Sprachgebiet eine neue
ausreichende Darstellung fehlte. Ein paar Hinweise zum Inhalt, soweit er vor
allem für den Psychologen von besonderem Interesse ist: Ich nenne die
Erörterung der Triebhaftigkeit, mit dem Nachweis, daß das menschliche
«Antriebsleben» als «drängende Expansivität des menschlichen Daseins in den
vielfältigen Richtungen seiner Bedürfnisse, das Potential an Spannung» (138)
von vornherein spezifisch menschliches Gepräge zeigt und mit der tierischen
Triebhaftigkeit nicht vorschnell ineins gesetzt werden darf, weshalb es beim
Menschen so etwas wie «Grundtriebe» nur in beschränktem Sinne gibt und
weshalb der alles überformende und durchdringende eigentlich «humane»
Trieb im «ursprünglichen menschlichen Streben nach einer Daseinserfüllung,
die vor ihm selber Bestand habe» (172), zu erblicken ist (ein auch für die
philosophische Ethik und alle Wissenschaften vom Menschen, insbesondere
die Sozialwissenschaften, grundwichtiger Tatbestand). Ferner verweise ich
auf die Betrachtung des Wollens im Zusammenhang und im Vergleich mit
anderem an das Wollen angrenzendem Verhalten (Streben und Wünschen,
aber auch Gewohnheiten, automatisierte Vollzüge usw.), und sodann ist vor
allem die Untersuchung des durch das Ich gesetzten eigentlichen Wollens-

212



aktes sowie ferner der Motivation, der Entscheidung und des Entschlusses
anzuführen. Keller geht aber noch weiter und bezieht auch die Wollensausführung

mit ein, die nicht etwa als eine magische Umsetzung von bloß
Gedanklichem in Wirkliches gedeutet werden darf, sondern nach Auffassung des
Verfassers in der auf einer innigen Verwachsung von Sensorik und Motorik
beruhenden Vorwegnahme (Antizipation) der Bewegungsvollzüge in
entsprechenden Bewegungsphantasmen besteht, die in eine vielfach geschichtete
Reihe von Verwirklichungsvorwegnahmen kontinuierlich eingefügt sind und
deshalb sozusagen von selbst die entsprechenden Bewegungsimpulse aktualisieren

und denen zugleich schon von vornherein eine pragmatisch gebahnte
«Welt von Möglichkeiten, Mitteln und Wegen des Verhaltens» entgegenkommt.

Ebenfalls die Beistellung der Energie ist Gegenstand der Untersuchung,
wobei sich ergibt, daß die Energie «ursprüngliche Antriebsenergie»,
insbesondere «die Energie der auf die eigene Selbstgestaltung gerichteten Ex-
pansivität» (194), ist, so daß sich die Aufgabe der Energieumschaltung stellt.
Schließlich findet sich, neben einzelnen für den Pädagogen wertvollen
«praktischen Anweisungen» (78, 91), ein besonderer Exkurs über «Wollensdefekte
und Willensschulung» (271-292). Alles dies wird an Hand subtiler
Phänomenanalysen (von Keller «Mikroanalysen» und Untersuchungen des «Feinbaus»

genannt) und zahlreiche Beispiele aus dem alltäglichen Leben
dargelegt und in so reicher Fülle ausgebreitet, daß die Schrift auch insofern
keineswegs hinter einer ausschließlich sogenannt psychologischen Darstellung
zurücksteht, sondern eine Fundgrube von Tatbeständen, Beobachtungen und
Einsichten darstellt. Der Nur-Psychologe wird allerdings an der ihm
ungewöhnlichen, aus der philosophischen Besinnung stammenden andauernden
Selbstverständigung des Autors über sein Vorgehen, die nicht selten die Form
eines dramatischen Selbstgesprächs annimmt, vielleicht Anstoß nehmen. Dies
freilich zu seinem eigenen Schaden; denn der diese Selbstverständigung
bedingende methodische Ansatz, auf den bald näher hingewiesen werden soll,
ist auch für den Psychologen von besonderer Bedeutung. Abgesehen davon
ist das Buch Kellers für den Psychologen gerade heute in methodischer Hinsicht

auch sonst lehrreich. Mit eindrücklicher Schärfe und überzeugend
zugleich werden alle auch heute noch wuchernden substanzialisierenden Be-

griffsbildungen in der Psychologie, die sich vor allem in den psychoanalytischen

Richtungen bemerkbar machen und der alten viel gescholtenen
«Vermögenspsychologie» bald nichts mehr vorzuwerfen haben, zugunsten einer
den funktionalen Kern betonenden «verhaltenspsychologischen»
Betrachtungsweise zurückgewiesen. Eine unzulässige Substantialisierung stellt gerade
der Begriffdes « Unbewußten» dar ; dem eigentlichen Sachverhalt wird hier eher
so etwas wie «Verhaltensdispositionen»gerecht (117Anm. 20). Auch die
Hinweise aufdie Grenzen der «,entlarvenden' Psychologie» sind instruktiv (240f.).

Was nun den methodischen Ansatz anbelangt, der Philosophie und Psychologie

verbindet, so wird dieser durch den Umstand vorgeschrieben, daß das
Wollen ein Zug und, wie sich später zeigt, gar der zentrale Zug menschlichen
Seins darstellt. Damit ist vor allem zweierlei gesagt: das Wollen gehört in
einen weiteren Gesamtzusammenhang und ist ferner nicht als Gegenstand
im Sinne natürlichen Weltgeschehens, sondern in seiner spezifischen Selbst-

213



präsenz gegeben. Es ist unvermeidlich, die Frage nach dem Wesen des Wollens,

unter Wahrung seiner Gegebenheitsweise, bis zur Frage nach dem
Wesen des Menschen vorzutreiben, und zwar deshalb, weil das Wesen des

Wollens in der Freiheit besteht. Und die Frage nach dem Wesen des Menschen
kann wiederum nicht im Menschen als vermeintlich letztem Flaltepunkt sich
vollenden, sondern wird zur Frage nach der «Seinsweise des Menschen im
Ganzen des Seins» fortgedrängt, weil das Wesen des Menschen im Wollen
und das Wollen in der Freiheit besteht. Als ein solches Wesen kann der Mensch
nur im Ganzen des Seins verstanden und als das, was er ist, gesichert werden.
Nun verläuft aber die Beziehung zwischen Psychologie und Philosophie in der
Untersuchung des Wollens nicht bloß in dieser einen Richtung, indem die
psychologische Fragestellung in die philosophische fortgerissen wird ; sondern es

besteht auch eine gegenläufige, meist freilich übersehene Beziehung, die dem
Gesamtzusammenhang erst seine innige und unlösbare Verbindung gibt. Die
psychologische Betrachtung kann nicht einmal anfangen, ohne die noch nicht
explizierte philosophische Betrachtung vorauszusetzen. Um nämlich das

Wollen als Untersuchungsobjekt in Angriff zu nehmen, muß sie schon über
einen «Vorbegriff» von Wollen verfügen, der aber seinen vollen Gebalt als

eigentlicher Begriff erst in der philosophischen Betrachtung erhält. Deshalb
entzieht sich gar der Kern des Wollens der «Psychologie im traditionellen
Sinn» (233). Die psychologische Betrachtung setzt so die philosophische
Radikalisierung, die sie selber fordert, schon voraus, was nichts anderes heißt,
als daß sie in sich selber keinen eigenen Bestand hat. Es ist dies eine Einsicht,
die nicht nur oft in der Psychologie fehlt (so daß zum Beispiel «Willensexperimente»

angestellt werden, die wegen des Fehlens eines adäquaten Vorbegriffes
gerade das wesentliche Moment des Wollens gar nicht thematisch werden
lassen: 40f.) ; vielmehr wird sie häufig genug auch in den sogenannten
Geisteswissenschaften ignoriert (zum Beispiel in der Anknüpfung an Tatbestände,
wie Kultur, Sprache, Recht und Staat, Geschichte und das in und mit ihnen
Gesetzte), so daß die Geisteswissenschaften nicht selten geradezu
vorwissenschaftliches Gepräge erhalten, was begreiflicherweise (ähnlich wie in der
Psychologie) die freilich völlig sachunangemessenen Usurpationen von Seiten
naturwissenschaftlicher Methodik auf den Plan ruft. Entsprechend dieser

Sachlage führt Keller seine Untersuchung in drei Teilansätzen durch: Vorerst

wird ein «Vorbegriff des Wollens» entwickelt, der in vorläufiger Weise
das mögliche Wesen des Wollens herausstellt und gar nichts anderes ist als

eine vorläufige philosophische Besinnung. Sodann werden die «Tatsachen»
erörtert, die nun erst auf Grund dieses Vorbegriffes als solche überhaupt sichtbar

werden, um dann im letzten Teil («Ontologie des Wollens») den
philosophischen Vorbegriff, nunmehr von der Fülle der «Tatsachen» gesättigt, in
eine grundlegende Theorie des Wollens im Rahmen einer Theorie des
Menschen und des Seins zu entfalten. Abgesehen davon, daß man sich fragen kann,
ob sich in der Darstellung selbst eine durchgängige Dreiteilung rechtfertigt
(die bei Keller nicht nur zu den an sich in gewissem Umfang unvermeidlichen
Vor- und Rückgriffen, sondern auch zu recht zahlreichen, vielleicht vermeidbaren

Wiederholungen führt), scheint mir gerade Kellers Buch die
Unausweichlichkeit und Notwendigkeit dieses Dreischrittes für alle wahrhafte Theorie

214



seelisch-geistiger Wirklichkeit schönstens dargetan zu haben, auch wenn man
die besondere Kellersche Variante der «fundamental-ontologischen» Wendung

im dritten Teil nicht mitmachen sollte.
Die grundsätzliche Auffassung über das Verhältnis von Philosophie und

Psychologie, die sich hier bekundet, ist in der Schweiz vor allem von Carlo
Sganzini, dem früheren Berner Ordinarius für Philosophie, Psychologie und
Pädagogik, und dem Lehrer Kellers in Bern eindrücklich verfochten worden.
Ich kann mich deshalb der bedauernden Feststellung nicht entschlagen, daß
der Verfasser leider Sganzini mit keinem Wort erwähnt. Man könnte oft den
Eindruck haben, Sganzini, der schon zu seinen Lebzeiten isoliert war und
nicht zu denjenigen gehörte, die sich gegenseitig in den Sattel heben, sei auch
heute noch nicht hoffähig! Damit soll Kellers Leistung in keiner Weise
verkleinert oder gar in bezug auf ihre Herkunft verdächtigt werden. Denn Keller
verfährt durchaus selbständig; auch gelangt er teilweise über Sganzini hinaus
und steht in einiger Hinsicht, wenn auch vielleicht zu Unrecht, im Gegensatz
zu ihm. In der grundsätzlichen Position besteht aber eine tiefe Verwandtschaft,

wie ich mit Genugtuung feststelle. Die Psychologie im besonderen hat
Sganzini als eine weit über den Behaviorismus hinausgehende und die
«geisteswissenschaftlichen» Richtungen einbeziehende «Verhaltenslehre» aufgefaßt,
was sowohl in der Gesamtansicht wie in der Darstellung der seelischen Dynamik

im einzelnen zahlreiche Aufstellungen in sich schließt, die Keller teilt
oder denen er doch sehr nahe steht. Ich verweise vor allem auf die einschlägigen

Arbeiten Sganzinis im posthum herausgegebenen Sammelband
«Ursprung und Wirklichkeit», Bern 1951, insbesondere «Vom grundsätzlichen
Gebrauch des Gesichtspunktes ,Vorwegnahme' (Antezipation)» und «Wo
steht heute die Psychologie als Wissenschaft?»

Schon in der Entfaltung des Vorbegriffes erweist sich die Freiheit als der
Kern des Wollens. In der unvoreingenommenen phänomenalen Selbstpräsenz
nämlich erscheint der Kern des Wollens als Freiheit im Sinne der
Selbstbestimmung, und Keller zeigt noch im Rahmen des dem Vorbegriff gewidmeten

I. Teils die innere Möglichkeit der Freiheit, die dann nach der
Bestätigung durch die «Tatsachen» (II. Teil) in letzter philosophischer
Betrachtung im III. Teil als begründet erwiesen wird. Ein Zusammentreffen,
das nicht verwunderlich ist, denn der Vorbegriff kann nichts anderes als ein
Vorgriff auf das eigentliche Wesen sein. Müßte eine Theorie, die etwas völlig
Neues und Anderes zutage förderte, nicht verdächtig erscheinen? Keller
kommt denn dazu, das unmittelbare Freiheitsbewußtsein zwar nicht im
Sinne naiver Auffassungen für sich allein als Garant der menschlichen
Selbstbestimmung anzusehen, in ihm aber im Zusammenhang mit der Gesamtstruktur

des Menschen ein wesentliches Bestandstück des realen Gesamtverhaltens

zu erblicken, das das Geschehen der Freiheit gerade erst konstituiert
(312 ff., insbesondere 314).

Man ist versucht zu sagen, der Verfasser pirsche sich sozusagen in der
Herausarbeitung der Freiheit als dem Kern des Wollens im I. und II. Teil
an seinen Gegenstand heran. Im I. Teil (49-134), der uns neben dem
III. Teil vom philosophischen Standpunkt aus besonders interessiert,
geschieht dies in der Weise, daß Keller an der Peripherie ansetzt, um immer

215



weiter zum Kern vorzustoßen. Er untersucht vorerst, inwieweit die Realisierung

in der Welt so etwas wie Freiheit zuläßt. Die dabei auftauchende
Gebundenheit des Wollens durch objektive und subjektive Schranken verweist
die Untersuchung in die Richtung auf ein inneres ungebundenes Zentrum,
das bei aller äußern Gebundenheit zu bestehen scheint. Dabei ergibt sich
aber zunächst eine weitere Gebundenheit, indem das konkrete Wollen einmal
bestimmt ist durch die «Absicht» und damit durch implizite, in aller Regel
nicht bewußt gemachte Fernziele, und indem es sodann sozusagen vom
Rücken her gedrängt wird durch wurzelhafte Antriebe, wozu noch die
Gebundenheit an die reale Situation kommt. Damit scheint wiederum Freiheit
nicht vereinbar zu sein, und zwar auf den ersten Blick vor allem auch dann
nicht, wenn die Gebundenheit des Wollens die Form der Motivation
annimmt, die das Wollen mit vollem Bewußtsein begründet und es so erst recht
als unfrei erscheinen läßt. Wollen ohne Motivation, die übrigens immer einen

ganzen Motivenkomplex in sich schließt, gibt es nicht. In einer vorzüglichen
Analyse, wie sie wohl in dieser Klarheit nicht so leicht anderwärts angetroffen
wird, zeigt aber Keller, daß das Verhältnis von Wollen und Motivation
«dialektisch» ist: das Wollen bindet sich selbst an die Gründe, die es begründen.
Ein wirkliches Motiv ist ein solches erst vermöge des Wollensaktes selber.
«Motive bestimmen mich, insofern ich mich durch sie bestimmen lasse» (90).
Gerade die Motivation ist demnach Ort und Medium der Freiheit; als
Bindung ist sie das eigentliche Geschehen der Freiheit. Im Ganzen des Verhaltens

ist das Wollen der gestaltende Akt. Als eigentliches Wollen und damit
Akt ist es «Setzung», und zwar zunächst im Sinne von «Entscheidung» als

Selbstbindung, ohne absolute Begründbarkeit, in einem nicht voll überblickbaren

Realzusammenhang, diesen aber immerhin in gewissem Ausmaß
gestaltend. Ferner ist die Willenssetzung «Entschluß» als Bindung unserer selbst

an die «Entscheidung». Die Freiheit ist so zwar Gebundenheit, aber als eigene
Bindung. Nach dieser immanenten Klärung vom innern Erlebnisaspekt her
erscheint schließlich die Freiheit neuerdings, und zwar radikal in Frage
gestellt, wenn sie in die anscheinend durchgängige ontische Bestimmtheit des

real Seienden überhaupt hineingedacht wird. Dies führt Keller zu einer
Auseinandersetzung mit Kant und fordert die ontologische Begründung des

Wollens und der Freiheit, die dann vor allem im III. Teil gegeben wird.
Zuvor wird im II. und ausführlichsten Teil (135-292) die nun erst mögliche

«Analytik der Tatsachen» geboten. Welche Fülle hier ausgebreitet wird,
habe ich oben angedeutet, und ich muß mich darauf beschränken, noch mit
einigen Hinweisen auf den III. Teil (293-345) einzugehen, wobei es sich
angesichts der Komplexität der Probleme hier wirklich nur um «Hinweise»
handeln kann. Hier wird die letzte Verwurzelung und Rechtfertigung der
Freiheit als dem Wesenskern des Wollens versucht, Erörterungen, die sich

zu einem Beitrag zur Begründung der philosophischen Anthropologie aus-
wachsen. (Die Titel der vier Abschnitte dieses Teils lauten: 1. Das Wollen als

,Funktion' des menschlichen Daseins ; 2. Das menschliche Dasein als Ursprung
und seine Einordnung in das Sein überhaupt; 3. Die Bestimmung der menschlichen

Seinsweise aus der Dialektik des Seins im ganzen; 4. Die Freiheit des

menschlichen Seins und die Bedingtheit seines Werdens.)

216



Die Freiheitsproblematik wird im III. Teil in der Weise weiter entfaltet,
daß nun in voller Bewußtheit und thematisch das Wollen in seiner Zugehörigkeit

zum Ganzen des menschlichen Seins gedacht wird, womit sich die Psychologie

des Wollens zur philosophischen Anthropologie wandelt und diese ihrerseits
wird, indem der Mensch in seinem Bezug zum Sein überhaupt aufgefaßt wird,
zur «Fundamentalontologie» (Keller verwendet diesen Ausdruck im
Anschluß an Heideggers frühere Position und nimmt ganz allgemein die «Idee»
der Ontologie gegen ihre «Verächtlichmachung» beim späteren Heidegger
in Schutz, freilich ohne näher darauf einzugehen : 33 Anm. 16). Dieses
Weiterschreiten in die Anthropologie und Ontologie ist zur Sicherung der bisherigen
Ergebnisse notwendig, und gleichzeitig können vom Wollen aus das Sein des

Menschen und das Sein überhaupt erhellt werden. Wollen ist nicht ein
besonderes Vermögen oder ein abgegrenztes Stück im Menschen, sondern stellt
eine über- und durchgreifende Funktion des menschlichen Daseins überhaupt
dar. Wollen ist wollentliches Verhalten, und es gibt nicht schlechthin «Wollen»,

sondern nur einen «wollenden Menschen». Wir können nach Keller
geradezu von einem «ursprünglichen Wollendsein des menschlichen
Daseins» sprechen (295). Das Erkennen und Fühlen sind ohne Wollensaspekte
nicht zu denken, und das Wollen gibt dem Erkennen und Fühlen im Ganzen
des Daseins erst ihren Sinn (300).

Bei der in den angedeuteten Weise zu den letzten Grundlagen führenden
positiven Bestimmung der Freiheit, die in der Auseinandersetzung mit Kant
erfolgt, wird der Kantische transzendentale Gedanke aufgegriffen und für das
menschliche Sein im ganzen fruchtbar gemacht. Die Kantische Freiheitslehre,
die trotz allen wertvollen und neuen Gesichtspunkten als seltsames Zwittergebilde

schon immer nicht zu befriedigen vermochte, erfahrt so eine
überzeugende Kritik (304ff.), die ich nur kurz andeuten kann. Bei Kant ist das
Ich (besser: die Ichfunktion) noch der Sphäre der Gegenständlichkeit
verhaftet (vgl. die Lehre «vom innern Sinn»), während es nach Keller in seinem
Aktcharakter unmittelbar seines eigenen Erlebens bewußt ist. Der Mensch
kann nicht, wie bei Kant, auf zwei getrennte Ebenen (Erscheinung und Ding
an sich) aufgeteilt werden (311). Vielmehr ist er ein einheitlich durch die
Freiheit geprägtes Wesen, und die Freiheit hat nicht nur regulative, sondern
konstitutive Bedeutung. In seinem ganzen Sein, das ein Verhalten zu
Akt im eigentlichen Sinne ist, steht der Mensch der Gegenständlichkeit gegenüber;

ja er ermöglicht diese erst, indem er sie in seinem Erleben als das
Erlebte «vollzieht». Im Seienden im ganzen gibt es also nicht nur gegenständliche,

sachhafte Abläufe, sondern auch akthaftes Verhalten zu das sich
im Erkennen, Wollen und Fühlen ausgliedert, und dessen eigentlicher Kern
im Setzungsakt des Wollens liegt, dem eigentlichen Geschehen der Freiheit.
Der Mensch ist Verhalten, das sich und seine Welt selbst gestaltet. Dieser
Tatbestand darf nun aber nicht überschwänglich gedeutet werden. So wie
der Mensch keineswegs etwa im Sinne des Idealismus das von ihm intendierte
Sein erzeugt, sondern es lediglich im Vollzug seines Verhaltens zu dem allererst

macht, was es für ihn ist, so ist auch die Freiheit des Menschen nicht etwas
Absolutes. Sie ist vielmehr Selbstbestimmung und Selbstgestaltung lediglich
inmitten des real Seienden, das seinerseits das Material und mögliche Gründe

217



liefert und den in Freiheit zu gestaltenden Seinsmöglichkeiten des Menschen
das Feld absteckt. (Hier und auch anderwärts besteht, abgesehen vom noch
anzuführenden « fundamentalontologischen » Kontext, eine gewisse Verwandt-
schaft zu Nicolai Hartmanns hochbedeutsamer, aber kritisch zurückhaltender
Freiheitslehre, die dieser im Dritten Teil seiner «Ethik», ebenfalls weitgehend
in der Auseinandersetzung mit Kant, entwickelt, auf die aber Keller nirgends
eingeht.) Dabei ist der Mensch selber zugleich innerweltlich Reales,
gegenständlich Faßbares wie auch und vor allem transzendentale Funktion, die
solches innerweltliche Sein, so wie es für den Menschen ist, erst ermöglicht;
er ist «sowohl innerweltliche Wirklichkeit wie Selbstbestimmung» (302).
In seinem Kern freilich ist der Mensch unfaßbarer Ursprung, Unbestimmbares,

«lauter mögliche Möglichkeit», die sich jedem Versuch der Bestimmung

entzieht (299), worin sich die Freiheit unmittelbar kundtut. Das Wollen

ist gerade der eigentliche Kern dieses Seins: «Selbstsein in reinster
Möglichkeit und höchster Gestalt» (299), weshalb es auch die «eigentlichste Auf-
gipfelung des Daseins» genannt wird (15).

Daß dies alles nun aber im real Seienden möglich ist, ergibt sich aus dessen

Gefüge und Struktur. Denn der Mensch ist, im Gegensatz zum Tier, ein
Wesen, das nicht vollständig in die Abläufe der Welt eingespannt, sondern
triebentbunden und offen ist. Beim menschlichen Sein hat die «Realdetermination»

nicht eine solche Dichte, daß sie das ganze Sein dieses Seienden
ausmachte (317). Die schon von Herder und der modernen Anthropologie
(insbesondere Arnold Gehlen) betonte biologische Mangelstruktur des
Menschen stellt sozusagen eine Lücke dar und ermöglicht nicht nur, sondern
fordert sogar eine andersartige Entsprechung, wie sie gerade in der Selbstbestimmung

besteht (317). Als ein nicht festgelegtes Wesen hat so der Mensch sein
Sein selber zu übernehmen und zu verantworten. Seine Freiheit ist selber eine
Notwendigkeit im Ganzen des Seins.

So weit wird man Kellers anthropologischen und ontologischen Ausführungen

ohne wesentliche Einwendung folgen können. Auch trifft er sich hierin im
wesentlichen mit verbreiteten heutigen Auffassungen. Anders steht es dagegen
mit der letzten «fundamentalontologischen» Verankerung des Menschen im
Sein (3. Abschnitt), weshalb ich alles damit Zusammenhängende vorerst
ausgeklammert habe, um darauf, wenn auch wiederum in aller Kürze, nunmehr
gesondert einzugehen. Die überlieferten Formen des Daseinsverständnisses,
die Keller unter vier Titel bringt (religiöses Daseinsverständnis, Orientierung
an idealer absoluter Ordnung, Deutung aus der Immanenz als

«Selbstermächtigung des Menschen» und naturwissenschaftlich gerichtete Anthropologie

von unten), sind in der Tat nicht mehr zu halten. Denn sie alle wollen
das Wesen des Menschen entweder aus einem «bloßen Teilmoment seiner
Erscheinung» ableiten, oder dann aus einer «Grundlage, die ihrerseits schon
als eine Setzung des Menschen selber zu qualifizieren ist» und die selber vorerst

einer «anthropologischen Interpretation» bedarf (329). Keller glaubt,
daß eine «Rückführung» überhaupt nicht mehr in Betracht falle, sondern nur
noch ein Abzielen auf «die besondere Seinsweise, die den Menschen als
Menschen auszeichnet, die sich durchgehend in allen seinen Eigenschaften und
besonderen Funktionen realisiert und kraft derer allein er auch empirisch

218



erst ist, was er ist» (331). Nun sollte man freilich meinen, diese Aufgabe sei
durch die wiedergegebenen Erörterungen über die besondere Verhaltensstruktur

des Menschen grundsätzlich schon in Angriff genommen und nur
noch weiter auszuarbeiten, so daß es nicht eines ganz neuen Ansatzes bedürfte.
Einen solchen neuen Ansatz glaubt nun aber Keller einführen zu müssen,
indem er - im Anschluß an Motive Heideggers, die heute bei Heidegger selber

grundlegende (von Keller nicht erörterte) Wandlungen erfahren haben - die
Frage nach dem «umfassenden Wesen von Sein überhaupt» aufwirft. Dabei
kommt Keller zum Schluß, zum Sein im umfassenden Sinn gehöre immer
auch «Gemeintsein» (333). Das Sein sei nicht «ein dunkler Klumpen», nicht
ein «in sich selbst verschlossener Bestand» (ein «An-sich» im Sinne Sartres),
sondern «das funktionale Gefüge des Erlebens und Vollziehens mit dem
Gegenstand alles Erlebens und Vollziehens zusammen, und zwar in jener zwie-
gestalten gegenseitigen Beziehung eines jeweiligen Vollzugs, der das Seiende -
die Welt - erst werden läßt, was sie ist und als was sie erscheint, und des

erscheinenden Seienden im ganzen, das in sich selbst die Tatsache und
Möglichkeit dieses vollziehenden Vollzuges enthält und entläßt» (334). Von da
aus wird dann «die Aufgebrochenheit zum Wissen um es selbst» als

Wesenseigentümlichkeit des Seins bezeichnet (334). Das «Sein schlechthin und im
ganzen» ist «das ständig geschehende Verhältnis und der umgreifende
Sachverhalt', daß ein Erleben ist, dem Seiendes gegeben ist und von dem die
Bedeutung ,Sein' vollzogen wird» (335). So erscheint das menschliche Sein
als die «seinsstiftende Mitte inmitten des Seienden» (335).

Hier ist nun freilich zu fragen, ob nicht in diesem Bestreben der «funda-
mentalontologischen» Verankerung unzulässige spekulative Einschläge zur
Geltung kommen. Begründet ist doch wohl nur die (auch noch hypothetische
und der Revision durchaus zugängliche) Annahme, daß es so etwas wie ein
Gefüge von Seiendem mit je verschiedener Seinsweise gibt, worunter auch
das menschliche Sein, das sich dadurch auszeichnet, daß es ein besonderes
Verhalten zu ist, für das allein es so etwas wie Sein und Seiendes (Welt)
im menschlichen Sinne gibt und für das allein jenes Gefüge in der Tat erst ist,
was es ist (ungefähr in dieser Richtung anscheinend Keller selber zuweilen,
z. B. 32f.), während ein bloß «ablaufendes» Verhalten (von Tieren
vielleicht) oder eine schöpferische Selbstverwirklichung (Gottes) nicht Sein und
Seiendes (Welt) in diesem Sinne haben können. Doch scheint es mir durch
nichts gerechtfertigt zu sein, diese menschliche Seinsweise, diese menschliche
Weise des «Habens» von Sein und Seiendem, mit dem Verfasser zur Grundlage

für das «Sein im ursprünglichen und umfassenden Sinn» zu machen,
wobei dieses gar das «Absolute» (333) genannt wird! Keller verabsolutiert
und hypostasiert so die der menschlichen Seinsweise zugehörige Weise des

«Habens» von Sein und Seiendem zum Sein überhaupt als dem «Absoluten»
und verwirft von da aus alle andern Auffassungsweisen von Sein, wie zum
Beispiel das Sartresche «An-sich», vielleicht aber auch das Sein im Sinne der
schöpferischen Selbstverwirklichung, von der nirgends die Rede ist, obwohl
diese als eine grundsätzliche Abwandlung von Verhalten aufgefaßt werden
kann. Die menschliche Seinsweise wird verabsolutiert, indem sie das Muster
des «Absoluten» abgibt, ja dieses in gewisser Weise selber ist, während doch

219



die Einsicht in die menschliche Seinsweise, so notwendig sie ist, immer auch
noch menschlicher Sicht verhaftet bleibt. Hypostasiert wird sie, indem diese

Seinsweise, die bloß ein Verhältnis von Seiendem, ein Gefüge betrifft, als dieses

Verhältnis und Gefüge zum Sein schlechthin deklariert wird, das überdies
offenkundige Züge eines Seienden annimmt, das in sich selber «aufbricht»
und «zu sich selbst kommt» (334). Das Gefüge von Seiendem, in dem auch
das menschliche Sein als besonderes steht, wird in das «fundamentale und
übergreifende Sein» überhaupt verwandelt (344). Wenn die Ausdrucksweise
erlaubt ist: mit der Ontologisierung des Menschen wird in eins das Sein

anthropologisiert, und man könnte insofern von einem «idealistischen» und
«subjektivistischen» Rückfall reden. All dies ist aber, wie mir scheint, für die
Sicherung der Freiheit und der Seinsweise des Menschen nicht notwendig
und ist als eine über die Phänomene hinausschießende, diese überfliegende
Hypothese, das heißt als Spekulation zu qualifizieren. Keller übersieht freilich

nicht, daß auch die Interpretation des Menschen aus dem «Sein
überhaupt», wie alle bisherigen Formen des Daseinsverständnisses, den Menschen
voraussetzt, glaubt aber, daß dies «hier kein Einwand mehr» sei, weil das
«Sein überhaupt, obwohl auch es vom Menschen gemeint ist, prinzipiell und
ursprünglich mehr als nur eine menschliche Idee» darstelle und das
Daseinsverständnis auf dem «absolut Umfassenden» gründe (335). Wird aber mit
diesem Gedanken wirklich ernst gemacht, dann muß dieses «absolut
Umfassende» als eigentliche Transzendenz des Menschen gefaßt werden, die nie
ausgeschöpft und deshalb verschieden ausgelegt werden kann. Dabei können
nur solche Auslegungen ernsthaft in Betracht fallen, die um ihren relativen
Charakter wissen und sich so an die eigentliche Transzendenz binden, was
Keller nicht tut. Vielmehr hat es den Anschein, als ob er sozusagen direkt und
endgültig ins Innerste von Sein überhaupt als dem Absoluten zu greifen
glaubt! Solcher Übergriffe sollte sich die Philosophie heute doch wohl
enthalten.

Diese «fundamentalontologische» Verankerung der Anthropologie, die zu
den vorstehenden kritischen Bemerkungen Anlaß gibt, ist nun, wie mir
scheint, nicht ohne Einfluß auf die Anthropologie selbst. Sie scheint mir
zunächst vor allem eine Neigung zu einem Standpunkt der Immanenz in sich

zu schließen. Es geht «je um die Erfüllung meiner eigensten Möglichkeit»
(337; vgl. auch 344f.), und es dürfte nicht zufällig sein, daß das Direktive im
weitesten Sinne als ein von der Wollenssetzung völlig verschiedenes, ihr aber
zugeordnetes Moment in der Erörterung der Freiheit sozusagen ganz zurücktritt

und nur beiläufig und zudem in derivierter Gestalt erwähnt wird (90f.,
92, 94, 101). Es wäre aber zu fragen, ob zur Freiheit nicht ein ihr transzendentes

Direktives unzertrennlich gehört, wiewohl es verschiedene (relative)

Gestalt annehmen kann (Norm, Wert, göttliches Gebot usw.). Eigentliche

Leitvorstellung dieses transzendenten Direktiven könnte übrigens die
von Keller völlig übersehene schöpferische Selbstverwirklichung sein; an ihr
wäre «das ursprüngliche menschliche Streben nach einer Daseinserfüllung»
(172) im Sinne des «geglückten Daseins» (Szilasi) letztlich vielleicht
ausgerichtet. Mit der angedeuteten Verabsolutierung und mit der dogmatischendgültigen

Lösung der Seinsfrage hängt die über die Phänomene hinausfüh-

220



rende Terminologie zusammen (um das Hauptbeispiel zu nennen: das
Verhalten zu das Erlebnis, wird zum «Stiften» von Sein oder auch zu einem

«Vollzug von Welt», während man doch mit ebensoviel «Recht» von einem
«Aufgehen» oder «Erscheinen» des Seins im Menschen sprechen könnte).
Bedenklich scheint mir ferner, daß die Kellersche «Fundamentalontologie»
zu einer theoretischen Isolierung des Menschen im Rahmen möglicher
Gestaltungen von Verhalten drängt. Auch wenn Keller postuliert, daß der
Unterschied zwischen menschlicher und tierischer Seinsweise sowohl als

«qualitativer Sprung» wie auch als «durchgehender Zusammenhang» zu
denken sei, so scheint die Erfüllung dieses Postulates durch die Verabsolutierung

des Menschen als dem «Seinsstifter» gefährdet oder verunmöglicht.
Man muß sich deshalb fragen, ob Keller nicht zu rasch Positionen, wie etwa
diejenige Gehlens, als «Biologismus» brandmarkt. Mit dem Sprung in die
«Fundamentalontologie» wird die weitere Ausarbeitung eines umfassenden

(aber durchaus hypothetischen) Verhaltensbegriffes, in dessen Rahmen Tier
und Mensch (und selbst Gott) Abwandlungen einer einheitlichen Struktur
darstellen würden, abgeschnitten. (Was in dieser Richtung noch alles getan
werden könnte, zeigen die bedeutsamen Ansätze amerikanischer
Anthropologen, Psychologen und Soziologen, auch wenn sie in philosophischer Hinsicht

mit unverzeihlicher Naivität verfahren: vgl. insbesondere Parsons and
Shills, Editors: Toward a General Theory of Action, Cambridge Mass.,
1951, mit einem besonders instruktiven Beitrag von E.C. Tolman: A Psychological

Model, 280 ff.) Eine grundlegende, das heißt philosophische oder,
vielleicht noch besser, (wahrhaft) theoretische Anthropologie (Adolf
Portmann spricht neuerdings von einer «basalen Anthropologie») wird sich den
ihr zukommenden Platz für alle Wissenschaften vom Menschen, zum Beispiel
auch für die Sozialwissenschaften, nur dann erobern können, wenn sie sich

von spekulativen Einschlägen befreit, sozusagen «entmetaphysiziert» wird.
Auch kann sie nur dann «,exakte' Forschung» gemäß dem eigenen Postulat
Kellers werden (33). Keller scheint mir seit dem Erscheinen seines Buches
«Vom Wesen des Menschen» (Basel 1944) in dieser Richtung einige Schritte
zurückgelegt zu haben. Doch glaube ich, daß seine in der Ausgliederung des

Wollensaspektes so imponierende Anthropologie in ihrer «fundamentalonto-
logischen» Verwurzelung auch heute noch spekulative Momente aufweist,
von denen eine wahrhafte Theorie des Menschen frei sein müßte. Der von
Keller selber für die Anthropologie unserer Zeit beschworene «Geist jener
Ernüchterung die sich bei keinen Voraussetzungen beruhigt, welche
noch vom Menschen selbst in Zweifel gezogen werden können» (324), scheint
mir noch nicht den völligen Sieg errungen zu haben.

Hans Ryffel

Arnold Gehlen: Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und
Aussagen. Athenäum-Verlag, Bonn 1956.

Die in Gehlens erstem Hauptwerk (Der Mensch. Seine Natur und seine

Stellung in der Welt. 1. Aufl. 1940, 5. Aufl. 1955) erarbeiteten anthropologischen

Kategorien führten zu keiner der so beliebten inhaltlich erfüllten

221



Bestimmungen «des» Menschen, dessen vermeintlich einheitliches «Wesen»
durch den Gang der Menschheitsgeschichte hindurch unverändert bestanden
hätte und weiterhin bestehen würde. Die dort im ersten Ansatz schon
enthaltenen Möglichkeiten einer durchgreifenden Wandlung des Menschen, als

eines in seinen Instinkten verunsicherten und existentiell auf die Handlung
angewiesenen Wesens, werden durch das vorliegende zweite bedeutsame

Werk, das «auf das Feld der Geschichte hinausführt» (7) und grundlegende
sozialphilosophische Probleme zum eigentlichen Thema macht, entfaltet,
nachdem dies einzelne Arbeiten schon vorbereitet hatten. Im Gegensatz zu
verbreiteten Meinungen geht der Verfasser auf Grund einer unvoreingenommenen

analytisch-empirischen Verarbeitung der vorliegenden Phänomene
davon aus, daß die Menschheitsgeschichte «eine Änderung der Bewußtseinsstrukturen»

aufweist (10f., 110IT. u.ö.), wodurch das Gesamtverhalten des

Menschen bis in die Wurzel beeinflußt wird. Gehlen nimmt zwei «absolute
Kulturschwellen» an, die durch das Aufkommen des (eben nicht ursprünglichen)

Monotheismus und den Übergang zur «technisch-industriell-naturwissenschaftlichen

Weltauffassung und Weltbeherrschung» bestimmt sind
(110IT.). Dank dem Monotheismus wurde die Welt «magisch neutralisiert»,
von daseienden Göttern entleert und so erst für die «Industriekultur»
vorbereitet. Jetzt erst ergab sich die Natur als «Faktenaußenwelt», und ferner
die «Fakteninnenwelt», die Gegenstand der empirischen analytischen Psychologie

wurde. Letztlich liegen anscheinend zugrunde «der ,übergreifende
Zusammenhang' zwischen Mensch und Natur» und die «elementaren
Inhalte des unverrückbaren Lebens», die aber «zweideutig» sind und zu «möglichen

Weltbildern» führen 186 fF.). Was für uns Selbstverständlichkeiten,
ja sogenannte Aprioritäten darstellen, sind es keineswegs, wenn wir frühere
Stufen der Menschheitsentwicklung ins Blickfeld rücken (z.B. 114ff.). Hatte
das erste Werk vorwiegend die allgemeinen anthropologischen Kategorien
ausgearbeitet, so wendet sich das neue Buch nunmehr solchen Kategorien zu,
die vornehmlich der Kennzeichnung des archaischen Menschen dienen. Die
«Probleme der archaischen Kultur» sind das zentrale Thema. Sie betreffen vor
allem den «prämagischen» Menschen, beziehen am Rande Mythos und Magie

noch ein, nicht aber den Menschen seit dem Aufkommen des Monotheismus

und der Schrift.
Wie der Untertitel betont, geht es dem Verfasser um «philosophische Ergebnisse

und Aussagen». Was die immer mehr anschwellende Literatur über den
prähistorischen Menschen ausbreitet und meist in einer begrifflich schwer
oder nicht einsehbaren, oder dann anempfindend-psychologisierenden Weise

interpretiert, wird hier in philosophischer Absicht gedacht, das heißt auf
«Kategorien», auf «die nicht weiter auflösbaren Rückstände einer eindringlichen

Analyse», die «Wesenseigenschaften des Menschen» zurückgeführt (8).
Es ergeben sich so «neue und nicht gesehene Kategorien des Menschen»,
doch erhebt der Verfasser keineswegs den «Anspruch, sämtliche' Kategorien
erhoben, also den Menschen ausdefiniert zu haben» (8). Dieswäremit der «
empirischen Philosophie»unvereinbar, die derVerfasser in mehrfach betontem Gegensatz

zuvorherrschenden Strömungen der (freilich aufschlußreicherweise darnieder

liegenden) zeitgenössischen Philosophie vertritt, wobei er übrigens sehr vor-

222



sichtig und zurückhaltend verfahrt (vgl. z.B.: «noch einige Aussagen
versuchen» 177, und ähnlich etwa 207). Da wir vom archaischen Menschen
durch die angeführten «absoluten Kulturschwellen» getrennt sind, können
wir ihn, entgegen der oft gemachten Annahme, in seiner «harten Fremdartigkeit»

nicht sogenannt verstehen; wir können die archaischen Verhaltensweisen
nicht innerlich nachvollziehen (z.B. 97f., 110ff., 132ff.). Solches Verhalten
vermögen wir lediglich unter Bezugnahme auf Kategorien analytisch zu
rekonstruieren und damit in der uns Modernen eigenen Weise begrifflich zu
bewältigen. Gehlen nimmt ganz allgemein an, daß der Mensch, auch der
moderne, sich selber nicht direkt, sondern nur indirekt über Außermenschliches

zu begreifen vermag (z.B. 118, 133, 136, 166, 202). Die prähistorischen
Phänomene führen dazu, dem archaischen Menschen eine «Transzendenz ins
Diesseits» zuzuschreiben. Das will besagen, daß dessen Verhaltensform an
der Wirklichkeit schlechthin orientiert ist, soweit sie als ein Bereich selbst-

wertiger, nicht in aktuelle oder potentielle Bedürfnisse eingespannter Gegenstände

nachahmend und darstellend gesetzt wird, und zwar als ein sympathetischer

Zusammenhang von « transzendenten», wenn auch sichtbaren «Wesenheiten»,

die weder natürlich, noch übernatürlich, noch unnatürlich, sondern
alles in einem sind 18f., 65, 103,117f., 134f.). Die Entfernung von der
«Faktenaußenwelt» des heutigen Menschen ist offenkundigerweise erlebnismäßig
unüberbrückbar. Gehlen selber hatte seine Anthropologie aus der Unterscheidung

von Mensch und Tier gewonnen (118), dem ohne Zweifel allein
möglichen, aber eben auch indirekten Ausgangspunkt einer empirischen
Philosophie (ein Ausgangspunkt übrigens, der die mögliche Beziehung zu Gott
keineswegs ausschließt, sondern erst recht auf den Boden der Phänomene
zurückbringt).

Die zur Bewältigung der «Probleme der archaischen Kultur» benötigten
Kategorien gehören nun in die Verflechtung aller bislang erarbeiteten
anthropologischen Kategorien, ja sind in je spezifischer Weise auf den Menschen
überhaupt anwendbar, sie dokumentieren den Wandel in der Konstanz,
weshalb die Kennzeichnung des archaischen Menschen zugleich Licht wirft auf
die anthropologische Struktur des Menschen der Gegenwart, namentlich auch durch
den Gegensatz (10). Daraus erklärt sich der fürs erste vielleicht befremdliche
Titel. Auch wenn man dies bedenkt, mag es immer noch befremdlich
erscheinen, daß im Titel dem «Urmenschen» bzw. der Urkultur nicht die
«Gegenwart» gegenübergestellt wird (was Gehlen selber als eine mögliche
Überschrift anführt: 10), sondern die «Spätkultur», worin eine pessimistische
Note anklingt. Auf Schritt und Tritt wird denn auch der Mensch der Gegenwart,

für den als Generalnenner die alles überschwemmende «Subjektivität»
steht, der Kritik unterworfen (z.B. 119, 129, 136f., 151, 237, 284, 286ff.).
Heute scheint dem Verfasser «das große Thema» aufzuhören, das der
archaischen Kultur ihre im vorliegenden Buch so spürbare Faszination verleiht:
«der Kampf des Menschen um seine Selbststeigerung» (289). Diese Kritik
erfolgt freilich aus sachbegründeter Einsicht in folgenschwere Umstrukturierungen

des Bewußtseins und damit des Gesamtverhaltens, insbesondere im
sozialen Bereich, was die Annahme nahelegt, daß der Mensch heute mitten in
einem tiefgreifenden Übergangsprozeß steht (290). Ein Prozeß, in dem er

223



nicht stehenbleiben kann, wie der archaische Mensch in seiner zu einem
vorläufigen Ende gekommenen Daseinsform, deren Wucht und Dichte uns heute
beeindruckt, Bestand haben konnte. Vom längst nicht abgeschlossenen
«Übergang zur Industriekultur» sagt Gehlen: «Kein Sektor der Kultur und
kein Nerv im Menschen wird von dieser Transformation unergriffen bleiben,
die noch Jahrhunderte dauern kann, wobei es unmöglich ist, anzugeben, was
in diesem Feuer verbrennen wird, was umgeschmolzen und was sich als
widerstehend erweisen wird. Der klassische, in den Spätphasen der vorindustriellen
Kultur jedesmal entwickelte Begriff hoher, autonomer Kunst ist schon über
Bord» (294). Man sollte aber die Ausführungen über die «Spätkultur» in
diesem Buche, insbesondere die zuweilen scharfe Kritik, nicht ohne die eigens
dem modernen Menschen gewidmete, höchst empfehlenswerte Studie «Die
Seele im technischen Zeitalter» (Rowohlts Deutsche Enzyklopädie, 1957)

würdigen, die soeben als Neubearbeitung der Schrift «Sozialpsychologische
Probleme in der industriellen Gesellschaft» (1949) erschienen ist. Da darauf
hier nicht näher eingegangen werden kann, sei immerhin gesagt, daß Gehlen
einen bedenkenswerten und meines Erachtens den einzig gangbaren Weg
einschlägt zwischen verbreiteter moderner Kulturkritik, die vielfach in
abgestandenen, verabsolutierten und naiven Kultur- und Bildungsvorstellungen
des 19. Jahrhunderts steckenbleibt, und vorschneller Bejahung heutiger
Gegebenheiten noch vorläufigen Charakters. Die ethischen Probleme, die sich da
ankündigen, lassen sich heute «noch kaum formulieren» (185).

Im angedeuteten allgemeinen Rahmen bietet Gehlen eine Fülle von
geistvollen Analysen, und es ist unmöglich, die in « mühsamerAufgabe » am Material
erarbeiteten anthropologischen Kategorien in ihren spezifischen Merkmalen
und in ihrer komplexen Verflechtung hier kurz zu referieren. Gehlen möchte
in betonter Weise «Sachforschung» treiben, von den Begriffen zur Wirklichkeit

gelangen (7) ; er erblickt darin eine Forderung an die Philosophie in
unserer Zeit (287). Ich muß mich auf Hinweise beschränken, die den
zentralen Begriff der «Institution» betreffen und einiges herausgreifen.

Der Mensch, als ein in seinen Antrieben plastisches, instinktmäßig
verunsichertes und deshalb auf Handlung angewiesenes, weltoffenes und
lernfähiges Wesen, könnte sich nicht im Dasein halten, wenn es sich nicht «stabilisieren»

würde (23f., 47ff. u. ö.). Die «Stabilität» ist «ein Wert par excellence»
(198). Der Mensch ist durch und durch artifiziell, und ohne die Stabilisierung
wäre er nicht Mensch, weshalb «die Realität ,an sich' in ihm» unmenschlich
ist (238). Ja, seine «Plastizität» ist «schreckenerregend» (99) ; der «Abgrund
in sich selbst ist abzudecken, wenn sich der Mensch nicht in fürchterlicher
Natürlichkeit erleben will» (100). «Die Schwäche der menschlichen Natur,
die nicht durch strenge Formen vor sich selbst geschützt ist, ist von einer
mörderischen Art» (152), was von großer Aktualität ist. Das noch nicht
festgestellte Tier' bedarf also der Feststellung, und diese Feststellung leistet die
«Institution» mit ihrer «Eigengesetzlichkeit», die zur Stabilisierung der
Außenwelt-Erfahrung in der Wahrnehmung hinzukommt (178). Die zentrale
Stellung, die Gehlen den Institutionen zuschreibt, erhellt daraus, daß er sein
Buch auch als «eine Philosophie der Institutionen» vorstellt (9). Er versteht
unter Institution alle Stabilisierung des Verhaltens im weitesten Sinn, so daß

224



zum Beispiel die Sprache (195), aber auch ein Gruppenspiel (42 ff.) und selbst
ein Briefwechsel mit verschiedenen Personen (68) «Institution» genannt wird.
Im engeren Sinn sind es aber die übergreifenden Zusammenhänge, die in
perspektivischer Vereinseitigung der Außenwelt, der Denkbarkeiten und der
eigenen menschlichen Natur aus dem Verhalten des Menschen erwachsen,
dann abgelöst und verselbständigt werden, und die dann umgekehrt als

Fremdbestimmung dem Verhalten gegenüberstehen und dieses so normieren
und kanalisieren (wie z. B. Ehe, Familie, Stammesordnung, Arbeitsordnung,
Staat usw.). Sie geben dem Verhalten nach außen und innen und unter den
Menschen Dauer, und zwar in einer Vereinseitigung, die die Fülle der
Institutionen und die Mannigfaltigkeit der verschiedenen Kulturen ausmacht
(in denen es bekanntlich «nichts gibt, was es nicht gäbe»). Man wäre
versucht zu sagen, daß das Verhalten sich in Institutionen objektiviere, sich in
Objektivitäten niederschlage. Doch lehnt Gehlen den Begriff des objektiven
und des objektivierten Geistes ab, wobei er freilich nur an Hegel und nicht an
die vom «Spekulativen» weitgehend gereinigte Kulturphilosophie zu denken
scheint; anscheinend geht die Ablehnung darauf zurück, daß es Gehlen ganz
entscheidend aufden «Außenhalt » der Institutionen ankommt (z. B. 25 f. u. ö.).
Die Institutionen können nicht allein im Bewußtsein verankert werden,
sondern sind außen festzumachen, das heißt an Sachzusammenhängen, Personen
und an den in der «Transzendenz ins Diesseits» antreffbaren «Wesenheiten».
Die zwei Hauptklassen von Verhalten, namentlich das praktisch-verändernde
Verhalten und das darstellend-rituelle Verhalten, führen zu solchen Institutionen.

In ausgezeichneten Analysen, die hier nicht im einzelnen referiert werden
können, wird gezeigt, wie das praktisch-verändernde, zweckrationale Verhalten, im
Zusammenspiel mit der Struktur der Sache selbst, Gewohnheiten und virtuelle
Verhaltensvollzüge bahnt, die sich zu stabilen und verfügbaren Gesamtzusammenhängen,

zu Institutionen ausbilden, deren Stabilität offenkundigerweise
durch «Außenstützen» garantiert ist. (Die Analysen betreffen unter anderem
die Verselbständigung; die Habitualisierung von Motivgruppen und
Handlungsvollzügen ; den stationären Erfüllungszustand primärer Bedürfnisse, die
aus dem Motivationsfeld verschwinden, das ist die «Hintergrundserfüllung»;
die Verlagerung der Antriebsmomente in den Gegenstand des Verhaltens; die
daraus hervorgehende Sollfunktion; die Zwecktransformation usw.)

Mit den Institutionen, die dem darstellend-rituellen Verhalten zugeordnet sind
und die an die zwei großen Tatbestände der Ernährung und Fortpflanzung
anknüpfen, betreten wir das Feld der archaischen Kultur. Denn sie führen zu
den Primärformen der Institutionen, und ihre Betrachtung deckt die
Ursprünge der Institutionen überhaupt auf. Dieser Verhaltensklasse ist der größte
Teil des Werkes gewidmet, weshalb vor allem einige Hinweise darauf
angebracht sind. Das «zweckfrei darstellende, ritualisierte oder prämagische [!]
Verhalten» wird im Anschluß an eine Analyse des Instinktiven in Tier und
Mensch entwickelt (139ff.). Es stellt sich die Frage, wie die Zuordnungen im
instinktiven Verhalten der Tiere im Fall der anzunehmenden menschlichen
Instinktreduktion variieren müssen (145). Der Ritus knüpft an die im
Menschen vorhandenen Instinktresiduen insofern an, als er auf der Auslöserwir-

15 Studia Philosophica XVII 225



kung des Unwahrscheinlichen und Ungewöhnlichen (der «Gestalten») und
auf der korrespondierenden unbestimmten Verpflichtung, dem Bedürfnis,
beruht, angesichts des Unwahrscheinlichen und Ungewöhnlichen etwas zu
tun. Gehlen zeigt, wie dies zur Nachahmung und so zur Darstellung im Ritus,
zuerst in vivo und dann in materia (z.B. des jagdbaren Großwildes) führt.
Über die so geschaffenen Außenstabilisatoren, die die Welt festmachen, wird
zugleich ein gemeinsames Sozialbewußtsein gewonnen. Ferner ergibt sich -
und dies ist hochbedeutsam - eine sekundäre Zweckmäßigkeit, die dann
verwertet wird: So in der zunächst kultischen Tierhege, die als sekundären Erfolg
die Stabilisierung der Ernährung mit sich brachte, und so vor allem im Tote-
mismus, der in zum Teil höchst künstlichen Stammesordnungen die Kontinuität

und Erhaltung des Stammes vermittels des Totemtiers erreicht und über
das Verbot der Tötung des Totemtieres die ursprüngliche Anthropophagie
überwindet. So entstehen (ganz grob angedeutet) aus dem Ritus die ursprünglichen

Institutionen, mit denen der Mensch, in sekundärer, das heißt nicht
beabsichtigter Zweckmäßigkeit den Naturzweck (vornehmlich Ernährung
und Fortpflanzung) zum eigenen Zweck macht, und daraus erklärt sich auch,
weshalb das ursprüngliche prämagische Verhalten nicht in Rausch oder

Magie versank. Die grundlegenden Institutionen sind demnach Nebenerfolge
des rituellen Verhaltens, dessen sekundäre Zweckmäßigkeit die Institutionen
«rückwärts» stabilisiert. Mit dem rituell darstellenden Verhalten hängt eine

von Gehlen unterschiedene dritte Verhaltensklasse eng zusammen: Die
«Inversion der Verhaltensrichtung», die darin besteht, daß die zunächst un-
bezweckt sich ergebende innere Erlebnislage direkt hergestellt wird (z.B.
169 f.). Sie tut sich in den zwei Formen des (soziozentrischen) Rausches und
der Askese kund, wobei sich nur der letztere Weg als stabilisationsfähig erwies.

Im Mythos erblickt Gehlen die durchgehende Rationalisierung des Ritus:
Hier nimmt die «archaische Metaphysik» Gestalt an, indem die sekundäre

Zweckmäßigkeit des Ritus ins Bewußtsein erhoben wird. «Der Ritus ist seit
Urzeiten primär, der Mythos ist seine Selbstinterpretation, in dem freieren
Zustand, in dem seine lebenssteigernde Fruchtbarkeit schon Resultat geworden

ist» (246). - In der Auseinandersetzung mit der zweckrationalen
Werkpraxis, die immer neben dem rituellen Verhalten einherging, wurde der Ritus
innerlich dem zweckrationalen Handeln angenähert, woraus Gehlen die
Magie ableitet. Diese erscheint demgemäß, wie bei andern Autoren, als

Entartungsform und zugleich als Vorform des zweckrationalen Handelns, das in
seiner vollen Entfaltung die Natur als «Faktenaußenwelt» voraussetzt. In die
«Hülse» des entleerten Ritus «kriecht die Magie» (265).

Gehlen betont «die Wucht und die dichte, bewältigte Fülle der Institutionen,

in denen die Steigerung des Menschen zu sich selbst gelang» (11), und
er unterstreicht «die sehr hohe moralische Leistung», die jene
Daseinsbewältigung zweifellos darstellt (z.B. 173). Dieser Urkultur steht nun die
moderne «Subjektivität» schroff gegenüber, die nichts anderes als die Kehrseite

eines «Institutionen-Abbaues» in Kernbereichen ist (z.B. 10, 290). Hier
scheint mir freilich auch eine subjektive Wertung hineinzuspielen. Doch darf
das Niveau der moralischen Haltung, die sich in dieser Wertung bekundet,
nicht übersehen werden («der einzige, jedermann zugängliche Weg zur

226



Würde: sich von einer Aufgabe konsumieren zu lassen», 109, statt sich in
«Subjektivität» aufzulösen und selbst zu genießen).

Viele werden an manchem Anstoß nehmen : nicht nur am Urteil über unsere
Gegenwartskultur der «Subjektivität», sondern auch etwa an der Kritik an
Dilthey (z.B. 129), an der modernen Psychologie (130f.) und vor allem am
Idealismus aller Schattierungen. Ich beschränke mich darauf, abschließend
zwei Desiderata, die sich unter philosophischen Gesichtspunkten aufdrängen
und deren Diskussion hier zu weit führen würde, mindestens namhaft zu
machen. Das Erste: Die empirische Philosophie (deren Programm ich
persönlich ganz zustimmen möchte und der recht verstanden vielleicht die
Zukunft der Philosophie um den Preis ihres Fortbestandes gehört) kann ohne
Zweifel nicht sämtliche Kategorien erarbeiten und deshalb kein abgeschlossenes

System aufstellen. Es fragt sich aber, ob nicht die gegenseitige Verflechtung

der Kategorien in systematischer Weise klargestellt werden könnte, was
im vorliegenden Buch nur teilweise geschieht. Gehlen hebt selber die Schwierigkeit

der Verflechtung hervor, die sich in die Darstellung fortsetze (61). Es

hat den Anschein, daß fundamentalere Kategorien neben eher sekundären
unterschieden werden können. Auch scheint es durchgehende, ganz zentrale
Züge zu geben, wie zum Beispiel das, was man «Virtualisierung» des
Verhaltens nennen könnte («Potentialisierung» bei C. Sganzini). In den
Zusammenhang einer Systematik der Kategorien wäre auch die Theorie der drei
Handlungsarten und der entsprechenden Weltansichten miteinzubeziehen
(105, 186ff., 280ff.). Das Zweite: Auch eine empirische Philosophie muß sich
mit sich selbst über den Charakter der anthropologischen Kategorien und ihr
Verhältnis zur Wirklichkeit im ganzen radikal, wenn auch unvermeidlicherweise

vorläufig verständigen. Das Denken in Kategorien ist wohl nach Gehlen
ebenfalls zum praktisch-verändernden Verhalten zu rechnen, wiewohl es

unendlich «entlastet» (virtualisiert) ist. Als besondere Verhaltensform ist das
Denken selber ein gewordenes Phänomen einer bestimmten Stufe der
menschheitlichen Entfaltung. Danach ist zwar eine kategoriale Erfassung der menschlichen

Wirklichkeit möglich und sinnvoll, wie die Bewährung übrigens zeigt.
Sie ist aber eine dieser Entfaltungsstufe eigene und dem Wirklichen heterogene,

analytisch-empirische Rekonstruktion («rationale Nachkonstruktion»
mit dem glücklichen Ausdruck von Felix Kaufmann). Insofern das Denken
mit sich selber umgeht, ist es sozusagen sich selbst gegenwärtig. Doch darfdies
natürlich nicht so verstanden werden, als ob der Geist sozusagen zu sich
gekommen und eine immer schon seiende Wahrheit offenbar geworden wäre.
Denn wissenschaftliche Wahrheit kann es nur auf bestimmter Entfaltungsstufe

der Menschheit geben. Man darf es dem Verfasser nicht zum Vorwurf
machen, daß er die zwei angedeuteten Fragestellungen im vorliegenden
wahrlich ohnehin schon schwer befrachteten Buch nicht auch noch zum
Thema gemacht hat. Das Buch selber aber fordert, daß diese Fragerichtungen
in der Weiterverfolgung der eigentlich philosophischen Motive nun auch
eigens Thema würden. „ „.

227



Stephan Straßer: Seele und Beseeltes. Phänomenologische Untersuchungen
über das Problem der Seele in der metaphysischen und empirischen
Psychologie. Franz Deuticke, Wien 1955.

Das Thema des Buches wird von der Frage nach der Seinsweise des Ich
bestimmt, die unter der Voraussetzung der «großen Prinzipien der Fundamen-
talontologie», das heißt der aristotelisch-thomistischen Ontologie, gestellt
und beantwortet wird. Straßer geht von der Feststellung aus, daß empirischer
Psychologe und Metaphysiker verschiedenes meinen, wenn sie von «Seele»,
«psychischer Aktivität» u. ä. sprechen; «sie begreifen einander auch dann
nicht, wenn sie glauben, einander zu verstehen. Ihr Gedankenaustausch steht
im Zeichen der Doppeldeutigkeit, ihr scheinbares Einverständnis beruht auf
Mißverständnis». Dann zeigt er den Ursprung des modernen Seelenbegriffes
bei Descartes und Locke, den Ansatz der Entstehung des «modernen Trialis-
mus» bei Kant und entwickelt dessen unterschiedliche Ausgestaltungen bei
Rickert und Scheler einerseits, die damit zusammenhängende «doppelte Ich-
Spaltung» in Husserls «Cartesianischen Meditationen» anderseits. Allen diesen

Theorien wie auch dem objektivistischen Seelenbegriff hält der Verfasser
mit überzeugenden Argumenten entgegen, sie vermöchten die unmittelbar
gegebene Einheit des Menschseins nicht zu erklären. Um diese zu bewahren,
konzipiert er mit Hilfe des Marcelschen Begriffspaares «Sein» und «Haben»
das gegen das soziale und persönliche Ich abgehobene «Ursprungs-Ich» oder
das «entspringende Selbst», die «Seele», die «ich primär bin». Sie ist «kein
Bewußtseinserlebnis, kein psychisches Datum, kein Zergliederungsprodukt
psychischer Phänomene, keine aus psychischen Elementen bestehende Struktur».

«Das, was ich in ursprünglichster Weise bin, das heißt so bin, daß
keinerlei Äußerlichkeit, Fremdheit, Verfügbarkeit, Vielheit und reale
Zusammensetzung diese existentielle Unmittelbarkeit bricht, das ist meine - ihrer
Natur nach geistige - Seele. Darum nannten wir sie Ursprungs-Ich, weil sie
das ist, was ich primär bin. Mit andern Worten: Ich bin Geistseele, insoweit
ich auf absolute Weise Ich-selbst bin.» Unter dem Titel einer «Phänomenologie

des Ich als Aktvollzieher» analysiert nun Straßer die «rückgerichteten
Aktivitäten», das heißt die vom Ich ausgehenden und zu ihm zurückführenden

Intentionalitäten («ich kämme mich» usw.), wodurch es sich selbst in
gewissem Sinne «objektiviert». Da aber diese ihm zugehörigen Leibbezirke
und -funktionen, auf die es sich wie auf seine Stimmungen usw. intentional
richten kann, von der Art der mundanen Objekte verschieden sind, faßt
Straßer jene unter dem Begriff der «quasi-objektiven Wirklichkeit» zusammen.

Diese und das nicht zu vergegenständlichende Ursprungs Ich bilden
eine «Vieleinheit». «Das Ich ist nicht der unbedingt schöpferische Urquell
der rückgerichteten Taten. Stets aufs neue ist es gezwungen, Unterstützung,
Hilfe und Ergänzung im Reiche der Objekte und Quasi-Objekte zu suchen.
Tätigkeiten, wie etwa das Sich-betrachten, Sich-waschen, Sich-bewegen usw.
sind nur in einer Umwelt möglich, in einem vitalen Räume und mit Hilfe von
mundanen Objekten. Aber auch der scheinbar rein immanente Akt des Über-
sich-Nachdenkens kann nur dann vollzogen werden, wenn das Ich fortwährend

an Objekte und Quasi Objekte appelliert». Straßer nennt diese Geist-

228



seele, die «keinen abstrakten Aspekt meines Person-seins darstellt», auch das

«Prinzip meines Daseins als Ich», sagt dann jedoch, daß diese einzigartige,
individuelle, mit den vorgestellten, gedachten, phantasierten Objekten «da»
seiende Existenz «nicht als Mensch mit zwei Händen und Füßen, nicht als

Person, die diesen Namen hat, Familienvater und Bürger eines bestimmten
Staates ist», anwesend sei. «Weder als persönliches noch als soziales Ich,
sondern als anonymer, ursprünglicher Seinsmittelpunkt bin ich dabei.» Dazu
wäre zu bemerken: Dieser Seinsmittelpunkt mag das Resultat einer
phänomenologischen Reduktion oder wie jenes «Prinzip» meines Daseins ein
sonstwie konstruiertes Denkgebilde sein - ein phänomenaler Befund ist es

jedenfalls nicht. Um zur «Phänomenologie des verleiblichten Ich» zu gelangen,

skizziert der Verfasser zunächst eine «Ordnungslehre des Konkreten»
und gewinnt so den Begriff der «beseelten Leiblichkeit»: Als solche «bin ich
eine Vielheit in einer Einheit; als beseelter Leib stehe ich fortwährend in
Wechselbeziehung mit meiner vitalen Umwelt : als beseelter Leib existiere ich
im beständig verströmenden relativen Selbstande». «Beseelt-sein bedeutet
nichts anderes als an dem Ich-sein teilhaben.» Indessen zeigt sich eine Problematik

der Geistseele als Ursprung meiner Taten: «Uberall, wo wir vitale
Funktionen beobachten, da ist ein Glied als Quasi-Subjektpol auf ein oder
mehrere andere gerichtet, die als Quasi-Objektpole fungieren. Denken wir
einmal an das Klopfen meines Herzens. Das, was in mir klopft, bin ich - aber
in indirekter Weise ; das, wogegen es klopft, bin ich - aber ebenfalls nur mittelbar.

Überall begegne ich mir, aber immer nur ,existierend in' oder ,tätig in'
meinen Gliedern. Nirgends entdecke ich mich selbst als unmittelbaren Quell
meiner Aktivitäten.» Straßer bezeichnet dies als «Aporie der Quasi
Subjektivität», die er mittels der «reflexiven Reduktion», die «Reduktion auf das

nicht mehr Abstrahierbare sein muß», aufzulösen versucht. Das Resultat:
«Geistige Innerlichkeit besitzen, bedeutet... In-sich-selbst-fundiert-sein als

wertbegreifendes und wertverwirklichendes Wesen. Es bedeutet ursprünglich
kennend- und primär strebend-sein in existentieller Einheit. Dies sind die
Wesensmerkmale, die den Menschen zu einem geistbegabten selbständigen
Wesen machen oder, wie die Philosophia Perennis sagt, zu einer Person.» Was
die Ausgangsfrage, das Verhältnis der empirischen zur philosophischen
(metaphysischen) Psychologie betrifft, so ergibt sich: «Die Geistseele ist nicht
Forschungsobjekt der empirischen Psychologie.» «Die verschiedenen Formen
der Verleiblichung und Vergegenständlichung des transzendentalen Aktes
flößen dem Philosophen wohl auch Interesse ein, aber doch vor allem als
Manifestationen, als Objektivierungen, als Kundgebungen des nicht
objektivierbaren Aktes. Der empirische Psychologe hat es dagegen ausschließlich
mit diesen Objektivierungen zu tun.» Straßer versucht dann, die «geformte
Zeit» als «beseelte Zeit» und damit als «materiales Apriori des Psychischseienden»

zu erweisen, was besagt, daß ich die Zeit zu einer Dimension meiner

Existenz «mache», «und zwar dadurch, daß ich jedem Erlebnis-Jetzt im
Zusammenhang mit zahllosen andern Erlebnismomenten und schließlich im
Zusammenhang mit meinem ganzen Dasein einen bestimmten Sinn zubillige ».
Schließlich zeigt er, daß die Bewußtseinspsychologen nicht das Bewußtsein,
sondern das Bewußt- und Unbewußt-werden untersuchen; «sie erforschen

229



nicht Bewußtseinsinhalte, sondern das Entstehen und Vergehen von
Bewußtseinsinhalten; sie behandeln nicht die Akte des Bewußtseins, sondern die
Wurzeln und Wirkungen dieser Akte. Kurzum, sie untersuchen die
implizitgeistigen Bedingungen unserer geistigen Existenz». Empirische Psychologie
ist die Wissenschaft von den existentiellen Zuwendungen zur vitalen Umwelt,
zur sozialen Umwelt usw. tt r

Michael Landmann: Philosophische Anthropologie. Menschliche
Selbstdeutung in Geschichte und Gegenwart. W. de Gruyter & Co.

(Sammlung Göschen, Band 156/156a).
Grundthese dieser «philosophischen» Anthropologie ist die, daß dem

Menschen «nur seine allgemeinste Struktur, die besondere Artung seines

Wahrnehmens und Handelns usf. von der Natur als festes Erbteil
mitgegeben» sei, worüber «sich gleichsam ein zweites Stockwerk, das nicht von
der Natur determiniert, sondern das seiner eigenen» - auf die Kultur hin
gesehen «totalen» - «Schöpferkraft und Entscheidung anheimgestellt ist»,
erhebe. Der näheren Ausführung der These sind der zweite und vor allem
der vierte Teil gewidmet: jener handelt vom «subjektiven Geist» oder der
«Vernunftanthropologie», dieser vom «objektiven Geist» oder der
«Kulturanthropologie», welche die «Anthropologie der Zukunft» sein werde.
Zwischen beide wird die «biologische Anthropologie», das Verhältnis von Mensch
und Tier betreffend, gerückt und als erster Teil die «religiöse Anthropologie»
(Mensch und Gott) vorangestellt. Diese Fächer dienen zur Ausbreitung einer
großen Zahl von Meinungen, die aus den verschiedensten geschichtlichen
Epochen aneinandergereiht werden. Es ist kaum etwas vergessen, was irgendwie

in einer «philosophischen» oder besser: «universalen» Anthropologie
Platz finden könnte, und insofern gibt das Buch zweifellos ein treffliches
Spiegelbild des heutigen Wirrwarrs, der sich unter jenem Titel anbietet.

H. Kunz

Irmgard Gindl: Seele und Geist. Versuch einer Unterscheidung. Franz
Deuticke, Wien 1955.

Umwelt und Welt, Trieb und Antrieb, Lust und Wert, Zweck und Sinn
sind die Aspekte, unter denen Gindl eine Unterscheidung der beiden
Sachverhalte «Seele» und «Geist» durchzuführen versucht. Diese Unterscheidimg
fällt mit der prinzipiellen Differenz von Tier und Mensch zusammen, die zu
den überdies bestehenden graduellen Unterschieden hinzukommt. Umwelt,
Trieb, Lust und Zweck auf der einen, Welt, Antrieb, Wert und Sinn auf der
andern Seite bilden je einen besondern Zusammenhang. Das illustrierende,
korrekt referierte empirische Material entnimmt die Verfasserin vor allem
Lorenz und Uexküll, denen sie sich neben K. Bühler am meisten verpflichtet
weiß, ohne freilich deren Meinungen kritiklos zu akzeptieren. Als spezifisch
menschliche Fähigkeit beansprucht sie einmal das - als Bereitschaft zum
«innern Handeln» oder zum Vollzug geistiger Akte charakterisierte - rezep-

230



tive Erkennen, was besagt, «daß die durch die Sinnes-, besser: durch die
Leibesorganisation vermittelten Reize und Eindrücke unabhängig von dem
mit dieser Organisation gegebenen Handlungsbezug aufgefaßt werden»,
während es in der von den leibbedingten Trieben konstituierten
Wahrnehmungsumwelt der Tiere nur «Signale», keine «Gegenstände» gibt. Das
Erkennenkönnen setzt eine allein dem Menschen eignende Distanz zu den in
ihm wirksamen triebhaften Tendenzen und dem Begegnenden voraus. Sie

ermöglicht - das ist der andere den Menschen auszeichnende Zug - sodann
das Sichentscheidenkönnen, und nur darin vermöge er «Sinn» zu intendieren
und könne dieser sich ihm olfenbaren. Die Unterscheidung von «Seele» und
«Geist» bzw. Tier und Mensch, wie Gindl sie vertritt, entspricht sachlich -
nicht terminologisch und in der Bewertung - weitgehend jener, die in unserer
Zeit zuerst Klages durchgeführt hat. Allerdings hat dieser terminologisch
umgekehrt den «Zweck» ausschließlich auf die Willensakte, also auf den
«Geist» beschränkt, womit er das meinte, was Gindl (intentionalen) «Sinn»
nennt, während diese den «Zweck» auf die «Seele» zurückbezieht und ihn
daher auch im tierischen Verhalten verwirklicht sieht. Ob das angesichts der
üblichen populären «teleologischen» Mißdeutung des letzteren glücklich
war, wird man bezweifeln müssen. Gindl selbst verfallt ihr nicht, vielmehr
bemüht sie sich entschieden und erfolgreich um subtile Differenzierungen.
Die Frage, wie «Seele» und «Geist» im Menschen «zusammenhängen» und
eine faktische Einheit bilden, stellt sie sich nicht. // Kunz

Erwin Straus: Vom Sinn der Sinne. Zweite vermehrte Auflage. Springer-
Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1956.

Die erste Auflage dieses hervorragenden Buches ist 1935 erschienen. Es

gehört innerhalb der psychologischen Literatur zu den seltenen Arbeiten, in
denen methodisch bewußt versucht wird, das wirkliche menschliche Erleben
in seinen Weltbezügen zur Geltung zu bringen, und das heißt zugleich: die
Psychologie von der Unterjochung durch die Gartesische Philosophie zu
befreien. Das geschieht zunächst in einer subtilen und trefflichen Kritik der
Pawlowschen Lehre von den bedingten Reflexen, dann in der Entwicklung
der darin enthaltenen «eigentlichen Problematik», schließlich in der «histo-
riologischen» Betrachtung des Empfindens und Sichbewegens. Die jetzige
Auflage bringt gegenüber der ersten einen neuen Teil: «Der Mensch denkt,
nicht das Gehirn», daneben eine Anzahl längerer und kürzerer Zusätze
verschiedenen Inhalts (z. B. über das Wachsein). // Kunz

Ludwig Binswanger: Ausgewählte Aufsätze und Vorträge. Band II: Zur
Problematik der psychiatrischen Forschung und zum Problem der

Psychiatrie. Francke Verlag, Bern 1955.

Der erste, 1947 erschienene Band der «ausgewählten Vorträge und
Aufsätze» Binswangers enthielt die theoretischen, nicht an den großen Kranken-

231



geschichten explizierten Beiträge «zur phänomenologischen Anthropologie».
Der zweite, gegenüber dem ersten um fast 150 Seiten umfangreichere Band
nennt sich «zur Problematik der psychiatrischen Forschung und zum Problem
der Psychiatrie». Er bringt folgende, in die Abschnitte «Psychoanalyse und
Psychiatrie», «Psychologie und Psychiatrie», «Daseinsanalyse, Daseinsanalytik

und Psychiatrie» nebst einem «Anhang» gegliederte Abhandlungen :

«Psychoanalyse und klinische Psychiatrie», «Erfahren, Verstehen, Deuten in
der Psychoanalyse», «Freud und die Verfassung der klinischen Psychiatrie»,
«Bleulers geistige Gestalt», «Welche Aufgaben ergeben sich für die Psychiatrie
aus den Fortschritten der neueren Psychologie?», «Geschehnis und Erlebnis»,
«Das Raumproblem in der Psychopathologie», «Bemerkungen zu zwei wenig
beachteten ,Gedanken' Pascals über Symmetrie», «Vom anthropologischen
Sinn der Verstiegenheit», «Über den Satz von Hofmannsthal: ,Was Geist ist,
erfaßt nur der Bedrängte'», «Über die manische Lebensform», «Die
Bedeutung der Daseinsanalytik Martin Heideggers für das Selbstverständnis der
Psychiatrie», «Daseinsanalytik und Psychiatrie», «Daseinsanalyse und
Psychotherapie», « Zum Problem von Sprache und Denken», «Über Sprache und
Denken». Der erste älteste Aufsatz stammt aus dem Jahr 1920, der über
«Daseinsanalyse und Psychotherapie», hier zuerst veröffentlichte aus dem
Jahr 1954. So erhält man einen ausgezeichneten Eindruck von dem nie
erlahmenden, immer wieder neu einsetzenden Bemühen Binswangers, sich über
den methodologischen Charakter der Psychiatrie und zumal der von ihm
selbst inaugurierten Betrachtungsweise innerhalb der psychopathologischen
Forschung Klarheit zu gewinnen. Dazu dient nicht zuletzt auch das umfangreiche

Vorwort, in welchem Binswanger in einer Art «Selbstinterpretation»
den Ort der einzelnen Aufsätze innerhalb der Entfaltung seines eigenen
Lebens als Forscher und zugleich den jeweiligen geistesgeschichtlichen Hintergrund

bestimmt. Es ist zu hoffen, daß uns ein dritter Band die exemplarische
Kasuistik in geschlossener Gestalt bringen wird. j-j JÇunz

Gerhard. Pfahler: Der Mensch und seine Vergangenheit. Eine Besinnung über
die Psychologie der Tiefe für Helfer und Hilfesuchende. 3. erweiterte

Auflage. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1953.

Zwei Thesen sind es vor allem, um deren Begründung es Pfahler geht und
denen man nur zustimmen kann: Einmal verläuft kein seelisches Geschehen
«ohne Mitwirkung des Unterbewußten, das heißt aus dem Schatz der persönlichen

menschlichen Vergangenheit». Und zum andern nötigt kein auffindbarer

Tatbestand zur Verselbständigung des Unterbewußten zum Unbewußt-
sein. Diese beiden Thesen sind die «Kristallisationskerne» einer «Theorie der
Tiefe». Zu ihrer Entfaltung konfrontiert der Verfasser zunächst die tierische
mit der menschlichen «Lebensrüstung» in bezug auf Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft und meint, das Tier lebe, durch Reflex, Instinkt und
Lernfähigkeit («Einverseelung») in eine feste Merk- und Wirkwelt eingeordnet, in
den augenblicklichen Gegenwarten aufgehend. Das ist vermutlich zutreffend,

232



nur macht sich Pfahler den Beweis leicht, indem er die vielleicht dagegen-
sprechenden Tatsachen (zum Beispiel das Sammeln von Vorräten) außer
Betracht läßt und gegen eine mögliche «Weitsicht des Tieres» von vornherein
die «Weitsicht und Vorausschau des Schöpfers» beansprucht (was sich mit
seiner Versicherung, nur Psychologie zu treiben, kaum vertragen dürfte). Der
Mensch dagegen lebt jede Gegenwart aufseine Zukunft hin gerichtet und mit
seiner Vergangenheit gerüstet. Das wird an den spezifisch menschlichen
«Ausrüstungsstücken» illustriert: der Wille, die Tat, das Wissen um die innere
Freiheit der Entscheidung, die Erfindungskraft, die Sprache, die Phantasie,
die Haltung, die zum Charakter gefügten Antriebe, das Gewissen und die

Gott-Innigkeit, zusammengehalten vom Bewußtsein als «menschliche Form
der Lebensverwirklichung». Darauf folgen Abgrenzungen des vom Verfasser

gemeinten Unterbewußten von den Unbewußten bei Carus, Freud, Adler,
Jung und der «Erbwesenart». Als «Tatbestände und Schule der Selbstbeobachtung»

werden einige Beispiele geschildert, die zwar das, was sie belegen
sollen - nämlich die Wirkung der Vergangenheit - nur sehr bedingt und
teilweise illustrieren. Aber sie zeigen gut die Methode des Verfassers: die
Aufdeckung der Vergangenheit mittels des «zielenden Willens». Daraus wird
auch die Oberflächlichkeit dieser «Theorie der Tiefe» verständlich; denn
wenn man eines von den Begründern der Tiefenpsychologie und zumal von
Freud gelernt haben sollte, dann ist es die Einsicht, daß gerade der «zielende
Wille» das ungeeignetste Organ zur Erhellung der Vergangenheit bildet. Als
«Wachstum eines Gedichtes» wird dann die sentimentale blumige Schilderung

des Besuches eines Mannes in seinem Geburtsort, der die Entstehung
eines Gedichtes anregte, angeboten; was das mit Psychologie zu tun haben
soll, bleibt freilich das Geheimnis des seine Ehrfurcht davor so oft betonenden
Verfassers. Die übrigen Abschnitte über das Träumen, über Ordnung und
Unordnung und die «Verbiegungen der Lebenslinie» (Angst, Geschlecht,
Tod, Kobolde, Dämonen, böse Geister), über das Wesen des Abstandes, die
Verwandlung der Tiefe usw. bestätigen immer wieder den Grundcharakter
des Buches : eine in ständigen ermüdenden Wiederholungen und bilderreicher
Sprache sich ausbreitende Oberflächendarstellung tiefenpsychologischer
Einsichten. Aber es ist wohl überhaupt deplaciert, an das absichtlich sehr populär
geschriebene Werk größere Ansprüche zu stellen; sein Erfolg zeigt, daß der
Autor den rechten Ton für den Geschmack des Publikums getroffen hat.

H. Kunz

Viktor von Weizsäcker: Pathosophie. Vandenhoeck und Ruprecht,
Göttingen 1956.

Wenn die Eigenwilligkeit eines Autors so weit geht, daß er nicht nur von
den thematisch gleichgerichteten Bemühungen seiner Zeitgenossen keine oder
bloß eine fragmentarische Kenntnis nimmt, sondern überdies die üblichen
Bedeutungen der gebrauchten Ausdrücke gewissermaßen in Privatbedeutungen

verwandelt, ohne es klar zu sagen, dann stellt er an die Verständnisfähigkeit
und -bereitschaft des Lesers eine harte Anforderung. Es ändert kaum

233



etwas, wenn er sich wiederholt an diesen Leser wendet; und vollends die
Versicherung, er (der Autor) wolle mit seinem Buche «nützen», klingt fast wie
ein Hohn. Die nächstliegende Reaktion des Lesers wäre offenbar, nach den
ersten Seiten das Werk wegzuschieben und auch die Frage, wie weit an der
Eigenwilligkeit eine « Originalitätssucht » beteiligt sein möge, aufsich beruhen
zu lassen. Aber wenn es sich nun um einen geistvollen Autor auf hohem
Niveau handelt - und das ist der Fall beim Verfasser der vorliegenden «Pa-
thosophie» -, wird man zögern, jenen bequemen Ausweg zu benützen;
davon abgesehen, daß das Thema als solches faszinierend ist. Dem Thema:
der «medizinischen Anthropologie», einer Lehre vom kranken Menschen,
hat von Weizsäcker schon manche Arbeit gewidmet. Auch in diesem bereits
vor einigen Jahren geschriebenen Buche steht sie im Zentrum. Darum herum
rankt sich freilich mancherlei, was man besser «Grübeleien» als «Meditationen»

oder «Reflexionen» nennen möchte. Zumal der erste Teil, mit «On-
tisches und Pathisches» überschrieben, enthält jene Auslassungen, über deren
begriffliche und phänomenologische Eigenwilligkeiten und Vagheiten man
sich vor allem ärgert. Von Weizsäcker spricht etwa von der «Leidenschaft der
Bewegung». Zunächst meint man, damit einen einigermaßen faßlichen Sinn
verbinden zu können; aber dann vernimmt man, daß auch Verstand und
Vernunft «Leidenschaften» und «Bewegungen» sein sollen - und alles
zerrinnt wie Sand. Ähnlich ergeht es einem mit den fünf «pathischen Kategorien»,

zu denen neben dem Dürfen, Müssen, Sollen auch das Wollen und
Können gehören sollen, also das, was gemeinhin gerade als das Gegenteil des

«Pathischen» gilt. Von einem Autor, dessen großes Verdienst es ist, das

«Subjekt», das heißt die Entscheidung, das Stellungnehmen in die Lehre von
der Krankheit eingeführt zu haben, müßte man erwarten, daß er sich über
das Verhältnis des Subjekts zum «pathischen Pentagramm» ausspricht, über
die Verträglichkeit oder Unverträglichkeit beider u. a. Allein die berechtigte,

weil aus dem Zusammenhang sich aufdrängende Erwartung wird nicht
erfüllt. Uberhaupt sind die Zusammenhänge in diesem Buche locker und
nicht immer leicht einsichtig. So hat man nicht den Eindruck, daß das im
ersten Teil Gesagte für den zweiten, den «Entwurf einer Allgemeinen
Krankheitslehre» enthaltend, sonderlich notwendig ist. Hier finden sich allerdings
großartige Dinge, Ansätze, Ahnungen, zum Beispiel in den Abschnitten über
den anatomischen Bau und über die Nuancen. Ein charakteristischer Satz
wie der folgende: «Die begriffliche Abstraktion verwickelt in die Fallstricke
der Unmenschlichkeit», sollte uns sehr zu denken geben. Ins Vage und, glaube
ich, Verfehlte gleitet dann wiederum ab, was der Verfasser «Logophanie»
nennt, das heißt der Versuch, die Denkkategorien Kausalität, Zeit, Raum,
Kraft, Zahl, Negation aus Leidenschaften, vor allem aus Destruktionen
«entstanden» sein zu lassen. Bezüglich der Verneinung ist ein ähnliches
Unternehmen bereits Freud mißglückt; an ihm kann man lernen, daß solche
Geschäfte nur auf dem Boden unzureichender phänomenaler Differenzierungen
eine Art täuschenden Analogiezauber abwerfen. Desgleichen bleibt das den
zweiten Teil abschließende «Impossibilitätstheorem», will sagen die
«Verwirklichung des Unmöglichen» so lange unklar, als nicht präzisiert wird, was
das «Unmögliche» und die «Antilogik» des Wirklichen sein sollen. Faszinie-

234



rend ist auch der dritte Teil, der «Entwurf einer speziellen Krankheitslehre».
Die Krankheiten werden als ein Umgang des Lebewesens mit der Umwelt
und mit sich selbst, die Krankheit als ein « Streben zu letzter Lust als
Erfüllung» aufgefaßt. Die Einteilung der Krankheiten sei demgemäß, meint von
Weizsäcker, «nicht mehr die Graduierung auf dem Wege zum Tode, sondern
eine Graduierung des Weges zur Lust (oder, wie die theologischen Systeme
es nannten, zur Erlösung oder, wie die Philosophien formulierten, zur Seligkeit).

Je kränker, desto entfernter ist man vom Ziele der Lust. Je entfernter
aber, desto größer der Drang zum Ziele.» Aber wenn Erlösung und Seligkeit
nur verklärende illusionäre Fehldeutungen des Todes wären? Eine zweite
Bestimmung der Krankheit lautet: sie ist die Wirksamkeit des Ungelebten
und die Verwirklichung des Unmöglichen. Wenn es gelingt, das ungelebte
Leben als das in der Krankheit Wirksame, Unmögliches als das Wirkliche zu
erkennen, dann enthüllt sich die «biographische Krankengeschichte», womit
ebenfalls eine wesentliche Leistung von Weizsäckers genannt wird. Was er
in diesem Zusammenhang über das Unmögliche nachträgt, macht den vorhin

geäußerten Vorwurf mangelnder Präzision allerdings nicht hinfallig. Im
letzten Teil, dem «Versuch einer Enzyklopädie», drängt sich die bereits
erwähnte Zusammenhanglosigkeit auch äußerlich in der Vielzahl der
angerührten Themen auf: es ist wie eine Wanderung ohne Ankunft, jj gunz

Viktor von Weizsäcker: Arzt im Irrsal der ^eit. Eine Freundesgabe zum
siebzigsten Geburtstag am 21. 4. 1956. Vandenhoeck und Ruprecht,
Göttingen 1956.

22 Autoren, naturgemäß vorwiegend Ärzte, haben zu dieser gewichtigen, ein
hohes Niveau einhaltenden Festschrift beigetragen. Die vier Hauptabschnitte
«Zwischen Theologie und Physik», «Zur Anthropologie», «Zur Psychologie»,

«Zur Klinik», in denen die meisten Arbeiten untergebracht sind und
die wir nicht aufzählen, geschweige denn referieren wollen, spiegeln die Vielfalt

der Wirkungen des Jubilars. rr rr

Joachim Bodamer: Gesundheit und technische Welt. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1955.

Im vorliegenden Buch wird wieder einmal mehr über den Verfall des

Menschlichen in der technischen Welt geklagt, und der Verfasser sehnt sich
zurück nach jenen seiner Auffassung nach «naturwüchsigen» Zeiten, in denen
der Mensch an eine illusionäre Geborgenheit im Weltall glaubte. In einer
Reihe von locker zusammenhängenden Abhandlungen wird hier im Stile von
Max Picard eine Zeitkritik geübt, die sicherlich wesentliche Punkte berührt,
aber durch einen larmoyanten Grundton nicht allzuviel Sympathie erwecken
kann. Bodamer ist Psychiater, und er beschreibt die menschliche Existenz
innerhalb der Neuzeit mit Hilfe der psychiatrischen Kategorien, was ein-

235



drückliche Krankheitsbilder vor Augen führen soll. Aber der Diagnostiker
scheint im Hinblick auf die Therapie völlig zu versagen; er schafft lediglich
ein Idealbild eines «heilen Menschentums», von dem er unrichtigerweise
annimmt, daß es in gottgläubigeren Epochen Realität gewesen sei. Derartige
historische Konstruktionen führen zumeist, auch im vorliegenden Falle, zu
einer unsachlichen Einschätzung der kulturellen Bedeutung der Technik und
des analytischen Denkens; es ist nicht einfach eine Verstiegenheit des modernen

Geistes, daß er die analytisch arbeitenden Wissenschaften entwickelte;
der Aufbau der technisch-wissenschaftlichen Welt ist eine grandiose Bemühung

der menschlichen Daseinssicherung, die man als erfolgreich anerkennen
muß, wenn auch die Zivilisation noch nicht in der Lage ist, die von ihr
geschaffenen Werkzeuge vollständig in den Dienst der Humanität zu stellen.

Josef Rattner

L'homme et son prochain. Actes du VIIIe Congrès des Sociétés de philosophie de

langue française. Toulouse, 6-9 septembre 1956. Paris, Presses universitaires

de France, 1956, 328 pages. (Voir aussi, ci-dessous: La présence

d'autrui.)

Le thème du Congrès de Toulouse (1956) était fort bien choisi: philosophiquement

important et cependant encore peu étudié, d'une évidente actualité.
En effet, la pluralité des sujets pensants, chacun étant un objet pour tous les

autres, est comme telle absente des Méditations de Descartes et de la Critique de

la raison pure de Kant. Hegel en reconnaît l'importance dans sa Phénoménologie
de l'esprit. L'intersubjectivité transcendentale ne réapparaît ensuite que dans
les Méditations cartésiennes de Husserl, dans Sein und Jeit de Heidegger, d'où
elle passera dans L'Etre et le Néant de J.-P. Sartre.

L'homme et son prochain s'ouvre par trois Symposia: a) Psychopathologie du sens du

prochain par Charles Baudouin (Genève) et Eugène Minkowski (Paris) ; b) Les
adultes devant les jeunes par M. A. Bloch et L. Dintzer; c) Le dialogue par M.
Deschoux, G. Isaye et Joseph Moreau. Dans la section Psychologie et

phénoménologie, relevons entre autres les contributions de J. Chateau, G. Dubaï (du
point de vue psychanalytique), R. Lacroze, A.-L. Leroy, J. Ohana, Mme
J. Parain-Vial. Une place est naturellement faite à la sociologie.

La section Axiologie aborde les problèmes philosophiques proprement dits.
On y lit L'homme et son semblable de M. Eugène Dupréel, Mise en valeur du beau,

du vrai et du bien dans les relations humaines de M. André Mercier, une analyse de
L'anonymat comme obstacle à la relation intersubjective de M. Jean Pucelle, La notion
de prochain dans la perspective platonicienne de M. B. de Spengler.

En philosophie générale M. Daniel Christoff analyse l'expérience d'autrui,
présente déjà dans la structure de ma conscience; cette expérience d'autrui, qui
s'offre dans l'action, est la clef de ma compréhension de moi-même. Régis
Jolivet analyse le passage de la communication à la communion, M.-F.
Sciacca la triple altérité de l'Etre «amoureux».

D'utiles mémoires d'histoire de la philosophie closent le volume; ainsi

236



L'interlocuteur de Socrate de Pierre Burgelin, Le fondement du rapport à autrui dans

la pensée stoïcienne par André Voelke.
Souhaitons que ce recueil de travaux enrichisse autant la vie pratique que

la pensée. Marcel Reymond

La présence d'autrui. Toulouse, Privat, Paris, Presses universitaires de

France, 1957, 172 pages. (Nouvelle Recherche, vol. 12.) (Voir aussi,
ci-dessus : L'homme et son prochain.)

La présence d'autrui, complément de L'homme et son prochain, renferme les

communications des séances plénières du Congrès de Toulouse (1956), plus
trois exposés présentés en séance de section.

Relevons notamment Image d'autrui et devenir personnel du Dr Etienne De
Greeff, le criminaliste belge, Du prochain au semblable, lumineuse analyse
phénoménologique de M. Gaston Berger, La rencontre d'autrui, obstacles

psychologiques et accès religieux de M. Edmond Rochedieu, psychologue de la religion,
l'ingénieux essai de M. Vladimir Jankélévitch: Le prochain et le lointain, Une

note de M. P.-H. Simon sur l'amour du prochain. L'homme et son prochain de M.
Georges Bastide, président du Congrès, est une magistrale synthèse des points
de vue et des travaux présentés; l'ensemble est une heureuse contribution à
l'étude d'une structure fondamentale de la nature humaine.

Marcel Reymond

In Band XV der Studia philosophica (1956) ist Seite 59 das Diskussionsvotum

von M. Aebi entstellt wiedergegeben. Das «nicht» in der drittletzten
Zeile ist zu streichen. Es ist zu lesen: «Als solche sei sie eine erkenntniskritische
Disziplin und habe es - im Sinn des Aristoteles - mit dem Seienden als

solchen' zu tun. Die Geltungsgründe der Erkenntnis liegen nicht in Erkenntnisvorgängen,

sondern im - nur deskriptiv erfaßbaren - Gehalt des Gegebenen.»

M. Aebi

237


	Besprechungen = Comptes rendus

