Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Grundzige der Philosophie des jungen Marx
Autor: Schlawin, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grundziige der Philosophie des jungen Marx?

von Hermann Schlawin

Wenn ich von der Philosophie des jungen Marx reden will, so des-
halb, weil ich glaube, daB deren Kenntnis fiir das Verstindnis der
spateren Werke Marxens unerlidBlich ist, mit denen man sich heute
doch wohl auseinandersetzen muf}. Richtig untersucht werden konnte
das Denken des jungen Marx erst, als 1932 zum erstenmal die Pariser
Manuskripte veroffentlicht wurden?. Seither sind eine betrichtliche
Zahl zum Teil schéner Untersuchungen erschienen?®, die aber, soweit
ich sehe, alle einen Mangel aufweisen: sie sind zu wenig streng in der
Bestimmung der Grundbegriffe, in denen sich das Denken des jungen
Marx bewegt; und zwar, weil sie nicht kritisch genug sind, sofern sie
iiberhaupt kritisch sind. Denken nidmlich, auch Nach-Denken, ist
ohne Kritik nicht méglich; unkritisches Denken hért auf, Denken zu
sein. Mit dieser Bemerkung mochte ich mich dafiir rechtfertigen, da3

1 Vortrag, gehalten am 25. Mai 1957 vor der Philosophischen Gesellschaft
Bern.

2 In Karl Marx: Der historische Materialismus. Die Friihschriften. Heraus-
gegeben von S. Landshut und J.P. Mayer unter Mitwirkung von F. Salomon.
Leipzig, Kroner, 2 Bde. (Kréta 91/92) Bd. 1, S. 283-375. (Die Ms. sind hier
nicht ganz vollstandig abgedruckt.) Einen vollstindigen Abdruck bietet:
Karl Marx—Friedrich Engels: Historisch-kritische Gesamtausgabe; erste Ab-
teilung (abgekiirzt MEGA ; da alle Zitate sich auf die 1. Abt. beziehen, wer-
den im folgenden nur Band- und Seitenzahlen, nicht aber die Abt. angegeben)
Bd. 3. Herausgegeben von V. Adoratskij. Berlin, Marx-Engels-Verlag, 1932,
S.29-172. (Leider erfihrt man nicht, wie es den Herausgebern gelungen ist,
den schwer entzifferbaren Text iiberall zweifelsfrei zu lesen.)

® Etwa die klare und tibersichtliche Arbeit von Havadtiy, Alexander: Arbeit
und Eigentum in den Schriften des jungen Marx. Diss. theol. Basel, 1951
(vervielfiltigt). Popitz, Heinrich: Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und
Geschichtsphilosophie des jungen Marx. Diss. phil.-hist. Basel 1953. Basel,
Verlag fiir Recht und Gesellschaft (Philosophische Forschungen, N.F. 2),
1953. Bekker, Konrad: Marx’ philosophische Entwicklung, sein Verhiltnis zu
Hegel. Diss. Basel. Ziirich-New York, Oprecht (1940). Breuer, Karl Hugo: Der
Jjunge Marx. Sein Weg zum Kommunismus. Diss. Kéln 1951, Kéln, Luthe,
1954.

121



ich die Darstellung 6fters durch kritische Reflexionen unterbreche; sie
dienen nicht dazu, Marx zu widerlegen, sondern sie sollen seine Ge-
danken moglichst deutlich werden lassen.

Nur die Friihschriften von Marx sind ihrer Absicht nach philo-
sophisch; die spateren wollen durchaus nicht mehr philosophisch,
sondern nationalokonomisch und historisch sein, enthalten auch kaum
mehr ausdriicklich philosophische Sitze. Aber sie haben doch nicht
nur die Positionen, die Marx bis etwa zu seinem dreiBigsten Jahre in
fast rein spekulativ-philosophischem Denken gewonnen hatte, zur
Voraussetzung, sondern sie sind auch Produkte desselben spekulativen
Denkens, das zu diesen Positionen gelangte. Marx selber allerdings
hat seine spatern Werke fiir wesentlich empirisch-wissenschaftlich
gehalten. Aber, wie Pierre Bigo richtig bemerkt?, wenn man ihm das
glaubt und etwa das Kapital als empirisch-nationalékonomische
Schrift lesen will, fiihlt man sich bald einmal versucht, es drgerlich
beiseite zu werfen, da es den Anspriichen, die man an ein solches Werk
stellen muB3, gar nicht entspricht. Es ist Spekulation im Gewande der
Nationalokonomie, ein einigermaflen miBlungener Versuch, sich von
der Philosophie zu entfernen.

Bei Marx, wie auch bei andern Linkshegelianern, findet das um-
gekehrte Verhiltnis statt wie bei den Philosophen vor Hegel: die
Frithwerke dieser letztern sind erst richtig verstindlich von ihren
reifen Werken her, diese Philosophen sind in die Philosophie hinein-
gewachsen und sind philosophisch reif geworden. Die Nachhegelianer
dagegen gehen von der Philosophie aus, beginnen in ihr, fallen mehr
und mehr aus ihr heraus, streben von ihr fort, so dafl sie philosophisch
nicht mehr ausreifen kénnen; ihre Friihschriften enthalten deutlicher
als die spatern das, was fiir das Verstindnis erforderlich ist.

Das beruht darauf, daB fiir die Linkshegelianer die Hegelsche
Philosophie die Philosophie war, die vollendete Philosophie, in der alle
frithere aufgehoben und das heif3t iiberwunden und aufbewahrt war.
Nach Marx zum Beispiel hat Hegel ein metaphysisches Universal-
reich gegriindet durch Zusammenfassung aller bisherigen Meta-~
physik®. Darin erreichte alles bisherige Philosophieren sein Ziel und
enthiillte sich dadurch als das, was es seinem Wesen nach war: eine

* Bigo, Pierre: Humanisme et économie politique chez Karl Marx. These
Paris 1951. Paris, Presses Universitaires, 1953, S. 25.

8 MEGA 111, 301.

122



Bewegung des Geistes, des Denkens, in sich selbst, unter Abstraktion
von der Welt, ein Denken, das sich immer weiter von der Welt ent-
fernte, der Welt entfremdete, in dem daher der Mensch als weltliches
Wesen sich von sich selbst abloste, entfremdete. In ihr galt der Mensch
nicht als weltliches, leibliches Wesen, sondern als Geist, als Selbst-
bewuBtsein, oder, mit Feuerbach zu reden, als himmlisches Wesen.
In der Hegelschen Philosophie hat, nach dieser Auffassung, der Mensch
als geistiges Wesen sich vollendet, indem er alles andere Geistige (Gott,
die ewigen Wahrheiten und was dergleichen mehr ist) in sich hinein-
genommen hat; er ist dadurch das geistige Wesen geworden.

Aus der Vollendung der Philosophie ergibt sich (immer fiir die
Linkshegelianer): es ist nicht mehr méglich, in der bisherigen Weise,
vom bisherigen Ausgangspunkt aus, zu philosophieren. Es muBl eine
neue Basis der Philosophie gefunden werden, gesetzt, daB mit der
vollendeten Philosophie nicht auch die Welt vollendet, zu Ende, sei,
gesetzt also, daB die vollendete Philosophie nicht die wahre, sondern
nur die vollendete falsche, nimlich die Welt iiberfliegende und nicht
in sich enthaltende, mit sich vollendende, sei. In seiner Dissertation,
besonders in den Vorarbeiten dazu, in gleichzeitig (etwa 1839) nieder-
geschriebenen Reflexionen, hat Marx sich mit der Frage beschiftigt,
wie nach der Vollendung der Philosophie noch Philosophie und Leben
moglich sei. Er bestimmt das Verhiltnis der vollendeten Philosophie
zur Welt so: «Es ist ein psychologisches Gesetz, daf3 der in sich frei-
gewordene theoretische Geist zur praktischen Energie wird, als Wille
aus dem Schattenreich des Amenthes hervortretend, sich gegen die
weltliche, ohne ihn vorhandene Wirklichkeit kehrt8.» «Indem die
Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt,
ist das System zu einer abstrakten Totalitit herabgesetzt, das heifS3t,
es ist zu einer Seite der Welt geworden, der eine andere gegeniiber-
steht”.» «Wer diese geschichtliche Notwendigkeit nicht einsicht, der
muB} konsequenterweise leugnen, daB {iberhaupt nach einer totalen
Philosophie noch Menschen leben kénnen®» Damit ist schon gesagt:
die Welt ist noch nicht philosophisch, die Philosophie hat die Welt
nicht an ihr Ziel gebracht, sie hat nur sich, nicht die Welt vollendet,
ist also nicht die die Welt in sich begreifende wahre, sondern eine welt-

¢ MEGA 1, 1. Halbbd., 64.
” MEGA 1, 1. Halbbd., 64.
8 MEGA I, 1. Halbbd., 132.

128



lose und damit falsche Philosophie. Sie muf nicht nur durch Verwirk-
lichung aufgehoben werden, wie Marx um diese Zeit noch schrieb?,
sondern sie muf} verlassen werden, wie « Themistokles, als Athen Ver-
wiistung dfohte, die Athener bewog, es vollends zu verlassen und zur
See, auf einem andern Element, ein neues Athen zu griinden1%»; sie
mull an der Welt neu ansetzen.

In dem Versuch, der Philosophie eine neue Grundlage zu geben,
war Feuerbach Marx vorangegangen. Fiir wie bedeutend Marx
Feuerbach hielt, geht aus einer AuBerung in den Pariser Manuskripten
hervor: «. .. die positive Kritik (verdankt) ... ihre wahre Begriin-
dung den Entdeckungen Feuerbachs ... Von Feuerbach datiert erst
die positive humanistische und naturalistische Kritik. Je gerdusch-
loser, desto sicherer, tiefer, umfangreicher und nachhaltiger ist die
Wirkung der Feuerbachschen Schriften, die einzigen Schriften seit
Hegels Phinomenologie und Logik, worin eine wirkliche theoretische
Revolution enthalten ist11». Feuerbach befalBte sich besonders mit der
christlichen Religion; was er von ihr sagt, gilt auch von der Philo-
sophie, da diese nichts weiter ist, als in Gedanken gefate Religion.
«...das Geheimnis der spekulativen Philosophie (ist) die Theolo-
gie...12». Er bestimmt die Philosophie als Entfremdung des Men-
schen von sich; der Mensch setzt sich in ihr sein Wesen als fremdes,
hoheres, himmlisches Wesen, als Gott, absoluten Geist, gegeniiber 13,
Indem dieser Trug durchschaut wird, wird der Mensch als weltliches,
leibliches, sinnliches Wesen wiederentdeckt, oder zum erstenmal
entdeckt; oder, genauer noch: der Mensch entdeckt sich selbst zum
erstenmal als leibliches, sinnliches, weltliches Wesen. « Das Geheimnis
der Theologie ist die Anthropologie . . ."» Der Mensch nimmt sein
entfremdetes Wesen, das er ja jetzt als seines erkennt, er nimmt Gott,
den absoluten Geist, in sich zuriick, wird so selber Gott, das héchste
Wesen; und Feuerbach proklamiert: «. ..das Wesen des Menschen
(ist) das hdichste Wesen des Menschen. . .. Homo homini deus est15.»

® MEGA 1, 1. Halbbd., 64, 613.

1 MEGA I, 1. Halbbd., 132.

1 MEGA III, 34.

12 Feuerbach: Vorliufige Thesen zur Reform der Philosophie (1842) SW
(hsg. v. Bolin und Jodl, Stuttgart, 1903 ff.) II, 222.

13 Z.B. Wesen des Christentums, SW VI, 17.

1« SW II, 222.

15 Das Wesen des Christentums, SW VI, 326. «Das absolute Wesen, der
Gott des Menschen ist sein eigenes Wesen.» VI, 6. «Das BewuBtsein Gottes

124



Feuerbach meint, hiermit die neue Basis der Philosophie gefunden zu
haben; denn, wenn es falsch ist, den Menschen als geistiges Wesen zu
fassen, und das doch bisher getan wurde, und wenn weiter, nach
Hegel, alle Entwicklung in Gegensitzen geschieht, dadurch, daB eine
Position in ihr Gegenteil umschlidgt, und wenn auBerdem das so er-
reichte Neue die Wahrheit des Frithern, Uberwundenen ist: so muB3
eine Grundlage der Philosophie, die das Gegenteil der bisherigen ist,
die wahre Grundlage sein, und die neue Philosophie die Wahrheit der
bisherigen.

Die von Feuerbach aufgestellten Thesen: der Mensch ist dem Men-
schen das hochste Wesen, in Religion und Philosophie entfremdet sich
der Mensch von sich, der wahre Mensch ist der weltliche, sinnliche
Mensch, die Feuerbach endlos variiert, aber nicht niher ausfiihrt,
wurden von Marx iibernommen, ausdriicklich erstmals in der Ein-
leitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (erschienen
1844 in den deutsch-franzésischen Jahrbiichern). Ubernommen, weil
die eigene Entwicklung ihn so weit gefiihrt hatte, daB er durch Feuer-
bach nur das deutliche BewuBtsein seiner eigenen Auffassung, nicht
etwas Neues, erhielt; nur so ist es ja auch verstindlich, daB er diese
Lehren sogleich anzuwenden und zu radikalisieren wufBte. Marx
schreibt: « Fiir Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen
beendigt, und die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller
Kritik6.» Als das Wesentliche dieser Kritik stellt Marx folgendes
heraus: «Das Fundament der irreligiésen Kritik ist: Der Mensch
macht die Religion, die Religion macht nicht den Menschen. . . . Der
Mensch (hat) ... in der phantastischen Wirklichkeit des Himmels,
wo er einen Ubermenschen suchte, nur den Widerschein seiner selbst
gefunden . .. Die Religion ist das SelbstbewuBtsein des Menschen,
der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder ver-
loren hat”.» In der Religion also hat sich der Mensch sich entfremdet,
hat sich sein Wesen als hoheres Wesen gegeniibergestellt. Die Religion
ist ein verkehrtes WeltbewuBtsein, da die menschliche Welt, deren
Produkt die Religion, eine verkehrte Welt ist. Weil die Religion eine
solche Selbstverkehrung des Menschen ist, fordert Marx ihre Auf-
hebung. «Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Gliickes

ist das SelbstbewuBtsein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbst-
erkenntnis des Menschen.» VI, 15.

18 MEGA 1, 1. Halbbd., 607.

7 MEGA 1, 1. Halbbd., 607 (die Satze sind von mir umgestellt).

125



des Volkes ist die Forderung seines wirklichen Gliickes. Die Forderung,
die Illusionen iiber seinen Zustand aufzugeben, ist die Forderung,
einen Zustand aufzugeben, der der Illusion bedarf. Die Kritik der
Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertals, dessen Heiligen-
schein die Religion ist18.» «Es ist also die Aufgabe der Geschichte,
nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit
des Diesseits zu etablieren. Es ist zunichst die Aufgabe der Philo-
sophie, die im Dienste der Geschichte steht, nachdem die Heiligen-
gestalt der menschlichen Selbstentfremdung entlarvt ist, die Selbst-
entfremdung in ihren unheiligen Gestalten zu entlarven. Die Kritik
des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik
der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die
Kritik der Politik?.» Marx will also sogleich und entschieden iiber
Feuerbach hinausgehen; Kritik der Religion ist nur der Anfang. Es
gilt, die Selbstentfremdung, die hier erst an ihrer Peripherie erfaBt ist,
an ihre Wurzel, die verkehrte Welt, zu verfolgen, den Menschen, der
seiner Selbstentfremdung in der Religion nur einen iiberirdischen
Ausdruck gibt, dort zu betrachten, wo er sie urspriinglich bewerk-
stelligt. Das heiB3t, Marx will untersuchen, wie der Mensch urspriing-
lich seine Welt und sich so verkehrt, da3 er dann der Religion bedarf.
In diese Richtung weisen deutlicher folgende Sitze: « Die Waffe der
Kritik kann die Kritik der Waffen nicht ersetzen, die materielle Ge-
walt muB gestiirzt werden durch materielle Gewalt, allein auch die
Theorie wird zur materiellen Gewalt, sobald sie die Massen ergreift.
Die Theorie ist fahig, die Massen zu ergreifen, sobald sie ad hominem
demonstriert, und sie demonstriert ad hominem, sobald sie radikal
wird. Radikal sein ist, die Sache an der Wurzel fassen. Die Wurzel fiir
den Menschen ist aber der Mensch selbst. . . . Die Kritik der Religion
endet mit der Lehre, daB3 der Mensch das hochste Wesen fiir den
Menschen sei; also mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhilt-
nisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein veridchtliches Wesen ist20.»

Ich mochte hier bemerken, daB ich ziemlich viele wortliche Zitate
bringe, um auch den Stil Marxens vorzufithren, der behauptet, aber
nicht begriindet, nicht darstellt, sondern eher befiehlt. Es ist die

8 MEGA I, 1. Halbbd., 607/8.
® MEGA 1, 1. Halbbd., 608.
2 MEGA I, 1. Halbbd., 614/5.

126



Sprache eines absoluten Dogmatismus, der nicht durch Beweise, An-
kniipfen ans Selbstverstindliche, Geliufige, sondern durch Uber-
wiltigung und Unterwerfung des Lesers zu iiberzeugen sucht.

Doch zuriick zur Sache. Wenn durch die Religion der Mensch zu
einem geknechteten Wesen gemacht wird, dann besteht solche Knech-
tung darin, daB der Mensch iibermenschliche Michte, Bestimmungen,
Gebote und dhnliches anerkennt; dergleichen muf also beseitigt wer-
den, wie sich im Verlauf noch deutlicher zeigen wird.

Wenn alle Verhiltnisse, in denen der Mensch veréchtlich ist, um-
geworfen werden sollen, ist eine Revolution erfordert, durch die aber
nicht nur ein Teil der Menschen, sondern der Mensch als solcher
emanzipiert wird. Uber diese Emanzipation dekretiert Marx: sie hat
ihre positive Méglichkeit «in der Bildung einer Klasse mit radikalen
Ketten, einer Klasse der biirgerlichen Gesellschaft, welche keine
Klasse der biirgerlichen Gesellschaft ist, eines Standes, welcher die
Auflésung aller Stinde ist, einer Sphire, welche einen universellen
Charakter durch ihre universellen Leiden besitzt, und kein besonderes
Recht in Anspruch nimmt, weil kein besonderes Unrecht, sondern das
Unrecht schlechthin an ihr veriibt wird, welche nicht mehr auf einen
historischen, sondern nur noch auf den menschlichen Titel provozieren
kann, welche in keinem einseitigen Gegensatz zu den Konsequenzen,
sondern in einem allseitigen Gegensatz zu den Voraussetzungen des...
Staatswesens steht, einer Sphire endlich, welche sich nicht emanzi-
pieren kann, ohne sich von allen iibrigen Sphéren der Gesellschaft zu
emanzipieren, welche mit einem Wort der voéllige Verlust des Men-
schen ist, also nur durch die véllige Wiedergewinnung des Menschen
sich selbst gewinnen kann. Diese Auflosung der Gesellschaft als ein
besonderer Stand ist das Proletariat®L»

Da Marx ausdriicklich bestimmt, die Emanzipation des Menschen
werden in Deutschland vor sich gehen??, ist, was er hier sagt, schon
insofern sehr problematisch, als Deutschland damals noch fast kein
Proletariat aufwies. Schon Landshut und Mayer haben darauf auf-
merksam gemacht, da Marx zur Bestimmung der Rolle des Prole-
tariats durchaus von der Theorie her gelangt 3. Die Charakterisierung
des Proletariats, die er bietet (radikale Ketten, universelles Leiden,

2 MEGA I, 1. Halbbd., 619/20.

22 MEGA I, 1. Halbbd., 621.

= In der Einleitung zu ihrer Ausgabe der Frithschriften (s. Anm. 2), Bd. 1,
S. XXXV.

127



volliger Verlust des Menschen usf.), ist ja deutlich nicht empirisch,
sondern rein spekulativ; sie kann gar nicht empirisch sein, denn Marx
hatte damals noch keine Proletarier gesehen und wohl eben erst aus
dem Werk Lorenz von Steins «Der Sozialismus und Kommunismus
des heutigen Frankreich» (1842) erfahren, daB3 es dergleichen gibt.
Indem er dem Proletariat die Befreiung des Menschen zuschiebt,
weist er auch in die Richtung, in der sein wahrer, wirklicher Mensch,
der Mensch, der sich urspriinglich sich entfremdet, zu suchen ist.
Der nichste Schritt ist, den weltlichen Grund der religiosen Selbst-
entfremdung aufzusuchen. Marx findet ihn im demokratischen Staate,
dessen Grundlage zugleich der menschliche Grund der Religion ist 24
Das Dasein der Religion ist das Dasein eines Mangels; die Existenz
der Religion widerspricht der Vollendung des Staates nicht, daher ist
die Quelle des Mangels im Wesen des Staates zu suchen. «Die Reli-
gion gilt uns nicht mehr als der Grund, sondern nur noch als das
Phianomen der weltlichen Beschranktheit. Wir erkliren daher die
religiose Befangenheit der freien Staatsbiirger aus ihrer weltlichen
Befangenheit?.» Damit wird nun die politische Selbstentfremdung
zum Thema gemacht (in den zwei Artikeln zur Judenfrage, die 1844
in den deutsch-franzésischen Jahrbiichern erschienen). Wie die reli-
giése, so setzt Marx auch die politische Selbstentfremdung als Faktum
voraus, schildert sie nicht des Genauern in den Einzelheiten, beweist
sie nicht, sondern befragt sie auf ihre Grundlage hin, durch die Kritik
des Staates. Der Staat setzt, nach Marx, die biirgerliche Gesellschaft
voraus; beide aber stehen im Gegensatz zueinander, so daB3 der Mensch
nicht nur im BewuBtsein — wie in der Religion —, sondern in der Wirk-
lichkeit ein doppeltes Leben fiihrt, «ein himmlisches und ein irdisches
Leben, das Leben im politischen Gemeinwesen, worin er als Gemein-
wesen gilt, und das Leben in der biirgerlichen Gesellschaft, worin er
als Privatmensch, als Egoist, titig ist26.» Das will sagen: «der voll-
endete politische Staat ist seinem Wesen nach das Gattungsleben des
Menschen im Gegensatz zu seinem materiellen Leben 27.» Hier treffen
wir auf den, in seiner Unbestimmtheit echt Feuerbach’schen Ausdruck
«Gattungsleben». Was er, und «Trennung des Einzelnen vom Gat-
tungsleben», bedeute, muB} fast erraten werden. Man darf wohl so

2 MEGA I, 1. Halbbd., 590.
% MEGA 1, 1. Halbbd., 581.
% MEGA I, 1. Halbbd., 584.
# MEGA I, 1. Halbbd., 584.



interpretieren: Jeder einzelne Mensch ist Mensch, und als solcher
Gattungswesen ; die Gattung ist nichts besonderes, keine eigene Reali-
tit, neben den Einzelnen. Tritt aber ein Einzelner aus der Gesell-
schaft mit den Andern heraus, den Andern gegeniiber, so weil3 er nun
die Gattung, die Menschheit, in den Andern, er ist nur noch Einzelner,
von seiner Gattung und dem Gattungsleben getrennt; er hat sich der
Gattung entfremdet. Wenn alle Einzelnen, wie in der biirgerlichen
Gesellschaft, gegeneinander stehen, jeder nur seine Interessen verfolgt,
sein Wille nur Einzelwille ist, dann sieht keiner mehr in den Andern die
Gattung, sondern nur Einzelne, die Gattung ist auBer ihnen, als Staat,
in dem sie gemeinsame, allgemeine Interessen haben und einen Ge-
meinwillen. Einzelner und Gattung treten auf diese Weise auseinander,
so zwar, dal3 der Staat, die Gattung, fiir den Einzelnen zur Schranke
seiner urspriinglichen Selbstindigkeit und Freiheit wird (wie Marx
an Hand einer Analyse der Menschenrechte nachweist) 2. Der Ein-
zelne der biirgerlichen Gesellschaft ist nicht der wahre, wohl aber der
wirkliche Mensch ; der wahre Mensch ist der Staatsbiirger; beide sind
jetzt noch getrennt. «Erst wenn der wirkliche, individuelle Mensch
den abstrakten Staatsbiirger in sich zuriicknimmt und als individueller
Mensch in seinem empirischen Leben Gattungswesen geworden ist,
erst wenn der Mensch . . . die gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der
Gestalt der politischen Kraft von sich trennt, erst dann ist die mensch-
liche Emanzipation vollbracht?9.»

Diese Forderung fiithrt nicht weiter; es ist erforderlich, dem wirk-
lichen Menschen, also der biirgerlichen Gesellschaft, niher auf den
Leib zu riicken. Das Prinzip der biirgerlichen Gesellschaft ist das
praktische Bediirfnis, der Eigennutz; und dessen Gott ist das Geld,
von dem Marx sagt: «Das Geld ist der eifrige Gott Israels, vor wel-
chem kein anderer Gott bestehen darf. Das Geld erniedrigt alle Gotter
des Menschen — und verwandelt sie in eine Ware. Das Geld ist der
allgemeine, fiir sich konstituierte Wert aller Dinge. Es ist daher die
ganze Welt, die Menschenwelt wie die Natur, ihres eigentiimchenli
Wertes beraubt. Das Geld ist das dem Menschen entfremdete Wesen
seiner Arbeit. . .3% Damit ist das Thema der Pariser Manuskripte
angeschlagen und die Wurzel der Selbstentfremdung erreicht: die
Selbstentfremdung des Menschen durch seine Arbeit.

% MEGA 1, 1. Halbbd., 594.
% MEGA I, 1. Halbbd., 599.
% MEGA I, 1. Halbbd., 603.

9 Studia Philosophica XVII 129



In seinem Pariser Exil (1844/45) stiirzte sich Marx in das Studium
der Nationalékonomie, die er durchaus als Wissenschaft von der Ar-
beit auffafite. Geleitet wurde er in diesem Studium durch seine bis-
herige Problemstellung und deren Resultate. Er befragte die national-
okonomischen Werke auf die Entfremdung des Menschen hin, die,
davon war er iiberzeugt, in ihnen, wenn auch ohne BewuBtsein der
Okonomen, dargestellt sein muBte. Er entwickelte auf diese Weise die
Selbstentfremdung des Menschen in seiner Arbeit und durch seine
Arbeit, eine Selbstentfremdung, die die Grundlage und Voraus-
setzung, der Méoglichkeitsgrund aller andern Selbstentfremdung ist.

In der Arbeit bearbeitet, gestaltet der Mensch die sinnlichen Gegen-
stinde, die Naturdinge, zu seinen Zwecken; nicht nur die Gegen-
stinde werden dabei veridndert, sondern der Mensch verwandelt auch
sich, er gestaltet auch sich. Im Produkt seiner Tétigkeit wird ihm seine
Arbeit, wird er sich selbst gegenstandlich, er legt in seiner Arbeit sich
selbst in den Gegenstand, er entduBert sich; er spiegelt sich in dem
bearbeiteten Gegenstand. Aber nicht nur er selbst erkennt sich in
dem Produkt seiner Arbeit, sondern auch andere erblicken sich darin;
das heiBt: der arbeitende Mensch entiduBert nicht nur sein individuel-
les Wesen, sondern sein Gattungswesen in den Gegenstand, und, da er
mit andern vergesellschaftet ist, mit andern zusammen, also gesell-
schaftlich, produziert, ist das Produkt selbst gesellschaftlich, eine Ver-
gegenstindlichung nicht der Einzelnheit des Individuums, sondern
der Allgemeinheit, der Gattung, also Vergegenstindlichung des
Gattungswesens, des Menschen als eines gesellschaftlichen Wesens.

So weit ist die EntduBerung noch nicht Entfremdung. Sie wird dazu
erst, wenn das Produkt gegen den Produzenten Selbstindigkeit ge-
winnt, sich ihm entfremdet, nicht das Seine bleibt. Nicht das Seine
kann das Produkt nur sein, wenn es eines Andern ist. Es ist eines
Andern als Eigentum eines Andern. Indem also das Produkt Eigen-
tum eines Andern als des Produzenten wird, entzieht es sich dem
Produzenten, entfremdet sich ihm, und damit die in ihm vergegen-
stindlichte Arbeit. Insofern der Produzent in der Arbeit sich vergegen-
stindlicht hat, entfremdet er sich selbst im sich ihm entfremdenden
Produkt. Da diese Entfremdung nur dadurch vor sich geht, daB3 die
vergegenstindlichte Arbeit des Einen Eigentum eines Andern wird,
erweist sich das Privateigentum als die Grundlage der Selbstentfrem-
dung. Es bewirkt, daB, was einer produziert, nicht seines, sondern
eines Andern und damit dem Produzierenden selbst ein Fremdes ist.

130



Als Hohepunkt dieser durch das Privateigentum bedingten Selbst-
entfremdung der Arbeit erscheint bei Marx die kapitalistische Wirt-
schaft, die er folgendermaBen schildert: «Der Gegenstand, den die
Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen, als
eine von den Produzenten unabhingige Macht gegeniiber. Das
Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einem Gegenstand
fixiert, esist die Vergegenstiandlichung der Arbeit. Die Verwirklichung
der Arbeit ist ihr Vergegenstindlichung, ... (und diese) erscheint
als Entwirklichung des Arbeiters, die Vergegenstindlichung als Ver-
lust und Knechtschaft. .., die Aneignung als Entfremdung, . .. der
Arbeiter (wird) bis zum Hungertod entwirklicht, . . .3» «Je mehr der
Arbeiter sich ausarbeitet, desto reicher wird die fremde Gegenstind-
lichkeit, um so leerer er. .. die Arbeit produziert Wunderwerke fiir
die Reichen, aber sie produziert EntbloBung fir den Arbeiter. Sie
produziert Schoénheit, aber Verkriippelung fiir den Arbeiter . .. Sie
produziert Geist, aber sie produziert Blédsinn und Kretinismus fiir
den Arbeiter32.»

Diese Darstellung ist offenbar nicht ganz zutreffend. Denn der
Arbeiter bearbeitet nicht unmittelbar das Material, sondern vermittels
einer Maschine, die er nur lenkt. Zudem besorgt er, wegen der sehr
spezialisierten Arbeitsteilung, nur einen geringen Teil der fur die
Erzeugung eines vollstindigen Produktes erforderlichen Arbeit. Da-
durch kommt er gar nicht mehr dazu, sich im Produkt zu vergegen-
standlichen. Sein Ungliick ist nicht, daB er sich im Erzeugnis seiner
Titigkeit entfremdet, sondern daB er sich in der Arbeit nicht mehr
auBern kann, und dadurch in sich fixiert, ungestaltet, unbestimmt und
leer bleibt.

Nach Marx fithrt die Entfremdung der Arbeit dazu, daf3 das im Pro-
dukt urspriinglich vergegenstindlichte Gattungswesen dem Menschen
entfremdet, entrissen wird, so, daf es ihm als selbstindiges Allgemeines
gegeniibertritt und sich ihm iiberordnet, als Gesellschaft, Staat,
Religion usf.33 :

Der Grund fiirr die Entfremdung der Arbeit ist, wie wir gesehen
haben, das Privateigentum. Die entfremdete Arbeit produziert aber
selbst das Privateigentum, das Eigentum eines Andern als des Produ-

3t MEGA II1, 83.
32 MEGA 111, 85.
33 MEGA II1I, 89.

131



zenten, dieses setzt also die Entfremdung der Arbeit schon voraus,
dergestalt daB, wie Marx sagt, «das Privateigentum . . . (sich) durch
Analyse aus dem Begriff der entiuBerten Arbeit» ergibt34,

Wie aus der Arbeit selbst deren Entfremdung und das Privateigen-
tum resultieren, hat Marxin der deutschen Ideologie (verfaBt 1845/46)
dargelegt. Er schreibt da: Man mull mit den wirklichen Voraus-
setzungen beginnen, nicht mit willkiirlichen ; das «sind die wirklichen
Individuen, ihre Aktion und ihre materiellen Lebensbedingungen,
sowohl die vorgefundenen wie die durch ihre eigene Aktion erzeug-
ten . . . (Die Menschen) selbst fangen an, sich von den Tieren zu unter-
scheiden, sobald sie anfangen, ihre Lebensmittel zu produzieren, ein
Schritt, der durch ihre kérperliche Organisation bedingt ist. Indem
die Menschen ihre Lebensmittel produzieren, produzieren sie indirekt
ihr materielles Leben selbst35.»

«Zum Leben gehort vor allem Essen und Trinken, Wohnung,
Kleidung und noch einiges andere. Die erste geschichtliche Tat ist...
die Erzeugung der Mittel zur Befriedigung dieser Bediirfnisse, die
Produktion des materiellen Lebens selbst . . .3%» Indem sich die Be-
volkerung vermehrt, vermehren sich die Produktivkrifte und die
Bediirfnisse, und daraus entsteht die Arbeitsteilung, «die urspriinglich
nichts war als die Teilung der Arbeit im Geschlechtsakt, dann Teilung
der Arbeit, die sich vermége der natiirlichen Anlagen, Bediirfnisse,
Zufille usw. von selbst oder ,naturwiichsig® macht®.» Die ungleiche
Verteilung der Arbeit und ihrer Produkte bringt das Eigentum hervor.
«. .. Teilung der Arbeit und Eigentum (sind) identische Ausdriicke»,
der eine sagt als T#4tigkeit, was der andere als Produkt der Titigkeit 38,
Die Arbeitsteilung fithrt dazu, daB einer nicht fir seine Bediirfnisse,
sondern fiir die eines Andern produziert, und dies nicht, um dem An-
dern etwas zu geben, sondern um sich die Produkte des Andern, die
fur die Bedirfnisse des Einen produziert worden sind, im Tausch
verschaffen zu kénnen. Der Eine produziert fiir den Andern, um die
Verfiigung iiber die Produkte des Andern zu erlangen; beide werden
voneinander abhingig, schitzen sich nicht als Menschen, sondern
nach dem, was sie an Waren fiireinander herstellen, jeder gewinnt

3 MEGA III, 91.
% MEGA V, 10.

% MEGA 'V, 17.

% MEGA V, 20/21.
8 MEGA V, 22.



Macht iiber den Andern und verliert die Macht iiber sich selbst; und
der, der mehr oder Brauchbareres zu produzieren vermag, wird
michtiger, die Andern werden ihm unterlegen. Die Arbeitsteilung,
scheinbar die Menschen verbindend, trennt sie voneinander, jeden
von seinem Produkt und produziert die Herrschaft der Einen tuber die
Andern®,

Aus alledem folgt: dem Menschen wird die eigene Tat zur fremden
Macht. Die Arbeitsteilung wird von den Menschen gemacht, aber
nicht freiwillig; jeder hat einen bestimmten Kreis der Titigkeit.
«Dieses Sichfestsetzen der sozialen Tatigkeit, diese Konsolidation
unseres eigenen Produktes zu einer sachlichen Gewalt iiber uns, die
unserer Kontrolle entwichst, unsere Erwartungen durchkreuzt,
unsere Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in
der bisherigen geschichtlichen Entwicklung0.»

Wir sind nunmehr der Selbstentfremdung auf den Grund gekom-
men. Damit ist der passende Ort erreicht, um die Frage nach dem
Subjekt der Selbstentfremdung zu stellen: Wer ist dieser Mensch, der
sich sich selbst entfremdet? Und: Was entfremdet er sich? Der geistige
Mensch, der Mensch als geistiges Wesen, kann das gesuchte Subjekt
nicht sein; das wire die von Marx heftig bekimpfte Hegelsche Auf-
fassung. Es ist vielmehr das genaue Gegenteil: der sinnliche, gegen-
stindliche Mensch, «der wirkliche, leibliche, auf der festen, wohl-
gerundeten 4'* Erde stehende, alle Naturkriifte aus- und einatmende
Mensch, der seine wirklichen, gegenstindlichen Wesenskréfte . . . als
fremde Gegenstinde setzt..., (und zwar), weil er (selbst) durch
Gegenstiande gesetzt ist, weil er . . . Natur ist4L.» Der Mensch also als
gegenstindliches Wesen, das heillt, der Mensch, der Gegenstinde
nicht nur hat, sondern der selbst Gegenstand, und zwar sinnlicher
Gegenstand, ist. Die Subjektivitit dieses Menschen ist seine sinnliche
Tatigkeit, Praxis, sein BewuBtsein ist sinnliches BewuBtsein, und daB3
er BewuBtsein hat, ist durch seine physische Organisation gegeben42,
Das, was entfremdet wird, sind Staat, Religion, Kunst, Philosophie,
das also, was man gewodhnlich dem Geiste zurechnet. Der Geist ist

® MEGA III, 544/6.

© MEGA 'V, 22/3.

1 MEGA 111, 160.

412 Die Kréner-Ausgabe (s. Anm. 2) hat hier « wohlgegriindeten» (I, 332).
2 MEGA V, 19 Zusatz.

133



entfremdete Sinnlichkeit, er hat keinen Bestand in oder aus sich selbst,
sondern nur aus entfremdeter sinnlicher Titigkeit, mit deren Auf-
horen seine Existenz auBlerhalb der Sinnlichkeit sogleich ein Ende
fande. (In etwas anderer Gestalt tritt diese Theorie spéter als Uber-
baulehre auf.) Soll die Entfremdung aufgehoben werden, so muf3 der
sinnlich-titige Mensch den Geist in sich zuriicknehmen und sozusagen
in eine Form des sinnlichen BewuBtseins verwandeln.

. Diese Aufhebung der Selbstentfremdung bleibt noch zu betrachten.
Geschehen muB sie; die Entfremdung ist jetzt aufs AuBerste getrieben,
sie hat ihr Extrem erreicht; nach den Regeln der Hegelschen Dialek-
tik, der Marx hierin folgt, ist mit dem Extrem der Punkt des Um-
schlagens ins Gegenteil gekommen. Dies Gegenteil ist die aufgehobene
Entfremdung. Fiir Marx steht daher die gro8e Revolution, die totale
Umwilzung aller Verhiltnisse, die Erlésung des Menschen aus der
Selbsterniedrigung, aus der Knechtschaft durch sein eigenes ent-
fremdetes Gattungswesen, unmittelbar bevor.

Bewerkstelligt wird die Aufhebung durch den Kommunismus, der
«nicht ein Zustand (ist), der hergestellt werden soll, (nicht) ein Ideal
(ist), wonach die Wirklichkeit sich zu richten habe. Wir nennen
Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand
aufhebt3.» Damit keine Selbstentfremdung mehr stattfinde, mu8 die
Teilung der Arbeit beseitigt werden, wodurch dann auch die Tren-
nung von Arbeit und Genuf} verschwindet; die Arbeit wird zum Ge-
nuB, zur widerstandslosen Selbstdarstellung in den sinnlichen Gegen-
stinden. Damit dergleichen méglich, muB3 die Natur durch Industrie
dem Menschen ginzlich unterworfen, von ihm so bearbeitet werden,
daB sie sein Produkt und gegen ihn unselbstindig geworden ist.

Es werden dann alle Ubel der heutigen Welt, namlich alle Gegen-
sitze, vernichtet sein; die Gegensitze etwa von Armut und Reichtum,
Arbeit und GenuB, Mensch und Mensch, Idealem und Realem,
Freiheit und Notwendigkeit usf. Denn sie alle stammen aus dem Ur-
gegensatz des entfremdeten Menschen und seines Wesens. Was der
Mensch produziert, ist dann unmittelbar Verwirklichung und Be-
statigung sowohl seiner Individualitit als auch des menschlichen
Gattungswesens. Die Produkte sind dann ebenso viele Spiegel, woraus
den Menschen ihr Wesen entgegenleuchtett. Nicht mit Unrecht hat

3 MEGA V, 25.
1 MEGA III, 547.

134



Kux bemerkt, die kommunistische Gesellschaft bestehe aus genialen
Kiinstlern, die gemeinsam Gesamtkunstwerke schaffen?s.

Der kiinftige Zustand erscheint auch als «romantische Verherr-
lichung feudalistisch-aristokratischer Moglichkeiteny», etwa in sol-
cher Schilderung: «jeder kann sich in jedem Zweige der Titigkeit
ausbilden, er hat die Moglichkeit, heute dies, morgen jenes zu tun,
morgens zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu
treiben, auch das Essen zu kritisieren, ohne je Jiger, Fischer, Hirt
oder Kritiker zu werden, wie er Lust hat%.» Wenn jeder tun kann,
was ihm eben beliebt, ist der Industrie, aber auch aller gesellschaft-
lichen Organisation der Boden entzogen, die doch eine iiber dem
Einzelnen stehende, ihn lenkende Ordnung verlangen. Alle Schran-
ken, Gebote, Vorschriften usf. fiir den sinnlichen Menschen sind mit
dem Geiste beseitigt, der im sinnlichen BewufBtsein untergegangen ist
und nur noch als dessen Universalitiat weiterlebt.

Marx wollte uns aus einer verkehrten Welt in die richtiggestellte
fithren, vom entfremdeten Menschen zum wahren und wirklichen.
Wohin wir gelangt sind, das ist nun erst recht eine verkehrte Welt, in
der die subjektive Seite des Menschen, der Geist, der, besonders als
denkender, alles zum Gegenstand machen kann, ohne selbst Gegen-
stand fiir etwas anderes als vielleicht fiir sich selbst zu sein, den Gegen-
stand, und zudem der sinnlichen Anschauung, bilden soll, wihrend
die gegenstindliche Seite des Menschen, seine Kérperlichkeit und
Sinnlichkeit, als das wahre Subjekt hingestellt wird. Marx meint, er
habe die Hegelsche Philosophie und die Philosophie {iberhaupt vom
Kopf auf die Fiifle gestellt*8; offenbar ist ihm aber bei dieser Prozedur
der Kopf der Philosophie abhanden gekommen und auB3er den Fiilen
nicht viel ibriggeblieben. Der Mensch ist aus einem denkenden
Wesen in ein sinnliches verwandelt, das sich vor dem Tiere durch sein
universelles BewuBtsein, dem alles Sinnliche, und nicht nur ein Teil,
Gegenstand ist, auszeichnet. Das Denken soll ganz an die kérperliche
Titigkeit gebunden bleiben, als bloBe Reflexion auf diese, da jede
Trennung des Denkens von der leiblichen Titigkeit ja einer Ver-
selbstindigung des Denkens, und damit einer Entfremdung, gleich-

4 Kux, Ernst: Marx und Heine. Neue Ziircher Zeitung vom 12. Februar
1956, Blatt 4 (Literatur und Kunst).

% Popitz (s. Anm. 3), S. 161.

7 MEGA V, 22.

18 Das Kapital. Nachwort zur 2. Auflage.

135



kime; erst so wiire die Forderung von Marx erfiillt, daB der Unter-
schied von kérperlicher und geistiger Tétigkeit aufgehoben werden
miisse *°.

Marx selbst hat seine Lehre realen Humanismus genannt®; das ist
verstiandlich, nicht aber, daf3 die meisten Interpreten diese Bezeich~
nung akzeptieren und die véllige Deshumanisierung des Menschen
als Humanismus gelten lassen.

# Kritik des Gothaer Programms. In: Karl Marx und Friedrich Engels:
Ausgewihlte Schriften in zwei Bianden. Berlin, Dietz, 1953, Band 2, S. 17.
50 MEGA II1, 179.

136



	Grundzüge der Philosophie des jungen Marx

