
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Grundzüge der Philosophie des jungen Marx

Autor: Schlawin, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundzüge der Philosophie des jungen Marx1
von Hermann Schlawin

Wenn ich von der Philosophie des jungen Marx reden will, so

deshalb, weil ich glaube, daß deren Kenntnis für das Verständnis der
späteren Werke Marxens unerläßlich ist, mit denen man sich heute
doch wohl auseinandersetzen muß. Richtig untersucht werden konnte
das Denken des jungen Marx erst, als 1932 zum erstenmal die Pariser

Manuskripte veröffentlicht wurden2. Seither sind eine beträchtliche
Zahl zum Teil schöner Untersuchungen erschienen3, die aber, soweit
ich sehe, alle einen Mangel aufweisen: sie sind zu wenig streng in der

Bestimmung der Grundbegriffe, in denen sich das Denken des jungen
Marx bewegt; und zwar, weil sie nicht kritisch genug sind, sofern sie

überhaupt kritisch sind. Denken nämlich, auch Nach-Denken, ist
ohne Kritik nicht möglich; unkritisches Denken hört auf, Denken zu
sein. Mit dieser Bemerkung möchte ich mich dafür rechtfertigen, daß

1 Vortrag, gehalten am 25. Mai 1957 vor der Philosophischen Gesellschaft
Bern.

2 In Karl Marx: Der historische Materialismus. Die Frühschriften.
Herausgegeben von S. Landshut und J. P. Mayer unter Mitwirkung von F. Salomon.
Leipzig, Kröner. 2 Bde. (Kröta 91/92) Bd. 1, S. 283-375. (Die Ms. sind hier
nicht ganz vollständig abgedruckt.) Einen vollständigen Abdruck bietet:
Karl Marx-Friedrich Engels: Historisch-kritische Gesamtausgabe; erste
Abteilung (abgekürzt MEGA; da alle Zitate sich auf die 1. Abt. beziehen, werden

im folgenden nur Band- und Seitenzahlen, nicht aber die Abt. angegeben)
Bd. 3. Herausgegeben von V. Adoratskij. Berlin, Marx-Engels-Verlag, 1932,
S. 29-172. (Leider erfährt man nicht, wie es den Herausgebern gelungen ist,
den schwer entzifferbaren Text überall zweifelsfrei zu lesen.)

3 Etwa die klare und übersichtliche Arbeit von Havadtöy, Alexander: Arbeit
und Eigentum in den Schriften des jungen Marx. Diss, theol. Basel, 1951

(vervielfältigt). Popitz, Heinrich: Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und
Geschichtsphilosophie des jungen Marx. Diss, phil.-hist. Basel 1953. Basel,
Verlag für Recht und Gesellschaft (Philosophische Forschungen, N. F. 2),
1953. Bekker, Konrad: Marx' philosophische Entwicklung, sein Verhältnis zu
Hegel. Diss. Basel. Zürich-New York, Oprecht (1940). Breuer, Karl Hugo: Der
junge Marx. Sein Weg zum Kommunismus. Diss. Köln 1951. Köln, Luthe,
1954.

121



ich die Darstellung öfters durch kritische Reflexionen unterbreche; sie

dienen nicht dazu, Marx zu widerlegen, sondern sie sollen seine
Gedanken möglichst deutlich werden lassen.

Nur die Frühschriften von Marx sind ihrer Absicht nach
philosophisch; die späteren wollen durchaus nicht mehr philosophisch,
sondern nationalökonomisch und historisch sein, enthalten auch kaum
mehr ausdrücklich philosophische Sätze. Aber sie haben doch nicht
nur die Positionen, die Marx bis etwa zu seinem dreißigsten Jahre in
fast rein spekulativ-philosophischem Denken gewonnen hatte, zur
Voraussetzung, sondern sie sind auch Produkte desselben spekulativen
Denkens, das zu diesen Positionen gelangte. Marx selber allerdings
hat seine spätem Werke für wesentlich empirisch-wissenschaftlich
gehalten. Aber, wie Pierre Bigo richtig bemerkt4, wenn man ihm das

glaubt und etwa das Kapital als empirisch-nationalökonomische
Schrift lesen will, fühlt man sich bald einmal versucht, es ärgerlich
beiseite zu werfen, da es den Ansprüchen, die man an ein solches Werk
stellen muß, gar nicht entspricht. Es ist Spekulation im Gewände der

Nationalökonomie, ein einigermaßen mißlungener Versuch, sich von
der Philosophie zu entfernen.

Bei Marx, wie auch bei andern Linkshegelianern, findet das

umgekehrte Verhältnis statt wie bei den Philosophen vor Hegel: die
Frühwerke dieser letztern sind erst richtig verständlich von ihren
reifen Werken her, diese Philosophen sind in die Philosophie
hineingewachsen und sind philosophisch reif geworden. Die Nachhegelianer
dagegen gehen von der Philosophie aus, beginnen in ihr, fallen mehr
und mehr aus ihr heraus, streben von ihr fort, so daß sie philosophisch
nicht mehr ausreifen können; ihre Frühschriften enthalten deutlicher
als die spätem das, was für das Verständnis erforderlich ist.

Das beruht darauf, daß für die Linkshegelianer die Hegeische
Philosophie die Philosophie war, die vollendete Philosophie, in der alle
frühere aufgehoben und das heißt überwunden und aufbewahrt war.
Nach Marx zum Beispiel hat Hegel ein metaphysisches Universalreich

gegründet durch Zusammenfassung aller bisherigen
Metaphysik5. Darin erreichte alles bisherige Philosophieren sein Ziel und
enthüllte sich dadurch als das, was es seinem Wesen nach war: eine

4 Bigo, Pierre: Humanisme et économie politique chez Karl Marx. Thèse
Paris 1951. Paris, Presses Universitaires, 1953, S. 25.

5 MEGA III, 301.

122



Bewegung des Geistes, des Denkens, in sich selbst, unter Abstraktion
von der Welt, ein Denken, das sich immer weiter von der Welt
entfernte, der Welt entfremdete, in dem daher der Mensch als weltliches
Wesen sich von sich selbst ablöste, entfremdete. In ihr galt der Mensch
nicht als weltliches, leibliches Wesen, sondern als Geist, als

Selbstbewußtsein, oder, mit Feuerbach zu reden, als himmlisches Wesen.

In der Hegeischen Philosophie hat, nach dieserAuffassung, der Mensch
als geistiges Wesen sich vollendet, indem er alles andere Geistige (Gott,
die ewigen Wahrheiten und was dergleichen mehr ist) in sich

hineingenommen hat; er ist dadurch das geistige Wesen geworden.
Aus der Vollendung der Philosophie ergibt sich (immer für die

Linkshegelianer) : es ist nicht mehr möglich, in der bisherigen Weise,
vom bisherigen Ausgangspunkt aus, zu philosophieren. Es muß eine

neue Basis der Philosophie gefunden werden, gesetzt, daß mit der
vollendeten Philosophie nicht auch die Welt vollendet, zu Ende, sei,

gesetzt also, daß die vollendete Philosophie nicht die wahre, sondern

nur die vollendete falsche, nämlich die Welt überfliegende und nicht
in sich enthaltende, mit sich vollendende, sei. In seiner Dissertation,
besonders in den Vorarbeiten dazu, in gleichzeitig (etwa 1839)

niedergeschriebenen Reflexionen, hat Marx sich mit der Frage beschäftigt,
wie nach der Vollendung der Philosophie noch Philosophie und Leben

möglich sei. Er bestimmt das Verhältnis der vollendeten Philosophie
zur Welt so: «Es ist ein psychologisches Gesetz, daß der in sich

freigewordene theoretische Geist zur praktischen Energie wird, als Wille
aus dem Schattenreich des Amenthes hervortretend, sich gegen die

weltliche, ohne ihn vorhandene Wirklichkeit kehrt6.» «Indem die

Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt,
ist das System zu einer abstrakten Totalität herabgesetzt, das heißt,
es ist zu einer Seite der Welt geworden, der eine andere gegenübersteht7.»

«Wer diese geschichtliche Notwendigkeit nicht einsieht, der
muß konsequenterweise leugnen, daß überhaupt nach einer totalen

Philosophie noch Menschen leben können8.» Damit ist schon gesagt:
die Welt ist noch nicht philosophisch, die Philosophie hat die Welt
nicht an ihr Ziel gebracht, sie hat nur sich, nicht die Welt vollendet,
ist also nicht die die Welt in sich begreifende wahre, sondern eine welt-

6 MEGA I, 1. Halbbd., 64.

' MEGA I, 1. Halbbd., 64.
8 MEGA I, 1. Halbbd., 132.

123



lose und damit falsche Philosophie. Sie muß nicht nur durch Verwirklichung

aufgehoben werden, wie Marx um diese Zeit noch schrieb9,
sondern sie muß verlassen werden, wie «Themistokles, als Athen
Verwüstung drohte, die Athener bewog, es vollends zu verlassen und zur
See, auf einem andern Element, ein neues Athen zu gründen10»; sie

muß an der Welt neu ansetzen.

In dem Versuch, der Philosophie eine neue Grundlage zu geben,

war Feuerbach Marx vorangegangen. Für wie bedeutend Marx
Feuerbach hielt, geht aus einer Äußerung in den Pariser Manuskripten
hervor: «... die positive Kritik (verdankt) ihre wahre Begründung

den Entdeckungen Feuerbachs Von Feuerbach datiert erst
die positive humanistische und naturalistische Kritik. Je geräuschloser,

desto sicherer, tiefer, umfangreicher und nachhaltiger ist die

Wirkung der Feuerbachschen Schriften, die einzigen Schriften seit

Hegels Phänomenologie und Logik, worin eine wirkliche theoretische
Revolution enthalten ist11». Feuerbach befaßte sich besonders mit der
christlichen Religion; was er von ihr sagt, gilt auch von der
Philosophie, da diese nichts weiter ist, als in Gedanken gefaßte Religion.
«. das Geheimnis der spekulativen Philosophie (ist) die Theologie

,12». Er bestimmt die Philosophie als Entfremdung des

Menschen von sich; der Mensch setzt sich in ihr sein Wesen als fremdes,
höheres, himmlisches Wesen, als Gott, absoluten Geist, gegenüber13.
Indem dieser Trug durchschaut wird, wird der Mensch als weltliches,
leibliches, sinnliches Wesen wiederentdeckt, oder zum erstenmal

entdeckt; oder, genauer noch: der Mensch entdeckt sich selbst zum
erstenmal als leibliches, sinnliches, weltliches Wesen. «Das Geheimnis
der Theologie ist die Anthropologie -14» Der Mensch nimmt sein

entfremdetes Wesen, das er ja jetzt als seines erkennt, er nimmt Gott,
den absoluten Geist, in sich zurück, wird so selber Gott, das höchste

Wesen; und Feuerbach proklamiert: «. das Wesen des Menschen

(ist) das höchste Wesen des Menschen. Homo homini deus est15.»

9 MEGA I, 1. Halbbd., 64, 613.
10 MEGA I, 1. Halbbd., 132.
11 MEGA III, 34.
12 Feuerbach: Vorläufige Thesen zur Reform der Philosophie (1842) SW

(hsg. v. Bolin und Jodl, Stuttgart, 1903 ff.) II, 222.
13 Z.B. Wesen des Christentums, SW VI, 17.
14 SW II, 222.
15 Das Wesen des Christentums, SW VI, 326. «Das absolute Wesen, der

Gott des Menschen ist sein eigenes Wesen.» VI, 6. «Das Bewußtsein Gottes

124



Feuerbach meint, hiermit die neue Basis der Philosophie gefunden zu
haben; denn, wenn es falsch ist, den Menschen als geistiges Wesen zu
fassen, und das doch bisher getan wurde, und wenn weiter, nach

Hegel, alle Entwicklung in Gegensätzen geschieht, dadurch, daß eine
Position in ihr Gegenteil umschlägt, und wenn außerdem das so
erreichte Neue die Wahrheit des Frühern, Überwundenen ist: so muß
eine Grundlage der Philosophie, die das Gegenteil der bisherigen ist,
die wahre Grundlage sein, und die neue Philosophie die Wahrheit der
bisherigen.

Die von Feuerbach aufgestellten Thesen : der Mensch ist dem
Menschen das höchste Wesen, in Religion und Philosophie entfremdet sich
der Mensch von sich, der wahre Mensch ist der weltliche, sinnliche
Mensch, die Feuerbach endlos variiert, aber nicht näher ausführt,
wurden von Marx übernommen, ausdrücklich erstmals in der
Einleitung zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie (erschienen
1844 in den deutsch-französischen Jahrbüchern). Übernommen, weil
die eigene Entwicklung ihn so weit geführt hatte, daß er durch Feuerbach

nur das deutliche Bewußtsein seiner eigenen Auffassung, nicht
etwas Neues, erhielt; nur so ist es ja auch verständlich, daß er diese

Lehren sogleich anzuwenden und zu radikalisieren wußte. Marx
schreibt: «Für Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen

beendigt, und die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller
Kritik16.» Als das Wesentliche dieser Kritik stellt Marx folgendes
heraus: «Das Fundament der irreligiösen Kritik ist: Der Mensch
macht die Religion, die Religion macht nicht den Menschen. Der
Mensch (hat) in der phantastischen Wirklichkeit des Himmels,

wo er einen Übermenschen suchte, nur den Widerschein seiner selbst

gefunden Die Religion ist das Selbstbewußtsein des Menschen,
der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder
verloren hat17.» In der Religion also hat sich der Mensch sich entfremdet,
hat sich sein Wesen als höheres Wesen gegenübergestellt. Die Religion
ist ein verkehrtes Weltbewußtsein, da die menschliche Welt, deren
Produkt die Religion, eine verkehrte Welt ist. Weil die Religion eine

solche Selbstverkehrung des Menschen ist, fordert Marx ihre
Aufhebung. «Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glückes

ist das Selbstbewußtsein des Menschen, die Erkenntnis Gottes die
Selbsterkenntnis des Menschen.» VI, 15.

16 MEGA I, 1. Halbbd., 607.
17 MEGA I, 1. Halbbd., 607 (die Sätze sind von mir umgestellt).

125



des Volkes ist die Forderung seines wirklichen Glückes. Die Forderung,
die Illusionen über seinen Zustand aufzugeben, ist die Forderung,
einen Zustand aufzugeben, der der Illusion bedarf. Die Kritik der

Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertals, dessen Heiligenschein

die Religion ist18.» «Es ist also die Aufgabe der Geschichte,
nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit
des Diesseits zu etablieren. Es ist zunächst die Aufgabe der
Philosophie, die im Dienste der Geschichte steht, nachdem die Heiligengestalt

der menschlichen Selbstentfremdung entlarvt ist, die
Selbstentfremdung in ihren unheiligen Gestalten zu entlarven. Die Kritik
des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik
der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die

Kritik der Politik19.» Marx will also sogleich und entschieden über
Feuerbach hinausgehen; Kritik der Religion ist nur der Anfang. Es

gilt, die Selbstentfremdung, die hier erst an ihrer Peripherie erfaßt ist,

an ihre Wurzel, die verkehrte Welt, zu verfolgen, den Menschen, der
seiner Selbstentfremdung in der Religion nur einen überirdischen
Ausdruck gibt, dort zu betrachten, wo er sie ursprünglich bewerkstelligt.

Das heißt, Marx will untersuchen, wie der Mensch ursprünglich

seine Welt und sich so verkehrt, daß er dann der Religion bedarf.

In diese Richtung weisen deutlicher folgende Sätze: «Die Waffe der
Kritik kann die Kritik der Waffen nicht ersetzen, die materielle
Gewalt muß gestürzt werden durch materielle Gewalt, allein auch die
Theorie wird zur materiellen Gewalt, sobald sie die Massen ergreift.
Die Theorie ist fähig, die Massen zu ergreifen, sobald sie ad hominem
demonstriert, und sie demonstriert ad hominem, sobald sie radikal
wird. Radikal sein ist, die Sache an der Wurzel fassen. Die Wurzel für
den Menschen ist aber der Mensch selbst. Die Kritik der Religion
endet mit der Lehre, daß der Mensch das höchste Wesen für den
Menschen sei; also mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse

umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist20.»

Ich möchte hier bemerken, daß ich ziemlich viele wörtliche Zitate
bringe, um auch den Stil Marxens vorzuführen, der behauptet, aber
nicht begründet, nicht darstellt, sondern eher befiehlt. Es ist die

18 MEGA I, 1. Halbbd., 607/8.
19 MEGA I, 1. Halbbd., 608.
29 MEGA I, 1. Halbbd., 614/5.

126



Sprache eines absoluten Dogmatismus, der nicht durch Beweise,

Anknüpfen ans Selbstverständliche, Geläufige, sondern durch
Überwältigung und Unterwerfung des Lesers zu überzeugen sucht.

Doch zurück zur Sache. Wenn durch die Religion der Mensch zu
einem geknechteten Wesen gemacht wird, dann besteht solche Knechtung

darin, daß der Mensch übermenschliche Mächte, Bestimmungen,
Gebote und ähnliches anerkennt; dergleichen muß also beseitigt werden,

wie sich im Verlauf noch deutlicher zeigen wird.
Wenn alle Verhältnisse, in denen der Mensch verächtlich ist,

umgeworfen werden sollen, ist eine Revolution erfordert, durch die aber
nicht nur ein Teil der Menschen, sondern der Mensch als solcher

emanzipiert wird. Über diese Emanzipation dekretiert Marx: sie hat
ihre positive Möglichkeit «in der Bildung einer Klasse mit radikalen

Ketten, einer Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, welche keine
Klasse der bürgerlichen Gesellschaft ist, eines Standes, welcher die

Auflösung aller Stände ist, einer Sphäre, welche einen universellen
Charakter durch ihre universellen Leiden besitzt, und kein besonderes

Recht in Anspruch nimmt, weil kein besonderes Unrecht, sondern das

Unrecht schlechthin an ihr verübt wird, welche nicht mehr auf einen

historischen, sondern nur noch auf den menschlichen Titel provozieren
kann, welche in keinem einseitigen Gegensatz zu den Konsequenzen,
sondern in einem allseitigen Gegensatz zu den Voraussetzungen des...
Staatswesens steht, einer Sphäre endlich, welche sich nicht emanzipieren

kann, ohne sich von allen übrigen Sphären der Gesellschaft zu

emanzipieren, welche mit einem Wort der völlige Verlust des

Menschen ist, also nur durch die völlige Wiedergewinnung des Menschen

sich selbst gewinnen kann. Diese Auflösung der Gesellschaft als ein
besonderer Stand ist das Proletariat21.»

Da Marx ausdrücklich bestimmt, die Emanzipation des Menschen

werden in Deutschland vor sich gehen22, ist, was er hier sagt, schon

insofern sehr problematisch, als Deutschland damals noch fast kein
Proletariat aufwies. Schon Landshut und Mayer haben darauf
aufmerksam gemacht, daß Marx zur Bestimmung der Rolle des

Proletariats durchaus von der Theorie her gelangt23. Die Charakterisierung
des Proletariats, die er bietet (radikale Ketten, universelles Leiden,

« MEGA I, 1. Halbbd., 619/20.
22 MEGA I, 1. Halbbd., 621.
23 In der Einleitung zu ihrer Ausgabe der Frühschriften (s. Anm. 2), Bd. 1,

S. XXXV.

127



völliger Verlust des Menschen usf.), ist ja deutlich nicht empirisch,
sondern rein spekulativ ; sie kann gar nicht empirisch sein, denn Marx
hatte damals noch keine Proletarier gesehen und wohl eben erst aus
dem Werk Lorenz von Steins «Der Sozialismus und Kommunismus
des heutigen Frankreich» (1842) erfahren, daß es dergleichen gibt.
Indem er dem Proletariat die Befreiung des Menschen zuschiebt,
weist er auch in die Richtung, in der sein wahrer, wirklicher Mensch,
der Mensch, der sich ursprünglich sich entfremdet, zu suchen ist.

Der nächste Schritt ist, den weltlichen Grund der religiösen
Selbstentfremdung aufzusuchen. Marx findet ihn im demokratischen Staate,
dessen Grundlage zugleich der menschliche Grund der Religion ist24.

Das Dasein der Religion ist das Dasein eines Mangels; die Existenz
der Religion widerspricht der Vollendung des Staates nicht, daher ist
die Quelle des Mangels im Wesen des Staates zu suchen. «Die Religion

gilt uns nicht mehr als der Grund, sondern nur noch als das

Phänomen der weltlichen Beschränktheit. Wir erklären daher die

religiöse Befangenheit der freien Staatsbürger aus ihrer weltlichen
Befangenheit25.» Damit wird nun die politische Selbstentfremdung
zum Thema gemacht (in den zwei Artikeln zur Judenfrage, die 1844

in den deutsch-französischen Jahrbüchern erschienen). Wie die
religiöse, so setzt Marx auch die politische Selbstentfremdung als Faktum

voraus, schildert sie nicht des Genauem in den Einzelheiten, beweist
sie nicht, sondern befragt sie auf ihre Grundlage hin, durch die Kritik
des Staates. Der Staat setzt, nach Marx, die bürgerliche Gesellschaft

voraus ; beide aber stehen im Gegensatz zueinander, so daß der Mensch
nicht nur im Bewußtsein - wie in der Religion -, sondern in der
Wirklichkeit ein doppeltes Leben führt, «ein himmlisches und ein irdisches

Leben, das Leben im politischen Gemeinwesen, worin er als Gemeinwesen

gilt, und das Leben in der bürgerlichen Gesellschaft, worin er
als Privatmensch, als Egoist, tätig ist26.» Das will sagen: «der
vollendete politische Staat ist seinem Wesen nach das Gattungsleben des

Menschen im Gegensatz zu seinem materiellen Leben27.» Hier treffen
wir aufden, in seiner Unbestimmtheit echt Feuerbach'schen Ausdruck

«Gattungsleben». Was er, und «Trennung des Einzelnen vom
Gattungsleben», bedeute, muß fast erraten werden. Man darf wohl so

24 MEGA I, 1. Halbbd., 590.
25 MEGA I, 1. Halbbd., 581.
26 MEGA I, 1. Halbbd., 584.
27 MEGA I, 1. Halbbd., 584.

128



interpretieren: Jeder einzelne Mensch ist Mensch, und als solcher

Gattungswesen; die Gattung ist nichts besonderes, keine eigene Realität,

neben den Einzelnen. Tritt aber ein Einzelner aus der Gesellschaft

mit den Andern heraus, den Andern gegenüber, so weiß er nun
die Gattung, die Menschheit, in den Andern, er ist nur noch Einzelner,
von seiner Gattung und dem Gattungsleben getrennt ; er hat sich der
Gattung entfremdet. Wenn alle Einzelnen, wie in der bürgerlichen
Gesellschaft, gegeneinander stehen, jeder nur seine Interessen verfolgt,
sein Wille nur Einzelwille ist, dann sieht keiner mehr in den Andern die
Gattung, sondern nur Einzelne, die Gattung ist außer ihnen, als Staat,
in dem sie gemeinsame, allgemeine Interessen haben und einen
Gemeinwillen. Einzelner und Gattung treten aufdiese Weise auseinander,
so zwar, daß der Staat, die Gattung, für den Einzelnen zur Schranke
seiner ursprünglichen Selbständigkeit und Freiheit wird (wie Marx
an Hand einer Analyse der Menschenrechte nachweist)28. Der
Einzelne der bürgerlichen Gesellschaft ist nicht der wahre, wohl aber der
wirkliche Mensch; der wahre Mensch ist der Staatsbürger; beide sind

jetzt noch getrennt. «Erst wenn der wirkliche, individuelle Mensch
den abstrakten Staatsbürger in sich zurücknimmt und als individueller
Mensch in seinem empirischen Leben Gattungswesen geworden ist,
erst wenn der Mensch die gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der
Gestalt der politischen Kraft von sich trennt, erst dann ist die menschliche

Emanzipation vollbracht29.»
Diese Forderung führt nicht weiter; es ist erforderlich, dem

wirklichen Menschen, also der bürgerlichen Gesellschaft, näher auf den
Leib zu rücken. Das Prinzip der bürgerlichen Gesellschaft ist das

praktische Bedürfnis, der Eigennutz; und dessen Gott ist das Geld,
von dem Marx sagt: «Das Geld ist der eifrige Gott Israels, vor
welchem kein anderer Gott bestehen darf. Das Geld erniedrigt alle Götter
des Menschen - und verwandelt sie in eine Ware. Das Geld ist der

allgemeine, für sich konstituierte Wert aller Dinge. Es ist daher die

ganze Welt, die Menschenwelt wie die Natur, ihres eigentümchenli
Wertes beraubt. Das Geld ist das dem Menschen entfremdete Wesen
seiner Arbeit. .30» Damit ist das Thema der Pariser Manuskripte
angeschlagen und die Wurzel der Selbstentfremdung erreicht: die

Selbstentffemdung des Menschen durch seine Arbeit.

28 MEGA I, 1. Halbbd., 594.
2» MEGA I, 1. Halbbd., 599.
30 MEGA I, 1. Halbbd., 603.

9 Studia Philosophica XVII 129



In seinem Pariser Exil (184-4/45) stürzte sich Marx in das Studium
der Nationalökonomie, die er durchaus als Wissenschaft von der
Arbeit auffaßte. Geleitet wurde er in diesem Studium durch seine

bisherige Problemstellung und deren Resultate. Er befragte die
nationalökonomischen Werke auf die Entfremdung des Menschen hin, die,
davon war er überzeugt, in ihnen, wenn auch ohne Bewußtsein der
Ökonomen, dargestellt sein mußte. Er entwickelte auf diese Weise die

Selbstentfremdung des Menschen in seiner Arbeit und durch seine

Arbeit, eine Selbstentfremdung, die die Grundlage und
Voraussetzung, der Möglichkeitsgrund aller andern Selbstentfremdung ist.

In der Arbeit bearbeitet, gestaltet der Mensch die sinnlichen Gegenstände,

die Naturdinge, zu seinen Zwecken; nicht nur die Gegenstände

werden dabei verändert, sondern der Mensch verwandelt auch
sich, er gestaltet auch sich. Im Produkt seiner Tätigkeit wird ihm seine

Arbeit, wird er sich selbst gegenständlich, er legt in seiner Arbeit sich
selbst in den Gegenstand, er entäußert sich; er spiegelt sich in dem
bearbeiteten Gegenstand. Aber nicht nur er selbst erkennt sich in
dem Produkt seiner Arbeit, sondern auch andere erblicken sich darin;
das heißt : der arbeitende Mensch entäußert nicht nur sein individuelles

Wesen, sondern sein Gattungswesen in den Gegenstand, und, da er
mit andern vergesellschaftet ist, mit andern zusammen, also
gesellschaftlich, produziert, ist das Produkt selbst gesellschaftlich, eine

Vergegenständlichung nicht der Einzelnheit des Individuums, sondern
der Allgemeinheit, der Gattung, also Vergegenständlichung des

Gattungswesens, des Menschen als eines gesellschaftlichen Wesens.

So weit ist die Entäußerung noch nicht Entfremdung. Sie wird dazu

erst, wenn das Produkt gegen den Produzenten Selbständigkeit
gewinnt, sich ihm entfremdet, nicht das Seine bleibt. Nicht das Seine

kann das Produkt nur sein, wenn es eines Andern ist. Es ist eines

Andern als Eigentum eines Andern. Indem also das Produkt Eigentum

eines Andern als des Produzenten wird, entzieht es sich dem

Produzenten, entfremdet sich ihm, und damit die in ihm
vergegenständlichte Arbeit. Insofern der Produzent in der Arbeit sich

vergegenständlicht hat, entfremdet er sich selbst im sich ihm entfremdenden
Produkt. Da diese Entfremdung nur dadurch vor sich geht, daß die

vergegenständlichte Arbeit des Einen Eigentum eines Andern wird,
erweist sich das Privateigentum als die Grundlage der Selbstentfremdung.

Es bewirkt, daß, was einer produziert, nicht seines, sondern
eines Andern und damit dem Produzierenden selbst ein Fremdes ist.

130



Als Höhepunkt dieser durch das Privateigentum bedingten
Selbstentfremdung der Arbeit erscheint bei Marx die kapitalistische
Wirtschaft, die er folgendermaßen schildert: «Der Gegenstand, den die
Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen, als

eine von den Produzenten unabhängige Macht gegenüber. Das

Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einem Gegenstand
fixiert, es ist die Vergegenständlichung der Arbeit. Die Verwirklichung
der Arbeit ist ihr Vergegenständlichung, (und diese) erscheint
als Entwirklichung des Arbeiters, die Vergegenständlichung als Verlust

und Knechtschaft. die Aneignung als Entfremdung, der
Arbeiter (wird) bis zum Hungertod entwirklicht, .31» «Je mehr der
Arbeiter sich ausarbeitet, desto reicher wird die fremde Gegenständlichkeit,

um so leerer er die Arbeit produziert Wunderwerke für
die Reichen, aber sie produziert Entblößung für den Arbeiter. Sie

produziert Schönheit, aber Verkrüppelung für den Arbeiter Sie

produziert Geist, aber sie produziert Blödsinn und Kretinismus für
den Arbeiter32.»

Diese Darstellung ist offenbar nicht ganz zutreffend. Denn der
Arbeiter bearbeitet nicht unmittelbar das Material, sondern vermittels
einer Maschine, die er nur lenkt. Zudem besorgt er, wegen der sehr

spezialisierten Arbeitsteilung, nur einen geringen Teil der für die

Erzeugung eines vollständigen Produktes erforderlichen Arbeit.
Dadurch kommt er gar nicht mehr dazu, sich im Produkt zu
vergegenständlichen. Sein Unglück ist nicht, daß er sich im Erzeugnis seiner

Tätigkeit entfremdet, sondern daß er sich in der Arbeit nicht mehr
äußern kann, und dadurch in sich fixiert, ungestaltet, unbestimmt und
leer bleibt.

Nach Marx führt die Entfremdung der Arbeit dazu, daß das im
Produkt ursprünglich vergegenständlichte Gattungswesen dem Menschen

entfremdet, entrissen wird, so, daß es ihm als selbständiges Allgemeines
gegenübertritt und sich ihm überordnet, als Gesellschaft, Staat,
Religion usf.33

Der Grund für die Entfremdung der Arbeit ist, wie wir gesehen

haben, das Privateigentum. Die entfremdete Arbeit produziert aber
selbst das Privateigentum, das Eigentum eines Andern als des Produ-

81 MEGA III, 83.
32 MEGA III, 85.
33 MEGA III, 89.

131



zenten, dieses setzt also die Entfremdung der Arbeit schon voraus,
dergestalt daß, wie Marx sagt, «das Privateigentum (sich) durch
Analyse aus dem Begriff der entäußerten Arbeit» ergibt34.

Wie aus der Arbeit selbst deren Entfremdung und das Privateigentum

resultieren, hat Marx in der deutschen Ideologie (verfaßt 1845/46)
dargelegt. Er schreibt da: Man muß mit den wirklichen
Voraussetzungen beginnen, nicht mit willkürlichen; das «sind die wirklichen
Individuen, ihre Aktion und ihre materiellen Lebensbedingungen,
sowohl die vorgefundenen wie die durch ihre eigene Aktion erzeugten

(Die Menschen) selbst fangen an, sich von den Tieren zu
unterscheiden, sobald sie anfangen, ihre Lebensmittel zu produzieren, ein
Schritt, der durch ihre körperliche Organisation bedingt ist. Indem
die Menschen ihre Lebensmittel produzieren, produzieren sie indirekt
ihr materielles Leben selbst35.»

«Zum Leben gehört vor allem Essen und Trinken, Wohnung,
Kleidung und noch einiges andere. Die erste geschichtliche Tat ist...
die Erzeugung der Mittel zur Befriedigung dieser Bedürfnisse, die
Produktion des materiellen Lebens selbst. .3ß» Indem sich die
Bevölkerung vermehrt, vermehren sich die Produktivkräfte und die
Bedürfnisse, und daraus entsteht die Arbeitsteilung, « die ursprünglich
nichts war als die Teilung der Arbeit im Geschlechtsakt, dann Teilung
der Arbeit, die sich vermöge der natürlichen Anlagen, Bedürfnisse,
Zufälle usw. von selbst oder naturwüchsig' macht37.» Die ungleiche
Verteilung der Arbeit und ihrer Produkte bringt das Eigentum hervor.
«. Teilung der Arbeit und Eigentum (sind) identische Ausdrücke»,
der eine sagt als Tätigkeit, was der andere als Produkt der Tätigkeit38.
Die Arbeitsteilung führt dazu, daß einer nicht für seine Bedürfnisse,
sondern für die eines Andern produziert, und dies nicht, um dem
Andern etwas zu geben, sondern um sich die Produkte des Andern, die
für die Bedürfnisse des Einen produziert worden sind, im Tausch
verschaffen zu können. Der Eine produziert für den Andern, um die

Verfügung über die Produkte des Andern zu erlangen; beide werden
voneinander abhängig, schätzen sich nicht als Menschen, sondern
nach dem, was sie an Waren füreinander herstellen, jeder gewinnt

34 MEGA III, 91.
35 MEGA V, 10.
36 MEGA V, 17.
37 MEGA V, 20/21.
38 MEGA V, 22.

132



Macht über den Andern und verliert die Macht über sich selbst; und
der, der mehr oder Brauchbareres zu produzieren vermag, wird
mächtiger, die Andern werden ihm unterlegen. Die Arbeitsteilung,
scheinbar die Menschen verbindend, trennt sie voneinander, jeden
von seinem Produkt und produziert die Herrschaft der Einen über die
Andern 39.

Aus alledem folgt: dem Menschen wird die eigene Tat zur fremden
Macht. Die Arbeitsteilung wird von den Menschen gemacht, aber
nicht freiwillig; jeder hat einen bestimmten Kreis der Tätigkeit.
«Dieses Sichfestsetzen der sozialen Tätigkeit, diese Konsolidation
unseres eigenen Produktes zu einer sachlichen Gewalt über uns, die
unserer Kontrolle entwächst, unsere Erwartungen durchkreuzt,
unsere Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in
der bisherigen geschichtlichen Entwicklung40.»

Wir sind nunmehr der Selbstentfremdung auf den Grund gekommen.

Damit ist der passende Ort erreicht, um die Frage nach dem

Subjekt der Selbstentfremdung zu stellen: Wer ist dieser Mensch, der
sich sich selbst entfremdet? Und : Was entfremdet er sich? Der geistige
Mensch, der Mensch als geistiges Wesen, kann das gesuchte Subjekt
nicht sein; das wäre die von Marx heftig bekämpfte Hegeische
Auffassung. Es ist vielmehr das genaue Gegenteil: der sinnliche,
gegenständliche Mensch, «der wirkliche, leibliche, auf der festen,
wohlgerundeten 4ia Erde stehende, alle Naturkräfte aus- und einatmende
Mensch, der seine wirklichen, gegenständlichen Wesenskräfte als

fremde Gegenstände setzt. (und zwar), weil er (selbst) durch
Gegenstände gesetzt ist, weil er Natur ist41.» Der Mensch also als

gegenständliches Wesen, das heißt, der Mensch, der Gegenstände
nicht nur hat, sondern der selbst Gegenstand, und zwar sinnlicher
Gegenstand, ist. Die Subjektivität dieses Menschen ist seine sinnliche
Tätigkeit, Praxis, sein Bewußtsein ist sinnliches Bewußtsein, und daß

er Bewußtsein hat, ist durch seine physische Organisation gegeben42.

Das, was entfremdet wird, sind Staat, Religion, Kunst, Philosophie,
das also, was man gewöhnlich dem Geiste zurechnet. Der Geist ist

39 MEGA III, 544/6.
40 MEGA V, 22/3.
41 MEGA III, 160.
41a Die Kröner-Ausgabe (s. Anm. 2) hat hier «wohlgegründeten» (I, 332).
42 MEGA V, 19 Zusatz.

133



entfremdete Sinnlichkeit, er hat keinen Bestand in oder aus sich selbst,
sondern nur aus entfremdeter sinnlicher Tätigkeit, mit deren
Aufhören seine Existenz außerhalb der Sinnlichkeit sogleich ein Ende
fände. (In etwas anderer Gestalt tritt diese Theorie später als

Uberbaulehre auf.) Soll die Entfremdung aufgehoben werden, so muß der

sinnlich-tätige Mensch den Geist in sich zurücknehmen und sozusagen
in eine Form des sinnlichen Bewußtseins verwandeln.

Diese Aufhebung der Selbstentfremdung bleibt noch zu betrachten.
Geschehen muß sie; die Entfremdung ist jetzt aufs Äußerste getrieben,
sie hat ihr Extrem erreicht; nach den Regeln der Hegeischen Dialektik,

der Marx hierin folgt, ist mit dem Extrem der Punkt des

Umschlagens ins Gegenteil gekommen. Dies Gegenteil ist die aufgehobene
Entfremdung. Für Marx steht daher die große Revolution, die totale

Umwälzung aller Verhältnisse, die Erlösung des Menschen aus der

Selbsterniedrigung, aus der Knechtschaft durch sein eigenes
entfremdetes Gattungswesen, unmittelbar bevor.

Bewerkstelligt wird die Aufhebung durch den Kommunismus, der
«nicht ein Zustand (ist), der hergestellt werden soll, (nicht) ein Ideal
(ist), wonach die Wirklichkeit sich zu richten habe. Wir nennen
Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand
aufhebt43.» Damit keine Selbstentfremdung mehr stattfinde, muß die

Teilung der Arbeit beseitigt werden, wodurch dann auch die Trennung

von Arbeit und Genuß verschwindet; die Arbeit wird zum
Genuß, zur widerstandslosen Selbstdarstellung in den sinnlichen
Gegenständen. Damit dergleichen möglich, muß die Natur durch Industrie
dem Menschen gänzlich unterworfen, von ihm so bearbeitet werden,
daß sie sein Produkt und gegen ihn unselbständig geworden ist.

Es werden dann alle Übel der heutigen Welt, nämlich alle Gegensätze,

vernichtet sein; die Gegensätze etwa von Armut und Reichtum,
Arbeit und Genuß, Mensch und Mensch, Idealem und Realem,
Freiheit und Notwendigkeit usf. Denn sie alle stammen aus dem Ur-
gegensatz des entfremdeten Menschen und seines Wesens. Was der
Mensch produziert, ist dann unmittelbar Verwirklichung und
Bestätigung sowohl seiner Individualität als auch des menschlichen

Gattungswesens. Die Produkte sind dann ebenso viele Spiegel, woraus
den Menschen ihr Wesen entgegenleuchtet44. Nicht mit Unrecht hat

43 MEGA V, 25.
44 MEGA III, 547.

134



Kux bemerkt, die kommunistische Gesellschaft bestehe aus genialen
Künstlern, die gemeinsam Gesamtkunstwerke schaffen45.

Der künftige Zustand erscheint auch als «romantische Verherrlichung

feudalistisch-aristokratischer Möglichkeiten46», etwa in
solcher Schilderung: «jeder kann sich in jedem Zweige der Tätigkeit
ausbilden, er hat die Möglichkeit, heute dies, morgen jenes zu tun,
morgens zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu
treiben, auch das Essen zu kritisieren, ohne je Jäger, Fischer, Hirt
oder Kritiker zu werden, wie er Lust hat47.» Wenn jeder tun kann,
was ihm eben beliebt, ist der Industrie, aber auch aller gesellschaftlichen

Organisation der Boden entzogen, die doch eine über dem
Einzelnen stehende, ihn lenkende Ordnung verlangen. Alle Schranken,

Gebote, Vorschriften usf. für den sinnlichen Menschen sind mit
dem Geiste beseitigt, der im sinnlichen Bewußtsein untergegangen ist
und nur noch als dessen Universalität weiterlebt.

Marx wollte uns aus einer verkehrten Welt in die richtiggestellte
führen, vom entfremdeten Menschen zum wahren und wirklichen.
Wohin wir gelangt sind, das ist nun erst recht eine verkehrte Welt, in
der die subjektive Seite des Menschen, der Geist, der, besonders als

denkender, alles zum Gegenstand machen kann, ohne selbst Gegenstand

für etwas anderes als vielleicht für sich selbst zu sein, den Gegenstand,

und zudem der sinnlichen Anschauung, bilden soll, während
die gegenständliche Seite des Menschen, seine Körperlichkeit und
Sinnlichkeit, als das wahre Subjekt hingestellt wird. Marx meint, er
habe die Hegeische Philosophie und die Philosophie überhaupt vom
Kopf auf die Füße gestellt48; offenbar ist ihm aber bei dieser Prozedur
der Kopf der Philosophie abhanden gekommen und außer den Füßen
nicht viel übriggeblieben. Der Mensch ist aus einem denkenden
Wesen in ein sinnliches verwandelt, das sich vor dem Tiere durch sein

universelles Bewußtsein, dem alles Sinnliche, und nicht nur ein Teil,
Gegenstand ist, auszeichnet. Das Denken soll ganz an die körperliche
Tätigkeit gebunden bleiben, als bloße Reflexion auf diese, da jede
Trennung des Denkens von der leiblichen Tätigkeit ja einer
Verselbständigung des Denkens, und damit einer Entfremdung, gleich-

45 Kux, Ernst: Marx und Heine. Neue Zürcher Zeitung vom 12. Februar
1956, Blatt 4 (Literatur und Kunst).

46 Popitz (s. Anm. 3), S. 161.
47 MEGA V, 22.
48 Das Kapital. Nachwort zur 2. Auflage.

135



käme; erst so wäre die Forderung von Marx erfüllt, daß der Unterschied

von körperlicher und geistiger Tätigkeit aufgehoben werden
müsse49.

Marx selbst hat seine Lehre realen Humanismus genannt60; das ist

verständlich, nicht aber, daß die meisten Interpreten diese Bezeichnung

akzeptieren und die völlige Deshumanisierung des Menschen
als Humanismus gelten lassen.

49 Kritik des Gothaer Programms. In: Karl Marx und Friedrich Engels:
Ausgewählte Schriften in zwei Bänden. Berlin, Dietz, 1953, Band 2, S. 17.

60 MEGA III, 179.

136


	Grundzüge der Philosophie des jungen Marx

