
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: De la participation dans le Sophiste de Platon

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De la participation dans le Sophiste de Platon

par André de Murait

Déterminer la signification des notions de puissance et de mouvement

dans le Sophiste de Platon1, tel est l'objet de cet article. S'agit-il d'un
mouvement physique ou d'un mouvement intelligible? Faut-il même

opposer ces deux types de mouvements, ou au contraire établir entre
eux une relation de participation? Nous espérons répondre à ces questions

et montrer que le mouvement du Sophiste est 1. participation du
sensible à l'intelligible, 2. participation mutuelle de l'âme et des Idées,
3. participation mutuelle des Idées entre elles. C'est ce plan que nous
voulons faire apparaître sous la vivacité fluctuante du dialogue.

*

Platon aborde la question du mouvement à l'occasion de la recherche
d'une définition correcte de l'être. Après avoir passé en revue les

doctrines anciennes de l'être (physiciens, pluralistes, unitaires), Platon
décrit la position des «Fils de la Terre» (dès 245 e). Ces penseurs, que
l'on peut qualifier de matérialistes, n'admettent de réellement réel, de

réellement existant que ce qui peut se toucher, que ce qui offre donc
résistance et contact (246 a). Leur seul univers est celui des corps. Platon
les invite à se pencher sur ce corps particulier qu'est le vivant mortel

(dvrjTov E,<pov). Il leur fait accepter qu'un tel corps comporte une âme,

et qu'une âme est un certain être (Jitûv ôvzwvy Jusque-là, semble-t-il,

aucun danger pour la doctrine des matérialistes: car l'âme peut être

encore qualifiée de corporelle (Oœfid Tt, 247 b). Mais il leur fait remarquer

qu'eux-mêmes accordent de définir cette âme tantôt comme juste
ou injuste, tantôt comme sensée ou insensée. Par là il les menace
directement dans leur position. Car, «si peu de réalités qu'ils veuillent bien

avouer incorporelles, cela suffit» (èÇapxec, 247 c). Or, d'où vient que
l'âme est juste ou injuste, sage ou folle, sinon d'une présence (possession)

1 Platon et Plotin sont cités selon l'édition et la traduction des Belles-

Lettres. Le Sophiste est cité sans indication autre que la numérotation.

101



ou d'une absence de la jusdce ou de la sagesse en elle2? Et si la justice
et autres qualités semblables sont présentes à l'âme et possédées à la
fois par elle, c'est que, d'une part, elles existent sur le plan intelligible
transcendant, et que, d'autre part, elles sont participées par le monde
sensible. Platon vise donc ici à faire admettre subrepticement aux Fils
de la Terre sa propre doctrine de l'intelligible et de la participation.
Et de fait ils accordent que l'âme est juste parce qu'elle possède la
justice et que la justice lui est présente: ils accordent la participation.
Dès lors leur matérialisme baisse pavillon devant la dialectique platonicienne:

ils admettent que la justice, la sagesse sont des choses invisibles,
et donc immatérielles (247 b), ils admettent explicitement le monde

intelligible.
Or, si l'être est commun à deux mondes, l'un sensible, l'autre idéal,

puisque l'un et l'autre est, il y a donc une définition commune de l'être,
qui permet de caractériser d'une façon générale et l'être de l'intelligible
et l'être du sensible. Cette définition commune ou plutôt cet «être

commun» joue ainsi le rôle de trait d'union entre les deux mondes,
touchant par sa nature à l'un et à l'autre (ovf.Mpuéç, 247 d). La voie

moyenne de la vérité, le psaov> le /isrolov du Politique, objet constant
des recherches platoniciennes, est ici cet être que suppose la discussion

précédente: l'être capable de participation. La considération de l'âme juste,
sage, en effet, nous a amenés à l'existence et à la relation de deux mondes,

distincts et un à la fois. Ce qui nous permet donc d'affirmer l'existence

de ces deux mondes, c'est la constatation de la dépendance du
premier par rapport au second, ou, plus généralement, la notion même
de leur relation, «empiriquement» constatée dans le cas de l'âme. C'est

2 Remarquons les termes de Platon: la justice est possédée (eÇei) et
présente (rtapouata) à la fois. Du rapprochement ££si-7tapoua(a, on a pu conclure
à la causalité immanente des Idées. Car l'Idée de justice est possédée, donc
immanente à l'âme qui la possède. Cependant, en toute rigueur de termes, on
ne peut dire que ce soit la Justice en soi qui est possédée, mais bien une
participation à la Justice en soi, celle-ci étant seulement «présente» à l'âme juste.
Il faut donc distinguer, dans le fait de la participation, le caractère immanent,
donc absolu, de la Justice participée-possédée par l'âme, et le caractère
transcendant de l'Idée de justice dont l'âme participe. Selon les points de vue,
donc, l'âme est juste par elle-même (absolument), car elle possèdel ajustice,
ou juste par participation (relativement). D'où le caractère à la fois
transcendant et immanent de la causalité des Idées, caractère exprimé à la
perfection par le couple l'iei-napouata. L'idée-forme exerce toujours la même
causalité certes: causalité formelle, mais tantôt formelle extrinsèque
(exemplaire), tantôt formelle intrinsèque.

102



ce qu'exprime Platon quand il donne cette définition commune de

l'être: «ce qui a une puissance naturelle quelconque soit d'agir sur ce

qu'on voudra d'autre, soit de subir l'action, même la plus minime, de

l'agent le plus insignifiant. Dût cette puissance ne s'exercer qu'une
seule fois, tout ce qui la possède est véritablement; car je pose comme
définition qui définisse les êtres, qu'ils ne sont autre chose que
puissance» (ôuvcl/mç, 247e). « Ce qui est» est défini d'une manière générale,

vague et provisoire. L'être (tout ce qui est) est ce qui est susceptible
d'action et de passion, c'est-à-dire ce qui est puissance de relation
(cf. p. 286, p. 355, n.). Or, cette définition peut s'expliciter: 1. L'être
est ce qui agit (zo noiéïv) et ce qui pâtit (zo nda/eiv). Sont impliqués là
l'être et le mouvement proprement physiques et sensibles. - Mais cette
action et cette passion peuvent s'atténuer au point de ne signifier plus

que les deux termes de toute relation. 2. On accède dès lors à ce mouvement

logique ou intelligible qu'est la participation. Mais il faut ici de

nouveau distinguer trois espèces de participation, a) La participation
du sensible à l'intelligible, qui exprime la dépendance nécessaire du
monde corporel par rapport au monde idéal. C'est là un premier
niveau, auquel la participation peut prêter le flanc aux cinq premières
objections exposées dans le Parménide. Notons qu'ici la participation
n'est pas réciproque: le sensible participe de l'intelligible, mais l'intelligible

ne participe pas du sensible. On peut dire certes, et Platon le dit
lui-même, que le sensible est le paradigme de l'intelligible (218d), mais

nous sommes alors sur le plan de la connaissance et non sur celui de

l'être (cf. Rodier, Etudes de philosophie grecque, p. 69, n. 3). D'où il suit

qu'à notre niveau l'activité appartient nécessairement aux Idées et la
passivité aux choses participantes, b) La participation de l'âme aux
intelligibles, aux Idées, dans et par la connaissance. Enfin c) la participation

des Idées entre elles. Il est donc bien exact de dire que la définition

proposée ici est provisoire, comme un cadre qu'il faut remplir et

dont une case est déjà remplie.
Que l'on ne s'étonne pas si la participation est ainsi qualifiée action

et passion. A. Diès remarque très justement que le Sophiste appelle
passion la participation à l'unité (245 b) et que le Parménide de même

parle de l'être, du non-être, et de tout autre passion (Parm., 136b; cf.

Soph., 252 b). Et de fait quand on dit que la Justice est présente à l'âme
juste, n'est-ce pas une certaine activité de l'Idée? Et quand elle est

possédée par l'âme, n'est-ce pas une certaine passivité? Si ce caractère

passif est plus que grammatical (cf. notice, p. 290), faut-il en conclure

103



que l'Idée est passive en tant que cause immanente, et active en tant

que cause transcendante? Il reste en tout état de cause que, quand
Platon parle de ôùva/iis et fait de celle-ci la caractéristique absolument

générale de l'être, il a en vue la participation. Mais par là nous n'avons

encore montré que l'identité ôôra/ifs-participation, il nous faut encore
montrer l'identité xlvvjaiç-participation.

*

Après avoir réduit le matérialisme des Fils de la Terre, Platon va
réduire l'idéalisme des «Amis des Formes». La démarche est la même

ici que là: il s'agit de faire accepter la participation aux Amis des

Formes. Mais la définition que nous obtiendrons ainsi marquera un net

progrès par rapport à la première : la participation (ou plutôt l'espèce
de participation) que nous atteindrons n'est plus celle de deux mondes

relatifs. La participation, c'est-à-dire la ôùvafuç} sera introduite dans le
monde intelligible lui-même; autrement dit, les intelligibles participeront

désormais les uns des autres. Or, Parménide ne proclamait-il pas

que la séparation absolue des Idées est une condition nécessaire de la
pensée (Parm. ,135 b-c). Et la deuxième partie du Parménide ne montre-
t-elle pas l'absurdité de la participation des Idées entre elles en posant
comme conclusion ultime: si l'Un (c'est-à-dire une quelconque des

Idées) participe à l'être, tout est vrai? (cf. Brochard, Etudes de

philosophie ancienne et moderne, p. 112sq.). Aussi faut-il montrer que l'être réel

intelligible (ouala) est susceptible de passion, qu'il est donc lui aussi

puissance de relation. Et c'est à partir de cette passivité que Platon
introduit sa notion fondamentale de mouvement.

Le principe des Amis des Formes est une division dialectique. Tout
ce qui est, est soit devenir pur, soit être pur, ysveaiç ou oùaca. Le devenir
varie à chaque instant (dAÀore àAAcoç), l'être pur est absolu et immuable
(dei "mità, zaùrà loaaùzaiç, 248 a). Nous avons ici déjà une pré-indication
négative du mouvement: l'être réel, le réellement réel, pour traduire
avec Gilson l'ovzcoç oùaia> est « toujours identiquement selon les mêmes

choses»; identique donc et immuable, il exclut tout mouvement. Mais
il est immuable, remarquons bien, selon les mêmes choses, et en
particulier selon lui-même (xad ' àvzà). On peut dès lors se demander s'il
est toujours aussi immuable selon d'autres choses, xa#' ezepa? Evidemment

non : montrer qu'il n'est pas immuable selon d'autres choses, c'est

montrer que les Idées qui le composent sont capables de mutuelle

104



participation. L' ovzoj- oùaia ainsi se révélera absolument immuable
(par rapport à elle-même) et relativement immuable (mobile par
rapport aux autres Idées). La participation introduit la relativité dans

le monde de l'absolu (Brochard, op. cit., p. 150).
Mais si les Amis des Formes posent ainsi deux mondes aussi différents

l'un de l'autre, comment peuvent-ils avoir une notion de l'un et de

l'autre? C'est ici un écho des difficultés évoquées par le Parménide,

concernant la connaissance du monde intelligible par l'être sensible et du
monde sensible par l'être intelligible. Entre deux extrêmes il faut
toujours un intermédiaire. De même que tout à l'heure l'âme juste ou sage
a servi à Platon pour établir l'immatérialité du monde des Formes et sa

relation avec le monde sensible, de même ici l'homme joue le rôle de

moyen terme, l'homme, qui, selon les Amis des Formes, communique
avec le devenir par la sensation corporelle, et avec le réellement réel

par le raisonnement de l'âme (248 a). Retenons cette connaissance de

l'intelligible par l'âme. C'est un cas particulier de relation, compris
dans la définition toute générale de l'être par la puissance. Il suffit donc
de rappeler aux Amis des Formes qu'ils ont admis une connaissance de

l'être réel, pour leur faire accepter explicitement la participation. Et
Platon se sert pour cela de la définition établie avec les Fils de la Terre :

l'être est puissance d'action et de passion. Si les Amis des Formes

l'acceptent pour le devenir, mais la refusent pour l'être réel, ils se

mettent en contradiction avec eux-mêmes (248 c-d): n'ont-ils pas
accepté que l'âme connaît l'être réel par le raisonnement (248 a)? Ils
admettent donc une certaine relation dans l'être réel. Or, cette relation
a un pôle passif et un pôle actif: l'être est connu par l'âme, c'est le

«pathèma»; l'âme connaît l'être, c'est le noiecv actif. Ainsi, par le

détour de la connaissance, voici la «passion» introduite dans l'être,
c'est-à-dire la participation elle-même. Mais cette passion implique
mouvement pour Platon, xivrjoiç, mouvement non physique, mais

intelligible ou logique, non moins réel cependant. En effet l'être, «dans

la mesure où il est connu, sera mû parce que passif, car pâtir n'a pas
lieu en ce qui est en repos» (248e). C'est donc que la participation est

mouvement.
La relation est ainsi affirmée de l'être réellement réel: relation de

connaissance entre âme et Idées. L'âme connaît les Idées, et les Idées

sont connues par l'âme. La passivité est aux Idées, l'activité à l'âme.
Mais qu'est-ce à dire sinon que l'âme et l'Idée participent mutuellement

l'une de l'autre dans la relation de connaissance? Or, l'âme est une

105



sorte d'intelligible, si elle n'est pas une Idée proprement dite, et les

Amis des Formes admettaient la définition de l'être comme puissance
d'action et de passion pour le monde sensible; ils l'admettent donc

également pour le monde intelligible, sous la forme particulière de la
connaissance. Ainsi Platon, en critiquant la théorie des Idéalistes purs,
nous amène à considérer un deuxième niveau où la participation se

vérifie: la participation âme-Idées.

S'il est exact que ce deuxième niveau de la participation est purement
intelligible, notre argumentation permet de donner aisément son sens

véritable au fameux passage si contesté, si souvent analysé, origine de

tant d'interprétations divergentes (248e-249a): «Eh quoi par Zeus!

nous laisserons-nous si facilement convaincre que le mouvement, la vie,
l'âme, la pensée, n'ont réellement point de place au sein de l'être
universel (to TzavTslws ov), qu'ilne vitni ne pense, et que, solennel et sacré,

vide d'intellect, il reste là, planté, sans bouger?» (cf. Brochard, op. cit.,

p. 137sq.). Tout d'abord pourquoi accorder à ce passage une importance

plus grande qu'à tout autre? Il semble au contraire qu'il n'a pas
d'importance particulière, sinon celle d'une simple récapitulation des

résultats obtenus, d'un temps d'arrêt avant d'aborder la troisième partie
de l'étude de la participation, la partie nouvelle et particulièrement
difficile, l'objet propre du Sophiste. A-t-on assez remarqué l'expression

que Platon emploie: «Eh quoi par Zeus!», exclamation signifiant
l'étonnement, et unique dans tout le dialogue. L'Etranger d'Elée vient
de montrer que l'être intelligible dans sa totalité (navxeXwç ov) implique
la participation (mouvement) dans la mesure même où il est connu,
c'est-à-dire dans la mesure où il comprend l'âme. Nous sommes au
deuxième niveau de la participation, niveau de la participation de

l'âme et des Idées, de la connaissance, du i>ovç} de la (ppôurjoO. L'âme
est une sorte d'intelligible (cf. Brochard, op. cit., p. 139); si elle n'est

pas une Idée, elle est ce qu'il y a de plus proche des Idées, puisqu'elle
a pour nature de les refléter dans sa pensée, dans son foôç (cf. Rodier,
op. cit., p. 65). Si donc l'âme connaît les Idées, c'est qu'un certain
intelligible connaît les Idées, qu'une certaine âme, non nécessairement
l'âme humaine, mais une âme universelle - l'Ame du monde, selon

Diès, une âme assez semblable au voie plotinien, selon Rodier - participe

aux Idées par une connaissance qui s'épanouit au moyen de la
faculté de cette âme, le rovç, en sagesse, cppôvyaiç. Inversement, ce sont
les Idées qui sont participées par l'âme. L'être intelligible total donc,
qui comprend les Idées et l'âme, est susceptible d'une certaine passivité

106



et d'une certaine activité, ce qui est vrai déjà sur le plan de la connaissance,

mais qui l'est aussi sur le plan de l'être. Car l'être est présent à

l'âme et à la pensée, celles-ci participent donc à l'être, c'est le napeïvcu
de la citation. Cette présence de l'être implique une action de l'être
et corrélativement une passion de l'âme et de la pensée. Si cela est vrai,
c'est que l'être intelligible total, lui aussi, est puissance, puissance de

relation, donc participation. Et il est, par Zeus, bien étonnant de voir
une série de raisonnements si clairs, si contraignants, déniés par l'idéalisme

intransigeant des Amis des Formes, d'autant plus que ceux-ci
sont plus proches de Platon que les Fils de la Terre. Il y a donc dans ce

passage une récapitulation des résultats obtenus jusqu'ici et une juste
irritation contre l'opacité obtuse de l'adversaire.

Remarquons les termes qu'emploie Platon, et leur ordre. D'abord,
mouvement, vie, âme, pensée (xîvrjoiv-Çoyrpj - ipuyrpj - cppôvrjaiv'j. Tout
cela appartient (napécvai) à l'être intelligible total, selon l'Etranger
d'Elée. Il est donc inconcevable pour lui que cet être ne vive ni ne

pense, comme le voudraient pourtant les Amis des Formes. La
construction de la phrase est très rigoureuse et se base sur une exacte

symétrie: le verbe CïjV reprend le couple xivrjotç- Ça07, le verbe <ppove7v

le couple yy//j - (ppàvrjOeç. Ce qui semble bien indiquer que Çoyfj est un
aspect de xîvriatç, et que si la vie n'est pas uniquement mouvement,
elle se ramène cependant à une certaine forme de mouvement, car ce

qui vit est en mouvement. De même (ppovecv est l'activité de car
on ne conçoit pas de (ppôvrjaiç ni de voue sans une âme (cf. Philèbe, 30 c).
Ce qui permet de réduire, dans notre passage tout au moins, (ppôvrjaiç

et voùç à la même signification. D'ailleurs comme nous l'avons montré

en faisant apparaître les deux couples qui contrebalancent les deux
verbes de la citation, les seuls termes principaux à retenir ici, ce sont les

Idées et l'âme. Ce sont eux, le réellement réel et l'âme, qui ont fait
l'objet de toute la démonstration précédente, et l'essentiel est de voir

que si l'on admet une certaine connaissance de l'être réel par l'âme, on
admet une participation - donc un certain mouvement - entre les

Idées et l'âme, cette dernière rentrant elle-même dans ce que Platon

appelle le navTEÂûç ov. I] faut donc à tout prix rejeter comme inconcevable

que l'être intelligible total soit vide d'intellect et planté là immobile

(voùv oùx syov, àxcvrjrov earoç).
Ainsi, la confrontation historique des systèmes matérialiste des Fils

de la Terre et idéaliste des Amis des Formes a permis de faire des progrès

successifs dans l'approfondissement de la notion de participation,

107



et par suite de la notion d'être. Contre les matérialistes, et au moyen de

leur propre thèse, Platon a établi l'existence d'un monde intelligible,
invisible et immatériel, dont le monde sensible participe. L'être se

définissait alors par ce qui est puissance de relation, cette notion étant
entendue dans un sens très large, et cette définition impliquait deux

pôles, l'un actif, les Idées, l'autre passif, le monde corporel admis par
les Fils de la Terre, c'est-à-dire tout ce qui pour Platon peut exister.

La participation du sensible à l'intelligible était ainsi affirmée. Mais ce

n'était pas suffisant, il fallait encore prouver la participation
réciproque des intelligibles entre eux, et c'est là, selon le Socrate du
Parménide, ce qu'il est intéressant de rechercher (Parm., 129e). La
démonstration de Platon se fait en deux phases, dont nous avons vu la

première en suivant la critique des Amis des Formes. Ceux-ci admettent

un monde immuable, idéal, identique et éternel. S'ils l'admettent, ils
le connaissent, et s'ils le connaissent, c'est que ce monde est susceptible
d'être connu par l'âme. Or, l'âme est un certain intelligible, et la
connaissance est une action. Il y a donc dans l'être intelligible total action
et passion, c'est-à-dire mouvement ou participation réciproque entre
les Idées et l'âme.

*

La deuxième phase est ce que l'on appelle communément la déduction

des genres. Platon rattache cette phase aussi étroitement que possible à

la première que nous venons de voir: au moyen de la notion de voùç}

de pensée.

Remarquons bien à nouveau que (ppôvijotç et vobç ont même signification

dans notre passage : c'est simplement la pensée dans sa généralité.
Or, la pensée est présente à l'être. Nous savons ce que cela veut dire :

la pensée participe à l'être, elle est par participation à l'être. Ce qui
signifie qu'elle-même est distincte de l'être et ne se confond pas avec
lui. La pensée n'a donc en aucun cas la valeur du vooç plotinien qui est

par lui-même être réel. Le vooç de Platon est la faculté supérieure de

connaissance de l'âme, il a pour fonction de saisir les Idées et d'exprimer

cette saisie par le discours de la science. Extérieur à l'être, à strictement

parler, il est donc tout relatif à celui-ci. Il dépend de lui dans son
existence même, non seulement parce qu'il participe à l'être et que
de ce fait il est lui-même, mais encore parce que le vouç} la connaissance

ne peuvent exister si l'être qu'ils sont faits pour connaître n'existe pas
lui-même (cf. Parm., 132b), ou, ce qui revient au même du point de vue

108



de la connaissance, si l'être n'est pas connaissable. Les conditions de

l'existence du voo~ sont donc les conditions de la connaissance, de la pensée de l'être.

Mais inversement, si l'être est connaissable, pensable, c'est qu'il est, car
la pensée est toujours pensée de ce qui est, ce qui est totalement être est
totalement objet (cf. Rép., 477 a). Ainsi, l'étude des conditions de la pensée

mène à l'étude de l'être et de sa nature, et l'on peut même dire que l'étude

de la pensée est l'étude de l'être même. — C'est cette démarche que suit
Platon dès 249 a: puisque le voôç est la pensée de l'être, que faut-il que
l'être soit pour que le voôç soit? Nous accédons ainsi au troisième niveau
de la participation.

Le passage que nous avons étudié tout à l'heure mentionnait l'ordre
suivant -.xivrjcnç—Çcorj—ipv%q— (ppôvi]aiç. Platon continuant sa recherche
donne d'abord une contre-preuve de lavérité deson assertion. L'ordre est

inversé: vovç—Çcoy—ipvyij—xlvrjOiç. L'être a la pensée (%et), ce qui peut
servir de point de départ assuré : en effet il y a pensée, car la connaissance

de l'être est accordée dès 248 a. Mais la pensée implique une
certaine vie (vie de l'individu qui connaît, vie universelle de l'âme du

monde). Le principe et le siège de cette vie, et de la pensée, étant l'âme,
il faut donc ajouter l'âme. Enfin qui a l'âme est animé et a donc
nécessairement le mouvement. Mais il ne s'agit pas d'un mouvement
physique. Cette interprétation n'est pas possible dans notre passage.
La contre-preuve que donne Platon s'achève en effet par cette conclusion:

«s'il n'y a qu'immobilité, il n'y a d'intellect nulle part en aucun
sujet pour aucun objet» (249 b). Ce qui revient à dire que le mouvement
est une condition nécessaire de la pensée. Et s'il ne s'agit pas de mouvement

sensible, il s'agit donc du mouvement intelligible, pris dans son

acception la plus large de participation. Il faut donc la participation pour

que la pensée soit possible. La connaissance est une participation de l'âme
et des Idées.

Mais du point de vue de l'être (oùoca), que signifie cette dernière

conclusion, sinon la participation mutuelle des Idées entre elles? Le

mouvement participe à l'être, il est donc. Or, nous le savons, nous sommes

à un niveau où la participation est réciproque : si le mouvement est,

inversement l'être est mouvement. Explicitant cette conclusion, nous
lui donnerons son vrai sens en substituant au mouvement son nom
véritable : l'être est participation, il participe de la participation; en un sens

absolu, l'êtreparticipe. Car si l'être participe dans le sens absolu, c'est qu'il
participe en lui-même: Platon introduit la participation mutuelle des

Idées entre elles, cela même que Socrate réclamait dans le Parménide.

109



Car les Idées participant les unes des autres, elles sont elles-mêmes et les

autres à la fois, donc unes et multiples. Ainsi, on pourra répondre, contre
Antisthène, que l'homme est non seulement homme, mais qu'il peut
être encore bon, sage, vertueux, car l'Idée d'homme participe à toutes

ces Idées, et inversement. Une grave difficulté nous menace cependant,

que le Parménide a déjà mise en lumière : si les Idées participent les unes
des autres, il se produit un mélange général de toutes les déterminations,

tout est vrai, même les contraires. Si l'Un participe à l'être, que
ce soit sous sa forme positive s'il est Un, ou sous sa forme négative s'il
est non-Un, tout est vrai. Telle est la sixième objection, la «plus formidable

de toutes» pour Brochard, qu'expose le Parménide contre la
théorie des Idées, objection reprise par le Sophiste (249b): «si nous

acceptons de mettre partout la translation et le mouvement, ce sera

encore supprimer ce même intellect du rang des êtres». Il faut donc
conclure en d'autres termes que la pensée exige une deuxième condition,

c'est-à-dire que l'être doit comprendre une deuxième caractéristique,

le repos (oxdaiç). Or, qu'est-ce que ce repos sinon ce qui permet
d'être à «ce qui est sous un rapport identique, d'une manière identique,
sur un objet identique» (trad, de Brunschvicg, Les étapes de la philosophie

mathématique, p. 58, pour le grec: to y.axà xabxa xac toaaùxcoç xac

nepl xo aùzô, Soph., 249 b). C'est donc l'immuabilité des formes séparées,
celle dont Parménide lui-même déclarait que, dans son irréductibilité
absolue, elle était nécessaire à la pensée (Parm., 135b-c). Ilfaut donc la

séparation des Idées pour que la pensée soit possible. Mais de nouveau le
Parménide nous avertit du danger qui nous guette : si les Idées sont
immuables et séparées, tout discours est impossible. Si l'Un ne participe
pas à l'être, que ce soit sous sa forme positive s'il est Un, ou sa forme

négative s'il est non-Un, rien n'est vrai, aucune détermination n'est

possible de quoi que ce soit. Et Antisthène a raison de dire, en poussant
à bout l'unitarisme parménidien, que l'homme n'est qu'homme, car
il ne peut être ni la bonté ni la vertu. Ces qualités sont en effet différentes

de l'homme et proprement incommunicables (%a>piç). La conclusion

générale à tirer de tout cela est finalement que la pensée, pour être possible,
nécessite à la fois le mouvement et le repos, la participation et la séparation des

Idées. « Quand ces conditions manquent, vois-tu que l'intellect existe ou
se réalise où que ce soit?» (249c). Le mouvement et le repos, la participation

et la séparation de l'être, l'unité (identité) et la multiplicité de

l'être, voilà les conditions de la pensée.

Et Platon de conclure son développement en affirmant péremptoire-

110



ment que l'être et le Tout est à la fois immobile et mû. Car il faut faire
sien à la fois tout ce qui est immobile et tout ce qui est mû, en somme
souhaiter comme les enfants avoir le beurre et l'argent du beurre
(249 c-d).

Quand on fait réflexion sur la manière dont Platon atteint cette
«constitution» de l'être, on ne peut s'empêcher de remarquer avec
Diès que la méthode d'enquête platonicienne use du postulat
fondamental que: «est vrai ce sans quoi la pensée logique ne saurait
subsister» (notice, p. 285). Aussi peut-on parler d'une authentique déduction

du mouvement et du repos. La pensée est donnée dans une sorte

d'expérience. En recherchant ses conditions, on déduit le mouvement
et le repos : il faut que ces notions soient à la fois distinctes et susceptibles
d'un certain mélange. Mais toute notion est notion de quelque chose,

et la pensée est la pensée de l'être. Les conditions de la pensée valide
coïncident avec la constitution interne de l'être. La déduction des

conditions de la pensée est la déduction des genres compris dans l'être total.
Déduction purement à priori puisqu'elle s'appuie seulement sur des

notions intelligibles - illustration éclatante de cette dialectique
descendante de Platon, cette division qui, une fois «le principe atteint,
descend, en s'attachant à toutes les conséquences qui en dépendent,
jusqu'à la conclusion dernière, sans faire aucun usage d'aucune donnée

sensible, mais passant d'une idée à une idée pour aboutir à une idée»
(Rép., 511 b-c).

Mais la pensée logique trouve-t-elle vraiment son compte dans le

résultat acquis? Il semble bien que non; aussi bien l'Etranger s'em-

ploie-t-il à réfréner l'enthousiasme de Théétète en lui faisant remarquer
que les difficultés commencent seulement d'être embarrassantes (249 d) :

car l'être va révéler une aporie aussi déconcertante que le non-être

(250 e). En effet, le mouvement et le repos sont absolument irréductibles.

Or, ils sont pourtant. L'être est donc un troisième élément à eux

surajouté. Car si l'être était mouvement, cela impliquerait du même

coup que le mouvement est repos, et vice versa, puisque le repos est

au même titre que le mouvement.
L'être n'est donc ni le mouvement ni le repos, ni le couple mouvement-

repos. Ce qui revient à dire qu'i/ n'est ni mû ni immobile. L'être n'est ni

séparé ni participé. Il est encore acceptable que l'être réel ne soit pas soumis

au mouvement ni au repos sensibles, mais il est inconcevable qu'il
ne soit soumis ni au mouvement ni au repos intelligibles, qu'il ne soit ni
séparé ni participé. Car l'être et les Idées sont expressément définis par

111



Platon comme séparés, donc comme identiques à eux-mêmes et immuables

(cf. 248 a). Les Idées ainsi sont repos (crrdcrtç) par elles-mêmes.

Qu'elles ne soient pas mouvement (xcvrjoiç) par elles-mêmes, passe

encore, puisqu'elles le sont par la participation. Mais il faut en toute
nécessité que l'être réel et les Idées soient ou en repos ou en mouvement
intelligibles. Or, nous arrivons à la conclusion opposée, puisque la

séparation et la participation sont déniées aux Idées. - Pourtant cette
conclusion est celle même de Platon qui indique lui-même qu'elle est

contradictoire: «car le moyen que ce qui ne se meut point (qui ne

participe ni n'est participé) ne soit pas en repos (ne soit pas absolument

séparé)? Ou que ce qui n'a aucune sorte de repos ne soit pas en
mouvement? Or, l'être, pour nous, présentement s'est révélé extérieur à

cette alternative. Est-ce donc possible cela? - C'est tout ce qu'il y a de

plus impossible» (250d). Il n'y a pas de milieu entre le repos et le

mouvement: si l'être n'est ni en mouvement ni en repos, c'est donc qu'il n'est

pas, et que le non-être est. C'est dès lors du côté du non-être qu'il faut tenter
de trouver la solution du problème de l'être, car les deux recherches

sont solidaires, et la clarté jetée sur l'une rejaillit sur l'autre: «puisque
l'être et le non-être nous embarrassent également, l'espoir est désormais

permis que, sous quelque jour, plus ou moins clair, que l'un d'eux vienne
à se présenter, l'autre s'éclairera de même façon» (250e). On voit donc

ici comment la recherche du non-être est une conséquence nécessaire

de la recherche de la participation et de l'être.
Pourtant, d'un autre point de vue, le résultat obtenu n'est pas aussi

embarrassant qu'il ne paraît. En tout cas il ne nous laisse pas sans moyen
de surmonter la difficulté. L'être réel n'est ni en mouvement ni en

repos. S'il était mouvement, il serait tout entier mouvement, et s'il était

repos, il serait tout entier repos. On peut donc donner la signification
suivante à la conclusion de Platon : si l'être réel n'est ni mouvement ni
repos, c'est qu'z'/ n'est ni tout participation ni tout séparation. Les Idées ne

participent donc pas toutes les unes des autres, et elles ne subsistent pas

non plus toutes dans un splendide isolement les unes par rapport aux
autres (249 a). Au contraire, elles participent parfois entre elles, et parfois

non; l'être est en partie participation et en partie séparation. On évite ainsi
le tout est vrai et le rien n'est vrai, c'est-à-dire les conséquences désastreuses

de la sixième objection du Parménide. En ne se lançant pas dans les

extrêmes de la participation universelle, ni de la séparation absolue

(Héraclite ou Parménide), on évite l'indétermination et la non-détermination

absolues, l'absence de déterminations et l'impossibilité des

112



déterminations. Il faut une fois de plus suivre la voie moyenne, la
vérité mesurée (/tsrptor) à la juste mesure dialectique, convenant
(ripénov) et nécessaire par conséquent (àéov) à la possibilité de la pensée,

une solution qui tienne le milieu harmonique entre les deux extrêmes

(Politique, 284e). «Nous sera-t-il interdit d'unir l'être au repos et au

mouvement, aussi bien que d'unir l'une à l'autre aucune chose qui soit,

et, les regardant au contraire comme inalliables, comme incapables de

participation mutuelle, les traiterons-nous comme telles dans notre
langage? Ou bien les mélangerons-nous toutes ensemble en les supposant

capables de s'associer mutuellement? Ou bien enfin dirons-nous

que les unes ont ce pouvoir, les autres non?» (251 d-e). Cette dernière

possibilité est la solution effective de l'alternative du Parménide,

alternative reprise, comme on le voit, par le Sophiste, dans l'étude de

l'irréductibilité de l'être au mouvement et au repos (249d-251a). L'être
n'est donc ni participation pure ni séparation pure, il est un mélange
harmonieux des deux, c'est le mixte du Philèbe (/tetzrov). Dans cette
perspective, tout le dialogue du Sophiste apparaît soumis à un enchaînement

rigoureux et fort simple.
*

Ainsi l'être est déterminé dans sa constitution propre. Car en
étudiant les conditions de la pensée, et en vertu de l'intime relation de

l'être à la pensée, c'est bien la nature de l'être qu'a réussi à dégager

l'Etranger d'Elée. Il est donc normal que Platon maintenant, sortant
de ce que l'on pourrait appeler la voie d'invention, songe à donner une

explicitation complète des genres compris dans l'être selon l'ordre de

nature; c'est ce qu'il entreprend dès 254b. Il reprend les trois genres

déjà exposés, l'être, le repos, le mouvement. Notons l'inversion: l'ordre
donne ici la primauté au repos sur le mouvement. C'est que nous sommes

dans l'ordre de nature et non plus dans l'ordre de la connaissance

(et de ses conditions). De ce dernier point de vue en effet, c'est le mouvement,

donc la participation, qui est le plus apparent. Le discours

manifeste surtout la mutuelle fusion des Idées, sans évidemment exclure

leur séparation, car pour que l'on puisse dire, dans le jugement:,
l'homme est bon, il faut que l'homme et la bonté se mélangent d'une
certaine manière et il faut dire aussi que l'homme n'est pas la bonté

puisqu'elle se mélange à lui. Mais le discours, en tant que tel, manifeste
le mélange effectué. Dans l'ordre de nature, au contraire, l'être se

manifeste avant tout par son immuabilité, son identité, son unité, et

8 Studia Philosophica XVII 113



donc son repos, car il est la sub-stance, l'hypo-stase. C'est donc ce

caractère qui est le premier. Puis vient le mouvement qui apparaît,
comme nous le verrons, comme le relatif après l'absolu. - Platon
ensuite constate que chacun de ces genres déduits jusqu'ici est identique
à soi-même et différent des autres. Il ajoute donc deux nouveaux

genres, le même (zaurb) et Vautre {pdzspov). Sur quoi il s'arrête, car il n'a
l'intention d'expliciter que les plus grands parmi les genres, «crainte
de s'embrouiller dans cette multitude» (254c). Les cinq genres que
nous obtenons ici participent tous les uns des autres, sauf le mouvement
et le repos qui ne peuvent se mêler (254 d). La dialectique a donc

exactement montré ce que Platon voulait lui faire montrer: certaines
Idées participent les unes des autres, certaines autres non. L'être dans

sa totalité n'est ni tout participation ni tout séparation.
L'être par exemple participe du mouvement, du repos, du même,

de l'autre. Le mouvement, aussi, participe du même, de l'autre, de

l'être. Par le fait même, il est autre que le même, autre que l'autre,
autre que l'être. D'où deux thèses capitales: 1. Tout être, dans la

mesure où il participe, participe à l'autre. Ainsi le mouvement participe
au même, il participe aussi à l'autre, car il est autre que le même. La

participation et la participation à l'autre sont une seule et même chose.

Participer c'est être autre que soi, autre que soi - identique à soi, autre que
soi-même. La participation est la relation dans l'absolu. - 2. Tout être

autre n'est pas, l'autre est le non-être. Si le mouvement est autre que l'être,
il n'est pas l'être. «Le mouvement est réellement non-être, encore qu'il
soit être en ce qu'il participe à l'être» (256d). Est ainsi affirmé l'être du
non-être. Dans la mesure où une autre chose que l'être est, elle n'est pas,

car participant à l'être, elle n'est pas. Participer c'est ne pas être. Et donc

toute chose participe du non-être, en tant même qu'il participe à

l'être. De plus toute chose n'est pas ce que les autres choses sont : toute
chose contient une certaine quantité d'être qui lui est propre, et que
cependant elle n'est pas, puisqu'elle y participe, et une infinité d'être

qui est l'être des autres choses, et que donc elle n'est pas non plus. Seul

l'être est absolument ce qu'il est, encore n'est-il pas ce que les autres

sont. L'être d'une manière générale ne peut pas ne pas se mêler de

non-être, la limite de l'indéfini (256e, 263b, Phil., 30c).
Reprenons la première thèse plus en détail et, pour cela, examinons

à nouveau les deux derniers genres du Sophiste: le même et l'autre. S'ils

sont nécessaires pour l'introduction de la notion de non-être, peut-on
dire la même chose pour ce qui concerne la déduction proprement dite

114



des genres? En d'autres termes, les deux nouveaux genres apportent-ils
de nouvelles déterminations dans l'être total? Il semble que non. Car
ce n'est rien affirmer de nouveau, et par conséquent n'admettre aucun
genre nouveau, que de dire que l'être est le même que lui-même, et

autre que l'autre. Ce n'est pas une déduction, mais la simple constatation

de l'évidence la plus banale. De ce point de vue, ce que Platon

pose en réalité «c'est la pensée de l'être, en faisant ressortir que chacun
de ces termes est identique à soi et distinct, au moins pour l'abstraction,
de l'autre; qu'on peut les penser dans leur opposition et dans leur
communication» (Rodier, op. cit., p. 66). Il convient donc de voir si

l'explicitation du même et de Vautre ne recouvre qu'une banalité de sens

commun. Car Rodier aurait raison dans ses critiques s'il est vrai que le
même est seulement le genre de ce qui est identique à soi (identique selon

soi, xa& aôzô)y et que Vautre n'est que le genre de ce qui est autre que
l'autre (autre par rapport aux autres, rcpoç âXÂa, Ttpoç èrepov 255 c-d),
ce que Platon accorde lui-même (254 d-e). Il y aurait progrès véritable
si l'on pouvait expliciter un genre de ce qui est autre que soi et un genre
de ce qui est même que l'autre. Or, un tel genre existe, du fait même
de la participation.

Car d'une certaine manière, Vautre se ramène à la participation
(mouvement) et le même à la séparation (repos). - Qu'est-ce que le repos, ou
l'être en repos, sinon ce qui est «toujours selon les mêmes choses

identiquement», àel xazà za'Ozà àtaaÙTcoç, c'est-à-dire Vouata en tant que
séparée et immobile (248 a)? L'être même ou l'être en repos sont-ils donc
différents? non, tous deux sont eux-mêmes selon eux-mêmes, aura xaß'

abzd, se suffisant à eux-mêmes et reposant absolument en eux-mêmes.

Le même se ramène ainsi au repos.
Il en est de même pour Vautre et la participation. La participation

fait que l'être réel qui, en soi-même, est un, identique et incommunicable,

devient communicable et multiple, c'est-à-dire que l'être réel,

d'identique à soi, devient autre que soi et même que l'autre. L'homme
bon, cet être réel que l'on peut appeler homme bon de par la participation

des Idées d'homme et de bonté, est en tant qu'homme autre que
soi et même que l'autre, puisque l'homme est autre que la bonté.

Inversement, la bonté est autre que soi et même que l'autre, puisqu'elle
est autre que l'homme et pourtant, d'une certaine manière, homme. La
participation ainsi permet que ce qui est même que soi devienne autre
que soi, et vice versa, que ce qui est autre que l'autre devienne même

que l'autre. Le même devient autre parce qu'il participe à l'autre, et

115



il participe à l'autre parce qu'il participe à la participation (mouvement).

En un mot le même devient autre seulement parce qu'il participe,

c'est-à-dire qu'il cesse d'être le même, qu'en une certaine mesure il
n'est pas. Participer c'est cesser d'être absolument le même (et relativement

autre) pour devenir relativement le même (et absolument autre),
c'est-à-dire pour posséder absolument (en soi-même) une participation
à l'autre : c'est l'absolu du caractère participé.

Platon ramène donc le même au repos et l'autre à la participation;
mais les identifie-t-il? non pas, il ramène des conséquences à leur principe.

Le repos, ou la séparation absolue, est le principe de l'identité du
même avec soi, et corrélativement, de l'altérité du même par rapport à

l'autre. Le mouvement, ou la participation, est le principe de l'altérité
du même par rapport à soi, et corrélativement, de l'identité du même

avec l'autre. Il s'agit ici aussi d'une déduction à priori, déduction des

conséquences à partir des principes sans aucun recours à l'expérience
(au sens de Rép., 511 b-c).

Cette déduction a pour effet immédiat d'introduire la notion du non-
être, en explicitant la notion de l'autre, et d'asseoir solidement la
doctrine de l'erreur. Qu'il s'agisse d'une déduction de conséquences à

partir de leur principe, ou plutôt que mouvement et repos soient

vraiment principes de déduction, cela ressort clairement du fait que de

ce mouvement et de ce repos eux-mêmes, on peut passer directement à

l'affirmation du non-être. La thèse de l'irréductibilité de l'être au
mouvement et au repos montre l'être échappant sans cesse à la pensée

qui veut l'enfermer exclusivement dans un de ces termes contraires,

mouvement ou repos, c'est-à-dire l'identifier soit à la participation
universelle, soit à la séparation absolue. L'être est toujours un troisième
élément (tplzov ri, 250a-c). Avant donc l'exploitation complète des

genres et en particulier du même et de l'autre, qui se produit dès 254 c,

l'être est déterminé comme autre, donc comme non-être, car s'il est

toujours troisième, il est donc autre que les deux premiers (ezepàv ri).
Et s'il n'est ni en mouvement ni en repos, c'est qu'il n'est pas et que le

non-être est. La suite de la déduction s'impose, car participer et participer

à l'autre sont deux notions de même valeur. Participer donc, c'est

n'être pas, et comme le non-être absolu est inconcevable (258 e), participer

c'est n'être pas absolument soi-même, mais être relativement l'autre. La
notion de participation implique la notion d'autre, comme le principe
implique la conséquence. Il fallait encore expliciter celle-ci dans la
déduction proprement dite du genre autre et celle du genre même.

116



Une double explicitation se produit à partir de chacun de ces deux
principes que sont le mouvement et le repos. En effet, le repos implique
l'identité selon soi, l'identité absolue, et à la fois l'altérité selon l'autre,
l'altérité relative. Le mouvement implique l'altérité selon soi, l'altérité
absolue, et à la fois l'identité selon l'autre, l'identité relative. Pourtant
Platon se contente de poser comme même le genre de ce qui est identique
selon soi, et comme autre le genre de ce qui est autre selon l'autre. Ce

qui est nécessaire et suffisant, car, de par leur participation au mouvement,

de par leur participation mutuelle, le même et l'autre se mélangent,

si bien que le même que soi devient autre que soi, et l'autre selon
l'autre devient même que l'autre, ou, en d'autres termes, l'identité
absolue devient altérité absolue, et l'altérité relative l'identité relative.
On voit ainsi la richesse et la multiplicité de la déduction du même et
de l'autre à partir du mouvement et du repos, richesse et multiplicité
dont Platon ne donne lui-même qu'une partie, car il considère le repos
et le mouvement comme êtres, ou comme idées, comme deux idées

parmi d'autres, sans spécifier donc leur nature propre de mouvement
ou de repos, si bien que la déduction qu'il donne effectivement se fait
à partir de l'être, ou, si l'on veut, de l'être en repos. Et de l'être en repos,
on ne peut rien dire sinon qu'il est le même selon soi et autre selon

l'autre (254 d-e).
On peut presque dire que Platon néglige de donner la déduction du

même et de l'autre dans toute sa complexité, car ce qui l'intéresse avant
tout c'est le principe, en l'occurrence donc le repos et le mouvement.
Seul le principe est dynamique, la conséquence ne l'est pas, étant
l'effet, étant ce qui est fait. Et de fait, la déduction du mouvement et du

repos est plus travaillée que celle du même et de l'autre. En donnant
la primauté à ces deux principes, Platon ne fait que souligner le
dynamisme de toute sa pensée. Le platonicien Plotin lui aussi reproduit la
déduction des genres dans la Ve Ennéade (I, 4). L'ordre qu'il donne est

le suivant: intelligence-être, altérité-identité, mouvement-repos, nombre,

quantité-qualité. Retenons seulement les premiers genres: être,

altérité-identité, mouvement-repos. L'autre et le même de Platon

prennent ici la deuxième place après l'être. Aussi bien le plotinisme
n'est-il pas un système dynamique. C'est ici une conséquence directe
de la substantialisation de la méthode dialectique (cf. Bréhier,
La philosophie de Plotin, p. 144-6). Le vooç n'est plus l'intelligence en
quête de la vérité : l'intelligence est la vérité, car elle est l'être par elle-
même. Platon scrute la nature intime de l'être pour rendre compte de

117



la pensée logique. En atteignant les conditions de celle-ci, c'est la
constitution propre de celui-là qu'il saisit. La dualité reste pourtant : pensée-

être, sujet-objet, et avec elle le dynamisme de la réciprocité. La pensée
n'est pas l'être, elle cherche l'être. C'est aussi pourquoi il faut distinguer
deux aspects de la déduction des genres: la voie d'invention (aspect

génétique, premier pour nous), l'ordre de nature (absolu, premier en
soi). Ces deux ordres ne se retrouvent plus chez Plotin, ou plutôt ils ne
font qu'un : la voie d'acquisition est l'ordre de nature, « ordo cognoscendi
ordo essendi ». Aussi le dynamisme est-il exclu du système, et la participation

s'exprime en termes statiques d'altérité et d'identité. Mouvement et

repos en effet sont introduits comme en passant dans la déduction, et de

toute façon ne font guère que répéter ce qui a été dit de l'altérité et de

l'identité. Le mouvement exprime simplement que la connaissance est

relation, sans préciser le mode (actif ou passif) de cette relation, il
n'indique au fond que le fait que la connaissance implique dualité,
c'est-à-dire altérité de termes. Le repos reprend mot pour mot l'identité.
Le mouvement est une notion inutilisable en plotinisme : comment un
univers où « tout est partout, tout est tout, chacun est tout » (En., V, VIII,
4), où toutes choses sont comme télescopées les unes dans les autres,
sans toutefois perdre leur détermination propre, en vertu de cette

transparence et de cette perméabilité des essences qui caractérisent la sphère

transparente de En., V, VIII, 9, comment un tel monde pourrait-il
admettre un réel mouvement Le mouvement ainsi est présenté comme
éternellement achevé, donc éternellement en repos (En., VI, VII, 13).

L'être n'est plus l'être recherché par l'intelligence et donc distinct
d'elle; l'être c'est le vous, l'intellection subsistante qui est l'être-saisi

intuitivement de la totalité de l'univers. Attitude spirituelle hypostasiée,

comme le laisse entendre Bréhier (op. cit., p. 97), contemplation
substantielle, éternellement immobile, préfigurant l'intuitus de Spinoza,
et la pensée de l'idéalisme spéculatif allemand, où toutes choses se

mélangent sans se confondre, où les contraires se réconcilient, car tout
est dans tout, tout est tout, il n'y a plus rien à chercher, tout est réalisé
de toute éternité, l'être comme la connaissance et la pensée, il n'y a plus
de place pour une intelligence en quête.

*

118



Et maintenant la conclusion générale est facile à tirer.
1. Le Sophiste donne une théorie de la participation fortement structurée

et coordonnée au moyen de la notion générale de puissance. Cette
théorie est complète car elle expose tous les niveaux auxquels la participation

peut se vérifier : participation du sensible à l'intelligible, participation

de l'âme aux Idées, participation des Idées entre elles. Le niveau

qui importe le plus à Platon est le troisième, celui auquel se produit la
communauté des genres. Car il veut donner une solution aux difficultés
du Parménide et définir de manière aussi précise que possible la notion
d'être réellement réel (ovrcoç obaia). Aussi rappelle-t-il les positions de

ses devanciers sur l'être. Mais il profite de cette revue historique pour
récapituler les positions de sa propre métaphysique, qu'il considère

comme assurées : avec les Fils de la Terre, il établit l'existence de l'intelligible

et la participation du sensible à celui-ci; avec les Amis des Formes,
il montre que la connaissance de l'être réel implique une certaine
participation de l'âme et des Idées. Dès lors se développe la partie proprement

originale du Sophiste, celle qui aboutit aux cinq genres dans l'être
intelligible total.

2. Le mouvement du Sophiste est la participation. L'être est susceptible

de participation et pour lui participer c'est devenir autre: la
relation est introduite dans l'absolu. - Les Idées participent entre elles,

participant à la participation: il y a une Idée de la participation.
L'argument du troisième homme ne nous touche donc pas : la participation,

ce sont les Idées en tant qu'elles communiquent entre elles, et
elles communiquent entre elles parce qu'elles communiquent en
particulier avec deux d'entre elles, qui sont comme les conditions
fondamentales de toutes les autres, le repos et la participation. Le mouvement

intelligible des Idées est donc une participation à l'Idée de participation,

autre manière de dire que le mouvement intelligible est la
participation. Notre interprétation n'exclut donc pas le mouvement ni le

repos physiques de l'être sensible, au contraire, elle permet d'en rendre

compte: car le mouvement sensible est une participation au mouvement

intelligible. Nous retrouvons le premier et le troisième niveau de

la participation: participation du sensible à l'intelligible (du mouvement

des choses sensibles au mouvement des Idées), participation des

Idées entre elles (des Idées à l'Idée de la participation, c'est-à-dire à

l'autre ou au non-être).
3. Les genres sont déduits en deux étapes : mouvement et repos sont

déduits de l'être en tant qu'il est connu par la pensée et qu'il est l'objet

119



du discours humain. La déduction se fait ici à partir de la pensée de

l'être, comme l'a relevé Rodier. La déduction du même et de l'autre se

fait dans le dialogue de Platon à partir de l'être même, de l'être
identique. Ce qui n'est pas un défaut, même si le même et l'autre ont dans

le texte une définition littérale trop étroite, car de leur participation
mutuelle découlent toutes leurs multiples combinaisons et variétés.

120


	De la participation dans le Sophiste de Platon

