Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: De la participation dans le Sophiste de Platon
Autor: Muralt, André de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De la participation dans le Sophiste de Platon
par André de Muralt

Déterminer la signification des notions de puissance et de mouvement
dans le Sophiste de Platon?, tel est ’objet de cet article. S’agit-il d’un
mouvement physique ou d’un mouvement intelligible? Faut-il méme
opposer ces deux types de mouvements, ou au contraire établir entre
eux une relation de participation? Nous espérons répondre a ces ques-
tions et montrer que le mouvement du Sophiste est 1. participation du
sensible a I'intelligible, 2. participation mutuelle de I’ame et des Idées,
3. participation mutuelle des Idées entre elles. C’est ce plan que nous
voulons faire apparaitre sous la vivacité fluctuante du dialogue.

*

Platon aborde la question du mouvement a I’occasion de la recherche
d’une définition correcte de I’étre. Aprés avoir passé en revue les doc-
trines anciennes de I’étre (physiciens, pluralistes, unitaires), Platon
décrit la position des «Fils de la Terre» (deés 245 e). Ces penseurs, que
Pon peut qualifier de matérialistes, n’admettent de réellement réel, de
réellement existant que ce qui peut se toucher, que ce qui offre donc
résistance et contact (246a). Leur seul univers est celui des corps. Platon
les invite & se pencher sur ce corps particulier qu’est le vivant mortel
(191’777:51’ G 9!70?’). Il leur fait accepter qu’un tel corps comporte une ame,
et qu’une Ame est un certain étre (T¢T@Y 6¥Tw?), Jusque-1a, semble-t-il,
aucun danger pour la doctrine des matérialistes: car I’ame peut étre
encore qualifi¢e de corporelle (O'CTJM(I: Tl, 247b). Mais il leur fait remar-
quer qu’eux-mémes accordent de définir cette ame tantdt comme juste
ou injuste, tantét comme sensée ou insensée. Par 12 il les menace direc-
tement dans leur position. Car, «si peu de réalités qu’ils veuillent bien
avouer incorporelles, cela suffit» ($éapxet, 247c). Or, ol vient que
’ame est juste ou injuste, sage ou folle, sinon d’une présence (possession)

1 Platon et Plotin sont cités selon 1’édition et la traduction des Belles-
Lettres. Le Sophiste est cité sans indication autre que la numérotation.

101



ou d’une absence de la justice ou de la sagesse en elle?? Et si la justice
et autres qualités semblables sont présentes a ’ame et possédées a la
fois par elle, c’est que, d’une part, elles existent sur le plan intelligible
transcendant, et que, d’autre part, elles sont participées par le monde
sensible. Platon vise donc ici 4 faire admettre subrepticement aux Fils
de la Terre sa propre doctrine de 'intelligible et de la participation.
Et de fait ils accordent que I’Ame est juste parce qu’elle possede la
justice et que la justice lui est présente: ils accordent la participation.
Dés lors leur matérialisme baisse pavillon devant la dialectique platoni-
cienne: ils admettent que la justice, la sagesse sont des choses invisibles,
et donc immatérielles (247b), ils admettent explicitement le monde
intelligible.

Or, sil’étre est commun 4 deux mondes, 'un sensible, 'autre idéal,
puisque ’un et Pautre est, il y a donc une définition commune de Pétre,
qui permet de caractériser d’une facon générale et I’étre de P'intelligible
et I’étre du sensible. Cette définition commune ou plutét cet «étre
communy joue ainsi le réle de trait d’union entre les deux mondes,
touchant par sa nature a I'un et a Pautre (vapvéf;, 247d). La voie
moyenne de la vérité, le ueaov, le uetpiov du Polilique, objet constant
des recherches platoniciennes, est ici cet étre que suppose la discussion
précédente: Iétre capable de participation. La considération de I’Ame juste,
sage, en effet, nous a amenés a I’existence et a la relation de deux mon-
des, distincts et un a la fois. Ce qui nous permet donc d’affirmer I’exis-
tence de ces deux mondes, c’est la constatation de la dépendance du
premier par rapport au second, ou, plus généralement, la notion méme
de leur relation, «empiriquement» constatée dans le cas de I’ame. Cest

2 Remarquons les termes de Platon: la justice est possédée (£Eev) et pré-
sente (mapovatz) 4 la fois. Du rapprochement éEet-mapovsiz, on a pu conclure
a la causalité immanente des Idées. Car 1’'Idée de justice est possédée, donc
immanente 4 I’Ame qui la posséde. Cependant, en toute rigueur de termes, on
ne peut dire que ce soit la Justice en soi qui est possédée, mais bien une parti-
cipation 2 la Justice en soi, celle-ci étant seulement «présente» a I’Ame juste.
11 faut donc distinguer, dans le fait de la participation, le caractére immanent,
donc absolu, de la Justice participée-possédée par ’ame, et le caractére trans-
cendant de I’Idée de justice dont I’Ame participe. Selon les points de vue,
donc, ’ame est juste par elle-méme (absolument), car elle posseédel a Justice,
ou juste par participation (relativement). D’ot1 le caractére & la fois trans-
cendant et immanent de la causalité des Idées, caractére exprimé a la per-
fection par le couple &et-napovsiz, L’Idée-forme exerce toujours la méme
causalité certes: causalité formelle, mais tant6t formelle extrinséque (exem-
plaire), tantét formelle intrinséque.

102



ce qu'exprime Platon quand il donne cette définition commune de
P’étre: «ce qui a une puissance naturelle quelconque soit d’agir sur ce
qu’on voudra d’autre, soit de subir I’action, méme la plus minime, de
Pagent le plus insignifiant. Dit cette puissance ne s’exercer qu’une
seule fois, tout ce qui la posséde est véritablement; car je pose comme
définition qui définisse les étres, qu’ils ne sont autre chose que puis-
sance» (0vauis, 247¢). « Ce qui est» est défini d’une maniére générale,
vague et provisoire. L’étre (tout ce qui est) est ce qui est susceptible
d’action et de passion, c’est-a-dire ce qui est puissance de relation
(cf. p. 286, p. 355, n.). Or, cette définition peut s’expliciter: 1. L’étre
est ce qui agit (70 7OLE) et ce qui patit (70 wdoyew). Sont impliqués 13
I’étre et le mouvement proprement physiques et sensibles. — Mais cette
action et cette passion peuvent s’atténuer au point de ne signifier plus
que les deux termes de toute relation. 2. On accede des lors & ce mouve-
ment logique ou intelligible qu’est la participation. Mais il faut ici de
nouveau distinguer trois especes de participation. a) La participation
du sensible a Pl'intelligible, qui exprime la dépendance nécessaire du
monde corporel par rapport au monde idéal. C’est la un premier
niveau, auquel la participation peut préter le flanc aux cinq premiéres
objections exposées dans le Parménide. Notons qu’ici la participation
n’est pas réciproque: le sensible participe de I'intelligible, mais I'intelli-
gible ne participe pas du sensible. On peut dire certes, et Platon le dit
lui-méme, que le sensible est le paradigme de 'intelligible (218d), mais
nous sommes alors sur le plan de la connaissance et non sur celui de
I’étre (cf. Rodier, Etudes de philosophie grecque, p. 69, n. 3). D’our il suit
qu’a notre niveau ’activité appartient nécessairement aux Idées et la
passivité aux choses participantes. ) La participation de ’ame aux
intelligibles, aux Idées, dans et par la connaissance. Enfin ¢) la partici-
pation des Idées entre elles. Il est donc bien exact de dire que la défini-
tion proposée ici est provisoire, comme un cadre qu’il faut remplir et
dont une case est déja remplie.

Que ’on ne s’étonne pas si la participation est ainsi qualifiée action
et passion. A. Di¢s remarque trés justement que le Sophiste appelle
passion la participation a I'unité (245b) et que le Parménide de méme
parle de I’étre, du non-étre, et de tout autre passion (Parm., 136b; cf.
Soph., 252b). Et de fait quand on dit que la Justice est présente 4 ’Ame
juste, n’est-ce pas une certaine activité de I’Idée? Et quand elle est
possédée par ’Ame, n’est-ce pas une certaine passivité? Si ce caractere
passif est plus que grammatical (cf. notice, p. 290), faut-il en conclure

103



que I’Idée est passive en tant que cause immanente, et active en tant
que cause transcendante? Il reste en tout état de cause que, quand
Platon parle de 00vauis et fait de celle-ci la caractéristique absolument
générale de I’étre, il a en vue la participation. Mais par 1a nous n’avons
encore montré que I'identité d0vauis-participation, il nous faut encore
montrer I'identité xévyots-participation.

Aprés avoir réduit le matérialisme des Fils de la Terre, Platon va
réduire I'idéalisme des «Amis des Formes». La démarche est la méme
ici que la: il s’agit de faire accepter la participation aux Amis des For-
mes. Mais la définition que nous obtiendrons ainsi marquera un net
progrés par rapport a la premiere: la participation (ou plutét ’espece
de participation) que nous atteindrons n’est plus celle de deux mondes
relatifs. La participation, c’est-a-dire la 00vauug, sera introduite dans le
monde intelligible lui-méme; autrement dit, les intelligibles participe-
ront désormais les uns des autres. Or, Parménide ne proclamait-il pas
que la séparation absolue des Idées est une condition nécessaire de la
pensée? (Parm., 135b—c). Et la deuxi¢me partie du Parménide ne montre-
t-elle pas I’absurdité de la participation des Idées entre elles en posant
comme conclusion ultime: si I’'Un (c’est-a-dire une quelconque des
Idées) participe a I’étre, tout est vrai? (cf. Brochard, Eiudes de philo-
sophie ancienne et moderne, p. 112sq.). Aussi faut-il montrer que I’étre réel
intelligible (oboia) est susceptible de passion, qu’il est donc lui aussi
puissance de relation. Et c’est a partir de cette passivité que Platon
introduit sa notion fondamentale de mouvement.

Le principe des Amis des Formes est une division dialectique. Tout
ce qui est, est soit devenir pur, soit étre pur, Y€v&ats ou 000(a, Le devenir
varie a chaque instant (a"ZZors &/’ng) , ’étre pur est absolu etimmuable
(d.et xora TadTa WoadTws, 248a). Nous avonsici déja une pré-indication
négative du mouvement: ’étre réel, le réellement réel, pour traduire
avec Gilson I’ dvtwg odoia, est « toujours identiquement selon les mémes
choses» ; identique donc et immuable, il exclut tout mouvement. Mais
il est immuable, remarquons bien, selon les mémes choses, et en parti-
culier selon lui-méme (xad’ avro). On peut dés lors se demander s’il
est toujours aussi immuable selon d’autres choses, #a’ £tepa? Evidem-
ment non: montrer qu’il n’est pas immuable selon d’autres choses, c’est
montrer que les Idées qui le composent sont capables de mutuelle

104



participation. L’ 0vtw< 0D0(@ ainsi se révélera absolument immuable
(par rapport a elle-méme) et relativement immuable (mobile par
rapport aux autres Idées). La participation introduit la relativité dans
le monde de I’absolu (Brochard, op. cit., p. 150).

Mais si les Amis des Formes posent ainsi deux mondes aussi différents
Pun de I'autre, comment peuvent-ils avoir une notion de I'un et de
Pautre? C’est ici un écho des difficultés évoquées par le Parménide, con-
cernant la connaissance du monde intelligible par I’étre sensible et du
monde sensible par I’étre intelligible. Entre deux extrémes il faut tou-
jours un intermédiaire. De méme que tout a ’heure I’ame juste ou sage
a servi a Platon pour établir I’immatérialité du monde des Formes et sa
relation avec le monde sensible, de méme ici ’homme joue le réle de
moyen terme, ’homme, qui, selon les Amis des Formes, communique
avec le devenir par la sensation corporelle, et avec le réellement réel
par le raisonnement de I’ame (248a). Retenons cette connaissance de
I'intelligible par ’ame. C’est un cas particulier de relation, compris
dans la définition toute générale de I’étre par la puissance. Il suffit donc
de rappeler aux Amis des Formes qu’ils ont admis une connaissance de
I’étre réel, pour leur faire accepter explicitement la participation. Et
Platon se sert pour cela de la définition établie avec les Fils de la Terre:
I’étre est puissance d’action et de passion. Si les Amis des Formes
Pacceptent pour le devenir, mais la refusent pour I’étre réel, ils se
mettent en contradiction avec eux-mémes (248c-d): n’ont-ils pas
accepté que ’Ame connait I’étre réel par le raisonnement (248a)? Ils
admettent donc une certaine relation dans I’étre réel. Or, cette relation
a un podle passif et un podle actif: I’étre est connu par I’ame, c’est le
«pathémay; I’Ame connait 1’étre, c’est le owety actif. Ainsi, par le
détour de la connaissance, voici la «passion» introduite dans I’étre,
C’est-a-dire la participation elle-méme. Mais cette passion implique
mouvement pour Platon, x¥notc, mouvement non physique, mais
intelligible ou logique, non moins réel cependant. En effet I’étre, «dans
la mesure o il est connu, sera mii parce que passif, car patir n’a pas
lieu en ce qui est en repos» (248¢). C’est donc que la participation est
mouvement.

La relation est ainsi affirmée de I’étre réellement réel: relation de
connaissance entre Ame et Idées. I’Ame connait les Idées, et les Idées
sont connues par ’Ame. La passivité est aux Idées, activité a ’Ame.
Mais qu’est-ce 4 dire sinon que ’ame et 1’'Ildée participent mutuelle-
ment I’'une de Pautre dans la relation de connaissance? Or, ’Ame est une

105



sorte d’intelligible, si elle n’est pas une Idée proprement dite, et les
Amis des Formes admettaient la définition de I’étre comme puissance
d’action et de passion pour le monde sensible; ils Padmettent donc
également pour le monde intelligible, sous la forme particuliére de la
connaissance. Ainsi Platon, en critiquant la théorie des Idéalistes purs,
nous améne a considérer un deuxiéme niveau ou la participation se
vérifie: la participation Ame-Idées. '
S’il est exact que ce deuxie¢me niveau de la participation est purement
intelligible, notre argumentation permet de donner aisément son sens
véritable au fameux passage si contesté, si souvent analysé, origine de
tant d’interprétations divergentes (248e—249a): «Eh quoi par Zeus!
nous laisserons-nous si facilement convaincre que le mouvement, la vie,
I’ame, la pensée, n’ont réellement point de place au sein de I’étre uni-
versel (70 wavreAds 6v), qu’il ne vit ni ne pense, et que, solennel et sacré,
vide d’intellect, il reste 1a, planté, sans bouger?» (cf. Brochard, op. cit.,
p- 137sq.). Tout d’abord pourquoi accorder a ce passage une impor-
tance plus grande qu’a tout autre? Il semble au contraire qu’il n’a pas
d’importance particuliére, sinon celle d’une simple récapitulation des
résultats obtenus, d’un temps d’arrét avant d’aborder la troisi¢éme partie
de ’étude de la participation, la partie nouvelle et particuliérement
difficile, ’objet propre du Sophiste. A-t-on assez remarqué ’expression
que Platon emploie: «Eh quoi par Zeus!», exclamation signifiant
I’étonnement, et unique dans tout le dialogue. L’Etranger d’Elée vient
de montrer que I’étreintelligible danssa totalité (wavTeAdds ov) implique
la participation (mouvement) dans la mesure méme ot il est connu,
c’est-a-dire dans la mesure ou il comprend ’Ame. Nous sommes au
deuxi¢me niveau de la participation, niveau de la participation de
’ame et des Idées, de la connaissance, du v09<, de la @povnaes, L Ame
est une sorte d’intelligible (cf. Brochard, op. cit., p. 139); si elle n’est
pas une Idée, elle est ce qu’il y a de plus proche des Idées, puisqu’elle
a pour nature de les refléter dans sa pensée, dans son o)< (cf. Rodier,
op. cit., p. 63). Si donc I’ame connait les Idées, c’est qu’un certain
intelligible connait les Idées, qu’une certaine ame, non nécessairement
I’Ame humaine, mais une ame universelle — PAme du monde, selon
Digs, une 4me assez semblable au ¥09< plotinien, selon Rodier — parti-
cipe aux Idées par une connaissance qui s’épanouit au moyen de la
faculté de cette Ame, le ¥0)<, en sagesse, @O0V)0tS, Inversement, ce sont
les Idées qui sont participées par ’ame. L’étre intelligible total donc,
qui comprend les Idées et ’Ame, est susceptible d’une certaine passivité

106



et d’une certaine activité, ce qui est vrai déja sur le plan de la connais-
sance, mais qui I’est aussi sur le plan de I’étre. Car I’étre est présent a
I’ame et a la pensée, celles-ci participent donc 4 I’étre, c’est le mapetvow
de la citation. Cette présence de I’étre implique une action de ’étre
et corrélativement une passion de ’Ame et de la pensée. Si cela est vrai,
c’est que I’étre intelligible total, lui aussi, est puissance, puissance de
relation, donc participation. Et il est, par Zeus, bien étonnant de voir
une série de raisonnements si clairs, si contraignants, déniés par ’'idéa-
lisme intransigeant des Amis des Formes, d’autant plus que ceux-ci
sont plus proches de Platon que les Fils de la Terre. Il y a donc dans ce
passage une récapitulation des résultats obtenus jusqu’ici et une juste
irritation contre 'opacité obtuse de ’adversaire.

Remarquons les termes qu’emploie Platon, et leur ordre. D’abord,
mouvement, vie, Ame, pensée (¥4vN0ty = Lty = poyjy — ppovnow). Tout
cela appartient (wopetvar) a Pétre intelligible total, selon I’Etranger
d’Elée. I1 est donc inconcevable pour lui que cet étre ne vive ni ne
pense, comme le voudraient pourtant les Amis des Formes. La cons-
truction de la phrase est trés rigoureuse et se base sur une exacte
symétrie: le verbe (7% reprend le couple xiv10¢< - {w?), le verbe @povety
le couple yvyx7 - gpovnoes, Ce qui semble bien indiquer que {7 est un
aspect de x{vnoic, et que si la vie n’est pas uniquement mouvement,
elle se raméne cependant a une certaine forme de mouvement, car ce
qui vit est en mouvement. De méme @povetv est activité de Yvx7, car
on ne congoit pas de ¢p0v7oic ni de YOS sans une ame (cf. Philébe, 30c).
Ce qui permet de réduire, dans notre passage tout au moins, ¢POVN0IC
et Y00< A la méme signification. D’ailleurs comme nous ’avons montré
en faisant apparaitre les deux couples qui contrebalancent les deux
verbes de la citation, les seuls termes principaux a retenir ici, ce sont les
Idées et ’ame. Ce sont eux, le réellement réel et I’ame, qui ont fait
Pobjet de toute la démonstration précédente, et P'essentiel est de voir
que si ’'on admet une certaine connaissance de I’€tre réel par ’ame, on
admet une participation — donc un certain mouvement — entre les
Idées et ’Ame, cette derniére rentrant elle-méme dans ce que Platon
appelle le wavteddas 6v.11 faut donc A tout prix rejeter comme inconce-
vable que I’étre intelligible total soit vide d’intellect et planté 13 immo-
bile (voiv odx &xov, dxivyToy E070C).

Ainsi, la confrontation historique des systémes matérialiste des Fils
de la Terre et idéaliste des Amis des Formes a permis de faire des pro-
gres successifs dans 'approfondissement de la notion de participation,

107



et par suite de la notion d’étre. Contre les matérialistes, et au moyen de
leur propre thése, Platon a établi I’existence d’un monde intelligible,
invisible et immatériel, dont le monde sensible participe. L’étre se
définissait alors par ce qui est puissance de relation, cette notion étant
entendue dans un sens trés large, et cette définition impliquait deux
poles, 'un actif, les Idées, 'autre passif, le monde corporel admis par
les Fils de la Terre, c’est-a-dire tout ce qui pour Platon peut exister.
La participation du sensible a I’intelligible était ainsi affirmée. Mais ce
n’était pas suffisant, il fallait encore prouver la participation réci-
proque des intelligibles entre eux, et c’est la, selon le Socrate du
Parménide, ce qu’il est intéressant de rechercher (Parm., 129¢). La dé-
monstration de Platon se fait en deux phases, dont nous avons vu la
premiére en suivant la critique des Amis des Formes. Ceux-ci admettent
un monde immuable, idéal, identique et éternel. S’ils ’admettent, ils
le connaissent, et s’ils le connaissent, c’est que ce monde est susceptible
d’étre connu par ’ame. Or, ’Ame est un certain intelligible, et la con-
naissance est une action. Il y a donc dans I’étre intelligible total action
et passion, c’est-a-dire mouvement ou participation réciproque entre

les Idées et I’ame.
*

La deuxi¢me phase est ce que ’on appelle communément la déduction
des genres. Platon rattache cette phase aussi étroitement que possible a
la premiére que nous venons de voir: au moyen de la notion de ¥00<,
de pensée.

Remarquons bien & nouveau que @pov70ic et ¥09< ont méme significa-
tion dans notre passage: c’est simplement la pensée dans sa généralité.
Or, la pensée est présente a ’étre. Nous savons ce que cela veut dire:
la pensée participe a I’étre, elle est par participation a Iétre. Ce qui
signifie qu’elle-méme est distincte de I’étre et ne se confond pas avec
lui. La pensée n’a donc en aucun cas lavaleur du »00< plotinien qui est
par lui-méme étre réel. Le vob< de Platon est la faculté supérieure de
connaissance de I’ame, il a pour fonction de saisir les Idées et d’expri-
mer cette saisie par le discours de la science, Extérieur 4 I’étre, a stricte-
ment parler, il est donc tout relatif 4 celui-ci. Il dépend de lui dans son
existence méme, non seulement parce qu’il participe a P'étre et que
de ce fait il est lui-méme, mais encore parce que le 700<, la connaissance
ne peuvent exister si I’étre qu’ils sont faits pour connaitre n’existe pas
lui-méme (cf. Parm., 132b), ou, ce qui revient au méme du point de vue

108



de la connaissance, si I’étre n’est pas connaissable. Les conditions de
Pexistence du voD7 sont donc les conditions de la connaissance, de la pensée de Pétre.
Mais inversement, si I’étre est connaissable, pensable, c’est qu’il est, car
la pensée est toujours pensée de ce qui est, ce qui est totalement étre est
totalement objet (cf. Rép., 477a). Ainsi, I’étude des conditions de la pensée
méne a Uétude de Pétre et de sa nature, et ’'on peut méme dire que I’étude
de la pensée est élude de Uétre méme. — Clest cette démarche que suit
Platon dés 249a: puisque le 700< est la pensée de I'étre, que faut-il que
Pétre soit pour que le o)< soit? Nous accédons ainsi au troisi¢éme niveau
de la participation.

Le passage que nous avons étudié tout a I’heure mentionnait ordre
suivant: x(vnotg — Lo —yvyy — ppovyots, Platon continuant sa recherche
donned’abord une contre-preuve de la vérité deson assertion. L’ordre est
inversé: vous — Loy —yvyy— xivnots, L’étre ala pensée (£x€t), ce qui peut
servir de point de départ assuré: en effet il y a pensée, car la connais-
sance de I’étre est accordée dés 248a. Mais la pensée implique une cer-
taine vie (vie de l'individu qui connait, vie universelle de I’ame du
monde). Le principe et le si¢ge de cette vie, et de la pensée, étant ’ame,
il faut donc ajouter ’ame. Enfin qui a I’ame est animé et a donc néces-
sairement le mouvement. Mais il ne s’agit pas d’un mouvement
physique. Cette interprétation n’est pas possible dans notre passage.
La contre-preuve que donne Platon s’achéve en effet par cette conclu-
sion: «s’il n’y a qu’immobilité, il n’y a d’intellect nulle part en aucun
sujet pour aucun objet» (249b). Ce qui revient & dire que le mouvement
est une condition nécessaire de la pensée. Et s’il ne s’agit pas de mouve-
ment sensible, il s’agit donc du mouvement intelligible, pris dans son
acception la plus large de participation. Il faut donc la participation pour
que la pensée soit possible. La connaissance est une participation de ’ame
et des Idées.

Mais du point de vue de I’étre (000(0), que signifie cette derniére
conclusion, sinon la participation mutuelle des Idées entre elles? Le
mouvement participe a I’étre, il est donc. Or, nous le savons, nous som-
mes a un niveau ou la participation est réciproque: sile mouvement est,
inversement I’étre est mouvement. Explicitant cette conclusion, nous
lui donnerons son vrai sens en substituant au mouvement son nom
véritable: létre est participation, il participe de la participation; en un sens
absolu, Uétre participe. Car si’étre participe dans le sens absolu, c’est qu’il
participe en lui-méme: Platon introduit la participation mutuelle des
Idées entre elles, cela méme que Socrate réclamait dans le Parménide.

109



Car les Idées participant les unes des autres, elles sont elles-mémes et les
autres a la fois, donc unes et multiples. Ainsi, on pourra répondre, contre
Antisthéne, que ’homme est non seulement homme, mais qu’il peut
étre encore bon, sage, vertueux, car I’Idée d’homme participe a toutes
ces Idées, et inversement. Une grave difficulté nous menace cependant,
que le Parménide a déja mise en lumiere: si les Idées participent les unes
des autres, il se produit un mélange général de toutes les détermina-
tions, tout est vrai, méme les contraires. Si ’Un participe a I’étre, que
ce soit sous sa forme positive s’il est Un, ou sous sa forme négative s’il
est non-Un, tout est vrai. Telle est la sixieme objection, la «plus formi-
dable de toutes» pour Brochard, qu’expose le Parménide contre la
théorie des Idées, objection reprise par le Sophiste (249b): «si nous
acceptons de mettre partout la translation et le mouvement, ce sera
encore supprimer ce méme intellect du rang des étres». Il faut donc
conclure en d’autres termes que la pensée exige une deuxi¢me condi-
tion, c’est-a-dire que P’étre doit comprendre une deuxiéme caractéris-
tique, le repos (07dots). Or, qu’est-ce que ce repos sinon ce qui permet
d’étre & «ce qui est sous un rapport identique, d’une maniére identique,
sur un objet identique» (trad. de Brunschvicg, Les étapes de la philo-
sophie mathématique, p. 58, pour le grec: 70 xata TadTa xal WoaTws xat
mepe TO avto, Soph., 249b). C’est donc 'immuabilité des formes séparées,
celle dont Parménide lui-méme déclarait que, dans son irréductibilité
absolue, elle était nécessaire a la pensée (Parm., 135b—c). Il faut donc la
séparation des Idées pour que la pensée soit possible. Mais de nouveau le
Parménide nous avertit du danger qui nous guette: si les Idées sont im-
muables et séparées, tout discours est impossible. Si I’'Un ne participe
pas a P’étre, que ce soit sous sa forme positive s’il est Un, ou sa forme
négative s’il est non-Un, rien n’est vrai, aucune détermination n’est
possible de quoi que ce soit. Et Antisthéne a raison de dire, en poussant
a bout l'unitarisme parménidien, que I’homme n’est qu’homme, car
il ne peut étre ni la bonté ni la vertu. Ces qualités sont en effet différen-
tes de ’homme et proprement incommunicables (¥@p¢<). La conclusion
générale 2 tirer de tout cela est finalement que la pensée, pour étre possible,
nécessite a la_fois le mouvement et le repos, la participation et la séparation des
Idées. «Quand ces conditions manquent, vois-tu que I’intellect existe ou
se réalise ou que ce soit?» (249c¢). Le mouvement et le repos, la partici-
pation et la séparation de I’étre, 'unité (identité) et la multiplicité de
Pétre, voila les conditions de la pensée.

Et Platon de conclure son développement en affirmant péremptoire-

110



ment que I’étre et le Tout est a la fois immobile et mi. Car il faut faire
sien a la fois tout ce qui est immobile et tout ce qui est mil, en somme
souhaiter comme les enfants avoir le beurre et I’argent du beurre
(249 c—d).

Quand on fait réflexion sur la maniére dont Platon atteint cette
«constitution» de I’étre, on ne peut s’empécher de remarquer avec
Diés que la méthode d’enquéte platonicienne use du postulat fonda-
mental que: «est vrai ce sans quoi la pensée logique ne saurait sub-
sister» (notice, p. 285). Aussi peut-on parler d’une authentique déduc-
tion du mouvement et du repos. La pensée est donnée dans une sorte
d’expérience. En recherchant ses conditions, on déduit le mouvement
etle repos: il faut que ces notions soient a la fois distinctes et susceptibles
d’un certain mélange. Mais toute notion est notion de quelque chose,
et la pensée est la pensée de I’étre. Les conditions de la pensée valide
coincident avec la constitution interne de I’étre. La déduction des con-
ditions de la pensée est la déduction des genres compris dans I’étre total.
Déduction purement & priori puisqu’elle s’appuie seulement sur des
notions intelligibles — illustration éclatante de cette dialectique des-
cendante de Platon, cette division qui, une fois «le principe atteint,
descend, en s’attachant a toutes les conséquences qui en dépendent,
jusqu’a la conclusion derniére, sans faire aucun usage d’aucune donnée
sensible, mais passant d’une idée a une idée pour aboutir & une idée»
(Rép., 511 b—c).

Mais la pensée logique trouve-t-elle vraiment son compte dans le
résultat acquis? Il semble bien que non; aussi bien ’Etranger s’em-
ploie-t-il 4 réfréner ’enthousiasme de Théététe en lui faisant remarquer
que les difficultés commencent seulement d’étre embarrassantes (249d) :.
car I’étre va révéler une aporie aussi déconcertante que le non-étre
(250€). En effet, le mouvement et le repos sont absolument irréduc-
tibles. Or, ils sont pourtant. L’étre est donc un troisi¢éme €élément a eux
surajouté. Car si I’étre était mouvement, cela impliquerait du méme
coup que le mouvement est repos, et vice versa, puisque le repos est
au méme titre que le mouvement.

L’étre n’est donc ni le mouvement ni le repos, nile couple mouvement-
repos. Ce qui revient & dire qu’il n’est ni mi ni immobile. L’étre n’est mi
séparé ni participé. 11 est encore acceptable que I'étre réel ne soit pas sou-
mis au mouvement ni au repos sensibles, mais il est inconcevable qu’il
ne soit soumis ni au mouvement ni au repos intelligibles, qu’il ne soit ni
séparé ni participé. Car I’étre et les Idées sont expressément définis par

111



Platon comme séparés, donc comme identiques & eux-mémes et immua-
bles (cf. 248a). Les Idées ainsi sont repos (07dotS) par elles-mémes.
Qu’elles ne soient pas mouvement (¥(¥%oic) par elles-mémes, passe
encore, puisqu’elles le sont par la participation. Mais il faut en toute
nécessité que I’étre réel et les Idées soient ou en repos ou en mouvement
intelligibles. Or, nous arrivons 4 la conclusion opposée, puisque la
séparation et la participation sont déniées aux Idées. — Pourtant cette
conclusion est celle méme de Platon qui indique lui-méme qu’elle est
contradictoire: «car le moyen que ce qui ne se meut point (qui ne
participe ni n’est participé) ne soit pas en repos (ne soit pas absolument
séparé)? Ou que ce qui n’a aucune sorte de repos ne soit pas en
mouvement? Or, I’étre, pour nous, présentement s’est révélé extérieur a
cette alternative. Est-ce donc possible cela? — C’est tout ce qu’il y a de
plus impossible» (250d). Il n’y a pas de milieu entre le repos et le
mouvement: si élre n’est ni en mouvement ni en repos, c’est donc qu’il n’est
pas, et que le non-étre est. C’est des lors du c6té du non-étre qu’il faut tenter
de trouver la solution du probléme de I’étre, car les deux recherches
sont solidaires, et la clarté jetée sur I'une rejaillit sur 'autre: « puisque
Pétre et le non-étre nous embarrassent également, I’espoir est désormais
permis que, sous quelque jour, plus ou moins clair, que ’'un d’eux vienne
a se présenter, I'autre s’éclairera de méme facon» (250¢). On voit donc
ici comment la recherche du non-étre est une conséquence nécessaire
de la recherche de la participation et de I’étre.

Pourtant, d’un autre point de vue, le résultat obtenu n’est pas aussi
embarrassant qu’il ne parait. En tout cas il ne nous laisse pas sans moyen
de surmonter la difficulté. L’étre réel n’est ni en mouvement ni en
repos. S’il était mouvement, il serait lout entier mouvement, et s’il était
repos, il serait tout entier repos. On peut donc donner la signification
suivante a la conclusion de Platon: si I’étre réel n’est ni mouvement ni
repos, c’est qu’il n'est ni tout participation ni tout séparation. Les Idées ne
participent donc pas toutes les unes des autres, et elles ne subsistent pas
non plus toutes dans un splendide isolement les unes par rapport aux
autres (249a). Au contraire, elles participent parfois entre elles, et par-
fois non; [’étre est en partie participation et en partie séparation. On évite ainsi
le tout est vrai et le rien n’est vrai, c’est-a-dire les conséquences désastreuses
de la sixi¢tme objection du Parmémide. En ne se lancant pas dans les
extrémes de la participation universelle, ni de la séparation absolue
(Héraclite ou Parménide), on évite 'indétermination et la non-déter-
mination absolues, I’absence de déterminations et I'impossibilité des

112



déterminations. Il faut une fois de plus suivre la voie moyenne, la
vérité mesurée (4éTplor) A la juste mesure dialectique, convenant
(mpémov) et néeessaire par conséquent (0607) 4 la possibilité de la pensée,
une solution qui tienne le milieu harmonique entre les deux extrémes
(Politique, 284¢). «Nous sera-t-il interdit d’unir I’étre au repos et au
mouvement, aussi bien que d’unir I'une 4 ’autre aucune chose qui soit,
et, les regardant au contraire comme inalliables, comme incapables de
participation mutuelle, les traiterons-nous comme telles dans notre
tangage? Ou bien les mélangerons-nous toutes ensemble en les suppo-
sant capables de s’associer mutuellement? Ou bien enfin dirons-nous
que les unes ont ce pouvoir, les autres non?» (251 d—e). Cette derniére
possibilité est la solution effective de I’alternative du Parménide, alter-
native reprise, comme on le voit, par le Sophiste, dans ’étude de I’irré-
ductibilité de I’étre au mouvement et au repos (249d—-251a). L’étre
n’est donc ni participation pure ni séparation pure, il est un mélange
harmonieux des deux, c’est le mixte du Philébe (uetxtov). Dans cette pers-
pective, tout le dialogue du Sophiste apparait soumis a un enchainement

rigoureux et fort simple.
*

Ainsi I’étre est déterminé dans sa constitution propre. Car en étu-
diant les conditions de la pensée, et en vertu de I'intime relation de
I’étre 4 la pensée, c’est bien la nature de P’étre qu’a réussi & dégager
I’Etranger d’Elée. Il est donc normal que Platon maintenant, sortant
de ce que I'on pourrait appeler la voie d’invention, songe 4 donner une
explicitation compléte des genres compris dans I’étre selon 'ordre de
nature; c’est ce qu’il entreprend dés 254b. Il reprend les trois genres
déja exposés, 1’étre, le repos, le mouvement. Notons I'inversion: ordre
donne ici la primauté au repos sur le mouvement. C’est que nous som-
mes dans P’ordre de nature et non plus dans 'ordre de la connaissance
(et de ses conditions). De ce dernier point de vue en effet, c’est le mouve-
ment, donc la participation, qui est le plus apparent. Le discours
manifeste surtout la mutuelle fusion des Idées, sans évidemment exclure
leur séparation, car pour que lon puisse dire, dans le jugement:
’homme est bon, il faut que ’homme et la bonté se mélangent d’une
certaine maniére et il faut dire aussi que ’homme n’est pas la bonté
puisqu’elle se mélange 4 lui. Mais le discours, en tant que tel, manifeste
le mélange effectué. Dans 'ordre de nature, au contraire, I’étre se
manifeste avant tout par son immuabilité, son identité, son unité, et

8 Studia Philosophica XVII 113



donc son repos, car il est la sub-stance, I’hypo-stase. C’est donc ce
caractére qui est le premier. Puis vient le mouvement qui apparait,
comme nous le verrons, comme le relatif apres 1’absolu. — Platon en-
suite constate que chacun de ces genres déduits jusqu’ici est identique
a soi-méme et différent des autres. Il ajoute donc deux nouveaux
genres, le méme (t0¥70) et I’autre (Pdrepov). Sur quoi il s’arréte, cariln’a
Pintention d’expliciter que les plus grands parmi les genres, «crainte
de s’embrouiller dans cette multitude» (254c). Les cinq genres que
nous obtenons ici participent tous les uns des autres, sauf le mouvement
et le repos qui ne peuvent se méler (254d). La dialectique a donc
exactement montré ce que Platon voulait lui faire montrer: certaines
Idées participent les unes des autres, certaines autres non. L’étre dans
sa totalité n’est ni tout participation ni tout séparation.

L’étre par exemple participe du mouvement, du repos, du méme,
de I'autre. Le mouvement, aussi, participe du méme, de lautre, de
I’étre. Par le fait méme, il est autre que le méme, autre que ’autre,
autre que Pétre. D’olt deux théses capitales: 1. Tout étre, dans la
mesure ou il participe, participe a ’autre. Ainsi le mouvement participe
au méme, il participe aussi a ’autre, car il est autre que le méme. La
participation et la participation a Pautre sont une seule et méme chose.
Participer ¢’est étre autre que soi, autre que soi — identique a soi, autre que
soi-méme. La participation est la relation dans ’absolu. — 2. Tout étre
autre n’est pas, [’autre est le non-étre. Si le mouvement est autre que I’étre,
il n’est pas I’étre. «Le mouvement est réellement non-étre, encore qu’il
soit étre en ce qu’il participe a I’étre» (256d). Est ainsi affirmé I’étre du
non-étre. Dans la mesure ol une autre chose que I’étre est, elle n’est pas,
car participant a I’étre, elle n’est pas. Participer c’est ne pas étre. Et donc
toute chose participe du non-étre, en tant méme qu’il participe a
Pétre. De plus toute chose n’est pas ce que les autres choses sont: toute
chose contient une certaine quantité d’étre qui lui est propre, et que
cependant elle n’est pas, puisqu’elle y participe, et une infinité d’étre
qui est ’étre des autres choses, et que donc elle n’est pas non plus. Seul
I’étre est absolument ce qu’il est, encore n’est-il pas ce que les autres
sont. L’étre d’une maniére générale ne peut pas ne pas se méler de
non-é&tre, la limite de ’indéfini (256€, 263 b, Phil., 30c).

Reprenons la premiére thése plus en détail et, pour cela, examinons
a nouveau les deux derniers genres du Sophuste: le méme et Pautre. S’ils
sont nécessaires pour Pintroduction de la notion de non-étre, peut-on
dire la méme chose pour ce qui concerne la déduction proprement dite

114



des genres? En d’autres termes, les deux nouveaux genres apportent-ils
de nouvelles déterminations dans I’étre total? Il semble que non. Car
ce n’est rien affirmer de nouveau, et par conséquent n’admettre aucun
genre nouveau, que de dire que I’étre est le méme que lui-méme, et
autre que I'autre. Ce n’est pas une déduction, mais la simple constata-
tion de I’évidence la plus banale. De ce point de vue, ce que Platon
pose en réalité «c’est la pensée de I’étre, en faisant ressortir que chacun
de ces termes est identique a soi et distinct, au moins pour ’abstraction,
de Pautre; qu’on peut les penser dans leur opposition et dans leur
communication» (Rodier, op. cit., p. 66). Il convient donc de voir si
I’explicitation du méme et de I’autre ne recouvre qu’une banalité de sens
commun. Car Rodier aurait raison dans ses critiques s’il est vrai que le
méme est seulement le genre de ce qui estidentique a soi (identique selon
soi, xai} adto), et que I'autre n’est que le genre de ce qui est autre que
autre (autre par rapport aux autres, 77005 dAda, 7pog repoy 255¢—d),
ce que Platon accorde lui-méme (254 d—e). Il y aurait progres véritable
si’on pouvait expliciter un genre de ce qui est autre que soi et un genre
de ce qui est méme que 'autre. Or, un tel genre existe, du fait méme
de la participation. |

Car d’une certaine maniére, ’autre se ramene a la participation (mou-
vement) et le méme a la séparation (repos). — Qu’est-ce que le repos, ou
I’étre en repos, sinon ce qui est «toujours selon les mémes choses iden-~
tiquement», d& xard rabta @EAVTMS, ’est-a-dire 1’00 0(at en tant que sé-
parée et immobile (248a)? L’étre méme ou V’éire en repos sont-ils donc
différents? non, tous deux sont eux-mémes selon eux-mémes, a0td xad’
abrd, se suffisant 2 eux-mémes et reposant absolument en eux-mémes.
Le méme se raméne ainsi au repos.

Il en est de méme pour Pautre et la participation. La participation
fait que 1’&tre réel qui, en soi-méme, est un, identique et incommuni-
cable, devient communicable et multiple, c’est-a-dire que I’étre réel,
d’identique 2 soi, devient autre que soi et méme que I'autre. L’homme
bon, cet étre réel que I’on peut appeler homme bon de par la partici-
pation des Idées d’homme et de bonté, est en tant qu’homme autre que
soi et méme que l'autre, puisque ’homme est autre que la bonté.
Inversement, la bonté est autre que soi et méme que ’autre, puisqu’elle
est autre que ’homme et pourtant, d’une certaine maniére, homme. La
participation ainsi permet que ce qui est méme que soi devienne autre
que soi, et vice versa, que ce qui est autre que autre devienne méme
que l'autre. Le méme devient autre parce qu’il participe a l’autre, et

115



il participe a Pautre parce qu’il participe a la participation (mouve-
ment). En un mot le méme devient autre seulement parce qu’il participe,
c’est-a-dire qu’il cesse d’étre le méme, qu’en une certaine mesure il
n’est pas. Participer c’est cesser d’étre absolument le méme (et relative-
ment autre) pour devenir relativement le méme (et absolument autre),
c’est-a-dire pour posséder absolument (en soi-méme) une participation
a l’autre: c’est Pabsolu du caractére participé.

Platon rameéne donc le méme au repos et ’autre a la participation;
mais les identifie-t-il? non pas, il raméne des conséquences 4 leur prin-
cipe. Le repos, ou la séparation absolue, est le principe de I’identité du
méme avec soi, et corrélativement, de I’altérité du méme par rapport a
l’autre. Le mouvement, ou la participation, est le principe de I’altérité
du méme par rapport a soi, et corrélativement, de I'identité du méme
avec lautre. Il s’agit ici aussi d’une déduction a priori, déduction des
conséquences & partir des principes sans aucun recours a I’expérience
(au sens de Rép., 511b—c).

Cette déduction a pour effet immédiat d’introduire la notion du non-
étre, en explicitant la notion de Pautre, et d’asseoir solidement la
doctrine de erreur. Qu’il s’agisse d’une déduction de conséquences a
partir de leur principe, ou plutét que mouvement et repos soient
vraiment principes de déduction, cela ressort clairement du fait que de
ce mouvement et de ce repos eux-mémes, on peut passer directement a
Paffirmation du non-étre. La thése de lirréductibilité de I’étre au
mouvement et au repos montre I’étre échappant sans cesse a la pensée
qui veut Penfermer exclusivement dans un de ces termes contraires,
mouvement ou repos, c’est-d-dire I'identifier soit a la participation
universelle, soit a la séparation absolue. L’étre est toujours un troisieme
élément (Tpitov tt, 250a—c). Avant donc Pexplicitation compléte des
genres et en particulier du méme et de I’autre, qui se produit deés 254c,
I’étre est déterminé comme autre, donc comme non-étre, car s’il est
toujours troisiéme, il est donc autre que les deux premiers (Erspév 7).
Et s’il n’est ni en mouvement ni en repos, c’est qu’il n’est pas et que le
non-étre est. La suite de la déduction s’impose, car participer et parti-
ciper 4 Pautre sont deux notions de méme valeur. Participer donc, c’est
n’étre pas, et comme le non-étre absolu est inconcevable (258¢), parti-
ciper c’est nW’étre pas absolument soi-méme, mais éire relativement I autre. La
notion de participation implique la notion d’autre, comme le principe
implique la conséquence. Il fallait encore expliciter celle-ci dans la
déduction proprement dite du genre autre et celle du genre méme.

116



Une double explicitation se produit & partir de chacun de ces deux
principes que sont le mouvement et le repos. En effet, le repos implique
I’identité selon soi, ’identité absolue, et  la fois I’altérité selon 1’autre,
Paltérité relative. Le mouvement implique Paltérité selon soi, 1’altérité
absolue, et a la fois 'identité selon ’autre, I'identité relative. Pourtant
Platon se contente de poser comme méme le genre de ce qui est identique
selon soi, et comme autre le genre de ce qui est autre selon l'autre. Ce
qui est nécessaire et suffisant, car, de par leur participation au mouve-
ment, de par leur participation mutuelle, le méme et I’autre se mélan-
gent, si bien que le méme que soi devient autre que soi, et ’autre selon
Pautre devient méme que l'autre, ou, en d’autres termes, I'identité
absolue devient altérité absolue, et I’altérité relative 'identité relative.
On voit ainsi la richesse et la multiplicité de la déduction du méme et
de 'autre a partir du mouvement et du repos, richesse et multiplicité
dont Platon ne donne lui-méme qu’une partie, car il considére le repos
et le mouvement comme étres, ou comme idées, comme deux idées
parmi d’autres, sans spécifier donc leur nature propre de mouvement
ou de repos, si bien que la déduction qu’il donne effectivement se fait
a partir de I’étre, ou, si’on veut, de I’étre en repos. Et de ’étre en repos,
on ne peut rien dire sinon qu’il est le méme selon soi et autre selon
Pautre (254d-e).

On peut presque dire que Platon néglige de donner la déduction du
méme et de Pautre dans toute sa complexité, car ce qui 'intéresse avant
tout c’est le pfincipe, en 'occurrence donc le repos et le mouvement.
Seul le principe est dynamique, la conséquence ne l’est pas, étant
Peffet, étant ce qui est fait. Et de fait, la déduction du mouvement et du
repos est plus travaillée que celle du méme et de autre. En donnant
la primauté & ces deux principes, Platon ne fait que souligner le dyna-
misme de toute sa pensée. Le platonicien Plotin lui aussi reproduit la
déduction des genres dans la V¢ Ennéade (I, 4). L’ordre qu’il donne est
le suivant: intelligence-étre, altérité-identité, mouvement-repos, nom-
bre, quantité-qualité. Retenons seulement les premiers genres: étre,
altérité-identité, mouvement-repos. L’autre et le méme de Platon
prennent ici la deuxiéme place apres I’étre. Aussi bien le plotinisme
n’est-il pas un systtme dynamique. C’est ici une conséquence directe
de la substantialisation de la méthode dialectique (cf. Bréhier,
La philosophie de Plotin, p. 144-6). Le »00< n’est plus Pintelligence en
quéte de la vérité: Pintelligence est la vérité, car elle est ’étre par elle-
méme. Platon scrute la nature intime de I’étre pour rendre compte de

117



la pensée logique. En atteignant les conditions de celle-ci, c’est la cons-~
titution propre de celui-la qu’il saisit. La dualité reste pourtant: pensée-
étre, sujet-objet, et avec elle le dynamisme de la réciprocité. La pensée
n’est pas I’étre, elle cherche I’étre. C’est aussi pourquoi il faut distinguer
deux aspects de la déduction des genres: la voie d’invention (aspect
génétique, premier pour nous), ’ordre de nature (absolu, premier en
soi). Ces deux ordres ne se retrouvent plus chez Plotin, ou plutét ils ne
font qu’un:lavoie d’acquisition est]’ordre de nature, «ordo cognoscendi
ordo essendi». Aussile dynamisme est-il exclu du systéme, et la participa-
tion s’exprime en termes statiques d’altérité et d’identité. Mouvement et
repos en effet sont introduits comme en passant dans la déduction, et de
toute fagon ne font guére que répéter ce qui a été dit de ’altérité et de
Pidentité. Le mouvement exprime simplement que la connaissance est
relation, sans préciser le mode (actif ou passif) de cette relation, il
n’indique au fond que le fait que la connaissance implique dualité,
c’est-a-dire altérité de termes. Le repos reprend mot pour mot I’identité.
Le mouvement est une notion inutilisable en plotinisme: comment un
univers ol « tout est partout, tout est tout, chacun est tout» (£n., V, VIII,
4), ou toutes choses sont comme télescopées les unes dans les autres,
sans toutefois perdre leur détermination propre, en vertu de cette trans-
parence et de cette perméabilité des essences qui caractérisent la spheére
transparente de FEn., V, VIII, 9, comment un tel monde pourrait-il
admettre un réel mouvement? Le mouvement ainsi est présenté comme
éternellement achevé, donc éternellement en repos (En., VI, VII, 13).
L’étre n’est plus I’étre recherché par l'intelligence et donc distinct
d’elle; I’étre c’est le vous, Pintellection subsistante qui est I’étre-saisi
intuitivement de la totalité de I'univers. Attitude spirituelle hypostasiée,
comme le laisse entendre Bréhier (op. cit., p. 97), contemplation subs-
tantielle, éternellement immobile, préfigurant Pintuitus de Spinoza,
et la pensée de I’idéalisme spéculatif allemand, ol toutes choses se
mélangent sans se confondre, ol les contraires se réconcilient, car tout
est dans tout, tout est tout, il n’y a plus rien a chercher, tout est réalisé
de toute éternité, ’étre comme la connaissance et la pensée, il n’y a plus
de place pour une intelligence en quéte.

*

118



Et maintenant la conclusion générale est facile a tirer.

1. Le Sophiste donne une théorie de la participation fortement struc-
turée et coordonnée au moyen de la notion générale de puissance. Cette
théorie est compléte car elle expose tous les niveaux auxquels la partici-
pation peut se vérifier: participation du sensible a 'intelligible, partici-
pation de ’Ame aux Idées, participation des Idées entre elles. Le niveau
qui importe le plus a Platon est le troisieéme, celui auquel se produit la
communauté des genres. Car il veut donner une solution aux difficultés
du Parmémide et définir de maniére aussi précise que possible la notion
d’étre réellement réel (Svrws 0doia). Aussi rappelle-t-il les positions de
ses devanciers sur I’étre. Mais il profite de cette revue historique pour
récapituler les positions de sa propre métaphysique, qu’il considére
comme assurées: avec les Fils dela Terre, il établit]’existence de ’intelli-
gible et la participation du sensible a celui-ci; avec les Amis des Formes,
il montre que la connaissance de I’étre réel implique une certaine parti-
cipation de I’ame et des Idées. Dés lors se développe la partie propre-
ment originale du Sophiste, celle qui aboutit aux cing genres dans ’étre
intelligible total.

2. Le mouvement du Sophiste est la participation. L’étre est suscep-
tible de participation et pour lui participer c’est devenir autre: la
relation est introduite dans I’absolu. — Les Idées participent entre elles,
participant a la participation: il y a une Idée de la participation.
L’argument du troisitme homme ne nous touche donc pas: la partici-
pation, ce sont les Idées en tant qu’elles communiquent entre elles, et
elles communiquent entre elles parce qu’elles communiquent en parti-
culier avec deux d’entre elles, qui sont comme les conditions fonda-
mentales de toutes les autres, le repos et la participation. Le mouvement
intelligible des Idées est donc une participation a I’'Idée de participa-
tion, autre maniére de dire que le mouvement intelligible est la parti-
cipation. Notre interprétation n’exclut donc pas le mouvement ni le
repos physiques de I’&tre sensible, au contraire, elle permet d’en rendre
compte: car le mouvement sensible est une participation au mouve-
ment intelligible. Nous retrouvons le premier et le troisiéme niveau de
la participation: participation du sensible a Iintelligible (du mouve-
ment des choses sensibles au mouvement des Idées), participation des
Idées entre elles (des Idées 4 ’Idée de la participation, c’est-a-dire a
P’autre ou au non-étre).

3. Les genres sont déduits en deux étapes: mouvement et repos sont
déduits de I’étre en tant qu’il est connu par la pensée et qu’il est Pobjet

119



du discours humain. La déduction se fait ici a partir de la pensée de
Péire, comme 1’a relevé Rodier. La déduction du méme et de ’autre se
fait dans le dialogue de Platon a partir de I’étre méme, de I’étre iden-
tique. Ce qui n’est pas un défaut, méme si le méme et autre ont dans
le texte une définition littérale trop étroite, car de leur participation
mutuelle découlent toutes leurs multiples combinaisons et variétés.

120



	De la participation dans le Sophiste de Platon

