Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens
Autor: Hurlimann, Kaspar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens!

von Kaspar Hiirlimann

Es geht in der Ethik nicht darum, ein sittliches Sollen allererst zu
begriinden in dem Sinn, als wire unabhéngig von ihr als philosophi-
scher Wissenschaft iiberhaupt keines gegeben. Wir wagen ohne weitere
Rechtfertigung die Behauptung: Das sittliche Sollen ist eine Grund-
gegebenheit unseres BewuBtseins oder, wie Kant es nannte: «ein Fac-
tum der reinen Vernunft». Was durchaus nicht heiBt, es stehen uns
Herkunft und Inhalt des Sollens von Anfang an in voller Klarheit im
BewuBtsein, woraus wir ja schlieBen miiiten, daB es in den Grund-
sitzen der Ethik Unkenntnis und Meinungsverschiedenheiten unter
den Menschen gar nicht geben kénne. Gemeint ist vielmehr, daB die
praktische Vernunft mit einer Zhnlichen Notwendigkeit zur Evidenz
einer sittlichen Verpflichtung gelangt wie die theoretische Vernunft
zur Evidenz der Denkgesetze. Das schlieBt weder verschiedene Grade
des Eindringens aus noch Unklarheiten und Zweifel und Meinungs-
differenzen iiber Grundlage und Umfang dieser Bindung. Am Aus-
gangspunkt steht eine bloB keimhafte Erkenntnis, deren Entfaltung
all den Beeinflussungen und Stérungen eines menschlichen, das hei3t
eines «geschichtlichen», Erkenntnisvorganges ausgesetzt ist. In diesem
Sinn bleibtdassittliche Sollen einevielfach bedrohte und ungesicherte Er-
kenntnis, die der philosophischen Vergewisserung und Klarung bedarf.

Die ethische Grundlagenforschung aber ist bis auf heute nicht zur
Ruhe gekommen, und sie wird vermutlich iiberhaupt nie zur Ruhe
kommen, da es unwahrscheinlich bleibt, daB sie jemals alle ihre Még-
lichkeiten erschépft haben wird.

Dennoch glauben wir, daB die moderne Wertphilosophie zur Auf-

! Dieser Beitrag entspricht dem am 3. Mirz 1957 in Bern vor der SPG
gehaltenen Referat. Die dem Vortrag auferlegte Beschrankung soll auch hier
nicht aufgehoben werden. Wir bitten daher den Leser, keine vollstindige
Theorie der Wertethik zu erwarten. Zur Darstellung kommt lediglich das
Verhiltnis von Wert und Sollen — in phianomenologischer Sicht, wihrend das
metaphysische Statut der Werte (Zusammenhang von Wert und Sein, Wert
und Gott usw.) unberiicksichtigt bleibt.

87



deckung der ethischen Fundamente einen wesentlichen und giiltigen

Beitrag leistet.

Im Blickfeld unserer Untersuchung steht vor allem der formale
Aspekt des Sollens: das DaB, beziehungsweise das Warum dieses
Sollens. Enthalten alle klassischen Systeme der Ethik auf diese Frage
eine Antwort, so bleiben doch diese Antworten entweder unzureichend
oder sie sind nicht eindeutig und bestimmt genug.

Halten wir uns an die eindeutigen Lésungen, so lassen sie sich, so-
weit wir das Feld der Geschichte iiberblicken, auf drei zuriickfithren,
von denen keine befriedigen kann:

1. Die voluntaristische Theonomie, welche das Sollen auf einen bloBen
Befehl der Gottheit zuriickfiihrt. Diese Theorie ist ungeniigend, weil
reine Willkiir, und wiire es géttliche Willkiir — quod nefas est dictu —,
niemals ein sittliches Sollen zu begriinden vermag. Nur insofern der
gottliche Wille selbst sittlicher Wille ist, kann er fiir den Menschen
sittlich verbindend sein.

2. Der Eudiamonismus, der das sittliche Sollen auflgst in die Notwen-
digkeit der Mittel zum selbstgewihlten Ziel der Glickseligkeit. Er
bleibt unzulianglich, weil er lediglich zu einem hypothetischen Sollen
fiihrt.

3. Die kantische Losung der Vernunftautonomie, die eigentlich keine
Losung ist. Mit hinreiendem Pathos verkiindet zwar der Koénigs-
berger das Sollen als « Factum der reinen Vernunft» und beschreibt
dessen formale Eigenschaften (Unbedingtheit, Allgemeingiiltigkeit).
Aber warum sich die Vernunft dieses Gesetz gibt, ist im letzten un-
ergriindlich.

Was dagegen die von Sokrates eingeleitete, von Platon und Aristo-
teles entfaltete und von Thomas zu einer hohen Vollendung gebrachte
Zielethik angeht, so entbehrt sie unseres Erachtens, in bezug auf das
prazise Problem des formalen Sollens, der Eindeutigkeit. Die Grenze
zum Eudimonismus hin bleibt unscharf und ist auch oft genug gar
nicht mehr wahrgenommen worden. Dennoch ist diese Zielethik mit
dem Eudimonismus nicht zu verwechseln. (Die in ihr gemeinte Finali-
tat, die in ihr angezielte Perfectio hat absoluten und nicht blo8 hypo-
thetischen Sinn2.) Sie enthilt bereits, aber noch unausgegliedert und

? Beziiglich Platon, cf. z.B. Gorgias 488b-509c. Beziiglich Aristoteles,
cf. Vogel: Quelques remarques a propos du premier chapitre de 1'Ethique
de Nic., in: Autour d’Aristote, Louvain 1955. Eine Konfrontierung der tho-
mistischen Ethik mit der Wertethik hoffen wir spiter vorlegen zu kénnen.

88



im Zustand begrifflicher Konfusion, das, was die Wertethik deutlicher
und differenzierter ans Licht des philosophischen BewuBtseins hebt.

Die Wertethik, wie wir sie, vom Geiste Schelers, Nicolai Hartmanns
und D. v. Hildebrands her, aber in eigenwilliger Durchfiihrung, inter-
pretieren mochten, besagt, auf eine biindige Formel gebracht: Das
Gute ist selbst der Grund des sittlichen Sollens. Anders ausgedriickt:
Man muB3 das Gute um seiner selbst willen tun.

Diese Formel mag zwar auch in der kantischen Ethik ihren Platz
behaupten, aber nur mittels der Wertkategorie kann sie letztlich
intelligibel gemacht werden.

Das Sittlich-Gute ist ein Wert unter andern Werten, der jedoch zu
diesen tbrigen Werten in einer eigentiimlichen, nédmlich akthaften
Beziehung steht. Man koénnte ihn einen « Uberwert» nennen, weil er
nicht bloB auf den andern Werten aufruht, sondern diese im Bereich
der menschlichen Existenz zur Geltung bringt oder, wie wir redupli-
zierend verdeutlichen kénnen: weil er die Werte «wertet», «valori-
siert». In der richtigen (nichtbloB theoretischen, sondern existentiellen)
Wertung der Werte beruht der Wert des Sittlich-Guten.

Stimmt die These, so muB3 das, was unser Sollen fundiert, letztlich
im Wert als solchem liegen. Der Aufweis des Sollensgrundes geschieht
im Aufweis der Werthaftigkeit der Werte. Wir miissen uns also zu-
nachst mit dem Wert im allgemeinen befassen, wobei uns jedoch nur
das Wertmoment selbst beschiftigen soll. Auf das Wie der Wert-
erkenntnis und auf das ontologische oder metaphysische Statut der
Werte werden wir uns hier nicht einlassen.

1. Versuch einer Annéherung an das Wesen des Wertes

Die Erfahrung liefert uns niemals den Wert an sich. Vom Standpunkt
der Empirie ist «der Wert» eine Abstraktion des Denkens. Die kon-
krete Erfahrung iiberflutet uns mit einer unerschépflichen Vielfalt von
Werterlebnissen, die wir denkerisch nur grob schematisierend, klassifi-
zierend bewéilﬁgen kénnen, indem wir etwa von materiellen, vitalen,
geistigen, asthetischen, intellektuellen, ethischen Werten sprechen.

a) Allen Werten, so verschieden sie untereinander auch sein mégen,
ist jedoch etwas gemeinsam, eine Positivitit, die uns anspricht, unsere

89



Sympathie weckt, unsern Willen anregt oder, im Falle der Unwerte,
eine Negativitit, die unsere Abwehrkrifte mobilisiert. Sie bewirken,
wie Lavelle sich ausdriickt, «une rupture de indifférence». Der Wert
ist das, was uns nicht gleichgiiltig 148t, was uns positiv oder negativ
erregt, was unsere Stellungnahme herauslockt, uns in Bewegung setzt,
uns zur Arbeit, zum Einsatz, zum Kampf ruft.

Die Analyse muf3 nun zunichst zu ermitteln suchen, wie die Werte
uns sollizitieren, und was in uns, die Triebe, den Willen, die Vernunft
oder was sonst fiir eine Instanz.

Gehen wir aus von einem konkreten und wenig komplizierten Bei-
spiel. Ein Génsebraten ist etwas «wert», weil er unsern hungrigen
Magen und unsern Gaumen befriedigt. Kann man etwa allgemein
sagen: Der Wert ist das, was eine Tendenz, einen Trieb, ein subjektives
Bediirfnis stillt? Eine solche Entsprechung zwischen Bediirfnis und
Objekt 148t sich beim sinnlichen Wert leicht feststellen. Und ohne
Zweifel wird man auch von den geistigen Werten bestitigen kénnen,
daB sie einer Werttendenz, einer Naturanlage entgegenkommen. Be-
ruht vielleicht das Wesen des Wertes iiberhaupt in nichts anderem als
in seiner Erstrebbarkeit?

b) Um uns Klarheit zu verschaffen iiber die Beziehung des Wertes
zum Streben und Wollen, miissen wir drei Hypothesen ins Auge fassen:

I. Der Wille bestimmt, was Wert ist.

II. Der Wert reprisentiert das, was erstrebbar ist.
ITI. Der Wert ist das, was den freien Willen bindet, also sagt, was er
wollen solle.

Die erste Hypothese wird anscheinend vertreten von Sartre und
Polin, wenn sie von einer «création des valeurs» sprechen oder von der
Freiheit als dem grundlosen Grund der Werte (liberté — fondement sans
fondement des valeurs). Ob diese Autoren jedoch bis zur duBersten
Konsequenz ihres Gedankens gehen? Zu Ende gedacht, hebt er sich
niamlich selber auf. Wagen wir einmal das Gedankenexperiment und
stellen wir uns einen Willen vor, der willkiirlich wertet. Er wire durch
keine objektiven Wertgehalte und Wertverhalte gebunden, sondern
wiirde je und je in vollkommener Souverinitit dariiber entscheiden,
was zu wollen ist, was Geltung haben soll, was Wert ist. Der Wert wire
das jeweils Gewollte, und dessen Werthaftigkeit bestinde in nichts
anderem als in seiner faktischen Gewolltheit. Doch wem kénnte ent-
gehen, daB dies die Auflésung der Werthaftigkeit itberhaupt zur Folge
hitte? Es gibe nicht nur keine qualitativ verschiedenen Werte, es gibe

90



schlechterdings keinen Wert mehr. Der Wert ist entweder objektiv,
oder er ist nicht. ,

Das bestitigt auch unser unmittelbares Erleben. Wir empfinden die
Werte als etwas Vorgegebenes, Objektives und fiithlen uns machtlos,
ihren Sinn, ihr Wesen, ihre Geltung abzuindern.

Nicht ausgeschlossen durch das Wesen des Wertes, zumindest des
sinnlichen Wertes, ist jedoch seine Bezogenheit auf ein Subjekt oder
eine Art von Subjekten. So ist zum Beispiel das Niitzliche niitzlich fiir
jemand, das Angenehme angenehm fiir jemand; und es braucht nicht
immer dasselbe niitzlich oder angenehm zu sein fiir einen Menschen,
und noch viel weniger fiir alle Menschen. Das hingt ab von den je-
weiligen subjektiven Bediirfnissen, beziehungsweise der Natur des
Subjektes. Doch diese von Nicolai Hartmann sogenannte «relationale
Struktur der Wertmaterie» ist selbst objektivund der Willkiir enthoben.
Der Strebende hat es keineswegs in der Hand, eigenmichtig zu be-
stimmen, was angenehm, und allgemein, was wertvoll fiir ihn ist und
was nicht. Oder, wie Hartmann sich ausdriickt: « Ein Subjekt kann
nicht nach Belieben etwas als wertvoll fiir das Subjekt , erklaren‘, was
nicht wertvoll fiir das Subjekt ,ist‘. Es kann das freilich irrtiimlicher-
weise tun, aber der Irrtum richt sich an ihm selbst und belehrt es
eines Besseren; oder aber es geht an dem Irrtum zugrunde3.»

Der Wert ist also, selbst auf der Stufe des bloB Angenehmen oder
Niitzlichen, etwas durchaus Objektives, im Wesen Feststehendes, von
der Willkiir Unabhangiges.

Die zweite Frage ist nun die, ob der Wert definiert werden kann
durch seine Beziehung zur Naiuriendenz des strebenden Wesens. Ist der
Wert dasjenige, was ein natiirliches Verlangen zu stillen, einen Naturtrieb
zu befriedigen, ein unvollkommenes Wesen zu vervollkommnen ver-
mag? Es gibt Wertarten, deren Wesen oder deren Funktion sich eben
darin erschopft: das Niitzliche, das Angenehme, das Befriedigende.
Ihre Materien sind daher notwendig relativ, relativ ndmlich auf die
Natur und den jeweiligen Zustand des zu vervollkommnenden Wesens.
Dazu rechnen wir alle rein sinnlichen Werte.

Nun verschaffen uns freilich auch die geistigen Werte eine Art
Befriedigung, und niemand wird daran zweifeln, daB sie uns vervoll-
kommnen. Die Frage ist jedoch, ob die Werthaftigkeit der geistigen
Werte in ihrer Niitzlichkeits- oder Annehmlichkeitsfunktion aufgeht.

3 Ethik, Berlin 21949, 140f.

ai



Dies ist aus verschiedenen Griinden ausgeschlossen: Einmal deswegen,
weil wir sonst gar keine andern Wertbegriffe brauchten als eben die
des Niitzlichen und des Angenehmen. Die ésthetischen, vor allem aber
die dianoetischen und ethischen Wertbegriffe sind nun aber unent-
behrlich, gerade weil sie jenen gegeniiber etwas wesentlich Neues und
Hoheres zum Ausdruck bringen.

Was dagegen die Annehmlichkeit, beziehungsweise die Niitzlichkeit
der sittlichen Werte betrifft, so bleibt ihre Wirkung eine sehr mittel-
bare. Da wir wahre, der Tugend konveniente Gliickseligkeit erst in
einem jenseitigen Leben zu erwarten haben, ist die Utilitit des Sittlich-
Guten fir unsere letzten Gliicksziele — wie Kant mit Recht hervorhebt —
ilberhaupt nicht Gegenstand eigentlichen Wissens, sondern bloBer,
durch praktische Vernunft begriindeter Hoffnung.

Die euddmonistische Funktion des Sittlich-Guten darf schlieBlich
auch gar nicht das Letztbestimmende und Alleinbestimmende des
Wollens sein, sonst wiirde dieses seinen moralischen Charakter wieder
einbiiBen. Denn Sittlichkeit ist unbedingt, oder sie ist nicht.

So fiihrt uns die Analyse von Wert und Streben von selbst auf die
dritte These: Die geistigen, und namentlich die sittlichen Werte sind
nicht einfach das naturhaft, triebhaft Erstrebte, sie werden vielmehr
von der Vernunft erkannt und dem Willen vorgestellt als das zu Er-
strebende, selbst gegen Lust und Neigung.

Wir teilen zwar die kantische Auffassung nicht, wonach triebhaft,
naturhaft immer nur die Lust erstrebt wird. Auch das geistige Wollen
hat ein natiirliches Gefélle auf seine Werte zu. Aber diese Naturtendenz
ist aus sich selbst heraus nicht wirksam genug. Sie kann es nicht sein,
andernfalls wire es ja um die Freiheit geschehen. Die geistigen Werte
bediirfen vielmehr der Mediation der Vernunft, um eigentlich zur
Geltung zu kommen. Daraus aber wird klar, dafl die geistigen Werte
primir gar nicht vom Streben und Wollen her zu bestimmen sind.
Sie sind dem Wollen vorgegeben in einem rein kognitiven Akt und
treten diesem zunichst als Forderungen, nicht als Erfiillungen entgegen.

Von hier aus begreift man auch, daf3 es der Belehrung und Erziehung
bedarf, damit die héheren Werte ihre Wirksamkeit entfalten kénnen.
Es muB3 sozusagen zuerst das « Organ» fiir sie geweckt werden ; welches
Organ aber nichts anderes ist als eine Potenz der Vernunft selbst, oder
wenn man lieber will, eine «vernehmende» Funktion des Geistes.

Die héheren Werte stehen insofern zur Erkenntnis in einem unmittel-
bareren Verhiltnis als zu den appetitiven Funktionen. Freilich wiirde

92



sich der Wille durch sie nicht bestimmen lassen, ohne daB3 ihm eine
originire Hinneigung auf das Werthafte iiberhaupt, und so auch auf
den geistigen und sittlichen Wert, innewohnte, beziehungsweise ohne
daf3 diese Werte eine bestimmte Anziehungskraft auf den Willen aus-
zuiiben imstande wiren. Damit sie jedoch eine Anziehung tatsichlich
ausitiben, miissen sie als Werte zuerst erkannt sein. Die Vernunft, als
die vernehmende Funktion, erfaBt, was in sich wertvoll und infolge-
dessen liebenswert und erstrebenswert ist. Und dieser Vernunfteinsicht
gegeniiber hat sich der Wille zu entscheiden.

¢) Der Wert als objektive Forderung: Zusammenfassend kénnen wir
also sagen: Weit entfernt, eine willkiirliche Setzung zu sein, tritt der
Wert im Gegenteil als absolute Forderung an den Willen heran.

Wird gefragt, worin diese Forderung begriindet sei, so miissen wir
antworten: im Wesen des Wertes. Welches aber ist dieses Wesen?
Obwohl wir es anschaulich erfahren, entzieht es sich jedem direkten
konzeptuellen Zugriff. Es 146t sich nicht eigentlich definieren. Alle
Begriffe, auch der des «Wertes» selbst, haben nur Zeichencharakter:
sie verweisen auf das Erfahrene. Dieses Erfahrene kénnen wir nur
mittelbar charakterisieren, nimlich auf dem Weg iiber seine Auswir-
kungen, die Forderungen, die es stellt, die Beziehungen, die es mit der
handelnden Person unterhalt. Dabei geht es selbstredend nicht um die
zufilligen Beziehungen, um den faktischen Einflufl der Werte, bezie-
hungsweise um das tatsdchliche Verhalten einer Person zu den Werten —
dieses kann héchst unangepaBt sein —, sondern um die wesensgemaGen,
sinngemiBen Beziehungen. Es gibt ndmlich — worauf D. v. Hildebrand
als erster hingewiesen hat* — fiir jeden Wert eine ihm angemessene,
ihm zukommende Antwort. Wie dem Edlen Hochschitzung geziemt,
so dem Gemeinen Verachtung. Dem héheren Wert gebiithrtder Vorzug,
dem niederen Wert Hintanstellung usw. Diese Wertantwort bleibt
nicht dem Belieben des Menschen anheimgestellt, sie ist eine objektive
Forderung und eine Folgerung aus dem Wesen des Wertes und darum
sein getreuer, wenn auch stets inadiquater Ausdruck.

Bezeichnend sind diesbeziiglich die Wertattribute, welche die
Nikomachische Ethik dem Wert des Sittlich-Guten beilegt. AuBler dem
dya?ov und dem #aAdr sind es ausschlieBlich Verbaladjektive wie
SmaevnToy (lobenswert), teunroy (der Ehrung wert), QuAnToy (liebens-
wert), Javpaotoy (bewundernswert), paxapwotov (der Seligpreisung
wert; cf. Hartmann, 1. c. 282).

¢ Die Idee der sittlichen Handlung. Jahrbuch fiir Philosophie und phéno-
menologische Forschung 3 (1916) 1641f.

93



(Um auch den Forderungscharakter zum Ausdruck zu bringen,
miiBte freilich die Form auf 7éov gewihlt werden: émawwnréoy, piinréoy
usw.)

Mit diesen Wertpriadikaten® hingt nun auf das engste ein anderes
zusammen, das wiederum nur Konsequenz und nicht Wesen, aber
nicht irgendeine Konsequenz, sondern die Konsequenz aus dem Wesen
des Wertes ist, nimlich jene eigentiimliche Hinordnung auf das Sein,
die man als das «Sollsein» bezeichnet. Damit berithren wir den eigent-
lichen Nerv unseres Gegenstandes.

2. Das Sollsein der Werte und das Sittlich-Gute

Das Sollen richtet sich an ein Wollen und bindet den Willen so, daB
es zugleich seine Freiheit voraussetzt: Freiheit als Macht des Reali-
sierens, als Fihigkeit zu bestimmen oder wenigstens mitzubestimmen,
wie die Wirklichkeit aussehen, was sein und was nicht sein wird.

Der Mensch, dessen Handeln kein bloBer Naturablauf ist, sondern
dem Vernunfturteil unterliegt, stellt sich unweigerlich die Frage: Was
soll ich tun? Was soll sein? Und der nach den Griinden forschende
Philosoph verdeutlicht die Frage dahin: Gibt es etwas, das aus dem
Wesen der Sache heraus sein soll?

Nach allem, was vorher gesagt wurde, kann dariiber kein Zweifel
bestehen: Wenn tiberhaupt etwas objektiv, das heiffit aus eigenem
Grunde sein soll, dann die Werte. Dies ist tatsichlich der Standpunkt
der Wertethiker: Die Werte sind das objektiv Sein-sollende, die Un-
werte das Nicht-sein-sollende.

Das Sollsein der Werte besteht unabhingig vom menschlichen und
uberhaupt von jeglichem Willen. Es ist eine Proprietit des Wertwesens
selbst. Scheler heiBt es das «ideale Sollen®». Der Wert, der an sich
nichts Real-seiendes, sondern nur eine Idee ist, ist doch in der Weise
auf das Sein hingeordnet, daB er nicht nur sein kann, sondern auch sein
soll. Was heiBt das nun eigentlich?

a) Zunichst nichts anderes, nicht mehr und nicht weniger, als daB
der Wert allein es wert ist, auch wirklich zu sein, dal} er es verdient zu
sein; daB es gut ist, daB der Wert sei. Es ist gut, daB die Sache der

8 Einer metaphysischen Schau der Werte bleibt es vorbehalten, das Sitt-
lich-Gute gleichzeitig auch als das VernunftgemiBe und das Naturgemal3e
auszulegen.

¢ Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bern 41954,
2181

94



Freiheit voranschreite und die Gewalt ein Ende nehme. Es ist etwas
Schlechtes, daB das Gemeine sich breit macht, das Reine und Edle
ausstirbt . . .

Doch hier von neuem die Frage: Was meint dieses «gut» und dieses
«schlecht»? HeiBt das, daB im Sein eines Wertes sich ein neuer Wert,
und zwar ein neuer Werttypus konstituiert? Das scheint die Auffassung
Schelers zu sein. Denn er stellt den Satz auf: «Das Sein des positiven
Wertes ist selbst ein positiver Wert, das Sein des negativen Wertes ist
selbst ein negativer Wert» (1. c. 221).

Aber welcher Art soll denn dieser neue Wert sein? etwa sittlicher
Natur? GewiB, insofern die Wertrealisierung durch einen freien Wil-
lensakt erfolgt, ersteht, wie wir noch genauer dartun werden, ein neuer
Wert, nimlich der Wert des Sittlich-Guten oder -Bésen, der immer ein
Personwert ist. Aber auch von der Freiheit und vom Verdienst der
Person abgesehen, hat es einen Sinn zu sagen: «es ist gut, dal Gerech-
tigkeit herrscht»; «es ist gut, daB die Wissenschaft Fortschritte macht,
und daB das Schone sich ausbreitet». Das Sein dieser Werte bedeutet
indes keine Verdoppelung der Wertwesenheit. Die Verwirklichung des
Wertes begriindet nicht einen neuen Wert, aber sie macht nun eben,
daB ein Wert, der bisher bloBe Méglichkeit und bloBe ideale Forde-
rung war, Wirklichkeit wird. Und auf die Wirklichkeit kommt doch
alles an. Jede Wertforderung ist Forderung, daf3 die Wirklichkeit so
sei, wie die Wertidee sie vorzeichnet. Wenn ich also sage: «Es ist gut,
daB die Wahrheit sich durchsetzt, daBl die Sache der Freiheit voran-
geht», so bedeutet das nicht mehr und nicht weniger, als da Wahrheit
und Freiheit wirkliche Werte darstellen, oder sagen wir, um die Zwei-
deutigkeit, die im Wort «wirklich» liegt, zu vermeiden, «wahre»,
«echte» Werte. Es kommt so nur noch einmal auf eine eigenartige
Weise die Werthaftigkeit des Wertes zum Ausdruck.

Einen neuen Sinn erhilt indes das Sollen, wenn wir Wert und Sein
nicht mehr in abstracto betrachten, sondern in bezug auf den schaffenden
JSreien Willen, der verantwortlich ist fiir das, was im Raume seiner Exisienz
geschieht. Dem Handelnden miissen die Werte als Einladung, als
Appell, als Forderung, ja in einem noch genauer zu bestimmenden Sinn
als Verpflichtung erscheinen. Die realisierende Person erlebt nicht nur
ihre Verantwortlichkeit fiir das Eindringen oder Nichteindringen der
Werte in die Wirklichkeit, sie wird auch inne, daB ihre Existenz selbst,
ihr Wollen und Tun selber einen positiven oder negativen Wert ge-
winnt, je nachdem sie die Wertforderungen respektiert oder ihnen

95



zuwiderhandelt. Ihre personliche Haltung entscheidet iiber Gut und
Bose. Und dieses Wissen, nicht nur um das ideale Sollsein der Werte
allgemein, sondern um die sittlichen Werte «gut» und «bése», das
eben macht den verpflichtenden Charakter der Werte aus.

Es hat also, so scheint uns, einen Sinn, von «Verpflichtung» zu
sprechen vor und unabhingig von jeder Intervention eines autorita-
tiven Willens. Ja die Wertforderungen schaffen erst die Voraussetzung
dafiir, daB ein Willensbefehl oder Gesetz sittliche Bedeutung haben
kénnen. Wie sich auf der Grundlage der Werte eine gesetzgebende
Autoritit aufbauen kann und tatsichlich aufbaut, ist eine Frage, die
uns hier jedoch nicht aufhalten soll.

b) Das Sittlich-Gute als Ja zum Wert und zur Wertordnung.

Unter der Hand haben wir bereits den Begriff des Sittlich-Guten
eingefiihrt. £r muB nun ausdriicklicher Gegenstand unserer Erérterung
werden. Was ist das Sittlich-Gute wertethisch gesehen?

Man mochte vielleicht vom kantischen Denkschema aus versucht
sein, diesittlichen Werte als Domine fiir sich zu betrachten, die mit den
iibrigen Werten in keinem notwendigen, direkten Verhiltnis stinde.
Sie wiren dann eben eine ganz besondere Klasse von Werten, denen
auch eine besondere Art und eine besondere Kraft des Sollens eignete,
eben jenes Sollen, das allein sittlichen, das hei3t verpflichtenden Cha-
rakter hitte. Unsere sittliche Aufgabe miite demzufolge lauten:
Realisierung der sittlichen Werte.

Doch nachdem das Sittlich-Gute ein Personwert, beziechungsweise
ein Akt-Wert ist, geniigt der Blick auf die intentionale Struktur unserer
Akte, um zu sehen, wie unwahrscheinlich eine solche Beziehungslosig-
keit zwischen den sittlichen Werten und den Gegenstandswerten ist.
Wenn alle Akte objekt-bezogen sind, so muB sich letztlich auch das
Ethos am Objekt entscheiden. Mit andern Worten, das Sittlich-Gute
muB sich funktional zu den iibrigen Werten definieren lassen, namlich
als jener Wert, den die Person im richtigen Verhalten zu den Werten
einfachhin erwirbt.

Dieses Prinzip, das von Scheler und Hartmann vertreten wird, steht
vollkommen im Einklang mit dem Grundsatz des D. v. Hildebrand:
Jedem Wert gebiihrt von Seiten der Person eine bestimmte Antwort.

In der Tat, wenn die Person das agierende, schaffende Wesen ist, das
bestimmt oder wenigstens mitbestimmt, was sein wird, wenn ander-
seits die Werte dasjenige sind, was allein wert ist, real zu sein, dann
stellen die Werte fiir die Vernunftperson —als «vernehmendes» Wesen —

96



so etwas dar wie einen Appell, wie eine Forderung: dem Wert zum
Sein zu verhelfen und den Unwert nach Méglichkeit daraus zu tilgen.
Und ihre Handlung, ihre Entscheidung gewinnt wohl oder iibel den
Charakter einer Stellungnahme, einer Wertantwort. Ein urschépfe-
risches (an keine vorgegebenen Ideen gebundenes) Wollen stinde jen-
seits von Gut und Bose und wire absolut frei — wie Sartres Pour-soi.
Angesichts der objektiven Werte aber gibt es kein solches urschopfe-
risches Wollen mehr: Alles Wollen bedeutet Stellungnehmen zu Vor-
gesetztem, Antwortgeben auf das, was an die Vernunft, die Freiheit,
die Verantwortung der Person appelliert.

Ist aber das sittliche Handeln wesentlich ein Antwortgeben auf den
Anruf der Werte, so kann das Sittlich-Gute fundamental nur im rich-
tigen Valorisieren der Werte bestehen, das heiBt darin, daB3 die Person
den Wert in seiner Werthaftigkeit zur Geltung bringt in den Akten der
Erkenntnis, des Anerkennens, der realisierenden Tat.

Sofern nun aber die Werte nicht nur auseinanderfallen in positive
und negative Werte, sondern hierarchisch gestuft sind, besagt das Prin-
zip der rechten Wertantwort (als konkrete Gestalt des Sittlich-Guten)
Einhalten der Wertordnung. Immer da, wo Werte verschiedenen
Ranges sich streiten, besteht das wertgemiBe Verhalten, das heiBt das
Sittlich-Gute darin, dem hoéheren Wert den Vorzug zu geben.

Rein in abstracto genommen, kénnen wir jede Bejahung und Ver-
wirklichung eines positiven Wertes als sittlich gut ansehen. In Anbe-
tracht der konkreten Wertmannigfaltigkeit und der tatsidchlichen
Wertkonflikte dagegen, kann nur die Einstellung gut genannt werden,
die im Sinn des Wertordo auf die héheren und héchsten Werte geht.
Der hohere Wert ist wertvoller als der niedrigere Wert. Darum liegt
dieses ethische Vorzugsgesetz in der Konsequenz des Wertgedankens.

Unter der Voraussetzung es richtig zu verstehen, kénnen wir das
Gesagte auf die knappe Formel bringen: Das Sittlich-Gute ist unbe-
dingter und universaler Wertwille.

Indem das Sittlich-Gute die andern Werte so voraussetzt, daf} es sie
im Raume einer personalen Existenz zu der hier méglichen Entfaltung,
Geltung und Wirkung bringt, stellt es, wie wir eingangs vorausnahmen,
eine Art « Uberwert» dar. Es integriert zwar nicht auf reale, aber auf
intentionale Weise alle iibrigen Werte und ist so der universal-konkrete
Sollensgrund. Universal ist er dank der universalen Wertintention,
konkret ist er durch die je einmalige geschichtliche Situation, in der die
Person handeln, das heiBt die Wertforderungen erfiillen muB.

7 Studia Philosophica XVII 97



¢) Aporien beziiglich der Wertordnung:

Das Grundprinzip der Wertethik, wie wir es zu entwickeln versuch-
ten, ist einfach. Und man wird den bisherigen Darlegungen auch nicht
eine gewisse Geschlossenheit absprechen wollen. Doch unsere Verlegen-
heit fangt an, sobald es darum geht, die Idee der Wertordnung etwas
naher unter die Lupe zu nehmen.

Auch wenn wir von vornherein eine Mannigfaltigkeit von Werten,
ja die Moglichkeit eines Konfliktes zwischen bestimmten Wertforde-
rungen gelten lieBen, so war die stillschweigende Voraussetzung doch
die, daB3 die Welt der positiven Werte im letzten gleichwohl eine Har-
monie, ja im tiefsten eine Einheit bilde. Anders wire ja die Interpre-
tation des Sittlich-Guten als unbedingten und universalen Wertwillens
ein Widersinn und das Sittlich-Gute selbst eine Unmoglichkeit.

Aber haben wir damit nicht etwas prasumiert, was weder durch die
Erfahrung feststeht, noch irgendwie beweisbar ist? Ist denn ein abso-
luter Wertpluralismus notwendig ausgeschlossen? Das Problem scheint
uns auf der phianomenologischen Ebene nicht vollkommen lésbar.
Doch neigen wir zur Annahme, daB3 in unserer Gesamterfahrung eine
letzte Harmonie und Einheit des Werthaften mindestens dunkel geahnt
und im sittlichen Akt auch irgendwie mitbejaht wird im Sinn eines
fundamentalen Vertrauens in das Sein iiberhaupt. Die philosophische
Rechtfertigung dieses Seinsvertrauens ist Sache der Metaphysik.

Neue Hindernisse aber treten auf, wenn wir versuchen, die objekiive
Wertrangordnung genauer zu erkunden und begrifflich festzulegen. Nach
den Phinomenologen Scheler und Hartmann kénnen wir uns hier
wiederum wie bei den Wertqualititen selbst auf eine unmittelbare
Intuition stiitzen. Die Werte unterscheiden sich und gliedern sich nicht
nur der Qualitit nach, sondern auch rangmiBig. Und zwar ermitteln
wir dieses Hoher- oder Niedrigersein nicht deduktiv — so wird behaup-
tet —, sondern wir erfahren es in einem kognitiven Akt emotional-
intuitiver Natur, den Scheler das «Vorziehen» nennt. Der Vorrang
der Personwerte vor den Sachwerten, der geistigen Werte vor den
vitalen Werten zum Beispiel, wire danach fiir uns eine eben solche
Evidenz wie der logische Sachverhalt, daB das Ganze mehr ist als die
Teile.

DaB es ein intuitives, und zum Teil sehr sicheres Empfinden fiir
gewisse Rangverhiltnisse unter den Werten gibt, wird man schwerlich
bestreiten wollen. Die Schwierigkeit liegt in der wissenschaftlichen
Fixierung und Objektivierung der Rangtafel. Es ist bisher nicht ge-

98



lungen und diirfte sich tiberhaupt als undurchfithrbar erweisen, die
Fille der konkret erfahrbaren Werte einer hinreichend gestuften und
zugleich feststehenden Skala einzugliedern. Selbst Scheler, der doch
triumphierend fiir die Kraft und Sicherheit der emotionalen Intuition
eingestanden ist, bietet hiezu nur ZuBerst diirftige und unzulingliche
Ansitze.

Dieses Unvermégen der Wissenschaft hitte nun freilich nach der
Auffassung Hartmanns fiir die sittliche Existenz selbst keine Bedeutung,
da diese in der konkreten Entscheidung von einem sicheren Empfinden
fiir die engagierten Werte und deren Rangverhiltnisse geleitet werde.
Man baut also auf eine Art Situationsgewissen, ohne dessen Entschei-
dungen durch objektive, allgemeingiiltige Sitze rechtfertigen zu kén-
nen (cf. Ethik 386).

Ein rein phidnomenologisch wohl kaum zu bewéltigendes Problem
stellen sodann die religidsen Werte, von Scheler zusammengefaBt unter
dem Begriff des « Heiligen». Handelt es sich da, wie er meint, wirklich
um Urphanomene im selben Sinn wie bei den sittlichen oder den in-
tellektuellen oder den dsthetischen Werten, so daB3 wir in ihnen gerade-
zu den direktesten Zugang zum Géttlichen hitten? Oder muBl uns die
gottliche Wirklichkeit schon anderweitig gegeben sein, um dieser Werte
ansichtig werden zu kénnen? Wir kénnen die Frage formulieren, aber
eine fertige Antwort besitzen wir nicht.

d) Die Spezifikation des Sittlich-Guten:

Wenn es stimmt, daB3 das Sittlich-Gute im rechten Valorisieren der
Werte besteht, dann miissen sich auch die sittlichen Einzelwerte,
beziehungsweise die Tugendwerte, als die besondern Weisen dieses
Guten, vom Prinzip der Wertantwort her begreifen lassen.

Der wertintentionale Charakter der einzelnen Tugenden ist leicht
nachzuweisen. Nehmen wir zum Beispiel die Tugend der Temperantia.
Sie besagt Zucht und MaB in der Triebbefriedigung, das heiBt Trieb-
befriedigung, soweit sie nétig ist als Voraussetzung fiir die Realisierung
hoherer Werte und nur so weit, als sie die Realisierung héherer Werte
nicht behindert. Die Wertbezogenheit dieser Tugend liegt auf der
Hand. Und #hnlich verhilt es sich mit den iibrigen Tugenden.

Worin liegt indes die Besonderheit des sittlichen Einzelwertes? Sie
kommt aus der jeweiligen besondern Situation, in der das Gute zu tun,
das heiBt die Rangordnung der Werte einzuhalten ist. Die Situation
aber hat ein objektives und ein subjektives Gesicht. Die Objektsituation,
das sind die Umweltverhiltnisse, in denen ich lebe, die Mitmenschen,

99



mit denen ich es zu tun habe . .. Die Subjektsituation: meine Natur-
anlagen, meine sinnlichen Bediurfnisse, meine geistigen Fihigkeiten...

Hier zeigt sich nun freilich, da der abstrakte Wertgedanke oder
auch das abstrakte Prinzip der Wertrangordnung nicht mehr geniigt.
Ich habe nicht abstrakte und absolute, das heil3t losgeléste Wertforde-
rungen zu erfiillen, sondern die Wertforderungen der konkreten Situa-
tion. Und die Situation legt meinem absoluten Wertwillen Schranken
auf. Es kann sich namlich erweisen, daB fiir bestimmte héhere, geistige
und sittliche Werte zuerst die materiellen Voraussetzungen geschaffen
werden miissen, ja daB bestimmte hohere Werte iiberhaupt nicht prak-
tisch zum Ziel gesetzt werden koénnen, weil die Bedingungen ihrer
Realisierung nicht oder nicht in geniigendem Ma@ erfiillt sind.

Der konkrete Inhalt des Sittlich-Guten variiert daher von Mensch
zu Mensch. Und die aktuelle Wichtigkeit eines Wertes im Leben des
Einzelnen hingt nicht ausschlieBlich von seinem objektiven Rang ab,
sie hingt auch ab von den realen Verhiltnissen, in die er hineingestellt
ist. Die objektive Rangordnung der Werte bleibt zwar die oberste,
abstrakte Norm, das heiB3t das An-sich-Gute, aber das fiir den Einzel-
nen Gute, das hei3t das vom Einzelnen Geforderte, ist nur aus der
Situation heraus zu bestimmen.

Die Mitberiicksichtigung der Situation gestattet nun auch den An-
schluf3 an die klassische Definition des Sittlich-Guten als des Natur-
gemifen. Denn unter Natur haben wir nicht das abstrakte, starre
Schema eines allgemeinen Menschen zu verstehen, sondern die kon-
krete Wirklichkeit des konkreten Menschen im Seinsganzen, in der
freilich nicht alles einmalig ist, die vielmehr gewisse allgemeinmensch-
liche Grundstrukturen miteinschlieBt.

Der Begriff der NaturgemiBheit, der nicht nur in der Stoa, sondern
auch in der Scholastik auftritt und der, gegeniiber dem abstrakten
Wertgedanken, eine wichtige Konkretisierung bringt, zwingt nun aber
die Wertethik, das Verhiltnis von Wert und Sein tiefer zu untersuchen,
und das fiihrt sie wohl oder tubel zuriick zur Metaphysik.

100



	Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens

