
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens

Autor: Hürlimann, Kaspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens1

von Kaspar Hürlimann

Es geht in der Ethik nicht darum, ein sittliches Sollen allererst zu
begründen in dem Sinn, als wäre unabhängig von ihr als philosophischer

Wissenschaft überhaupt keines gegeben. Wir wagen ohne weitere
Rechtfertigung die Behauptung: Das sittliche Sollen ist eine

Grundgegebenheit unseres Bewußtseins oder, wie Kant es nannte: «ein Factum

der reinen Vernunft». Was durchaus nicht heißt, es stehen uns
Herkunft und Inhalt des Sollens von Anfang an in voller Klarheit im
Bewußtsein, woraus wir ja schließen müßten, daß es in den Grundsätzen

der Ethik Unkenntnis und Meinungsverschiedenheiten unter
den Menschen gar nicht geben könne. Gemeint ist vielmehr, daß die

praktische Vernunft mit einer ähnlichen Notwendigkeit zur Evidenz
einer sittlichen Verpflichtung gelangt wie die theoretische Vernunft
zur Evidenz der Denkgesetze. Das schließt weder verschiedene Grade
des Eindringens aus noch Unklarheiten und Zweifel und
Meinungsdifferenzen über Grundlage und Umfang dieser Bindung. Am
Ausgangspunkt steht eine bloß keimhafte Erkenntnis, deren Entfaltung
all den Beeinflussungen und Störungen eines menschlichen, das heißt
eines «geschichtlichen», Erkenntnisvorganges ausgesetzt ist. In diesem

Sinn bleibtdassittliche Solleneinevielfachbedrohte und ungesicherte
Erkenntnis, die der philosophischen Vergewisserung und Klärung bedarf.

Die ethische Grundlagenforschung aber ist bis auf heute nicht zur
Ruhe gekommen, und sie wird vermutlich überhaupt nie zur Ruhe

kommen, da es unwahrscheinlich bleibt, daß sie jemals alle ihre
Möglichkeiten erschöpft haben wird.

Dennoch glauben wir, daß die moderne Wertphilosophie zur Auf-

1 Dieser Beitrag entspricht dem am 3. März 1957 in Bern vor der SPG

gehaltenen Referat. Die dem Vortrag auferlegte Beschränkung soll auch hier
nicht aufgehoben werden. Wir bitten daher den Leser, keine vollständige
Theorie der Wertethik zu erwarten. Zur Darstellung kommt lediglich das

Verhältnis von Wert und Sollen - in phänomenologischer Sicht, während das

metaphysische Statut der Werte (Zusammenhang von Wert und Sein, Wert
und Gott usw.) unberücksichtigt bleibt.

87



deckung der ethischen Fundamente einen wesentlichen und gültigen
Beitrag leistet.

Im Blickfeld unserer Untersuchung steht vor allem der formale

Aspekt des Sollens: das Daß, beziehungsweise das Warum dieses

Sollens. Enthalten alle klassischen Systeme der Ethik auf diese Frage
eine Antwort, so bleiben doch diese Antworten entweder unzureichend
oder sie sind nicht eindeutig und bestimmt genug.

Halten wir uns an die eindeutigen Lösungen, so lassen sie sich,
soweit wir das Feld der Geschichte überblicken, auf drei zurückführen,
von denen keine befriedigen kann :

1. Die voluntaristische Theonomie, welche das Sollen auf einen bloßen
Befehl der Gottheit zurückführt. Diese Theorie ist ungenügend, weil
reine Willkür, und wäre es göttliche Willkür - quod nefas est dictu -,
niemals ein sittliches Sollen zu begründen vermag. Nur insofern der

göttliche Wille selbst sittlicher Wille ist, kann er für den Menschen
sittlich verbindend sein.

2. Der Eudämonismus, der das sittliche Sollen auflöst in die Notwendigkeit

der Mittel zum selbstgewählten Ziel der Glückseligkeit. Er
bleibt unzulänglich, weil er lediglich zu einem hypothetischen Sollen

führt.
3. Die kantische Lösung der Vernunftautonomie, die eigentlich keine

Lösung ist. Mit hinreißendem Pathos verkündet zwar der Königsberger

das Sollen als «Factum der reinen Vernunft» und beschreibt
dessen formale Eigenschaften (Unbedingtheit, Allgemeingültigkeit).
Aber warum sich die Vernunft dieses Gesetz gibt, ist im letzten
unergründlich.

Was dagegen die von Sokrates eingeleitete, von Piaton und Aristoteles

entfaltete und von Thomas zu einer hohen Vollendung gebrachte
Zielethik angeht, so entbehrt sie unseres Erachtens, in bezug auf das

präzise Problem des formalen Sollens, der Eindeutigkeit. Die Grenze

zum Eudämonismus hin bleibt unscharf und ist auch oft genug gar
nicht mehr wahrgenommen worden. Dennoch ist diese Zielethik mit
dem Eudämonismus nicht zu verwechseln. (Die in ihr gemeinte Finali-
tät, die in ihr angezielte Perfectio hat absoluten und nicht bloß
hypothetischen Sinn2.) Sie enthält bereits, aber noch unausgegliedert und

2 Bezüglich Platon, cf. z.B. Gorgias 488b-509c. Bezüglich Aristoteles,
cf. Vogel: Quelques remarques à propos du premier chapitre de l'Ethique
de Nie., in: Autour d'Aristote, Louvain 1955. Eine Konfrontierung der tho-
mistischen Ethik mit der Wertethik hoffen wir später vorlegen zu können.

88



im Zustand begrifflicher Konfusion, das, was die Wertethik deutlicher
und differenzierter ans Licht des philosophischen Bewußtseins hebt.

*

Die Wertethik, wie wir sie, vom Geiste Schelers, Nicolai Hartmanns
und D. v. Hildebrands her, aber in eigenwilliger Durchführung,
interpretieren möchten, besagt, auf eine bündige Formel gebracht: Das
Gute ist selbst der Grund des sittlichen Sollens. Anders ausgedrückt:
Man muß das Gute um seiner selbst willen tun.

Diese Formel mag zwar auch in der kantischen Ethik ihren Platz
behaupten, aber nur mittels der Wertkategorie kann sie letztlich
intelligibel gemacht werden.

Das Sittlich-Gute ist ein Wert unter andern Werten, der jedoch zu
diesen übrigen Werten in einer eigentümlichen, nämlich akthaften

Beziehung steht. Man könnte ihn einen «Überwert» nennen, weil er
nicht bloß auf den andern Werten aufruht, sondern diese im Bereich
der menschlichen Existenz zur Geltung bringt oder, wie wir reduplizierend

verdeutlichen können: weil er die Werte «wertet», «valorisiert

». In der richtigen (nicht bloß theoretischen, sondern existentiellen)
Wertung der Werte beruht der Wert des Sittlich-Guten.

Stimmt die These, so muß das, was unser Sollen fundiert, letztlich
im Wert als solchem liegen. Der Aufweis des Sollensgrundes geschieht
im Aufweis der Werthaftigkeit der Werte. Wir müssen uns also

zunächst mit dem Wert im allgemeinen befassen, wobei uns jedoch nur
das Wertmoment selbst beschäftigen soll. Auf das Wie der
Werterkenntnis und auf das ontologische oder metaphysische Statut der

Werte werden wir uns hier nicht einlassen.

1. Versuch einer Annäherung an das Wesen des Wertes

Die Erfahrung liefert uns niemals den Wert an sich. Vom Standpunkt
der Empirie ist «der Wert» eine Abstraktion des Denkens. Die
konkrete Erfahrung überflutet uns mit einer unerschöpflichen Vielfalt von
Werterlebnissen, die wir denkerisch nur grob schematisierend,
klassifizierend bewältigen können, indem wir etwa von materiellen, vitalen,
geistigen, ästhetischen, intellektuellen, ethischen Werten sprechen.

a) Allen Werten, so verschieden sie untereinander auch sein mögen,
ist jedoch etwas gemeinsam, eine Positivität, die uns anspricht, unsere

89



Sympathie weckt, unsern Willen anregt oder, im Falle der Unwerte,
eine Negativität, die unsere Abwehrkräfte mobilisiert. Sie bewirken,
wie Lavelle sich ausdrückt, «une rupture de l'indifférence». Der Wert
ist das, was uns nicht gleichgültig läßt, was uns positiv oder negativ
erregt, was unsere Stellungnahme herauslockt, uns in Bewegung setzt,

uns zur Arbeit, zum Einsatz, zum Kampf ruft.
Die Analyse muß nun zunächst zu ermitteln suchen, wie die Werte

uns sollizitieren, und was in uns, die Triebe, den Willen, die Vernunft
oder was sonst für eine Instanz.

Gehen wir aus von einem konkreten und wenig komplizierten
Beispiel. Ein Gänsebraten ist etwas «wert», weil er unsern hungrigen
Magen und unsern Gaumen befriedigt. Kann man etwa allgemein

sagen: Der Wert ist das, was eine Tendenz, einen Trieb, ein subjektives
Bedürfnis stillt? Eine solche Entsprechung zwischen Bedürfnis und

Objekt läßt sich beim sinnlichen Wert leicht feststellen. Und ohne

Zweifel wird man auch von den geistigen Werten bestätigen können,
daß sie einer Werttendenz, einer Naturanlage entgegenkommen.
Beruht vielleicht das Wesen des Wertes überhaupt in nichts anderem als

in seiner Erstrebbarkeit?

b) Um uns Klarheit zu verschaffen über die Beziehung des Wertes

zum Streben und Wollen, müssen wir drei Hypothesen ins Auge fassen :

I. Der Wille bestimmt, was Wert ist.

II. Der Wert repräsentiert das, was erstrebbar ist.

III. Der Wert ist das, was den freien Willen bindet, also sagt, was er
wollen solle.

Die erste Hypothese wird anscheinend vertreten von Sartre und
Polin, wenn sie von einer «création des valeurs» sprechen oder von der
Freiheit als dem grundlosen Grund der Werte (liberté — fondement sans

fondement des valeurs). Ob diese Autoren jedoch bis zur äußersten

Konsequenz ihres Gedankens gehen? Zu Ende gedacht, hebt er sich

nämlich selber auf. Wagen wir einmal das Gedankenexperiment und
stellen wir uns einen Willen vor, der willkürlich wertet. Er wäre durch
keine objektiven Wertgehalte und Wertverhalte gebunden, sondern
würde je und je in vollkommener Souveränität darüber entscheiden,

was zu wollen ist, was Geltung haben soll, was Wert ist. Der Wert wäre
das jeweils Gewollte, und dessen Werthaftigkeit bestände in nichts
anderem als in seiner faktischen Gewolltheit. Doch wem könnte
entgehen, daß dies die Auflösung der Werthaftigkeit überhaupt zur Folge
hätte? Es gäbe nicht nur keine qualitativ verschiedenen Werte, es gäbe

90



schlechterdings keinen Wert mehr. Der Wert ist entweder objektiv,
oder er ist nicht.

Das bestätigt auch unser unmittelbares Erleben. Wir empfinden die
Werte als etwas Vorgegebenes, Objektives und fühlen uns machtlos,
ihren Sinn, ihr Wesen, ihre Geltung abzuändern.

Nicht ausgeschlossen durch das Wesen des Wertes, zumindest des

sinnlichen Wertes, ist jedoch seine Bezogenheit auf ein Subjekt oder
eine Art von Subjekten. So ist zum Beispiel das Nützliche nützlich für
jemand, das Angenehme angenehm für jemand; und es braucht nicht
immer dasselbe nützlich oder angenehm zu sein für einen Menschen,
und noch viel weniger für alle Menschen. Das hängt ab von den

jeweiligen subjektiven Bedürfnissen, beziehungsweise der Natur des

Subjektes. Doch diese von Nicolai Hartmann sogenannte «relationale
Struktur der Wertmaterie » ist selbst objektiv und der Willkür enthoben.
Der Strebende hat es keineswegs in der Hand, eigenmächtig zu
bestimmen, was angenehm, und allgemein, was wertvoll für ihn ist und
was nicht. Oder, wie Hartmann sich ausdrückt: «Ein Subjekt kann
nicht nach Belieben etwas als wertvoll für das Subjekt, erklären', was
nicht wertvoll für das Subjekt ,ist'. Es kann das freilich irrtümlicherweise

tun, aber der Irrtum rächt sich an ihm selbst und belehrt es

eines Besseren; oder aber es geht an dem Irrtum zugrunde3.»
Der Wert ist also, selbst auf der Stufe des bloß Angenehmen oder

Nützlichen, etwas durchaus Objektives, im Wesen Feststehendes, von
der Willkür Unabhängiges.

Die zweite Frage ist nun die, ob der Wert definiert werden kann
durch seine Beziehung zur Naturtendenz des strebenden Wesens. Ist der
Wert dasjenige, was ein natürliches Verlangen zu stillen, einen Naturtrieb
zu befriedigen, ein unvollkommenes Wesen zu vervollkommnen
vermag? Es gibt Wertarten, deren Wesen oder deren Funktion sich eben

darin erschöpft: das Nützliche, das Angenehme, das Befriedigende.
Ihre Materien sind daher notwendig relativ, relativ nämlich auf die
Natur und den jeweiligen Zustand des zu vervollkommnenden Wesens.

Dazu rechnen wir alle rein sinnlichen Werte.
Nun verschaffen uns freilich auch die geistigen Werte eine Art

Befriedigung, und niemand wird daran zweifeln, daß sie uns
vervollkommnen. Die Frage ist jedoch, ob die Werthaftigkeit der geistigen
Werte in ihrer Nützlichkeits- oder Annehmlichkeitsfunktion aufgeht.

3 Ethik, Berlin 31949, 140f.

91



Dies ist aus verschiedenen Gründen ausgeschlossen : Einmal deswegen,

weil wir sonst gar keine andern Wertbegriffe brauchten als eben die

des Nützlichen und des Angenehmen. Die ästhetischen, vor allem aber

die dianoetischen und ethischen Wertbegriffe sind nun aber
unentbehrlich, gerade weil sie jenen gegenüber etwas wesentlich Neues und
Höheres zum Ausdruck bringen.

Was dagegen die Annehmlichkeit, beziehungsweise die Nützlichkeit
der sittlichen Werte betrifft, so bleibt ihre Wirkung eine sehr mittelbare.

Da wir wahre, der Tugend konveniente Glückseligkeit erst in
einem jenseitigen Leben zu erwarten haben, ist die Utilität des Sittlich-
Guten für unsere letzten Glücksziele -wie Kant mit Recht hervorhebt -
überhaupt nicht Gegenstand eigentlichen Wissens, sondern bloßer,
durch praktische Vernunft begründeter Hoffnung.

Die eudämonistische Funktion des Sittlich-Guten darf schließlich
auch gar nicht das Letztbestimmende und Alleinbestimmende des

Wollens sein, sonst würde dieses seinen moralischen Charakter wieder
einbüßen. Denn Sittlichkeit ist unbedingt, oder sie ist nicht.

So führt uns die Analyse von Wert und Streben von selbst auf die
dritte These: Die geistigen, und namentlich die sittlichen Werte sind

nicht einfach das naturhaft, triebhaft Erstrebte, sie werden vielmehr
von der Vernunft erkannt und dem Willen vorgestellt als das zu
Erstrebende, selbst gegen Lust und Neigung.

Wir teilen zwar die kantische Auffassung nicht, wonach triebhaft,
naturhaft immer nur die Lust erstrebt wird. Auch das geistige Wollen
hat ein natürliches Gefälle aufseine Werte zu. Aber diese Naturtendenz
ist aus sich selbst heraus nicht wirksam genug. Sie kann es nicht sein,
andernfalls wäre es ja um die Freiheit geschehen. Die geistigen Werte
bedürfen vielmehr der Mediation der Vernunft, um eigentlich zur
Geltung zu kommen. Daraus aber wird klar, daß die geistigen Werte
primär gar nicht vom Streben und Wollen her zu bestimmen sind.
Sie sind dem Wollen vorgegeben in einem rein kognitiven Akt und
treten diesem zunächst als Forderungen, nicht als Erfüllungen entgegen.

Von hier aus begreift man auch, daß es der Belehrung und Erziehung
bedarf, damit die höheren Werte ihre Wirksamkeit entfalten können.
Es muß sozusagen zuerst das «Organ» für sie geweckt werden; welches

Organ aber nichts anderes ist als eine Potenz der Vernunft selbst, oder

wenn man lieber will, eine «vernehmende» Funktion des Geistes.

Die höheren Werte stehen insofern zur Erkenntnis in einem unmittelbareren

Verhältnis als zu den appetitiven Funktionen. Freilich würde

92



sich der Wille durch sie nicht bestimmen lassen, ohne daß ihm eine

originäre Hinneigung auf das Werthafte überhaupt, und so auch auf
den geistigen und sittlichen Wert, innewohnte, beziehungsweise ohne
daß diese Werte eine bestimmte Anziehungskraft auf den Willen
auszuüben imstande wären. Damit sie jedoch eine Anziehung tatsächlich
ausüben, müssen sie als Werte zuerst erkannt sein. Die Vernunft, als

die vernehmende Funktion, erfaßt, was in sich wertvoll und infolgedessen

liebenswert und erstrebenswert ist. Und dieser Vernunfteinsicht
gegenüber hat sich der Wille zu entscheiden.

c) Der Wert als objektive Forderung: Zusammenfassend können wir
also sagen: Weit entfernt, eine willkürliche Setzung zu sein, tritt der
Wert im Gegenteil als absolute Forderung an den Willen heran.

Wird gefragt, worin diese Forderung begründet sei, so müssen wir
antworten: im Wesen des Wertes. Welches aber ist dieses Wesen?

Obwohl wir es anschaulich erfahren, entzieht es sich jedem direkten

konzeptuellen Zugriff. Es läßt sich nicht eigentlich definieren. Alle
Begriffe, auch der des «Wertes» selbst, haben nur Zeichencharakter:
sie verweisen auf das Erfahrene. Dieses Erfahrene können wir nur
mittelbar charakterisieren, nämlich auf dem Weg über seine

Auswirkungen, die Forderungen, die es stellt, die Beziehungen, die es mit der
handelnden Person unterhält. Dabei geht es selbstredend nicht um die

zufälligen Beziehungen, um den faktischen Einfluß der Werte,
beziehungsweise um das tatsächliche Verhalten einer Person zu den Werten -
dieses kann höchst unangepaßt sein -, sondern um die wesensgemäßen,

sinngemäßen Beziehungen. Es gibt nämlich - worauf D. v. Hildebrand
als erster hingewiesen hat4 - für jeden Wert eine ihm angemessene,
ihm zukommende Antwort. Wie dem Edlen Hochschätzung geziemt,
so dem Gemeinen Verachtung. Dem höheren Wert gebührt der Vorzug,
dem niederen Wert Hintanstellung usw. Diese Wertantwort bleibt
nicht dem Belieben des Menschen anheimgestellt, sie ist eine objektive

Forderung und eine Folgerung aus dem Wesen des Wertes und darum
sein getreuer, wenn auch stets inadäquater Ausdruck.

Bezeichnend sind diesbezüglich die Wertattribute, welche die
Nikomachische Ethik dem Wert des Sittlich-Guten beilegt. Außer dem
àyaâôv und dem xakor sind es ausschließlich Verbaladjektive wie
ènacvrjTov (lobenswert), ztfirjzov (der Ehrung wert), cpdrjzov (hebenswert),

ftav/xaozov (bewundernswert), /laxapiazov (der Seligpreisung

wert; cf. Hartmann, 1. c. 282).
4 Die Idee der sittlichen Handlung. Jahrbuch für Philosophie und

phänomenologische Forschung 3 (1916) 164ff.
93



(Um auch den Forderungscharakter zum Ausdruck zu bringen,
müßte freilich die Form auf tsov gewählt werden: ènaivrjzéov, (pih\xkov

usw.)
Mit diesen Wertprädikaten5 hängt nun auf das engste ein anderes

zusammen, das wiederum nur Konsequenz und nicht Wesen, aber
nicht irgendeine Konsequenz, sondern die Konsequenz aus dem Wesen
des Wertes ist, nämlich jene eigentümliche Hinordnung auf das Sein,

die man als das «Sollsein» bezeichnet. Damit berühren wir den eigentlichen

Nerv unseres Gegenstandes.

2. Das Sollsein der Werte und das Sittlich-Gute

Das Sollen richtet sich an ein Wollen und bindet den Willen so, daß

es zugleich seine Freiheit voraussetzt: Freiheit als Macht des

Realisierens, als Fähigkeit zu bestimmen oder wenigstens mitzubestimmen,
wie die Wirklichkeit aussehen, was sein und was nicht sein wird.

Der Mensch, dessen Handeln kein bloßer Naturablauf ist, sondern
dem Vernunfturteil unterliegt, stellt sich unweigerlich die Frage : Was

soll ich tun? Was soll sein? Und der nach den Gründen forschende

Philosoph verdeutlicht die Frage dahin: Gibt es etwas, das aus dem
Wesen der Sache heraus sein soll?

Nach allem, was vorher gesagt wurde, kann darüber kein Zweifel
bestehen: Wenn überhaupt etwas objektiv, das heißt aus eigenem
Grunde sein soll, dann die Werte. Dies ist tatsächlich der Standpunkt
der Wertethiker: Die Werte sind das objektiv Sein-sollende, die
Unwerte das Nicht-sein-sollende.

Das Sollsein der Werte besteht unabhängig vom menschlichen und

überhaupt von jeglichem Willen. Es ist eine Proprietät des Wertwesens
selbst. Scheler heißt es das «ideale Sollen6». Der Wert, der an sich

nichts Real-seiendes, sondern nur eine Idee ist, ist doch in der Weise

auf das Sein hingeordnet, daß er nicht nur sein kann, sondern auch sein

soll. Was heißt das nun eigentlich?
a) Zunächst nichts anderes, nicht mehr und nicht weniger, als daß

der Wert allein es wert ist, auch wirklich zu sein, daß er es verdient zu
sein; daß es gut ist, daß der Wert sei. Es ist gut, daß die Sache der

5 Einer metaphysischen Schau der Werte bleibt es vorbehalten, das
Sittlich-Gute gleichzeitig auch als das Vernunftgemäße und das Naturgemäße
auszulegen.

6 Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bern 41954,

218ff.

94



Freiheit voranschreite und die Gewalt ein Ende nehme. Es ist etwas
Schlechtes, daß das Gemeine sich breit macht, das Reine und Edle
ausstirbt..

Doch hier von neuem die Frage: Was meint dieses «gut» und dieses

«schlecht»? Heißt das, daß im Sein eines Wertes sich ein neuer Wert,
und zwar ein neuer Werttypus konstituiert? Das scheint die Auffassung
Schelers zu sein. Denn er stellt den Satz auf: «Das Sein des positiven
Wertes ist selbst ein positiver Wert, das Sein des negativen Wertes ist
selbst ein negativer Wert» (1. c. 221).

Aber welcher Art soll denn dieser neue Wert sein? etwa sittlicher
Natur? Gewiß, insofern die Wertrealisierung durch einen freien
Willensakt erfolgt, ersteht, wie wir noch genauer dartun werden, ein neuer
Wert, nämlich der Wert des Sittlich-Guten oder -Bösen, der immer ein
Personwert ist. Aber auch von der Freiheit und vom Verdienst der
Person abgesehen, hat es einen Sinn zu sagen : « es ist gut, daß Gerechtigkeit

herrscht»; «es ist gut, daß die Wissenschaft Fortschritte macht,
und daß das Schöne sich ausbreitet». Das Sein dieser Werte bedeutet
indes keine Verdoppelung der Wertwesenheit. Die Verwirklichung des

Wertes begründet nicht einen neuen Wert, aber sie macht nun eben,
daß ein Wert, der bisher bloße Möglichkeit und bloße ideale Forderung

war, Wirklichkeit wird. Und auf die Wirklichkeit kommt doch
alles an. Jede Wertforderung ist Forderung, daß die Wirklichkeit so

sei, wie die Wertidee sie vorzeichnet. Wenn ich also sage : « Es ist gut,
daß die Wahrheit sich durchsetzt, daß die Sache der Freiheit vorangeht»,

so bedeutet das nicht mehr und nicht weniger, als daß Wahrheit
und Freiheit wirkliche Werte darstellen, oder sagen wir, um die

Zweideutigkeit, die im Wort «wirklich» liegt, zu vermeiden, «wahre»,
«echte» Werte. Es kommt so nur noch einmal auf eine eigenartige
Weise die Werthaftigkeit des Wertes zum Ausdruck.

Einen neuen Sinn erhält indes das Sollen, wenn wir Wert und Sein

nicht mehr in abstracto betrachten, sondern in bezug aufden schaffenden

freien Willen, der verantwortlich ist für das, was im Räume seiner Existenz

geschieht. Dem Handelnden müssen die Werte als Einladung, als

Appell, als Forderung, ja in einem noch genauer zu bestimmenden Sinn
als Verpflichtung erscheinen. Die realisierende Person erlebt nicht nur
ihre Verantwortlichkeit für das Eindringen oder Nichteindringen der
Werte in die Wirklichkeit, sie wird auch inne, daß ihre Existenz selbst,
ihr Wollen und Tun selber einen positiven oder negativen Wert
gewinnt, je nachdem sie die Wertforderungen respektiert oder ihnen

95



zuwiderhandelt. Ihre persönliche Haltung entscheidet über Gut und
Böse. Und dieses Wissen, nicht nur um das ideale Sollsein der Werte
allgemein, sondern um die sittlichen Werte «gut» und «böse», das

eben macht den verpflichtenden Charakter der Werte aus.
Es hat also, so scheint uns, einen Sinn, von «Verpflichtung» zu

sprechen vor und unabhängig von jeder Intervention eines autoritativen

Willens. Ja die Wertforderungen schaffen erst die Voraussetzung
dafür, daß ein Willensbefehl oder Gesetz sittliche Bedeutung haben
können. Wie sich auf der Grundlage der Werte eine gesetzgebende
Autorität aufbauen kann und tatsächlich aufbaut, ist eine Frage, die
uns hier jedoch nicht aufhalten soll.

b) Das Sittlich-Gute als Ja zum Wert und zur Wertordnung.
Unter der Hand haben wir bereits den Begriff des Sittlich-Guten

eingeführt. Er muß nun ausdrücklicher Gegenstand unserer Erörterung
werden. Was ist das Sittlich-Gute wertethisch gesehen?

Man möchte vielleicht vom kantischen Denkschema aus versucht

sein, die sittlichen Werte als Domäne für sich zu betrachten, die mit den

übrigen Werten in keinem notwendigen, direkten Verhältnis stände.

Sie wären dann eben eine ganz besondere Klasse von Werten, denen
auch eine besondere Art und eine besondere Kraft des Sollens eignete,
eben jenes Sollen, das allein sittlichen, das heißt verpflichtenden
Charakter hätte. Unsere sittliche Aufgabe müßte demzufolge lauten:
Realisierung der sittlichen Werte.

Doch nachdem das Sittlich-Gute ein Personwert, beziehungsweise
ein Akt-Wert ist, genügt der Blick auf die intentionale Struktur unserer
Akte, um zu sehen, wie unwahrscheinlich eine solche Beziehungslosig-
keit zwischen den sittlichen Werten und den Gegenstandswerten ist.

Wenn alle Akte objekt-bezogen sind, so muß sich letztlich auch das

Ethos am Objekt entscheiden. Mit andern Worten, das Sittlich-Gute
muß sich funktional zu den übrigen Werten definieren lassen, nämlich
als jener Wert, den die Person im richtigen Verhalten zu den Werten
einfachhin erwirbt.

Dieses Prinzip, das von Scheler und Hartmann vertreten wird, steht

vollkommen im Einklang mit dem Grundsatz des D. v. Hildebrand:
Jedem Wert gebührt von Seiten der Person eine bestimmte Antwort.

In der Tat, wenn die Person das agierende, schaffende Wesen ist, das

bestimmt oder wenigstens mitbestimmt, was sein wird, wenn anderseits

die Werte dasjenige sind, was allein wert ist, real zu sein, dann
stellen die Werte für die Vernunftperson - als «vernehmendes» Wesen -

96



so etwas dar wie einen Appell, wie eine Forderung: dem Wert zum
Sein zu verhelfen und den Unwert nach Möglichkeit daraus zu tilgen.
Und ihre Handlung, ihre Entscheidung gewinnt wohl oder übel den
Charakter einer Stellungnahme, einer Wertantwort. Ein urschöpferisches

(an keine vorgegebenen Ideen gebundenes) Wollen stände
jenseits von Gut und Böse und wäre absolut frei - wie Sartres Pour-soi.

Angesichts der objektiven Werte aber gibt es kein solches urschöpferisches

Wollen mehr: Alles Wollen bedeutet Stellungnehmen zu
Vorgesetztem, Antwortgeben auf das, was an die Vernunft, die Freiheit,
die Verantwortung der Person appelliert.

Ist aber das sittliche Handeln wesentlich ein Antwortgeben auf den
Anruf der Werte, so kann das Sittlich-Gute fundamental nur im
richtigen Valorisieren der Werte bestehen, das heißt darin, daß die Person

den Wert in seiner Werthaftigkeit zur Geltung bringt in den Akten der
Erkenntnis, des Anerkennens, der realisierenden Tat.

Sofern nun aber die Werte nicht nur auseinanderfallen in positive
und negative Werte, sondern hierarchisch gestuft sind, besagt das Prinzip

der rechten Wertantwort (als konkrete Gestalt des Sittlich-Guten)
Einhalten der Wertordnung. Immer da, wo Werte verschiedenen

Ranges sich streiten, besteht das wertgemäße Verhalten, das heißt das

Sittlich-Gute darin, dem höheren Wert den Vorzug zu geben.
Rein in abstracto genommen, können wir jede Bejahung und

Verwirklichung eines positiven Wertes als sittlich gut ansehen. In Anbetracht

der konkreten Wertmannigfaltigkeit und der tatsächlichen
Wertkonflikte dagegen, kann nur die Einstellung gut genannt werden,
die im Sinn des Wertordo auf die höheren und höchsten Werte geht.
Der höhere Wert ist wertvoller als der niedrigere Wert. Darum liegt
dieses ethische Vorzugsgesetz in der Konsequenz des Wertgedankens.

Unter der Voraussetzung es richtig zu verstehen, können wir das

Gesagte auf die knappe Formel bringen: Das Sittlich-Gute ist

unbedingter und universaler Wertwille.
Indem das Sittlich-Gute die andern Werte so voraussetzt, daß es sie

im Räume einer personalen Existenz zu der hier möglichen Entfaltung,
Geltung und Wirkung bringt, stellt es, wie wir eingangs vorausnahmen,
eine Art «Überwert» dar. Es integriert zwar nicht auf reale, aber auf
intentionale Weise alle übrigen Werte und ist so der universal-konkrete

Sollensgrund. Universal ist er dank der universalen Wertintention,
konkret ist er durch die je einmalige geschichtliche Situation, in der die
Person handeln, das heißt die Wertforderungen erfüllen muß.

7 Studia Philosophica XVII 97



c) Aporien bezüglich der Wertordnung :

Das Grundprinzip der Wertethik, wie wir es zu entwickeln versuchten,

ist einfach. Und man wird den bisherigen Darlegungen auch nicht
eine gewisse Geschlossenheit absprechen wollen. Doch unsere Verlegenheit

fängt an, sobald es darum geht, die Idee der Wertordnung etwas
näher unter die Lupe zu nehmen.

Auch wenn wir von vornherein eine Mannigfaltigkeit von Werten,
ja die Möglichkeit eines Konfliktes zwischen bestimmten Wertforderungen

gelten ließen, so war die stillschweigende Voraussetzung doch

die, daß die Welt der positiven Werte im letzten gleichwohl eine

Harmonie, ja im tiefsten eine Einheit bilde. Anders wäre ja die Interpretation

des Sittlich-Guten als unbedingten und universalen Wertwillens
ein Widersinn und das Sittlich-Gute selbst eine Unmöglichkeit.

Aber haben wir damit nicht etwas präsumiert, was weder durch die

Erfahrung feststeht, noch irgendwie beweisbar ist? Ist denn ein absoluter

Wertpluralismus notwendig ausgeschlossen? Das Problem scheint

uns auf der phänomenologischen Ebene nicht vollkommen lösbar.
Doch neigen wir zur Annahme, daß in unserer Gesamterfahrung eine

letzte Harmonie und Einheit des Werthaften mindestens dunkel geahnt
und im sittlichen Akt auch irgendwie mitbejaht wird im Sinn eines

fundamentalen Vertrauens in das Sein überhaupt. Die philosophische
Rechtfertigung dieses Seinsvertrauens ist Sache der Metaphysik.

Neue Hindernisse aber treten auf, wenn wir versuchen, die objektive

Wertrangordnung genauer zu erkunden und begrifflich festzulegen. Nach
den Phänomenologen Scheler und Hartmann können wir uns hier
wiederum wie bei den Wertqualitäten selbst auf eine unmittelbare
Intuition stützen. Die Werte unterscheiden sich und gliedern sich nicht
nur der Qualität nach, sondern auch rangmäßig. Und zwar ermitteln
wir dieses Höher- oder Niedrigersein nicht deduktiv - so wird behauptet

-, sondern wir erfahren es in einem kognitiven Akt emotionalintuitiver

Natur, den Scheler das «Vorziehen» nennt. Der Vorrang
der Personwerte vor den Sachwerten, der geistigen Werte vor den
vitalen Werten zum Beispiel, wäre danach für uns eine eben solche

Evidenz wie der logische Sachverhalt, daß das Ganze mehr ist als die
Teile.

Daß es ein intuitives, und zum Teil sehr sicheres Empfinden für
gewisse Rangverhältnisse unter den Werten gibt, wird man schwerlich
bestreiten wollen. Die Schwierigkeit liegt in der wissenschaftlichen

Fixierung und Objektivierung der Rangtafel. Es ist bisher nicht ge-

98



lungen und dürfte sich überhaupt als undurchführbar erweisen, die
Fülle der konkret erfahrbaren Werte einer hinreichend gestuften und
zugleich feststehenden Skala einzugliedern. Selbst Scheler, der doch

triumphierend für die Kraft und Sicherheit der emotionalen Intuition
eingestanden ist, bietet hiezu nur äußerst dürftige und unzulängliche
Ansätze.

Dieses Unvermögen der Wissenschaft hätte nun freilich nach der

Auffassung Hartmanns für die sittliche Existenz selbst keine Bedeutung,
da diese in der konkreten Entscheidung von einem sicheren Empfinden
für die engagierten Werte und deren Rangverhältnisse geleitet werde.
Man baut also auf eine Art Situationsgewissen, ohne dessen Entscheidungen

durch objektive, allgemeingültige Sätze rechtfertigen zu können

(cf. Ethik 386).
Ein rein phänomenologisch wohl kaum zu bewältigendes Problem

stellen sodann die religiösen Werte, von Scheler zusammengefaßt unter
dem Begriff des «Heiligen». Handelt es sich da, wie er meint, wirklich
um Urphänomene im selben Sinn wie bei den sittlichen oder den
intellektuellen oder den ästhetischen Werten, so daß wir in ihnen geradezu

den direktesten Zugang zum Göttlichen hätten Oder muß uns die
göttliche Wirklichkeit schon anderweitig gegeben sein, um dieser Werte
ansichtig werden zu können? Wir können die Frage formulieren, aber
eine fertige Antwort besitzen wir nicht.

dJ Die Spezifikation des Sittlich-Guten :

Wenn es stimmt, daß das Sittlich-Gute im rechten Valorisieren der
Werte besteht, dann müssen sich auch die sittlichen Einzelwerte,
beziehungsweise die Tugendwerte, als die besondern Weisen dieses

Guten, vom Prinzip der Wertantwort her begreifen lassen.

Der wertintentionale Charakter der einzelnen Tugenden ist leicht
nachzuweisen. Nehmen wir zum Beispiel die Tugend der Temperantia.
Sie besagt Zucht und Maß in der Triebbefriedigung, das heißt
Triebbefriedigung, soweit sie nötig ist als Voraussetzung für die Realisierung
höherer Werte und nur so weit, als sie die Realisierung höherer Werte
nicht behindert. Die Wertbezogenheit dieser Tugend liegt auf der
Hand. Und ähnlich verhält es sich mit den übrigen Tugenden.

Worin liegt indes die Besonderheit des sittlichen Einzelwertes? Sie

kommt aus der jeweiligen besondern Situation, in der das Gute zu tun,
das heißt die Rangordnung der Werte einzuhalten ist. Die Situation
aber hat ein objektives und ein subjektives Gesicht. Die Objektsituation,
das sind die Umweltverhältnisse, in denen ich lebe, die Mitmenschen,

99



mit denen ich es zu tun habe Die Subjektsituation: meine
Naturanlagen, meine sinnlichen Bedürfnisse, meine geistigen Fähigkeiten...

Hier zeigt sich nun freilich, daß der abstrakte Wertgedanke oder
auch das abstrakte Prinzip der Wertrangordnung nicht mehr genügt.
Ich habe nicht abstrakte und absolute, das heißt losgelöste Wertforderungen

zu erfüllen, sondern die Wertforderungen der konkreten Situation.

Und die Situation legt meinem absoluten Wertwillen Schranken
auf. Es kann sich nämlich erweisen, daß für bestimmte höhere, geistige
und sittliche Werte zuerst die materiellen Voraussetzungen geschaffen
werden müssen, ja daß bestimmte höhere Werte überhaupt nicht praktisch

zum Ziel gesetzt werden können, weil die Bedingungen ihrer
Realisierung nicht oder nicht in genügendem Maß erfüllt sind.

Der konkrete Inhalt des Sittlich-Guten variiert daher von Mensch

zu Mensch. Und die aktuelle Wichtigkeit eines Wertes im Leben des

Einzelnen hängt nicht ausschließlich von seinem objektiven Rang ab,
sie hängt auch ab von den realen Verhältnissen, in die er hineingestellt
ist. Die objektive Rangordnung der Werte bleibt zwar die oberste,
abstrakte Norm, das heißt das An-sich-Gute, aber das für den Einzelnen

Gute, das heißt das vom Einzelnen Geforderte, ist nur aus der
Situation heraus zu bestimmen.

Die Mitberücksichtigung der Situation gestattet nun auch den
Anschluß an die klassische Definition des Sittlich-Guten als des

Naturgemäßen. Denn unter Natur haben wir nicht das abstrakte, starre
Schema eines allgemeinen Menschen zu verstehen, sondern die
konkrete Wirklichkeit des konkreten Menschen im Seinsganzen, in der
freilich nicht alles einmalig ist, die vielmehr gewisse allgemeinmenschliche

Grundstrukturen miteinschließt.
Der Begriff der Naturgemäßheit, der nicht nur in der Stoa, sondern

auch in der Scholastik auftritt und der, gegenüber dem abstrakten

Wertgedanken, eine wichtige Konkretisierung bringt, zwingt nun aber
die Wertethik, das Verhältnis von Wert und Sein tiefer zu untersuchen,
und das führt sie wohl oder übel zurück zur Metaphysik.

100


	Axiologische Fundierung des sittlichen Sollens

