
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Schelers Philosophie der Liebe

Autor: Furstner, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schelers Philosophie der Liebe*

von H. Furstner

Erst in unserer Zeit ist das anthropologische Problem als ein selbständig

philosophisches erkannt worden und richtet sich das philosophische
Fragen auf den Menschen in seiner spezifischen Problematik. Daß
damit die Liebe in den Kreis philosophischer Besinnung eintritt, ist
selbstverständlich, da die Liebe die tiefsten Schichten menschlichen
Seins trifft. Die Philosophie hat sich denn auch seit Plato erst wieder
in den letzten Jahrzehnten intensiv mit der Liebe beschäftigt. Ich
brauche hier nur die Namen Jaspers, Simmel, Binswanger, Pfänder
und Max Scheler zu nennen.

Wir dürfen Scheler, der neben Edmund Husserl der originellste und
einflußreichste Denker unter den Phänomenologen ist, dankbar sein,
daß er so tiefin das Problem der Liebe eingedrungen ist, denn die
Richtigkeit des Heideggerschen Satzes, daß das ontisch Nächste das onto-
logisch Fernste ist, gilt auch hier. Kein Wort wird häufiger in den Mund
genommen als «Liebe», kein Verbum häufiger konjugiert als «lieben»,
aber was wissen wir von dem, was uns manchmal so tief berührt und
uns oft in solch starke Erschütterungen zu versetzen vermag?

In dem Bewußtsein, daß Liebe als letzte Wesenheit nicht definierbar,
sondern nur erschaubar zu machen ist, daß also ein unauflösbarer

Erkenntnisrest, der sich nicht in eine Begriffsbestimmung einzwängen
lassen will, übrigbleibt, hat Scheler, vor allem in seinem Werk Wesen

und Formen der Sympathie (1913), auf das ich mich in der Hauptsache
stützen werde1, auf eine derart tiefsinnige Weise über das Wesen der
Liebe philosophiert, daß kein moderner Denker die Liebe zum Objekt
seiner Betrachtungen machen kann, ohne sich anerkennend oder
kritisch auf ihn zu beziehen.

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Zürich und Basel,
Februar 1957.

1 Es wird unter der Abkürzung «Sympathie» zitiert nach der 5. Auflage
(Frankfurt/Main, Schulte-Bulmke, 1948).

23



Wie Schelers ganze Philosophie beruht seine Philosophie der Liebe
auf dem Grundsatz, daß Philosophie ihrem Wesen nach streng
evidente, durch Induktion unvermehrbare und unvernichtbare, für alles

zufällig Daseiende «a priori» gültige Einsicht in alle uns an Beispielen
zugänglichen Wesenheiten und Wesenszusammenhänge des Seienden

ist, und das heißt für die Liebe, daß sie ihre Wesensgesetze hat, die
über den empirischen Gesetzen des Daseins und Auftretens stehen, in
denen jene Wesenheiten empirische Realität gewinnen.

Dies aber bedeutet, daß Scheler ausdrücklich jede Lehre zurückweisen

muß, die davon ausgeht, es handle sich in der Liebe um spezifisch

«menschliche» - also der menschlichen Gattung eigentümliche,
an ihre psychologische Natur gebundene Tatsachen und sei primär nur
der Mensch auch Gegenstand der Liebe. Mit phänomenologischer
Reduktion untersucht Scheler die Liebe und ihre Gesetze, ohne auf das

hic et nunc existierende Individuum zu achten. Denn - so sagt Scheler2

- es besteht eben die Tatsache, daß wir - und zwar ursprünglich —

gar vielerlei lieben, was mit dem Menschen nichts zu tun hat und dessen

Wert und Werterkenntnis vom Menschen, seinem Wert und seiner
Werterkenntnis unabhängig ist.

Wir können Gott, die Natur, ein Tier, ein Kunstwerk ganz ursprünglich

lieben, also um ihrer selbst willen, das heißt um ihrer, dem Menschlichen

fremden Eigenart willen. In der echten Liebe zu Gott, zur Natur,
zu einem Tier, zur Kunst ist unsere Liebe auf ein Außermenschliches

gerichtet. Dagegen ist jede Liebe zu Gott und zu Objekten der Natur
und der Kunst, die diese Objekte mit menschlichen Gefühlen ausstattet
oder unter Bildern und Analogien menschlichen Lebens betrachtet -
eine solche Liebe ist eine sentimentale Scheinliebe, eine Phantomform
der Liebe. Echte Gottesliebe ist nicht auf Gott als eine Vorform des

Menschen gerichtet, sondern gerade auf Gott als das dem Menschen

Transzendente.
Es braucht hier wohl kaum gesagt zu werden, daß, wenn auch die

Gegenstandswelten (wie die Liebe) auf ihre Wesensgesetze hin, als

reine «Essenz», untersucht werden (also unabhängig von etwaigen
realen «Existenzen», die Träger des zu untersuchenden Phänomens

sind), die Liebe immer in dem Sinne menschliche Liebe ist, daß sie ein

Vorgang im Menschen ist. Ob Tiere überhaupt lieben, ob sie nur
Artgenossen lieben können oder auch Menschen und wie sie lieben, ent-

2 Sympathie, S. 167 ff.

24



zieht sich ein für allemal unserer Erkenntnis. Über die Liebe Gottes,
über das für Theologen so hochwichtige Problem der Agape, können
wir wenigstens auf Grund der biblischen Offenbarung philosophieren.

Wir wollen jedoch nur über die menschliche Liebe sprechen, das

heißt Träger der Liebe ist immer ein Mensch, der seine Liebe auf ein

Objekt richtet. Irrelevant dabei ist, ob der Mensch, der liebt, Gegenliebe

empfängt, was übrigens bei einem Kunstwerk unmöglich, bei
einem Tier unfeststellbar und bei Gott selbstverständlich ist, da Gott
nach dem Ersten Brief des Johannes Liebe ist (4,8 und 4,16). Das
Problem der Gegenliebe ist kein Problem der Liebe, sondern nur ein
Problem (und — können wir sagen - oft ein wichtiges des liebenden
Menschen. Aber darauf komme ich unten zurück.

Im allgemeinen werde ich mich bei diesen Ausführungen auf die
Liebe zwischen Mann und Frau beschränken - also auf das, was Sche-

ler und viele andere Geschlechtsliebe nennen, ich aber lieber mit dem

Terminus Geschlechterliebe belege.

Liebe als menschliche Liebe ist nun, nach Scheler, ein Akt, und zwar
ein Akt des Geistes, dessen einzige Existenzform die Person ist. Um
terminologischen Mißverständnissen vorzubeugen, müssen wir uns klar
machen, was Scheler genau damit meint3.

Person ist niemals ein Ding oder ein Gegenstand, der irgendwelche
Kräfte oder Vermögen hätte (z.B. ein Vermögen der Vernunft),
sondern Person ist die unmittelbar miterlebte Einheitssubstanz der Akte,
die ein menschliches Wesen, im Besitz der Vollsinnigkeit, Mündigkeit
und Wahlmächtigkeit, vollzieht. Jede Vergegenständlichung, sei sie

Wahrnehmen, Vorstellen, Denken, Erinnern, Erwarten, macht das

Sein der Person sofort transzendent. Am Menschen kann uns als

Gegenstand gegeben sein der Körper, die Leibeinheit und die Seele

(z.B. wenn ich Psychologie treibe), aber niemals die Person. Die Person

kann mir nur durch Mitvollzug ihrer Akte gegeben sein. Psychophy-
sisch ist das Wesen der Person indifferent. Die Person Jesu zum Beispiel
kann einem verschlossen bleiben, auch wenn man alles über sein inneres

und äußeres Leben weiß, sie kann aber einem Jünger gegeben sein,
dem alle historischen Daten unbekannt sind.

3 Für das Folgende vgl. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus (Band 2 der
Gesammelten Werke, Bern, Francke Verlag 1954), S. 382 ff. (Weiterhin als
Formalismus zitiert.)

25



Die einzige Art der Gegebenheit der Person ist ihr Aktvollzug, in dem
lebend sie gleichzeitig sich erlebt. Die Person läßt sich durch Beobachtung,

Beschreibung und Erklärung nicht erfassen. Jeder Mensch hat
sein geistiges Personszentrum für sich allein.

Die Akte, wie Vorstellen, Wahrnehmen, Erinnern, Erwarten, Fühlen,

Vorziehen, Wollen, Lieben, Hassen und Urteilen, entspringen aus
der Person, und so gilt für sie dasselbe. Auch die Akte sind psycho-
physisch indifferent, auch ein Akt ist nie ein Gegenstand oder ein Ding :

er wird im Vollzug erlebt und kann nie in der Wahrnehmung,
geschweige denn in der Beobachtung, gegeben sein.

Die Person ist nicht ein leerer Ausgangspunkt von Akten, auch nicht
die bloße Summe der verschiedenen Akte, sondern sie ist ihr Aktvollzug
selbst. Person als Akt-Substanz ist die konkrete wesenhafte Seinseinheit

von Akten verschiedener Art. Das Sein der Person «fundiert» alle
wesenhaft verschiedenen Akte : in jedem Akt steckt die ganze Person,
ohne daß das Sein der Person in irgendeinem ihrer Akte aufginge. Die
Person selbst, in jedem ihrer Akte lebend, durchdringt jeden Akt mit
ihrer Eigenart. Das heißt, daß uns ohne ein Eindringen in die konkrete
Person eines Anderen nie ihre Akte voll gegeben sind.

Auch wennwir eine genaue Erkenntnis vom Wesen des Liebesaktes im
allgemeinen haben, so bringt uns diese Erkenntnis um keine Spur näher,
wenn es darum geht, zu erkennen, wie die Person A liebt. Erst ein
Eindringen in die Person A läßt auch das Wesen ihres Liebesaktes erkennen.

Für die gesamte Sphäre der Akte nimmt Scheler denTerminus «Geist»
in Anspruch. Unter Geist versteht er also nicht Intelligenz und
Wahlfähigkeit, sondern ein neues Prinzip. Die Person ist wesenhaft geistig;
Person ist die wesensnotwendige und einzige Existenzform des Geistes.

Nach diesen terminologischen Bemerkungen wiederhole ich noch

einmal, was Liebe nach Scheler ist: ein geistiger Akt. Damit ist aber

zugleich gesagt, daß Liebe etwas Elementares, Unableitbares ist. Denn
sie ist ein Akt der eigenartigen und eigenwertigen Einheit, die die Person

ausmacht. Liebe ist also nicht irgendeine physische oder psychische
Funktion.

Die Erkennung des Elementaren der Liebe, das übrigens auch Denker

wie Brentano, Georg Simmel, Alexander Pfänder, Karl Jaspers und
der holländische Forscher Van der Kerken betonen4, bedeutet eine

4 Vgl. Verf., Studien zur Wesensbestimmung der höfischen Minne (Groningen,
1956), S. 27.

26



Abwendung von jeder naturalistischen Liebestheorie, wie sie zum
Beispiel von Freud vertreten wird.

Durch seine Auseinandersetzung mit Freud war Scheler einer der

ganz wenigen ernst zu nehmenden Kritiker aus der Frühzeit der

Psychoanalyse. An Freuds Ontogenie der Liebesarten hat Scheler die
Axt seiner Kritik gelegt.

Freud leitet — wie bekannt - die verschiedenen Arten der Liebe aus
der Libido ab. Die Libido ist ein Triebimpuls, der sich anfänglich auf
die «erogenen Zonen der Frühzeit» konzentriert (die orale, anale und
phallische Phase) und im normalen Falle am Ende der Pubertät ihren
Zweck erreicht: den Trieb zum andern Geschlecht. Liebe zu einem
Menschen andern Geschlechts wäre dann nichts anderes als die
seelische Seite dieses Triebes. Die verschiedenen Perversionen zeigen aber,
daß der Zweck der Libido, der Trieb zum andern Geschlecht, nicht
immer erreicht wird.

Die Perversionen sind nach Freud bloße Fixierungen kindlicher
Entwicklungsstufen, in denen also von einem Trieb zum andern
Geschlecht noch nicht die Rede ist.

Nun hat Scheler hervorgehoben, daß es gerade die Perversionen

sind, die am meisten geeignet sind, Freuds Ansicht, es wäre der
Geschlechtstrieb überhaupt erst sukzessiv in jedem Einzelleben auferbaut,

zu widerlegen. Denn gerade die Perversionen zeigen in ihrer ganzen
Mannigfaltigkeit, daß auch in ihnen noch die Richtung auf das andere
Geschlecht enthalten ist, wenn auch die Werte des andern Geschlechtes

nicht an einem Gegenstand des wirklichen andern Geschlechtes,
sondern an sich selbst (Autoerotismus) oder am gleichen Geschlechte

(Homosexualität) vorgefunden werden5.
Scheler6 sieht den Geschlechtstrieb als ganz ursprünglich an, dieser

ist durchaus «angeboren» und nicht eine Entwicklungsphase der

Libido, die in den «meisten Fällen» eintritt. Der Geschlechtstrieb ist
die phasenrhythmisch erfolgende Zuordnung eines auf das andere
Geschlecht überhaupt gerichteten Triebes, bestimmt in ihrem Objekt
durch eine Regung der Liebe zu einem Menschen andern Geschlechtes,
die aber von Hause aus mit diesem Trieb nichts zu schaffen hat.

Der Geschlechtstrieb ist nach Scheler also immer da : zuerst in der

Latenz, dann (in der Pubertät) als ein im Dunkeln tastendes und ahnen-

5 Vgl. Sympathie, S. 218.
6 Vgl. Sympathie, S. 214-fF.

27



des Fragen, schließlich durch irgendein plötzliches Erfüllungserlebnis
eine reale Beziehung zum andern Geschlechte knüpfend. Diese

Beziehung kann nun zweierlei sein : liebeleer, womit der Geschlechtstrieb
bloßer Trieb zum andern Menschen bleibt und dadurch für Betrachtungen

über die Liebe irrelevant ist; oder aber liebeerfüllt, wodurch
Geschlechtstrieb und Geschlechterliebe eine glückliche Verbindung
miteinander eingehen.

Scheler7 verwirft denn auch den Ausdruck «sinnliche Liebe», sofern
das «sinnlich» als eine Artbestimmung der Liebe gefaßt wird und nicht
als Ausdruck dafür, daß die Liebe von sinnlichem Fühlen und Empfinden

begleitet ist. Ein rein «sinnliches» Verhalten zu einem Menschen
ist ein absolut liebloses und kaltes Verhalten, denn es stellt den Andern
notwendig in den bloßen Dienst des eigenen sinnlichen Empfindens,
seines Gebrauches und seines Genusses. Nun müssen wir natürlich wohl
im Auge behalten, daß ein rein sinnliches Verhalten selten vorzukommen

scheint : es spielen immer seelische Komponenten mit, zum Beispiel
ein Machtstreben oder aber ein Verlangen nach Wärme oder nach

Wärme-Spenden. Man muß Scheler aber recht geben, daß ein
Verhalten, das er also rein sinnlich nennt, mit jeder Liebesintention auf
den Andern als diesen einzigartigen Andern völlig unverträglich ist.

Wie ist nun diese Verbindung des Geschlechtstriebes mit der
Geschlechterliebe?, so müssen wir fragen. Der liebeerfüllte Geschlechtsakt,

in dem der Geschlechtstrieb sich objektiviert, ist nach Scheler8 eine

Ausdruckshandlung, die nicht wesentlich anders ist als die verschiedenen

Ausdruckshandlungen der Liebe, wie der Kuß, das Streicheln, der
schweigende Blick. Nachdrücklichwill Scheler der Idee des Geschlechtsaktes

die ihr zukommende metaphysische Bedeutung zurückgeben.
Scheler ist der Meinung, daß im Abendland der Geschlechtsakt

metaphysisch entwürdigt ist, hauptsächlich dadurch, daß man in ihm eine

Zweckhandlung erkennen wollte: der Zweck sei entweder die
Fortpflanzung oder die Wollust. Natürlich können Wollust und Zeugung
Zwecke sein, sie sollen es aber ethisch keineswegs sein.

Den Partner als Mittel für welchen Zweck auch, sei es der Wollust,
sei es der Fortpflanzung, zu gebrauchen, ist widersittlich. Der liebevolle
Geschlechtsakt steht im Dienste der Liebe und ist als Ausdrucksform
derselben zu betrachten.

7 Vgl. Sympathie, S. 182.
8 Vgl. Sympathie, S. 120 ff.

28



Wiewohl man den ethischen Wert dieser Gedanken, die unter anderem

auch von Forschern wie A. Maeder9, Frankl10, Von Gebsattel11

betont werden, sehr hoch anschlagen muß, da sie den Geschlechtsakt

aus der Sphäre des rein Triebhaften herausheben und dadurch
vermenschlichen, muß man doch vor einer Überschätzung dieser

Auffassung warnen. Der Utrechter Psychiater Rümke weist zum Beispiel
darauf hin, daß bei vielen Menschen der sexuelle Trieb zum andern
Menschen einem psychischen Kontakt im Wege steht. Die Befriedigung
des sexuellen Triebes schafft dann erst die innere Harmonie, die danach
eine psychische Vereinigung ermöglicht12.

Es liegen hier, wie mir scheint, sehr viele Probleme, die nur gelöst
werden können auf Grund einer näheren und tiefschürfenden
Untersuchung auf dem unendlich vielseitigen Gebiet der Sexualität - wozu
übrigens mein Landsmann Dr. Ruygers in seiner Studie zu einer

philosophischen Sexuologie De beide geslachten einen höchst beachtenswerten

Beitrag geliefert hat13.

Die Geschlechterliebe ist also nicht aus der Libido abzuleiten, auch
nicht aus dem Geschlechtstriebe (im Gegenteil: den Geschlechtstrieb

«gebraucht» sie sozusagen als Ausdrucksbewegung), sie ist kein
Schopenhauerscher «Genius der Gattung»14, sie ist kein mixtum compositum

von Geschlechtstrieb und geistiger Freundschaft - wie zum
Beispiel Havelock Ellis behauptet15 -, sondern sie ist eine echte, ursprüngliche

Liebesart, die sich spontan, das heißt nichtreaktiv, auf einen Partner

des andern Geschlechtes richtet.
Als Liebesart - denn auch diesen schon genannten Ausdruck Sche-

lers müssen wir kurz bestimmen16 - ist die Geschlechterliebe als be-

9 A. Maeder, Ehe und Selbsteniwicklung. In: Das Ehebuch, hrsg. von Graf
Hermann Keyserling (Celle 1925), S. 376ff.

10 V.E. Frankl, Ärztliche Seelsorge (Wien 51948).
11 V.E. von Gebsattel, Ehe und Liebe. Zur Phänomenologie der ehelichen

Gemeinschaft. Zeitschriftfür Völkerpsychologie I (1925), S. 247 ff. Neu abgedruckt in:
Situation I (Utrecht-Antwerpen 1954), S. 107fE.

12 Vgl. H.C. Rümke, Het sexuele vraagstuk. In: Nieuwe studies en voordrachten

over psychiatrie (Amsterdam 1953).
13 H. Ruygers, De beide geslachten. Schetsen voor een wijsgerige Sexuologie (Roer-

mond-Maaseik 1952).
14 Vgl. Sympathie, S. 123 ff.
15 «A synthesis of lust in the primitive and uncolored sense of sexual

emotion and friendship». (H. Havelock Ellis, Studies in the psychology of sex.
Vol. VI, Sex in relation to society. Philadelphia 1919, S. 133.)

16 Vgl. Sympathie, S. 184ff.

29



sondere Qualität der Gemütsbewegung selbst für uns fühlbar, ohne daß
das Objekt, auf das sich diese Liebesart richtet, und seine Merkmale
als solche eine Rolle zu spielen brauchen. Das Wesensmerkmal der
Liebesarten ist, daß schon die Regungen der Liebe - und zwar auf
einem Punkte ihres Keimens, in welchem sie noch objektlos oder das

Sosein des Objekts noch kaum gegeben ist - verschiedene gesonderte

Qualitäten aufweisen.

Hier weicht Scheler also wieder von Freuds Ontogenie der Liebesarten

ab. Denn nach Freud sind diese Liebesarten vielfache Produkte
der Libido. Wie die Geschlechterliebe nichts anderes wäre als die
seelische Seite des durch die normale Entwicklung der Libido entstandenen

Geschlechtstriebes, so seien die Liebe des Sohnes zur Mutter,
der Tochter zum Vater und die Liebe verschiedengeschlechtlicher
Geschwister meist geschlechtlich gefärbt und erst später — nach

vollzogener normaler Objektbindung - einer Sublimierung fähig. So seien

auch die Heimatliebe, die Vaterlandsliebe und die Gottesliebe (als
Liebe zu Gott) einer Sublimierung der Libido zu verdanken.

Scheler17 betont demgegenüber die Ursprünglichkeit dieser Liebesarten,

weil sie in Regungen gegenwärtig sein können, ohne daß der

Gegenstand, auf den sie sich richten, irgendwie bildhaft gegeben ist.
Wer zum Beispiel kein Vaterland und keine Heimat hat, kann doch

jene bestimmte Regung der Heimat- und der Vaterlandsliebe erleben.

Heimatliebe kann in der Fremde plötzlich hervorbrechen, ohne daß

irgendein Gedanke oder eine Vorstellung der Heimat wach würde:
diese Liebe äußert sich dann in einem Sehnsuchtsgefühl nach etwas

Heimatlichem; die Mutterliebe ist durchaus nicht an irgendeine Form
der Erfahrung der betreffenden Frau von «Kindern» gebunden: diese

Liebesart gehört zur Konstitution des weiblichen Bewußtseins, usw.
Wir können also mit Schelerschen Worten sagen, daß in den Liebesarten

die elementarsten qualitativen Beziehungen des Menschen zum
andern Menschen (oder auch zu andern Objekten) gleichsam in der
Struktur der Seele selbst vorgebildet sind18.

Dies heißt aber, daß jede Rückführung der Liebe auf einfachere
Tatsachen fehlschlägt. Scheler19 weist auf «die ganze Unsinnigkeit der
Definition des Spinoza» hin, der gesagt hat, Liebe sei «laetitia
concomitante idea causae externae». Zu Gegenständen - so führt Scheler

17 Vgl. Sympathie, S. 185 ff.
18 Vgl. Sympathie, S. 219.
18 Vgl. Sympathie, S. 158.

30



aus20 -, die lediglich den Wert «angenehm» an sich tragen, gibt es

keine Liebe. Es gibt nur ein Fühlen des Angenehmen, ein Interesse an

angenehmen Dingen, aber keine Liebe zu ihnen. Denn wenn wir auch
wörtlich sagen, daß wir «eine Speise lieben» - oder, so können wir es

noch verdeutlichen: einen Sänger lieben, weil er so schön singt - so

deckt die Sprache hier durchaus nicht das Phänomen. Und Freude und
Lust, Schmerz und Leid, die uns ein geliebter Mensch bereitet,
verändern nie unsere Liebe zu ihm. Höchstens kann man sagen, daß das

geliebte Objekt eine reichere Quelle von möglichen Freuden als von
möglichen Leiden ist21.

Liebe ist auch nicht auf das Mitgefühl zurückzuführen. Bevor
Scheler in seinem Werk Wesen und Formen der Sympathie mit der Analyse
der Liebe und des Hasses anfängt, widmet er einen großen Teil dieses

Buches dem Mitgefühl. Ich kann hier leider nicht aufseine Behandlung
der metaphysischen und genetischen Theorien des Mitgefühls und auf
seine Scheidungen der Phänomene des Mitgefühls (das Miteinander-
fühlen, das Mitgefühl, die Gefühlsansteckung, die Einsfühlung)
eingehen, denn das würde zu weit führen.

Hiergilt es nur zu betonen, daß Liebe als elementarerAktnichtaus dem

Mitgefühl hervorgeht. Daß dies nicht der Fall ist, findet seine Erklärung
in der Schelerschen These, daß Liebe ein spontaner, geistiger Akt und
alles Fühlen eine «Funktion» ist, das heißt ein reaktives Aufnehmen22.

Wiewohl Liebe sich also nach Scheler nicht aufdas Mitgefühl zurückführen

läßt, bestehen hier Wesenszusammenhänge eigener Art. Der
wichtigste ist, daß jedes Mitfühlen in einem Lieben fundiert ist und
ohne alle Liebe nicht existieren kann23.

Wir fühlen nämlich in dem Maße und in der Tiefe mit, wie wir
lieben. Lieben wir den Gegenstand, mit dem wir fühlen, nicht tiefer,
dann ist unser Mitgefühl bald zu Ende und geht sicher nicht bis ins

Zentrum der Person. Natürlich können wir auch mit einem Menschen

Mitgefühl haben, den wir nicht lieben, zum Beispiel wenn wir ihn
bedauern oder bemitleiden. Aber - so sagt Scheler - auch in diesem

Falle sind die Mitfühlensregungen durch Liebe fundiert, sei es, daß er
Familienglied ist, sei es, daß er überhaupt ein Lebewesen ist. Das heißt
also : der Gegenstand, aufden die Liebe sich richtet, braucht intentional

20 Vgl. Sympathie, S. 182.
21 Vgl. Sympathie, S. 158.
22 Vgl. Sympathie, S. 155.
23 Für das Folgende vgl. Sympathie, S. 155 ff.

31



nicht derselbe zu sein wie der Gegenstand des Mitfühlens. Will es

jedoch mehr als zu einem bloßen Verstehen oder Nachfühlen kommen,
dann muß unser Mitgefühl in einen es umspannenden Akt der Liebe
eingebettet sein. Dieser Akt der Liebe macht das Mitgefühl für den
Mitmenschen überhaupt erst erträglich. Mitleid zum Beispiel ist nur
erträglich, wenn dahinter die Liebe zu dem Bemitleideten als Individuum

steht. Fehlt diese Liebe und spürt der Bemitleidete, daß sie nicht
auf ihn in concreto geht, sondern z. B. auf ihn als Familienglied, als

Angehörigen derselben Nation oder als «menschliches Lebewesen» im
allgemeinen, dann wird er dieses Mitleid als eine Verletzung empfinden
und sich dafür bedanken. Anderseits wird jeder feinempfindende
Mensch die Regung des Mitleids verbergen, wo er nicht gleichzeitig
den Bemitleideten als Individuum lieben kann.

Scheler24 warnt auch davor, Liebe dem Wohlwollen gleichzusetzen.
Wir können Dinge lieben, für die «Wohlwollen» zu haben gar keinen
Sinn hat: zum Beispiel die Schönheit, die Erkenntnis, die Kunst. Wir
lieben Gott, für den Wohlwollen zu hegen gar sehr lächerlich wäre.
Liebe zu einem Menschen kann natürlich dazu führen, ihm «wohl zu
wollen», aber dies ist dann eine Folge der Liebe. Im Wohlwollen steckt
leicht eine Distanz des Wohlwollenden von oben her, eine gewisse

«Gönnerhaftigkeit», die Liebe sogar ausschließen kann.

Liebe ist also nach Scheler kein Gefühl, auch kein Mitgefühl, sondern
ein elementarer Akt. Es erhebt sich nun die Frage: was erstrebt und

begehrt der Mensch im Vollzug dieses Aktes? Oder ist Liebe überhaupt
kein Streben? Es ist der Mühe wert, auf diese Frage näher einzugehen,
da der große antike Liebesphilosoph, Plato, die Liebe als ein Streben
faßt.

Wie bekannt, versucht im Symposion Sokrates das Wesen des Eros

darzulegen und, den Agathon befragend, kommt er zur Schlußfolgerung,

daß der Eros Liebe zu etwas ist, und das bedeutet: Liebe zu

etwas, woran der Liebende Mangel leidet. Weiter - sein Gespräch mit
Diotima wiedergebend - führt Sokrates aus, daß die Liebe dem dauernden

Besitz des Guten gilt, und ihre Betätigung, diesen Besitz zu erreichen,

ist die Zeugung im Schönen. So ist der Eros die Tendenz der

Sinnendinge, die noch dem [tr] öv angehören, am öurcog ov, an der Idee,

am Wesenhaften, Anteil zu gewinnen. Eros ist Trieb und Sehnsucht des

21 Vgl. Sympathie, S. 153 f.

32



Nichtseienden (d.h. Schlechten) zum Seienden (d.h. Guten). Liebe ist
bei Plato Seinsbemächtigung durch die Erkenntnis, ein Streben von
unvollkommener zu vollkommener Erkenntnis. Die Liebe wird hier
also ganz intellektuell als Bewegung einer ärmeren zu einer reicheren
Erkenntnis verstanden. Liebe ist abhängig von der Erkenntnis,
Erkenntnis fundiert Liebe.

Das Christentum hat uns - wie Scheler es nennt - die Bewegungsumkehr

der Liebe gebracht26. Diese sehen wir nicht nur daran, daß -
während die griechischen Götter die Menschen nicht lieben («Wären
wir Götter, würden wir nicht lieben», sagt Plato) - der christliche Gott
Liebe ist und er durch seine Liebe die Menschen erlöst, sondern auch
durch eine radikale Umstellung von Liebe und Erkenntnis. Scheler26,
der nur bei Augustinus und in der augustinischen Tradition ernsthafte

Anfänge findet, das christliche Grunderlebnis der Liebe in die richtige
Beziehung zur Erkenntnis zu setzen, betont, daß der Ursprung aller
intellektuellen Akte wesenhaft an Akte des Interessenehmens und der
Liebe geknüpft sind. Das Interesse für und die Liebe zu etwas sind die
fundierenden Akte, in denen wir überhaupt einen Gegenstand, ein

Vorstellungs- oder Gedankengebilde erfassen. Diese Akte sind die

Grundlage für die sich auf denselben Gegenstand richtenden Urteile,
Wahrnehmungen und Vorstellungen. Was uns zu faktischer
Wahrnehmung oder zur Erinnerung kommt, wird von unserem Interesse und
unserer Liebe geleitet. Tiefe Erkenntnis setzt also Liebe voraus.

Gott liebend, sehen wir erst das volle Bild seiner göttlichen Existenz
und nicht umgekehrt. Nicht «alle» sahen Jesus, als er auferstehend mit
Maria Magdalena sprach. Magdalenas Liebe sah ihn zuerst, einige
aber sahen ihn nicht, da «Gott ihnen die Augen verhüllt hatte». Nur
den Liebenden waren die Augen aufgeschlossen, und zwar in dem

Maße, wie sie liebten, so deutet Scheler 27 die bekannte Stelle aus dem
Neuen Testament.

Ist Liebe, nach Scheler, also kein erkennender Akt, so ist sie auch
kein Streben, wie bei Plato. Liebe mag vielerlei Streben, Drängen,
Begehren, Sehnen, Wollen fundieren, sie selbst ist nichts davon. Alles

25 Vgl. Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen. In: Vom Umsturz
der Werte. Abhandlungen und Aufsätze (Band 3 der Gesammelten Werke, Bern,
Franckc Verlag 1955), S. 72 ff.

26 Vgl. Scheler, Liebe und Erkenntnis (Dalp-Taschenbücher, Band 316. Bern,
Francke Verlag, 1955), S. 24 ff.

27 Vgl. Liebe und Erkenntnis, S. 19.

^ Studia Philosophica XVII 33



Streben verzehrt sich selbst in der Erlangung des Erstrebten, kommt
nach seinerBefriedigung zur Ruhe. Daneben zielt ein Streben immer auf
etwasNeues, etwas Anderes. Liebeverzehrtsichjedoch nichtin der
Befriedigung, sie ruht ganz im Sein und Sosein ihres Gegenstandes oder wächst

sogar, indem sie immer tiefer in den geliebten Gegenstand eindringt28.
Diese Einsicht, daß Liebe kein Streben oder Sehnen und dergleichen

ist, scheint mir von großer Bedeutung zu sein. Denn hier wird ein für
allemal gebrochen mit der großen historischen Bewegung der «romantischen

Liebe», die von der höfischen Zeit, in der die Liebe des Minnesängers

durch seine Sehnsucht nach der unerreichbaren vrouwe wächst,
über die Romantik bis heute im Film, Schauspiel und Roman die
Geister verirrt. Noch zuviel wird das Wesen der Liebe im Erstreben der

Gegenliebe gesehen. Wir sind sogar gewohnt, von «unglücklicher
Liebe» zu sprechen, wenn die Gegenliebe ausbleibt, ein wohl sehr
schiefer Ausdruck. Nichterwiderte Liebe macht den Liebenden
unglücklich, aber in ihr selbst liegt kein Unglück. Denn während meine
Liebe zu dem nichterwidernden Objekt dieselbe bleibt, kann sie morgen

erwidert werden - wäre dann mein Liebesereignis plötzlich glücklich

geworden? Und bekanntlich kann man auch bei unerwiderter
Liebe glücklich sein, wie es - trotz ihrer endlosen Klagen - die Minnesänger

gewesen sein mögen. Ja, sogar lassen sich Fälle denken, in denen
erwiderte Liebe Anlaß zum Unglücklichsein ist. Nein, in bezug auf die

sogenannte «unglückliche Liebe» können wir mit Simmel sagen:
«, Glück haben' ist noch nicht,glücklich sein'29.»

Kehren wir aber zu unserem Thema, dem Strebenscharakter der
Liebe zurück. Bei Plato kommt dieser Strebenscharakter unter anderem

dadurch zum Ausdruck, daß die Liebe der Menschen untereinander

die Zueinanderbewegung der Teile eines ursprünglich Ganzen

sei, also ein Zurück zu dem einen, geschlechtlich noch nicht differenzierten

Menschen, dessen Teile sich nun «suchen». Sie kennen die
Rede des Aristophanes im Symposion, nach der die Liebe danach strebt,
aus Zweien Eins zu machen.

Gegen diese Ansicht wendet Scheler sich scharf. So heißt es in Liebe
und Erkenntnis: «Aller Pantheismus von Spinoza bis Hegel und Schopenhauer

hat diesen grundirrigen Satz in sich aufgenommen. Ist es doch

28 Vgl. Liebe und Erkenntnis, S. 13.
29 Georg Simmel, Über die Liebe (Fragment: Bruchstücke und Aphorismen). In:

Fragmente und Aufsätze aus dem Nachlaß und Veröffentlichungen der letzten Jahre
(München 1923), S. 118.

34



leicht zu sehen, wie nach diesem Schema, das auch das Schema aller
falschen Mystik bis aufden heutigen Tag gebheben ist, Liebe im Grunde
immer auf Egoismus zurückgeleitet wird. Denn was wäre Liebe hier
anderes als der faktische Egoismus eines Ganzen, der nur die Scheinform

der Liebe mit der Scheinform und der Selbständigkeit dessen, was
bloß Modus und Teil ist, annimmt? Was anderes als égoisme à deux'?
Die Liebe bloß scheinhafter Individuen ist eben auch nur eine scheinhafte

Liebe30.»

Wir berühren hier das für das Phänomen der Liebe so wichtige
Problem der Individualität. Plato kennt die Individualität nicht, und
die Auffassung der Individualität ist das, wodurch sich die platonische
und die moderne Liebeslehre scheiden. Denn die platonische Liebe

gilt dem Überpersönlichen, der Idee des absolut Schönen und Guten,
die sich in der Person des Geliebten, sei es auch fragmentarisch, «ver-
irdischt» hat. Letztes Ziel ist das Erblicken der Schönheit, des Guten
selbst, und die Liebe ist nur der avvepyoç dazu. Der Geliebte gilt wenig,
denn göttlicher ist der Liebende als der Geliebte, so heißt es im
Symposion. Der Geliebte wird nicht als Individuum geliebt, sondern als

Bote der überindividuellen Schönheit. Dies bringt eine Entindividuali-
sierung auch des Liebenden selbst mit sich, da seine Liebe nicht aus
der schöpferischen Persönlichkeit kommt, sondern aus seinem
ehemaligen Erblicken der Idee des Schönen.

In der modernen Liebeslehre gilt die Liebe jedoch nicht einem
Menschen, der mehr oder weniger zufällig Vermittler der Idee ist, sondern

Hur diesem unvertauschbaren Wesen. Unsere Liebe gilt immer der
Individualität, dieser nicht zu analysierenden, aus nichts anderem
herzuleitenden Einheit, sie gilt dem Individuum ineffabile, oder - mit
Scheler zu reden - dem Personwert.

Wie verhält sich meine Individualität zu der Individualität des von
mir geliebten Menschen? Eine sehr wichtige Frage, da für den
abendländischen Menschen die Gegenliebe - im Gegensatz zum platonischen
Eros, für den die Gegenseitigkeit kein innerlich wesentliches Element
ausmacht - von großer Bedeutung ist. Erst in der Gegenliebe, so glaubt
der abendländische Mensch, kommt die Liebe zu voller Entwicklung
ünd kommt der Liebende zu seinem eigenen Selbst.

Es handelt sich hier also um die Frage: Inwieweit bringe ich mich
ln der Liebe als selbständige Person zur Geltung? Hat der junge Schil-

30 S. 15f.

35



1er recht, wenn er sagt: «Der ewige innere Hang, in das Nebengeschöpf
überzugehen, oder dasselbe in sich hineinzuschlingen, es an sich zu
reißen, ist Liebe. Und sind nicht alle Erscheinungen der Freundschaft
und Liebe - vom sanften Händedruck und Kuß bis zur innigsten
Umarmung - so viele Äußerungen eines zur Vermischung strebenden
Wesens?31» Oder der junge Hegel, wenn er sagt: «Als Lebendige sind
die Liebenden eins In der Liebe ist das Getrennte noch, aber nicht
mehr als Getrenntes32.» Oder Eduard von Hartmann, der in seiner

Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins sagt, daß « die Liebe eine aktive,

spontane Sehnsucht zur praktischen Verwirklichung des Identitätsgefühls»

ist?

Mit andern Worten: Ist Liebe Einsfühlung des eigenen mit einem
fremden individuellen Ich? Scheler geht in dem Kapitel «Scheidungen
in den Phänomenen des Mitgefühls»33 tief auf die Einsfühlung ein,
wobei er zwei polare Typen unterscheidet: den idiopathischen Typus
(das fremde Ich wird durch das eigene aufgesogen) und den hetero-

pathischen Typus (ich werde vom andern Ich konsterniert und hypnotisch

gefesselt). Einsfühlung finden wir bei primitiven Völkern, bei
denen ein Glied des Totems mit je einem Glied der Totemtierart
identifiziert wird, oder bei den religiösen antiken Mysterien, in denen der

Myste sich mit dem Gott oder den Göttern identisch weiß, also Gott
«wird»; oder im Verhältnis Hypnotiseur-Hypnotisierten; oder im
kindlichen Seelenleben, wenn das Kind im Spiel sich eins mit der

Puppe fühlt; oder in der orgiastischen Einsfühlung, wo beide Partner
unter rauschartiger Ausschaltung des geistigen Personseins in einen

Lebensstrom, der keines der individuellen Iche mehr gesondert in sich

enthält, der aber ebensowenig ein sich auf die beidseitige Ichgegebenheit

aufbauendes Wirbewußtsein darstellt, zurückzutauchen meinen.
Eine derartige, von Schiller, Hegel, Hartmann und vielen andern

vertretene Auffassung, Liebe sei Einsfühlung, zerstört gerade das

Phänomen der Liebe, so hat Scheler ausgeführt34. Es ist eben nicht der
tiefste Sinn der Liebe, den Andern so zu nehmen, als ob er mit dem

eigenen Ich identisch wäre. Zur Liebe gehört gerade jenes verstehende

Eingehen auf die andere soseinsverschiedene Individualität als die
andere und verschiedene, jene restlose Bejahung der Realität und des

31 An Reinwald, 14. April 1783.
32 Hegels Theologische Jugendschriften, hrsg. von Nohl, S. 379.
33 Sympathie, S. 4ff. Für das Folgende vgl. bes. S. 16ff. und 23ff.
34 Vgl. Sympathie, S. 76 ff.

36



Soseins des Partners. Freiheitgeben, Selbständigkeitgeben, Individualitätgeben

und -nehmen ist der Liebe wesentlich, wie der indische Dichter

Tagore es so schön gesungen hat:
Befrei mich von den Banden Deiner Süße,
Lieb Nichts mehr von diesem Wein der Küsse.

Dieser Nebel von schwerem Weihrauch erstickt mein Herz.
Öffne die Türen, mach Platz für das Morgenlicht.
Ich bin in Dich verloren, eingefangen in die Umarmungen Deiner

Zärtlichkeit.
Befrei mich von Deinem Zauber und gib mir den Mut,
Dir mein befreites Herz anzubieten. (Der Gärtner)

Liebe ist nicht Bezauberung, sondern Freiheit. Erst in der Liebe geht
mir, als Liebendem, die Person (immer im Sinne Schelers natürlich)
des Andern auf, und nicht durch idiopathische Einsfühlung, in der das

fremde Ich in mein eigenes hereingenommen wird. Wenn in der Liebe
die Person des Andern sich mir offenbart, dann kann von Einssein,

Einswerden, Sicheinswissen und dergleichen eo ipso keine Rede sein.

Aber ebensowenig kann ich den Liebesakt mitvollziehen, wenn ich
die Neigung hätte, durch heteropathische Einsfühlung im Andern und
durch ihn hindurch zu leben. In der Liebe offenbare ich dem Geliebten
mein eigenes Selbst, und je mehr ich dem Andern mein Selbst offenbare,
desto tiefer ist meine Liebe. Hier hat der reife Schiller das richtige Wort
gesprochen: «Wie du dir selbst getreu bleibst, bist du's mir35.» Liebe
ist sich selbst geben und den Andern als eigene Individualität empfangen.

Angst vor der Liebe ist denn auch oft Angst vor Selbstpreisgabe,
meint Scheler36.

Es ist dies eine sehr wichtige Erkenntnis, wie mir scheint, die nicht
deutlich genug betont werden kann. Denn viel zu oft denken die
Menschen zu lieben, wo nur reiner Egoismus sie treibt, sei es um den Partner
zu besitzen, sei es um durch Selbstunterwerfung an der Machtfülle
(welcher Art auch) des Andern teilzuhaben. So ist die echte Mutterliebe

diejenige, die auf das Kind als selbständiges Wesen hinzielt. Sie

erfaßt das Kind in seinem terminus ad quem, nicht (wie in der sog.
Affenliebe mit der fortgesetzten Vorsorglichkeit) in seinem terminus
a quo.

35 Thekla in Wallensteins Tod, III, 21.
36 Vgl. Sympathie, S. 471.

37



Lieben ist gerade Sich-selbst-Erschließen für den Andern, ohne

Preisgabe des eigenen Selbst, und Eindringen in den Andern, ohne

Verletzung des Personseins des Partners.

Je tiefer wir nun liebend in einen Menschen eindringen, also zum
Kern seiner Person gelangen, desto mehr fallen die verschiedenen Hüllen,

die sein soziales Ich um sein Personzentrum gebaut hat, ab, so

lehrt uns Scheler37. Das heißt, Liebe geht auf die Person und nicht auf
irgend etwas Allgemeines, das er ist, zum Beispiel das Sportmannsein,
das Studentsein, das Weib- oder Mannsein. Anders gesagt: Ich hebe

Dich, weil Du dieses Individuum bist und nicht, weil Du eine gute
Hausfrau oder ein guter Familienvater bist.

Das Denken Schelers steht hier also im Gegensatz zu der - am häufigsten

vorkommenden - Vorstellung der Liebe, dergemäß sie auf etwas

Generelles, Typisches, Gattungsmäßiges geht. Im Schelerschen Liebesbegriff

finden wir den apriorischen Ausschluß aller Vertretbarkeit des

Individuums. In der echten Liebe gilt nur, unter Ausschaltung alles

Typischen, die individuelle Person. Mit diesen Gedankengängensteht Scheler
nicht allein; wir finden sie auch bei andern modernen Denkern, die den
Menschen und die Liebe zum Objekt ihrer Betrachtungen gemacht
haben. Ich nenne deren zwei: Martin Buber und Ludwig Binswanger.

Bubers «dialogisches Prinzip»38 ist eine Vertiefung des individuellen
Personseins Schelers. Was für Scheler «Person» ist, ist für Buber Ich
und Du, während Er und Es den Menschen als soziales Wesen bezeichnen.

Wenn ich Du zu einem sagen kann - so meint Buber -, dann
besteht er nicht mehr aus einer Vielheit von Inhalten, sondern er ist
schlechthin Du, das heißt er ist er-selber als ganzes Wesen. «Du» sage
ich mit meinem ganzen Wesen, es ist meine Wesenstat; Er oder Es sage
ich nur mit einem Teil meines Wesens. Das heißt aber nichts anderes,
als daß ich Du zu einem sage, wenn ich auf den Kern seiner geistigen
Person, wie Scheler diese versteht, gestoßen bin. In der Welt des Er
oder Es ist der andere Mensch ein Ding, mit diesen oder jenen
Eigenschaften oder - mit Scheler zu reden - mit einer Vielheit von Hüllen
sozialer und genereller Art um sich.

Und Ludwig Binswanger, dessen Werk Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins39 vielleicht noch nicht die Beachtung gefunden hat,

37 Vgl. Sympathie, S. 134.
38 Vgl. Martin Buber, Ich und Du. In: Die Schriften über das dialogische Prinzip

(Heidelberg 1954), S. 7 ff.
39 Zürich 21953.

38



die es verdient, bewegt sich in derselben Bahn. In der von ihm
postulierten Heimat der Liebe begegnen die Liebenden sich als Ich und Du,
das heißt als Menschen, die die Welt der Sorge und der Fürsorge (im
Heideggerschen Sinne) transzendieren. Dieses besagt, daß sie, ohne die
sozialen Hüllen, von denen Scheler spricht, sich selbst ganz schenken

und den Andern ganz empfangen, dadurch einander in ihrem tiefsten

Kern, in ihrem Personsein erfassend.

Es scheint mir angebracht, hier kurz auf dieses Gemeinsame von
Scheler, Buber und Binswanger hinzuweisen, ohne gleich das große
Wort «Einfluß» auszusprechen.

Welche positive phänomenologische Bestimmung gibt nun Scheler
der Liebe? Seine Definition lautet: «Liebe ist die Bewegung, in der

jeder konkret individuelle Gegenstand, der Werte trägt, zu den für ihn
und nach seiner idealen Bestimmung möglichen höchsten Werten
gelangt; oder in der er sein ideales Wertwesen, das ihm eigentümlich ist,
erreicht40.» Liebe ist also eine Bewegung, darin stimmt Scheler mit
Plato überein, der die Liebe ja als eine «Bewegung vom Nichtseienden

zum Seienden» faßt (Symposion). Liebe ist nicht ein emotional
bejahendes Anstarren des geliebten Gegenstandes, geht nicht auf gegebene

Dinge oder Personen, sondern ist eine Bewegung in der Richtung
auf «Höhersein des Wertes»41.

Versuchen wir dies näher zu bestimmen. Liebe ist nach Scheler also

auf Wertgegenstände gerichtet, das heißt wenn es sich um Liebe zu
einem menschlichen Wesen handelt, auf den Menschen, soweit und
insofern er Träger von Werten ist und sofern er einer Werterhöhung
fähig ist. Liebe ist immer mehr als das, was der Liebende an Werten
gerade jetzt fühlt. Liebe beginnt erst zu einem Wertträger, wenn die
Bewegung zu einem möglichen höheren Wert des geliebten
Gegenstandes einsetzt.

Was bedeutet nun diese Werthaftigkeit, die im Akt der Liebe wesenhaft

gegenwärtig ist Bevor ich in einigen Punkten diese Frage behandle,
sei parenthetisch bemerkt, daß bei Scheler die Werte alles andere als

relativ sind; sie sind selbständige Phänomene. Werte können mehr oder

weniger gut erfaßt, begriffen und formuliert werden, aber an sich bleiben

sie absolut und unveränderlich. Die Person ist demnach
Wertträger, nicht aber und in keinem Betracht Wertesetzer42.

40 Sympathie, S. 174.
41 Vgl. Sympathie, S. 165f.
42 Vgl. Formalismus, S. 519 f.

39



Und nun zur Wertlehre in Schelers Philosophie der Liebe :

1. Liebe ist nicht eine Reaktion auf einen am geliebten Gegenstand

gefühlten Wert. Liebe geht nicht aufWerte, die schon vor dem Eintritt
der Liebe «gegeben» wären; ist also nie ein Begehren gegebener Werte.
Daß Liebe nicht wertvoraussetzend ist, müssen wir ausdrücklich
betonen, da die Wertabhängigkeit der Liebe von vielen vertreten wird.
Für Thomas von Aquin zum Beispiel ist die Liebe wertbestimmt, da
ihr eigentliches Objekt das Gute, das bonum, ist: Liebe ist das Streben
nach etwas, das für das Streben ein Gut darstellt. Und Eduard Spranger

versteht in seinem Werk Lebensformen43 unter Liebe die verstehende

Hinwendung zum Wertgehalt der andern Seele und die darauf
begründete Gemeinschaft im Wert. Die empfangende Liebe gibt sich der
tatsächlichen Wertfülle des Geliebten hin, die gebende Liebe möchte
den Andern mit ihrer Wertfülle seelisch reich machen; in der
Wertgemeinschaft halten Geben und Empfangen sich die Waage. Und
Nygren44 sagt kurz und bündig, daß Liebe bei ihrem Gegenstand Wert
konstatiert und ihn dann liebt. Letzteres ist leicht zu widerlegen:
Natürlich konstatieren wir bei der oder dem Geliebten positive Werte,
zum Beispiel Schönheit, Anmut, Güte, Willensstärke, Großmut usw.
Aber dies können wir auch ohne eine Spur von Liebe konstatieren

Diese wertvoraussetzende und wertabhängige Liebe wird nun heute

von vielen, wie zum Beispiel Emil Brunner45, Viktor Warnach46 und
dem holländischen Theologen G. Brillenburg Wurth47, als ethisch

minderwertig zurückgewiesen. Im Gegensatz zur «echten» Liebe, die
mehr einen Agape-Charakter trägt, wird die wertabhängige Liebe als

Eros bezeichnet. Der moderne Mensch, so heißt es bei diesen Gelehrten,
wisse nicht mehr, was Liebe ist, er kenne nur den Eros.

Dieser Erosbegriff findet seinen Ursprung in der platonischen
Anschauung, wonach der Eros darauf ausgeht, das Wertvolle zu erwerben
und zu besitzen. Eros ist ein Begehren von etwas, das uns fehlt. Der
Eros ist demnach wesenhaft ein Begehren, das sich an einem Wert im
Geliebten entzündet. Im Eros liebt man den Andern wegen seiner
Güte oder wegen seiner Anmut. Hier gilt das Wort Pascals : « On n'aime

43 Halle 1930, S. 378.
41 A. Nygren, Eros und Agape. Gestaltwandlungen der christlichen Liebe I

(Gütersloh 1930), S. 186.
15 Eros und Liebe. Vom Sinn und Geheimnis unserer Existenz (Hamburg3 1952).
46 Agape. Die Liebe als Grundmotiv der neutestamentlichen Theologie (Düsseldorf

1951).
47 Gestalten der liefde (Kampen 1953).

40



donc jamais personne, mais seulement des qualités48.» Dieser Eros ist
also kein eigentlicher personaler Akt, sondern eine Reaktion auf ein

Gut, das der andere Mensch (mehr oder weniger zufällig) hat. Man hebt
den Andern im Eros nicht als die einzigartige Person, sondern wegen
der ihr anhaftenden Werte. Ein Wesensmerkmal der erotischen Liebe
ist der unpersönliche Charakter. Demnach ist der im Eros geliebte
Mensch immer ersetzbar, weil der Eros nicht dem Kern seiner Person

gilt, sondern den Werten, die er hat. Die Formel für den Eros lautet:
ich hebe Dich, weil Du so bist und, fügen Forscher wie Brunner unter
anderem hinzu: solange Du so bist. Die Formel für die echte Liebe

dagegen lautet : Ich liebe Dich, weil Du Du bist.
Dieser Eros nun, von dem wir uns nur durch die Kraft der echten

Liebe befreien könnten, beherrsche den modernen Menschen. Man
weiß nicht mehr, was wirklich Liebe ist, sagt Warnach49, und so

befinden wir uns in einer gefährlichen Liebeskrise. In wie weit dies

zutrifft, möge jeder für sich entscheiden. Ich persönlich bin nicht so

pessimistisch: es gibt auch heute genug Fälle, in denen die Liebe bleibt
(z.B. im Alter), wenn bestimmte Werteigenschaften wegfallen.

Wie dem auch sei : Es geht nicht an, Scheler als Vertreter und
Befürworter einer derartigen eroshaften Liebesphilosophie zu betrachten,
wie zum Beispiel Brillenburg Wurth und teilweise auch Warnach tun.
Denn, wiewohl Schelers Liebesbegriff betont wertbezogen ist, ist dieser

Philosoph weit davon entfernt, die Wertvoraussetzung als primäres
Element zu statuieren. Denn ausdrücklich hebt er hervor, daß echte

Liebe jene ist, «die nicht die Person liebend ins Auge faßt, weil sie diese

und jene Eigenschaften hat und Tätigkeiten ausübt, diese und jene
,Begabung' hat,,schön' ist,,Tugenden' hat, sondernjene Liebe, diejene
Eigenschaften, Tätigkeiten, Begabungen mit in ihren Gegenstand
einbezieht, weil sie dieser individuellen Person gehören. Sie ist darum auch

,absolute' Liebe, da sie nicht abhängig ist vom möglichen Wechsel dieser

Eigenschaften, Tätigkeiten60.»
Erst dann kann nach Scheler von Liebe die Rede sein, wenn die

Bewegung, die Intention auf mögliche höhere Werte, als diejenigen,
die bereits real gegeben sind, eintritt. Diese Werte sind also empirisch
nicht da, sind aber im Gegenstand der Liebe als positive Qualitäten -
gleichsam im Verborgenen - enthalten. Wenn Eros also eine Reaktion

48 Pensées, Nr. 323.
40 Agape, S. 14.

Sympathie, S. 179.

41



auf empirisch gegebene Werte ist, dann ist Liebe, wie Scheler diese

faßt, dies nicht, sondern eine wertschöpferische Bewegung.
2. Die Bewegung der Liebe zu einem möglichen höheren Wert des

geliebten Objekts bedeutet nun keineswegs, daß Liebe diese höheren
Werte erst schafft. In der Bewegung der Liebe erscheint - nach Scheler

- der höhere Wert, der intentional gegeben ist. Natürlich - wir müssen

dies hinzufügen, denn Scheler spricht darüber nicht - ist es sehr

wohl möglich, daß durch die Liebe, die ein Objekt von einem Menschen

erfährt, gewisse, gleichsam ungeahnte Werte entwickelt werden. Dies
aber ist eine Folge der Liebe, gehört nicht zum Phänomen der Liebe
selbst. Nein, in der Liebe taucht der höhere Wert im Laufe der Bewegung

auf, wobei es den Eindruck macht, als ob der Wert aus dem
geliebten Gegenstand von selbst, ohne jedes Zutun des Geliebten herausströmt.

Liebe ist gewiß schöpferisch (womit Scheler wiederum Plato

folgt), weil sie völlig neue und höhere Werte ins Dasein treten läßt.
Nicht aber bedeutet dies, daß der Liebende neue und höhere Werte
aufsucht: ein solches Aufsuchen ist nur eine mögliche Folge der noch
nicht voll gegebenen Liebe; ist also ein Zeichen eines bestehenden

Mangels an Liebe51.

Da Liebe nicht auf empirisch gegebene Werte geht, ist es auch

unmöglich, sie zu begründen. Der ungemeine Wechsel in den
Begründungen, die wir uns selbst zu geben pflegen, warum wir jemanden
lieben, zeigt, daß diese Rationalisierung nur nachträglich gesucht wird
und daß kein Grund der eigentliche Grund dafür ist, sagt Scheler52.

Wenn ich jemanden echt und voll liebe, brauche ich dies für mich selbst

nicht zu begründen und kann es den Menschen gegenüber auch nicht.
Alle Begründung trifft dann nicht das Wesentliche der Sache.

Noch weniger bedeutet diese schöpferische Bewegung der Liebe, daß

ich, als Liebender, den geliebten Gegenstand besser machen will. Eine
derartige pädagogische Einstellung - sagt Scheler53 - läßt die Liebe
sofort und notwendig verschwinden. Hier gilt nicht das Goethesche

«Werde, der du bist» (was nur in der Liebe möglich ist), sondern eine

Forderung, daß der geliebte Mensch etwas werden soll, was er nicht ist.
Und gerade dieses Werdensollen ist in der Liebe völlig indifferent.

Nun gibt es gewiß eine pädagogische Liebe, wenn auch Scheler diese

nicht in seine Betrachtungen einbezieht: sie ist die Liebe des Lehrers
61 Vgl. Sympathie, S. 166 ff.
62 Vgl. Sympathie, S. 179.
63 Vgl. Sympathie, S. 169 f.

42



zu seinem Schüler. Aber hier liegt der Nachdruck auf der Vokabel
«Liebe». Überall, wo die Erziehung mehr ist als bloße Belehrung und
Mitteilung von Wissen, als Einprägen oder Überzeugen, da ist der Ipcoc

naiôayœyoç am Werke. Durch die Liebe des Erziehers kommen die noch
unentfalteten Wertmöglichkeiten des Schülers zum Vorschein. Aufgabe
des Erziehers wird dann - aber erst als Folge dieser Liebe -, die
entdeckten Werte zur Entfaltung zu bringen, damit der Schüler sich dieser
Werte bewußt wird und sie benutzen kann.

Ein Verändernwollen liegt aber nicht im Wesen der Liebe. Jedes
«du sollst» zerstört dieses Wesen fundamental. Scheler54 hält es denn
auch für unmöglich, von Liebespflichten zu reden. Der Akt der Liebe
ist durch Imperative und Normen unbestimmbar. Es kann nie eine

Verpflichtung bestehen, zu lieben. Höchstens kann damit gemeint sein:
Versuche dich durch einen Willensakt (z. B. durch Gebet) in die innere
Lage zu versetzen, damit du einen Akt der Liebe (z.B. zu Gott)
vollziehen kannst. Wir selbst oder ein Anderer können dem Liebesakt nicht
gebieten.

3. Die Liebe, die also nicht ein Sehen vorhandener Werte und nicht
ein Schaffen von Werten ist, bringt im Laufe ihrer Bewegung den höheren

Wert kontinuierlich zum Auftauchen. Gleichsam am Ende der

Bewegung erschließt sich der höhere Wert. In der Bewegung der Liebe
öffnen die geistigen Augen sich für immer höhere Werte des geliebten
Gegenstandes. Das heißt aber, daß Liebe nicht blind macht, wie es der
Volksmund sagt, sondern sehend. Gegen dieses — wie er es nennt —

«unsinnige» Sprichwort richtet Scheler sich denn auch scharf55. Was

«blind» macht, ist nie die Liebe, sondern die sie immer begleitenden
sinnlichen Triebe, die die Liebe faktisch hemmen und einschränken.

Wer meistens «blind» ist, ist die Außenwelt, die im allgemeinen keine
andern Werte sehen und entdecken kann als die empirisch gegebenen.
Die Außenwelt meint aber objektiv sehen und beurteilen zu können
und glaubt dann, der Liebende überschätze oder idealisiere das

Geliebte. Die Liebe, und nur die Liebe, ist jedoch imstande, die besonderen

individuellen Werte der Person zu sehen oder jedenfalls zu ahnen.
Das Wesen einer fremden Individualität, die immer unbeschreibbar
bleibt und nie in Begriffen aufgeht (ist doch das Individuum ineffabile),
tritt nur in der Liebe, die sehend macht, hervor. Der Liebende sieht

54 Vgl. Formalismus, S. 234.
55 Vgl. Sympathie, S. 170.

43



mehr, als die Andern sehen können; der Liebende sieht das Objektive
und Wirkliche, nicht der außenstehende Mensch. Verschwindet die

Liebe, so tritt an die Stelle des einzigen Individuums sofort die soziale

Person, zum Beispiel der Onkel, der Student, der Professor als Gelehrter
und nicht mehr als Pädagoge, die Frau als Berufstätige oder als

Gattungswesen, unter Umständen nur als Mutter der Kinder usw., genau
wie die Außenwelt diese Menschen «schon immer» (wie es dann auf
einmal etwas schadenfroh heißt) gesehen hat. Es kann sogar vorkommen,

daß äußere Eigenschaften, die also jedermann sieht und negativ
beurteilt, auch vom Liebenden negativ bewertet werden, aber er trotzdem

in der Bewegung seiner Liebe andere, positiv zu bewertende

Eigenschaften entdeckt.
Es braucht hier kaum hervorgehoben zu werden66, daß nach dieser

Ansicht die Bewegung der Liebe den Akt des Erkennens fundiert, nach
dem Ausspruch des jungen Goethe: «Man lernt nichts kennen als was
man liebt und je tiefer und vollständiger die Kenntnis werden soll,
desto stärker, kräftiger und lebendiger muß die Liebe, ja Leidenschaft
sein.» Alle Erkenntnis der Welt wird also nicht durch eine äußerste

Zurückhaltung der emotionalen Akte errungen, sondern durch eine

innig liebevolle Verbindung mit dem Objekt. Der enthusiastische
Liebhaber geht dem Kenner notwendig voran.

4. Diese Werte sind als dauerhaft gegeben. Dauer ist, wie Scheler in
seinem Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik ausführt57,
nicht das Fehlen einer Sukzession oder des Wechsels, sondern ein positiver

Modus. Ein Wert, der das Phänomen des Durch-die-Zeit-hin-
durch-existieren-«Könnens» an sich hat, ist dauerhaft, unabhängig
davon, wie lange der Träger existiert. Im erlebten Werte des Liebesaktes

liegt das Phänomen der Dauer eingeschlossen. Es widerspräche
einem Wesenszusammenhange, eine innere Haltung zu haben, die zum
Beispiel sagen würde «Ich liebe dich jetzt» oder: «Ich liebe dich nur
eine bestimmte Zeit». Dieser Wesenszusammenhang besteht, gleichgültig,

wie lange faktisch die wirkliche Liebe zu einer wirklichen Person
in der objektiven Zeit währt. Diese Feststellung, die Scheler mehr oder
weniger nebenbei in seinem Formalismus macht und in seinem Buch über
die Sympathie nicht anführt, und die an sich nichts Neues ist, da die
Dichter aus allen Zeiten schon wußten, daß ein der Liebe wesenhaft

56 Vgl. Liebe und Erkenntnis, S. 5.

" S. 111 f.

44



immanentes Strukturmoment das «sub specie quadam aeternitatis» ist,
diese Feststellung ist dann später philosophisch völlig ausgewertet worden

von Ludwig Binswanger, der der «ewigen Dauer» der Liebe und
ihrem Gegensatz zur Zeit als Vergänglichkeit eines seiner schönsten

Kapitel gewidmet hat.
5. Wenn die Bewegung der Liebe sich auf einen Menschen richtet

und nicht aufwertvolle Eigenschaften dieses Menschen geht (das könnte
man Eros nennen), sondern auf den Wert der Person als Person selbst,
dann haben wir es mit der sittlichen Liebe im prägnanten Sinne zu tun.
Denn nach Scheler ist sie diejenige, die Liebe zur Person selbst ist58.

Die Person ist - wir sprachen schon am Anfang darüber - niemals

gegenständlich gegeben. Wo immer wir mit Individuen zu tun haben,
da wird ein Letztes erfahren, das in keiner Weise aus Merkmalen,
Eigenschaften oder Tätigkeiten zusammengesetzt werden kann. Die
Summe der Werte, die die Eigenschaften eines Menschen für uns

haben, vermögen bei weitem nicht unsere Liebe zur Person zu decken. Es

bleibt immer ein «unbegründbares» Plus, das nicht rational zu erfassen ist.

Nur dadurch, daß ich im Akte der Liebe die Akte des gehebten
Menschen mitvollziehe, wird mir der Wert der Person gegeben. Der rein
sittliche Personwert wird nur getragen vom Akte der Liebe und ist uns
daher nur im Mitvollzug des Liebesaktes gegeben. Es scheint mir, daß

wir hier einen Punkt in den Gedanken Schelers erreicht haben, an dem
eine leichte Kritik nicht unangemessen sein dürfte.

Da die Person niemals in irgendeiner Form der Wahrnehmung
gegeben, sondern die unmittelbar miterlebte Einheit des Er-lebens ist,
kann ich den Personwert nur entdecken, wenn ich liebend in das

individuelle Personszentrum einzudringen vermag. Dieses Eindringen -
Scheler weist selbst darauf hin59 - ist aber abhängig von dem freien
Ermessen der zu liebenden Person. Denn erschließt der geliebte Mensch
sich nicht für den Liebenden, dann dringt dieser niemals zum Kern der
Person durch. Der geliebte Mensch kann sich aufschließen (dies wird
im allgemeinen der Fall sein, wenn er dem Liebenden auch seinerseits

Liebe entgegenbringt), er kann aber seine Person auch verbergen,
wodurch der Liebende den Kern des fremdgeistigen Seins nicht erreicht.
Letzteres ist natürlich der Fall, wenn der Liebende nicht widergeliebt

58 Liebe zum Schönen, zur Erkenntnis, zur Natur, zur Kunst, zu allen
Sachwerten ist ein positivwertiger Akt, nicht jedoch sittlich, denn die Akte
sind nicht unmittelbar Träger sittlicher Werte.

68 Vgl. Sympathie, S. 111.

45



wird. Aber auch bei tiefster gegenseitiger Liebe frage ich mich, ob der
letzte Kern des individuellen Personzentrums wohl erreicht wird.
Irgendeinen Rest seiner geistigen Person behältjedermann wohl für sich.

Aber darüber wollte ich nicht sprechen. Ich möchte auf etwas anderes

aufmerksam machen, nämlich, daß, wenn das geliebte Wesen und
die liebende Person sich für einander aufschließen, notwendigerweise
eine Wechselwirkung eintritt, in der die beiden Personen einander

geistig befruchten, die liebende Offenbarung der Person durch die
liebende Person hingenommen und verarbeitet wird und umgekehrt.
Zwei Menschen stehen dann zutiefst - weil in ihrem geistigen Personsein

— in Berührung miteinander. Eine solche tiefe, geistige, personale

Beziehung zweier Menschen macht es aber unmöglich, noch von
geliebtem Objekt oder Gegenstand zu sprechen. Jede Objektivierung ist
dann verfehlt. Das Verhältnis ist nicht mehr das von Subjekt und
Objekt, sondern ein anderes, in dem der Liebende am Gehebten und der
Geliebte (als Liebender) am Liebenden wächst und sich vertieft. Der
geliebte Mensch sät und im Liebenden keimt es (und umgekehrt), nach
dem Wort Goethes zu Frau von Stein: «Ich sah wohl, hebe Frau, wenn
man sie hebt, ist's als wenn gesät würde, es keimt ohnbemerkt, schlägt
auf und steht da60.» Es ist dieses einzigartige Verhältnis, das den Einsatz

des persönlichsten Seins fordert (weshalb es sich sprachlich am
besten mit einer Ich-Du-Beziehung ausdrücken läßt), und das jede
Liebe zwischen Menschen wesenhaft verschieden sein läßt von der
Liebe zu Dingen und zu einem Tier.

Wenn man die Tendenz der Liebe, jeden Gegenstand in die Richtung

der ihm eigentümlichen Wertvollkommenheit zu führen, gewiß
anerkennen kann, so muß man doch das Moment der Gemeinschaft
der Liebenden als mindestens ebenso entscheidend betrachten. Scheler

aber hat diesen Gemeinschaftsbezug, dieses Miteinander der Liebenden,

nicht in die Wesensbestimmung der Liebe aufgenommen, und
damit meines Erachtens die menschhche Liebe nicht zutiefst erfaßt.
Denn wie die in ihrem Aktvollzug lebende Person dem andern
Menschen nur im Mitvollzug ihrer Akte gegeben und nie Gegenstand ist,
so ist der geliebte Mensch, als die in seinem Aktvollzug lebende Person,
auch nur im Mitvollzug seiner Akte gegeben. Gerade im Mitvollziehen
der personalen Akte liegt ein Wesensmoment der menschlichen Liebe.
Und erst von hier aus, von diesem Moment der Gemeinschaft aus, wer-

«® 24. 3. 1776.

46



den die verschiedenen Akten der Schrumpfung der Liebe sichtbar und
deutbar.

Daß Scheler die Gemeinschaft nicht in die Wesensbestimmung der
Liebe aufnimmt, ist um so mehr merkwürdiger, als er in dem im Jahre
1920 gehaltenen Vortrag Die christliche Liebesidee und die gegenwärtige
Welt61 (also drei Jahre vor der Erscheinung der zweiten, wesentlich

umgearbeiteten und doppelt so großen Auflage seines Werkes über die

Sympathie) das Moment der Gemeinschaft stark betont. «Sein des

Menschen - so heißt es hier - ist ebenso ursprünglich Fürsichsein als

auch Miteinandersein, Miteinandererleben und Miteinanderwirken.»
«Der Mensch ist ein Gemeinschaftswesen. So wahr ich bin, so wahr
sind wir, oder gehöre ich zu einem Wir.» Das heißt: Gemeinschaft von
Personen gehört zur evidenten Wesenheit einer Person. Wenn dies im
allgemeinen gilt, so gilt es a fortiori für den liebenden Menschen, insoweit

seine Liebe sich auf einen Menschen richtet.
Eine Philosophie der Liebe, die dem Gemeinschaftsbezug keine

Rechnung trägt, kann nie zu einer restlosen Bestimmung der Liebe
kommen. Denn jede Liebe tendiert auf die Bildung eines Wir. Die
Wirheit ist Wesen und Sinn aller menschlichen Liebe. Denker wie Karl
Jaspers («Liebe verwirklicht sich im Miteinandersein»), Maurice
Nédoncelle (Liebe ist eine communauté spirituelle), Viktor Warnach
(Liebe ist eine inclanatio zu einem Du, damit eine Gemeinschaft
erwachse), Ludwig Binswanger, der die Liebe als liebendes Miteinandersein

faßt, und andere sind dem Wesen der menschlichen Liebe meines
Erachtens näher gekommen.

Damit soll Schelers Bedeutung jedoch nicht verringert werden. Sein

großes Verdienst wird es bleiben, daß er nach dem Denken des 19.

Jahrhunderts die Person als Ganzheit wieder zu Ehren gebracht hat.
Durch seine Betonung des nie objektivierbaren Charakters der Person

leitet er zur Existenzphilosophie über, die wiederum die Grundlage
bildet für das umfangreiche Werk von Ludwig Binswanger über die
Liebe als Grundform des menschlichen Daseins. Führt Binswanger
doch über das Heideggersche System weit hinaus. Schelers Philosophie
hat die Rückkehr zum Menschen als Ganzheit gebracht, seine

Philosophie der Liebe hat die Liebe als personalen Ganzheitsakt statuiert,
und darin liegt seine kaum zu messende Leistung.

61 Zuletzt erschienen in: Vom Ewigen im Menschen (Band 5 der Gesammelten

Werke, Bern, Francke Verlag 1954). Die folgenden Zitate stehen auf
S. 371 und 372.

47



In einer Zeit, die mit der Liebe nur wenig anzufangen weiß, sie zu

gerne mit Partialtrieben und einzelnen Eigenschaften der Seele in
Verbindung setzt, in einer Zeit, die sich selbst - wie der holländische
Schriftsteller Jef Last sein Buch nannte - «Onvoldoende voor Liefde»,
das heißt eine ungenügende Note für Liebe gibt und die aus Mangel
an Liebe auf der Suche nach ihr ist, sie überall und nirgends findet, in
einer solchen Zeit ist es gut, aufdie Stimmen derer zu hören, die durch
die bewegende Kraft erkenntnissuchenden Denkens in das Wesen der
Liebe eindringen. Scheler ist einer der wichtigsten unter ihnen. Seine

tiefsinnigen Gedanken über die Liebe denkend auszubauen, sei unser
nie zu vernachlässigendes Anliegen.

48


	Schelers Philosophie der Liebe

