Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 17 (1957)

Artikel: Schelers Philosophie der Liebe
Autor: Furstner, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schelers Philosophie der Liebe*

von H, Fursiner

Erst in unserer Zeit ist das anthropologische Problem als ein selbstin-
dig philosophisches erkannt worden und richtet sich das philosophische
Fragen auf den Menschen in seiner spezifischen Problematik. Da8 da-
mit die Liebe in den Kreis philosophischer Besinnung eintritt, ist
selbstverstindlich, da die Liebe die tiefsten Schichten menschlichen
Seins trifft. Die Philosophie hat sich denn auch seit Plato erst wieder
in den letzten Jahrzehnten intensiv mit der Liebe beschiftigt. Ich
brauche hier nur die Namen Jaspers, Simmel, Binswanger, Pfinder
und Max Scheler zu nennen.

Wir diirfen Scheler, der neben Edmund Husserl der originellste und
einfluBreichste Denker unter den Phinomenologen ist, dankbar sein,
daB er so tiefin das Problem der Liebe eingedrungen ist, denn die Rich-
tigkeit des Heideggerschen Satzes, daB das ontisch Nichste das onto-
logisch Fernste ist, gilt auch hier. Kein Wort wird haufiger in den Mund
genommen als « Liebe», kein Verbum hiufiger konjugiert als «lieben»,
aber was wissen wir von dem, was uns manchmal so tief beriihrt und
uns oft in solch starke Erschiitterungen zu versetzen vermag?

In dem BewuBtsein, daB Liebe als letzte Wesenheit nicht definierbar,
sondern nur erschaubar zu machen ist, daB also ein unauflésbarer
Erkenntnisrest, der sich nicht in eine Begriffsbestimmung einzwingen
lassen will, iibrigbleibt, hat Scheler, vor allem in seinem Werk Wesen
und Formen der Sympathie (1913), auf das ich mich in der Hauptsache
stiitzen werde?, auf eine derart tiefsinnige Weise iiber das Wesen der
Liebe philosophiert, da8 kein moderner Denker die Liebe zum Objekt
seiner Betrachtungen machen kann, ohne sich anerkennend oder kri-
tisch auf ihn zu beziehen.

* Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft Ziirich und Basel,
Februar 1957.

1 Es wird unter der Abkiirzung «Sympathie» zitiert nach der 5. Auflage
(Frankfurt/Main, Schulte-Bulmke, 1948).

23



Wie Schelers ganze Philosophie beruht seine Philosophie der Liebe
auf dem Grundsatz, da Philosophie ihrem Wesen nach streng evi-
dente, durch Induktion unvermehrbare und unvernichtbare, fiir alles
zufillig Daseiende «a priori» giltige Einsicht in alle uns an Beispielen
zuginglichen Wesenheiten und Wesenszusammenhinge des Seienden
ist, und das heiBt fiir die Liebe, daB sie ihre Wesensgesetze hat, die
iiber den empirischen Gesetzen des Daseins und Auftretens stehen, in
denen jene Wesenheiten empirische Realitdt gewinnen.

Dies aber bedeutet, daB Scheler ausdriicklich jede Lehre zuriick-
weisen muB, die davon ausgeht, es handle sich in der Liebe um spezi-
fisch «menschliche» — also der menschlichen Gattung eigentiimliche,
an ihre psychologische Natur gebundene Tatsachen und sei primir nur
der Mensch auch Gegenstand der Liebe. Mit phidnomenologischer
Reduktion untersucht Scheler die Liebe und ihre Gesetze, ohne auf das
hic et nunc existierende Individuum zu achten. Denn — so sagt Sche-
ler? — es besteht eben die Tatsache, daB wir — und zwar urspriinglich —
gar vielerlei lieben, was mit dem Menschen nichts zu tun hat und des-
sen Wert und Werterkenntnis vom Menschen, seinem Wert und seiner
Werterkenntnis unabhingig ist.

Wir kénnen Gott, die Natur, ein Tier, ein Kunstwerk ganz urspriing-
lich lieben, also um ihrer selbst willen, das hei3t um ihrer, dem Mensch-
lichen fremden Eigenart willen. In der echten Liebe zu Gott, zur Natur,
zu einem Tier, zur Kunst ist unsere Liebe auf ein AuBermenschliches
gerichtet. Dagegen ist jede Liebe zu Gott und zu Objekten der Natur
und der Kunst, die diese Objekte mit menschlichen Gefiihlen ausstattet
oder unter Bildern und Analogien menschlichen Lebens betrachtet —
eine solche Liebe ist eine sentimentale Scheinliebe, eine Phantomform
der Liebe. Echte Gottesliebe ist nicht auf Gott als eine Vorform des
Menschen gerichtet, sondern gerade auf Gott als das dem Menschen
Transzendente.

Es braucht hier wohl kaum gesagt zu werden, daB, wenn auch die
Gegenstandswelten (wie die Liebe) auf ihre Wesensgesetze hin, als
reine «Essenz», untersucht werden (also unabhingig von etwaigen
realen «Existenzen», die Triger des zu untersuchenden Phinomens
sind), die Liebe immer in dem Sinne menschliche Liebe ist, daB sie ein
Vorgang im Menschen ist. Ob Tiere tiberhaupt lieben, ob sie nur Art-
genossen lieben konnen oder auch Menschen und wie sie lieben, ent-

2 Sympathie, S. 167 ff.

24



zieht sich ein fiir allemal unserer Erkenntnis. Uber die Liebe Gottes,
iiber das fiir Theologen so hochwichtige Problem der Agape, kénnen
wir wenigstens auf Grund der biblischen Offenbarung philosophieren.

Wir wollen jedoch nur iiber die menschliche Liebe sprechen, das
hei3t Trager der Liebe ist immer ein Mensch, der seine Liebe auf ein
Objekt richtet. Irrelevant dabei ist, ob der Mensch, der liebt, Gegen—
liebe empfingt, was iibrigens bei einem Kunstwerk unméglich, bei
einem Tier unfeststellbar und bei Gott selbstverstindlich ist, da Gott
nach dem Ersten Brief des Johannes Liebe ust (4,8 und 4,16). Das Pro-
blem der Gegenliebe ist kein Problem der Liebe, sondern nur ein
Problem (und — kénnen wir sagen — oft ein wichtiges!) des liebenden
Menschen. Aber darauf komme ich unten zuriick.

Im allgemeinen werde ich mich bei diesen Ausfithrungen auf die
Liebe zwischen Mann und Frau beschrinken — also auf das, was Sche-
ler und viele andere Geschlechtsliebe nennen, ich aber lieber mit dem
Terminus Geschlechterliebe belege.

Liebe als menschliche Liebe ist nun, nach Scheler, ein Akt, und zwar
ein Akt des Geistes, dessen einzige Existenzform die Person ist. Um ter-
minologischen MiBverstindnissen vorzubeugen, miissen wir uns klar
machen, was Scheler genau damit meint3.

Person ist niemals ein Ding oder ein Gegenstand, der irgendwelche
Krifte oder Vermégen hitte (z.B. ein Vermégen der Vernunft), son-
dern Person ist die unmittelbar miterlebte Einheitssubstanz der Akte,
die ein menschliches Wesen, im Besitz der Vollsinnigkeit, Miindigkeit
und Wahlmichtigkeit, vollzieht. Jede Vergegenstindlichung, sei sie
Wahrnehmen, Vorstellen, Denken, Erinnern, Erwarten, macht das
Sein der Person sofort transzendent. Am Menschen kann uns als
Gegenstand gegeben sein der Kérper, die Leibeinheit und die Seele
(z.B. wenn ich Psychologie treibe), aber niemals die Person. Die Person
kann mir nur durch Mitvollzug ihrer Akte gegeben sein. Psychophy-
sisch ist das Wesen der Person indifferent. Die Person Jesu zum Beispiel
kann einem verschlossen bleiben, auch wenn man alles iiber sein inne-
res und duBeres Leben weiB, sie kann aber einem Jiinger gegeben sein,
dem alle historischen Daten unbekannt sind.

3 Fir das Folgende vgl. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus (Band 2 der
Gesammelten Werke, Bern, Francke Verlag 1954), S. 382ff. (Weiterhin als
Formalismus zitiert.)

25



Die einzige Art der Gegebenheit der Person ist ihr Aktvollzug, in dem
lebend sie gleichzeitig sich erlebt. Die Person 148t sich durch Beobach-
tung, Beschreibung und Erkldrung nicht erfassen. Jeder Mensch hat
sein geistiges Personszentrum fiir sich allein.

Die Akte, wie Vorstellen, Wahrnehmen, Erinnern, Erwarten, Fiih-
len, Vorziehen, Wollen, Lieben, Hassen und Urteilen, entspringen aus
der Person, und so gilt fiir sie dasselbe. Auch die Akte sind psycho-
physisch indifferent, auch ein Akt ist nie ein Gegenstand oder ein Ding:
er wird im Vollzug erlebt und kann nie in der Wahrnehmung, ge-
schweige denn in der Beobachtung, gegeben sein.

Die Person ist nicht ein leerer Ausgangspunkt von Akten, auch nicht
die bloBe Summe der verschiedenen Akte, sondern sie ist ihr Aktvollzug
selbst. Person als Akt-Substanz ist die konkrete wesenhafte Seinseinheit
von Akten verschiedener Art. Das Sein der Person «fundiert» alle
wesenhaft verschiedenen Akte: in jedem Akt steckt die ganze Person,
ohne daB das Sein der Person in irgendeinem ihrer Akte aufginge. Die
Person selbst, in jedem ihrer Akte lebend, durchdringt jeden Akt mit
ihrer Eigenart. Das hei3t, da3 uns ohne ein Eindringen in die konkrete
Person eines Anderen nie ihre Akte voll gegeben sind.

Auch wenn wir eine genaue Erkenntnis vom Wesen des Liebesaktes im
allgemeinen haben, so bringt uns diese Erkenntnis um keine Spur niher,
wenn es darum geht, zu erkennen, wie die Person A liebt. Erst ein Ein-
dringen in die Person A liBt auch das Wesen ihres Liebesaktes erkennen.

Fiir die gesamte Sphire der Akte nimmt Scheler den Terminus «Geist»
in Anspruch. Unter Geist versteht er also nicht Intelligenz und Wahl-
fahigkeit, sondern ein neues Prinzip. Die Person ist wesenhaft geistig;
Person ist die wesensnotwendige und einzige Existenzform des Geistes.

Nach diesen terminologischen Bemerkungen wiederhole ich noch
einmal, was Liebe nach Scheler ist: ein geistiger Akt. Damit ist aber
zugleich gesagt, daB Liebe etwas Elementares, Unableitbares ist. Denn
sie ist ein Akt der eigenartigen und eigenwertigen Einheit, die die Per-
son ausmacht. Liebe ist also nicht irgendeine physische oder psychische
Funktion.

Die Erkennung des Elementaren der Liebe, das {ibrigens auch Den-
ker wie Brentano, Georg Simmel, Alexander Pfinder, Karl Jaspers und
der hollindische Forscher Van der Kerken betonen?, bedeutet eine

4 Vgl. Verf., Studien zur Wesensbestimmung der héfischen Minne (Groningen,
1956), S. 27.

26



Abwendung von jeder naturalistischen Liebestheorie, wie sie zum
Beispiel von Freud vertreten wird.

Durch seine Auseinandersetzung mit Freud war Scheler einer der
ganz wenigen ernst zu nehmenden Kritiker aus der Friihzeit der
Psychoanalyse. An Freuds Ontogenie der Liebesarten hat Scheler die
Axt seiner Kritik gelegt.

Freud leitet — wie bekannt — die verschiedenen Arten der Liebe aus
der Libido ab. Die Libido ist ein Triebimpuls, der sich anfianglich auf
die «erogenen Zonen der Frithzeit» konzentriert (die orale, anale und
phallische Phase) und im normalen Falle am Ende der Pubertit ihren
Zweck erreicht: den Trieb zum andern Geschlecht. Liebe zu einem
Menschen andern Geschlechts wire dann nichts anderes als die see-
lische Seite dieses Triebes. Die verschiedenen Perversionen zeigen aber,
daB der Zweck der Libido, der Trieb zum andern Geschlecht, nicht
immer erreicht wird.

Die Perversionen sind nach Freud bloBe Fixierungen kindlicher
Entwicklungsstufen, in denen also von einem Trieb zum andern Ge-
schlecht noch nicht die Rede ist.

Nun hat Scheler hervorgehoben, daB3 es gerade die Perversionen
sind, die am meisten geeignet sind, Freuds Ansicht, es wire der Ge-
schlechtstrieb iiberhaupt erst sukzessiv in jedem Einzelleben auferbaut,
zu widerlegen. Denn gerade die Perversionen zeigen in ihrer ganzen
Mannigfaltigkeit, daB auch in ihnen noch die Richtung auf das andere
Geschlecht enthalten ist, wenn auch die Werte des andern Geschlechtes
nicht an einem Gegenstand des wirklichen andern Geschlechtes, son-
dern an sich selbst (Autoerotismus) oder am gleichen Geschlechte
(Homosexualitit) vorgefunden werden?.

Scheler® sieht den Geschlechtstrieb als ganz urspriinglich an, dieser
ist durchaus «angeboren» und nicht eine Entwicklungsphase der
Libido, die in den «meisten Fillen» eintritt. Der Geschlechtstrieb ist
die phasenrhythmisch erfolgende Zuordnung eines auf das andere
Geschlecht dberhaupt gerichteten Triebes, bestimmt in ihrem Objekt
durch eine Regung der Liebe zu einem Menschen andern Geschlechtes,
die aber von Hause aus mit diesem Trieb nichts zu schaffen hat.

Der Geschlechtstrieb ist nach Scheler also immer da: zuerst in der
Latenz, dann (in der Pubertit) als ein im Dunkeln tastendes und ahnen-

5 Vgl. Sympathie, S. 218.
¢ Vgl. Sympathie, S. 214 ff.

27



des Fragen, schlieBlich durch irgendein plotzliches Erfiillungserlebnis
eine reale Beziehung zum andern Geschlechte kniipfend. Diese Be-
ziehung kann nun zweierlei sein: liebeleer, womit der Geschlechtstrieb
bloBer Trieb zum andern Menschen bleibt und dadurch fiir Betrach-
tungen tber die Liebe irrelevant ist; oder aber liebeerfiillt, wodurch
Geschlechtstrieb und Geschlechterliebe eine gliickliche Verbindung
miteinander eingehen.

Scheler? verwirft denn auch den Ausdruck «sinnliche Liebe», sofern
das «sinnlich» als eine Artbestimmung der Liebe gefaBt wird und nicht
als Ausdruck dafiir, daB die Liebe von sinnlichem Fiihlen und Empfin-
den begleitet ist. Ein rein «sinnliches» Verhalten zu einem Menschen
ist ein absolut liebloses und kaltes Verhalten, denn es stellt den Andern
notwendig in den bloBen Dienst des eigenen sinnlichen Empfindens,
seines Gebrauches und seines Genusses. Nun miissen wir natiirlich wohl
im Auge behalten, daB ein rein sinnliches Verhalten selten vorzukom-
men scheint: es spielen immer seelische Komponenten mit, zum Beispiel
ein Machtstreben oder aber ein Verlangen nach Wirme oder nach
Wirme-Spenden. Man muB3 Scheler aber recht geben, daf3 ein Ver-
halten, das er also rein sinnlich nennt, mit jeder Liebesintention auf
den Andern als diesen einzigartigen Andern véllig unvertraglich ist.

‘Wie ist nun diese Verbindung des Geschlechtstriebes mit der Ge-
schlechterliebe?, so miissen wir fragen. Der liebeerfiillte Geschlechts-
akt, in dem der Geschlechtstrieb sich objektiviert, ist nach Scheler® eine
Ausdruckshandlung, die nicht wesentlich anders ist als die verschiede-
nen Ausdruckshandlungen der Liebe, wie der KuB, das Streicheln, der
schweigende Blick. Nachdriicklich will Scheler der Idee des Geschlechts-
aktes die ihr zukommende metaphysische Bedeutung zuriickgeben.
Scheler ist der Meinung, daB3 im Abendland der Geschlechtsakt meta-
physisch entwiirdigt ist, hauptsidchlich dadurch, daBl man in ihm eine
Zweckhandlung erkennen wollte: der Zweck sei entweder die Fort-
pflanzung oder die Wollust. Natiirlich kénnen Wollust und Zeugung
Zwecke sein, sie sollen es aber ethisch keineswegs sein.

Den Partner als Mittel fiir welchen Zweck auch, sei es der Wollust,
sei es der Fortpflanzung, zu gebrauchen, ist widersittlich. Der liebevolle
Geschlechtsakt steht im Dienste der Liebe und ist als Ausdrucksform
derselben zu betrachten.

7 Vgl. Sympathie, S. 182.
8 Vgl. Sympathie, S. 12011.

28



Wiewohl man den ethischen Wert dieser Gedanken, die unter ande-
rem auch von Forschern wie A. Maeder?, Frankl!, Von Gebsattell
betont werden, sehr hoch anschlagen mufl, da sie den Geschlechtsakt
aus der Sphire des rein Triebhaften herausheben und dadurch ver-
menschlichen, muB man doch vor einer Uberschitzung dieser Auf-
fassung warnen. Der Utrechter Psychiater Riimke weist zum Beispiel
darauf hin, daB3 bei vielen Menschen der sexuelle Trieb zum andern
Menschen einem psychischen Kontaktim Wege steht. Die Befriedigung
des sexuellen Triebes schafft dann erst die innere Harmonie, die danach
eine psychische Vereinigung ermoglicht!2,

Es liegen hier, wie mir scheint, sehr viele Probleme, die nur geldst
werden kénnen auf Grund einer niheren und tiefschiirfenden Unter-
suchung auf dem unendlich vielseitigen Gebiet der Sexualitit — wozu
tibrigens mein Landsmann Dr. Ruygers in seiner Studie zu einer
philosophischen Sexuologie De beide geslachten einen héchst beachtens-
werten Beitrag geliefert hat13.

Die Geschlechterliebe ist also nicht aus der Libido abzuleiten, auch
nicht aus dem Geschlechtstriebe (im Gegenteil: den Geschlechtstrieb
«gebraucht» sie sozusagen als Ausdrucksbewegung), sie ist kein Scho-
penhauerscher « Genius der Gattung» 14, sie ist kein mixtum composi-
tum von Geschlechtstrieb und geistiger Freundschaft — wie zum Bei-
spiel Havelock Ellis behauptet!® —, sondern sie ist eine echte, urspriing-
liche Liebesart, die sich spontan, das heif3t nichtreaktiv, auf einen Part-
ner des andern Geschlechtes richtet.

Als Liebesart — denn auch diesen schon genannten Ausdruck Sche-
lers miissen wir kurz bestimmen?® — ist die Geschlechterliebe als be-

® A. Maeder, Ehe und Selbstentwicklung. In: Das Ehebuch, hrsg. von Graf
Hermann Keyserling (Celle 1925), S. 376 ff.

10 V. E. Frankl, Arziliche Seelsorge (Wien 51948).

11 V. E. von Gebsattel, Ehe und Liebe. Jur Phinomenologie der ehelichen Ge-
meinschaft. Zeitschrift fir Vilkerpsychologie I (1925), S. 247 ff. Neu abgedruckt in:
Situation T (Utrecht-Antwerpen 1954), S. 107 L.

12 Vgl. H. C. Riimke, Het sexuele vraagstuk. In: Nieuwe studies en voordrachten
over psychiatrie (Amsterdam 1953).

13 H. Ruygers, De beide geslachien. Schetsen voor een wijsgerige sexuologie (Roer-
mond-Maaseik 1952). '

1 Vgl. Sympathie, S. 123 1.

15 «A synthesis of lust in the primitive and uncolored sense of sexual
emotion and friendship». (H. Havelock Ellis, Studies in the psychology of sex.
Vol. VI, Sex in relation to society. Philadelphia 1919, S. 133.)

16 Vgl. Sympaihie, S. 184 1.

29



sondere Qualitidt der Gemiitsbewegung selbst fiir uns fithlbar, ohne daf3
das Objekt, auf das sich diese Liebesart richtet, und seine Merkmale
als solche eine Rolle zu spielen brauchen. Das Wesensmerkmal der
Liebesarten ist, daB schon die Regungen der Liebe — und zwar auf
einem Punkte ihres Keimens, in welchem sie noch objektlos oder das
Sosein des Objekts noch kaum gegeben ist — verschiedene gesonderte
Qualititen aufweisen.

Hier weicht Scheler also wieder von Freuds Ontogenie der Liebes-
arten ab. Denn nach Freud sind diese Liebesarten vielfache Produkte
der Libido. Wie die Geschlechterliebe nichts anderes wire als die
seelische Seite des durch die normale Entwicklung der Libido entstan-
denen Geschlechtstriebes, so seien die Liebe des Sohnes zur Mutter,
der Tochter zum Vater und die Liebe verschiedengeschlechtlicher
Geschwister meist geschlechtlich gefarbt und erst spater — nach voll-
zogener normaler Objektbindung — einer Sublimierung fihig. So seien
auch die Heimatliebe, die Vaterlandsliebe und die Gottesliebe (als
Liebe zu Gott) einer Sublimierung der Libido zu verdanken.

Scheler!” betont demgegeniiber die Urspriinglichkeit dieser Liebes-
arten, weil sie in Regungen gegenwirtig sein kénnen, ohne daB3 der
Gegenstand, auf den sie sich richten, irgendwie bildhaft gegeben ist.
Wer zum Beispiel kein Vaterland und keine Heimat hat, kann doch
jene bestimmte Regung der Heimat- und der Vaterlandsliebe erleben.
Heimatliebe kann in der Fremde plétzlich hervorbrechen, ohne daf3
irgendein Gedanke oder eine Vorstellung der Heimat wach wiirde:
diese Liebe auBert sich dann in einem Sehnsuchtsgefiihl nach etwas
Heimatlichem; die Mutterliebe ist durchaus nicht an irgendeine Form
der Erfahrung der betreffenden Frau von «Kindern» gebunden: diese
Liebesart gehért zur Konstitution des weiblichen BewuBtseins, usw.

Wir kénnen also mit Schelerschen Worten sagen, daf3 in den Liebes-
arten die elementarsten qualitativen Beziehungen des Menschen zum
andern Menschen (oder auch zu andern Objekten) gleichsam in der
Struktur der Seele selbst vorgebildet sind 8,

Dies heiBt aber, daB jede Riickfithrung der Liebe auf einfachere
Tatsachen fehlschligt. Scheler?® weist auf «die ganze Unsinnigkeit der
Definition des Spinoza» hin, der gesagt hat, Liebe sei «laetitia con-
comitante idea causae externae». Zu Gegenstinden - so fiihrt Scheler

17 Vgl. Sympathie, S. 185 1.
18 Vgl. Sympathie, S. 219.
¥ Vgl. Sympathie, S. 158,

30



aus? —, die lediglich den Wert «angenehm» an sich tragen, gibt es
keine Liebe. Es gibt nur ein Fiithlen des Angenehmen, ein Interesse an
angenehmen Dingen, aber keine Liebe zu ihnen. Denn wenn wir auch
wortlich sagen, daB wir «eine Speise lieben» — oder, so kénnen wir es
noch verdeutlichen: einen Singer lieben, weil er so schén singt — so
deckt die Sprache hier durchaus nicht das Phinomen. Und Freude und
Lust, Schmerz und Leid, die uns ein geliebter Mensch bereitet, ver-
dndern nie unsere Liebe zu ihm. Héchstens kann man sagen, daB3 das
geliebte Objekt eine reichere Quelle von méglichen Freuden als von
moglichen Leiden ist?2.

Liebe ist auch nicht auf das Mitgefiihl zuriickzufithren. Bevor
Scheler in seinem Werk Wesen und Formen der Sympathie mit der Analyse
der Liebe und des Hasses anfingt, widmet er einen groBen Teil dieses
Buches dem Mitgefiihl. Ich kann hier leider nicht auf seine Behandlung
der metaphysischen und genetischen Theorien des Mitgefiihls und auf
seine Scheidungen der Phianomene des Mitgefiihls (das Miteinander-
fuhlen, das Mitgefiihl, die Gefiihlsansteckung, die Einsfithlung) ein-
gehen, denn das wiirde zu weit fithren.

Hiergiltes nur zu betonen, daB Liebe alselementarer Aktnichtausdem
Mitgefiihl hervorgeht. DaB dies nicht der Fall ist, findet seine Erklédrung
in der Schelerschen These, daB3 Liebe ein spontaner, geistiger Akt und
alles Fiihlen eine « Funktion» ist, das heiBt ein reaktives Aufnehmen 22,

Wiewohl Liebe sich also nach Scheler nicht auf das Mitgefiithl zuriick-
fithren 14Bt, bestehen hier Wesenszusammenhinge eigener Art. Der
wichtigste ist, daB jedes Mitfithlen in einem Lieben fundiert ist und
ohne alle Liebe nicht existieren kann 23,

Wir fithlen niamlich in dem MaBe und in der Tiefe mit, wie wir lie-
ben. Lieben wir den Gegenstand, mit dem wir fihlen, nicht tiefer,
dann ist unser Mitgefiihl bald zu Ende und geht sicher nicht bis ins
Zentrum der Person. Natiirlich kénnen wir auch mit einem Menschen
Mitgefiihl haben, den wir nicht lieben, zum Beispiel wenn wir ihn
bedauern oder bemitleiden. Aber — so sagt Scheler — auch in diesem
Falle sind die Mitfiihlensregungen durch Liebe fundiert, sei es, daB er
Familienglied ist, sei es, daB er iiberhaupt ein Lebewesen ist. Das heiBt
also: der Gegenstand, aufden die Liebe sich richtet, braucht intentional

20 Vgl. Sympathie, S. 182.
2 Vgl. Sympathie, S. 158.
22 Vgl. Sympathie, S. 155.
2 Fiir das Folgende vgl. Sympathie, S. 155ff.

31



nicht derselbe zu sein wie der Gegenstand des Mitfiihlens. Will es je-
doch mehr als zu einem bloBen Verstehen oder Nachfiihlen kommen,
dann muB unser Mitgefiihl in einen es umspannenden Akt der Liebe
eingebettet sein. Dieser Akt der Liebe macht das Mitgefiihl fiir den
Mitmenschen iiberhaupt erst ertriaglich. Mitleid zum Beispiel ist nur
ertriiglich, wenn dahinter die Liebe zu dem Bemitleideten als Indivi-
duum steht. Fehlt diese Liebe und spiirt der Bemitleidete, daB sie nicht
aufihn in concreto geht, sondern z. B. aufihn als Familienglied, als An-
gehorigen derselben Nation oder als «menschliches Lebewesen» im all-
gemeinen, dann wird er dieses Mitleid als eine Verletzung empfinden
und sich dafiir bedanken. Anderseits wird jeder feinempfindende
Mensch die Regung des Mitleids verbergen, wo er nicht gleichzeitig
den Bemitleideten als Individuum lieben kann.

Scheler2* warnt auch davor, Liebe dem Wohlwollen gleichzusetzen.
Wir kénnen Dinge lieben, fiir die « Wohlwollen» zu haben gar keinen
Sinn hat: zum Beispiel die Schonheit, die Erkenntnis, die Kunst. Wir
lieben Gott, fiir den Wohlwollen zu hegen gar sehr licherlich wire.
Liebe zu einem Menschen kann natiirlich dazu fithren, ihm «wohl zu
wollen», aber dies ist dann eine Folge der Liebe. Im Wohlwollen steckt
leicht eine Distanz des Wohlwollenden von oben her, eine gewisse
«Gonnerhaftigkeit», die Liebe sogar ausschlieBen kann.

Liebe ist also nach Scheler kein Gefiihl, auch kein Mitgefiihl, sondern
ein elementarer Akt. Es erhebt sich nun die Frage: was erstrebt und
begehrt der Mensch im Vollzug dieses Aktes? Oder ist Liebe tiberhaupt
kein Streben? Es ist der Miihe wert, auf diese Frage niher einzugehen,
da der groBe antike Liebesphilosoph, Plato, die Liebe als ein Streben
faBt. _

Wie bekannt, versucht im Symposion Sokrates das Wesen des Eros
darzulegen und, den Agathon befragend, kommt er zur SchluBfolge-
rung, daB3 der Eros Liebe zu etwas ist, und das bedeutet: Liebe zu
etwas, woran der Liebende Mangel leidet. Weiter — sein Gesprich mit
Diotima wiedergebend — fithrt Sokrates aus, daB die Liebe dem dauern-
den Besitz des Guten gilt, und ihre Betitigung, diesen Besitz zu errei-
chen, ist die Zeugung im Schénen. So ist der Eros die Tendenz der
Sinnendinge, die noch dem 47 v angehéren, am 6v7wg v, an der Idee,
am Wesenhaften, Anteil zu gewinnen. Eros ist Trieb und Sehnsucht des

. Vgl. Sympathie, S. 1531,

32



Nichtseienden (d.h. Schlechten) zum Seienden (d.h. Guten). Liebe ist
bei Plato Seinsbeméachtigung durch die Erkenntnis, ein Streben von
unvollkommener zu vollkommener Erkenntnis. Die Liebe wird hier
also ganz intellektuell als Bewegung einer drmeren zu einer reicheren
Erkenntnis verstanden. Liebe ist abhingig von der Erkenntnis, Er-
kenntnis fundiert Liebe.

Das Christentum hat uns — wie Scheler es nennt — die Bewegungs-
umkehr der Liebe gebracht?. Diese sehen wir nicht nur daran, daB —
wihrend die griechischen Gotter die Menschen nicht lieben («Wiren
wir Gétter, wiirden wir nicht lieben», sagt Plato) — der christliche Gott
Liebe ist und er durch seine Liebe die Menschen erlost, sondern auch
durch eine radikale Umstellung von Liebe und Erkenntnis. Scheler 26,
der nur bei Augustinus und in der augustinischen Tradition ernsthafte
Anfinge findet, das christliche Grunderlebnis der Liebe in die richtige
Beziehung zur Erkenntnis zu setzen, betont, daB der Ursprung aller
intellektuellen Akte wesenhaft an Akte des Interessenehmens und der
Liebe gekniipft sind. Das Interesse fiir und die Liebe zu etwas sind die
fundierenden Akte, in denen wir iiberhaupt einen Gegenstand, ein
Vorstellungs- oder Gedankengebilde erfassen. Diese Akte sind die
Grundlage fir die sich auf denselben Gegenstand richtenden Urteile,
Wahrnehmungen und Vorstellungen. Was uns zu faktischer Wahr-
nehmung oder zur Erinnerung kommt, wird von unserem Interesse und
unserer Liebe geleitet. Tiefe Erkenntnis setzt also Liebe voraus.

Gott liebend, sehen wir erst das volle Bild seiner gottlichen Existenz
und nicht umgekehrt. Nicht «alle» sahen Jesus, als er auferstehend mit
Maria Magdalena sprach. Magdalenas Liebe sah ihn zuerst, einige
aber sahen ihn nicht, da « Gott ihnen die Augen verhiillt hatte». Nur
den Liebenden waren die Augen aufgeschlossen, und zwar in dem
Ma@e, wie sie liebten, so deutet Scheler?” die bekannte Stelle aus dem
Neuen Testament.

Ist Liebe, nach Scheler, also kein erkennender Akt, so ist sie auch,
kein Streben, wie bei Plato. Liebe mag vielerlei Streben, Dringen,
Begehren, Sehnen, Wollen fundieren, sie selbst ist nichts davon. Alles

2% Vgl. Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen. In: Vom Umsturz
der Werte. Abhandlungen und Aufsitze (Band 3 der Gesammelten Werke, Bern,
Francke Verlag 1955), S. 72ff.

2 Vgl. Scheler, Liebe und Erkenninis (Dalp-Taschenbiicher, Band 316. Bern,
Francke Verlag, 1955), S. 24ff.

¥ Vgl. Liebe und Erkenntnis, S. 19,

3 Studia Philosophica XVII 33



Streben verzehrt sich selbst in der Erlangung des Erstrebten, kommt
nach seiner Befriedigung zur Ruhe. Daneben zielt ein Streben immer auf
etwas Neues, etwas Anderes. Liebeverzehrtsich jedoch nichtin der Befrie-
digung, sie ruht ganzim Sein und Sosein ihres Gegenstandes oder wichst
sogar, indem sie immer tiefer in den geliebten Gegenstand eindringt 8.

Diese Einsicht, dal Liebe kein Streben oder Sehnen und dergleichen
ist, scheint mir von groBer Bedeutung zu sein. Denn hier wird ein fiir
allemal gebrochen mit der groBen historischen Bewegung der «roman-
tischen Liebe», die von der héfischen Zeit, in der die Liebe des Minne-
sangers durch seine Sehnsucht nach der unerreichbaren srouwe wichst,
iiber die Romantik bis heute im Film, Schauspiel und Roman die
Geister verirrt. Noch zuviel wird das Wesen der Liebe im Erstreben der
Gegenliebe gesehen. Wir sind sogar gewohnt, von «ungliicklicher
Liebe» zu sprechen, wenn die Gegenliebe ausbleibt, ein wohl sehr
schiefer Ausdruck. Nichterwiderte Liebe macht den Liebenden un-
gliicklich, aber in ihr selbst liegt kein Ungliick. Denn wihrend meine
Liebe zu dem nichterwidernden Objekt dieselbe bleibt, kann sie mor-
gen erwidert werden — wire dann mein Liebesereignis pltzlich gliick-
lich geworden? Und bekanntlich kann man auch bei unerwiderter
Liebe gliicklich sein, wie es — trotz ihrer endlosen Klagen — die Minne-
singer gewesen sein mogen. Ja, sogar lassen sich Fille denken, in denen
erwiderte Liebe AnlaB zum Ungliicklichsein ist. Nein, in bezug auf die
sogenannte «ungliickliche Liebe» kénnen wir mit Simmel sagen:
«, Gliick haben* ist noch nicht ,gliicklich sein¢%.»

Kehren wir aber zu unserem Thema, dem Strebenscharakter der
Liebe zuriick. Bei Plato kommt dieser Strebenscharakter unter ande-
rem dadurch zum Ausdruck, daB3 die Liebe der Menschen unterein-
ander die Zueinanderbewegung der Teile eines urspriinglich Ganzen
sei, also ein Zuriick zu dem einen, geschlechtlich noch nicht differen-
zierten Menschen, dessen Teile sich nun «suchen». Sie kennen die
Rede des Aristophanes im Symposion, nach der die Liebe danach strebt,
aus Zweien Eins zu machen.

Gegen diese Ansicht wendet Scheler sich scharf. So heiBt es in Liebe
und Erkenninis: «Aller Pantheismus von Spinoza bis Hegel und Schopen-
hauer hat diesen grundirrigen Satz in sich aufgenommen. Ist es doch

28 Vgl. Liebe und Erkenntnis, S. 13.

2 Georg Simmel, Uber die Liebe (Fragment: Bruchstiicke und Aphorismen). In:
Fragmente und Aufsditze aus dem Nachlaf und Vergffentlichungen der letzten Fahre
(Miinchen 1923), S. 118.

34



leicht zu sehen, wie nach diesem Schema, das auch das Schema aller
falschen Mystik bis auf den heutigen Tag geblieben ist, Liebe im Grunde
immer auf Egoismus zuriickgeleitet wird. Denn was wire Liebe hier
anderes als der faktische Egoismus eines Ganzen, der nur die Schein-
form der Liebe mit der Scheinform und der Selbstandigkeit dessen, was
bloB Modus und Teil ist, annimmt? Was anderes als , égoisme 3 deux‘?
Die Liebe bloB scheinhafter Individuen ist eben auch nur eine schein-
hafte Liebe®.»

Wir beriihren hier das fiir das Phinomen der Liebe so wichtige
Problem der Individualitit. Plato kennt die Individualitit nicht, und
die Auffassung der Individualitit ist das, wodurch sich die platonische
und die moderne Liebeslehre scheiden. Denn die platonische Liebe
gilt dem Uberpersonlichen, der Idee des absolut Schénen und Guten,
die sich in der Person des Geliebten, sei es auch fragmentarisch, «ver-
irdischt» hat. Letztes Ziel ist das Erblicken der Schénheit, des Guten
selbst, und die Liebe ist nur der ovvepyoc dazu. Der Geliebte gilt wenig,
denn géttlicher ist der Liebende als der Geliebte, so heiBit es im Sym-
bosion. Der Geliebte wird nicht als Individuum geliebt, sondern als
Bote der iiberindividuellen Schénheit. Dies bringt eine Entindividuali-
sierung auch des Liebenden selbst mit sich, da seine Liebe nicht aus
der schopferischen Personlichkeit kommt, sondern aus seinem ehe-
maligen Erblicken der Idee des Schonen.

In der modernen Liebeslehre gilt die Liebe jedoch nicht einem Men-
schen, der mehr oder weniger zufillig Vermittler der Idee ist, sondern
nur diesem unvertauschbaren Wesen. Unsere Liebe gilt immer der
Individualitit, dieser nicht zu analysierenden, aus nichts anderem her-
zuleitenden Einheit, sie gilt dem Individuum ineffabile, oder — mit
Scheler zu reden — dem Personwert.

Wie verhilt sich meine Individualitit zu der Individualitit des von
Iir geliebten Menschen? Eine sehr wichtige Frage, da fiir den abend-
lindischen Menschen die Gegenliebe — im Gegensatz zum platonischen
Eros, fiir den die Gegenseitigkeit kein innerlich wesentliches Element
ausmacht — von groBer Bedeutung ist. Erst in der Gegenliebe, so glaubt
der abendlindische Mensch, kommt die Liebe zu voller Entwicklung
und kommt der Liebende zu seinem eigenen Selbst.

Es handelt sich hier also um die Frage: Inwieweit bringe ich mich
in der Liebe als selbstidndige Person zur Geltung? Hat der junge Schil-

~—~——

8. 151

35



ler recht, wenn er sagt: « Der ewige innere Hang, in das Nebengeschépf
iiberzugehen, oder dasselbe in sich hineinzuschlingen, es an sich zu
reiBen, ist Liebe. Und sind nicht alle Erscheinungen der Freundschaft
und Liebe — vom sanften Hindedruck und KuB bis zur innigsten Um-
armung — so viele AuBerungen eines zur Vermischung strebenden
Wesens?3» Oder der junge Hegel, wenn er sagt: «Als Lebendige sind
die Liebenden eins . . . In der Liebe ist das Getrennte noch, aber nicht
mehr als Getrenntes32.» Oder Eduard von Hartmann, der in seiner
Phéinomenologie des sittlichen Bewuftseins sagt, daB «die Liebe eine aktive,
spontane Sehnsucht zur praktischen Verwirklichung des Identitits-
gefiihls» ist?

Mit andern Worten: Ist Liebe Einsfithlung des eigenen mit einem
fremden individuellen Ich? Scheler geht in dem Kapitel « Scheidungen
in den Phinomenen des Mitgefiithls» 3 tief auf die Einsfihlung ein,
wobei er zwei polare Typen unterscheidet: den idiopathischen Typus
(das fremde Ich wird durch das eigene aufgesogen) und den hetero-
pathischen Typus (ich werde vom andern Ich konsterniert und hypno-
tisch gefesselt). Einsfithlung finden wir bei primitiven Vélkern, bei
denen ein Glied des Totems mit je einem Glied der Totemtierart iden-
tifiziert wird, oder bei den religiosen antiken Mysterien, in denen der
Myste sich mit dem Gott oder den Gottern identisch weil, also Gott
«wird»; oder im Verhiltnis Hypnotiseur-Hypnotisierten; oder im
kindlichen Seelenleben, wenn das Kind im Spiel sich eins mit der
Puppe fiihlt; oder in der orgiastischen Einsfithlung, wo beide Partner
unter rauschartiger Ausschaltung des geistigen Personseins in einen
Lebensstrom, der keines der individuellen Iche mehr gesondert in sich
enthilt, der aber ebensowenig ein sich auf die beidseitige Ichgegeben-
heit aufbauendes WirbewuBtsein darstellt, zuriickzutauchen meinen.

Eine derartige, von Schiller, Hegel, Hartmann und vielen andern
vertretene Auffassung, Liebe sei Einsfithlung, zerstért gerade das
Phinomen der Liebe, so hat Scheler ausgefiihrt 34, Es ist eben nicht der
tiefste Sinn der Liebe, den Andern so zu nehmen, als ob er mit dem
eigenen Ich identisch wire. Zur Liebe gehort gerade jenes verstehende
Eingehen auf die andere soseinsverschiedene Individualitit als die
andere und verschiedene, jene restlose Bejahung der Realitiat und des

3 An Reinwald, 14. April 1783.

32 Hegels Theologische Jugendschriften, hrsg. von Nohl, S. 379.

33 Sympathie, S. 4ff. Fiir das Folgende vgl. bes. S. 16ff. und 23fT.
3¢ Vgl. Sympathie, S. 76T,

36



Soseins des Partners. Freiheitgeben, Selbstindigkeitgeben, Individuali-
tatgeben und -nehmen ist der Liebe wesentlich, wie der indische Dich-
ter Tagore es so schon gesungen hat:

Befrei mich von den Banden Deiner Sii3e,

Lieb! Nichts mehr von diesern Wein der Kiisse.

Dieser Nebel von schwerem Weihrauch erstickt mein Herz.

Offne die Tiiren, mach Platz fiir das Morgenlicht.

Ich bin in Dich verloren, eingefangen in die Umarmungen Deiner

Zartlichkeit.
Befrei mich von Deinem Zauber und gib mir den Mut,
Dir mein befreites Herz anzubieten. (Der Gértner)

Liebe ist nicht Bezauberung, sondern Freiheit. Erst in der Liebe geht
mir, als Liebendem, die Person (immer im Sinne Schelers natiirlich)
des Andern auf, und nicht durch idiopathische Einsfithlung, in der das
fremde Ich in mein eigenes hereingenommen wird. Wenn in der Liebe
die Person des Andern sich mir offenbart, dann kann von Einssein,
Einswerden, Sicheinswissen und dergleichen eo ipso keine Rede sein.

Aber ebensowenig kann ich den Liebesakt mitvollziehen, wenn ich
die Neigung hitte, durch heteropathische Einsfithlung im Andern und
durch ihn hindurch zu leben. In der Liebe offenbare ich dem Geliebten
mein eigenes Selbst, und je mehr ich dem Andern mein Selbst offenbare,
desto tiefer ist meine Liebe. Hier hat der reife Schiller das richtige Wort
gesprochen: «Wie du dir selbst getreu bleibst, bist du’s mir3%.» Liebe
ist sich selbst geben und den Andern als eigene Individualitit empfan-
gen. Angst vor der Liebe ist denn auch oft Angst vor Selbstpreisgabe,
meint Scheler,

Es ist dies eine sehr wichtige Erkenntnis, wie mir scheint, die nicht
deutlich genug betont werden kann. Denn viel zu oft denken die Men-
schen zu lieben, wo nur reiner Egoismus sie treibt, sei es um den Partner
zu besitzen, sei es um durch Selbstunterwerfung an der Machtfiille
(welcher Art auch) des Andern teilzuhaben. So ist die echte Mutter-
liebe diejenige, die auf das Kind als selbstindiges Wesen hinzielt. Sie
erfaft das Kind in seinem terminus ad quem, nicht (wie in der sog.
Affenliebe mit der fortgesetzten Vorsorglichkeit) in seinem terminus
a quo.

35 Thekla in Wallensteins Tod, 111, 21.
3 Vgl. Sympathie, S. 47*.

37



Lieben ist gerade Sich-selbst-ErschlieBen fiir den Andern, ohne
Preisgabe des eigenen Selbst, und Eindringen in den Andern, ohne
Verletzung des Personseins des Partners.

Je tiefer wir nun liebend in einen Menschen eindringen, also zum
Kern seiner Person gelangen, desto mehr fallen die verschiedenen Hiil-
len, die sein soziales Ich um sein Personzentrum gebaut hat, ab, so
lehrt uns Scheler#. Das heifit, Liebe geht auf die Person und nicht auf
irgend etwas Allgemeines, das er ist, zum Beispiel das Sportmannsein,
das Studentsein, das Weib- oder Mannsein. Anders gesagt: Ich liebe
Dich, weil Du dieses Individuum bist und nicht, weil Du eine gute
Hausfrau oder ein guter Familienvater bist.

Das Denken Schelers steht hier also im Gegensatz zu der — am hiufig-
sten vorkommenden — Vorstellung der Liebe, dergemiB8 sie auf etwas
Generelles, Typisches, GattungsmaBiges geht. Im Schelerschen Liebes-
begriff finden wir den apriorischen AusschluB3 aller Vertretbarkeit des
Individuums. In der echten Liebe gilt nur, unter Ausschaltung alles Typ-
ischen, dieindividuelle Person. Mit diesen Gedankengingensteht Scheler
nicht allein ; wir finden sie auch bei andern modernen Denkern, die den
Menschen und die Liebe zum Objekt ihrer Betrachtungen gemacht
haben. Ich nenne deren zwei: Martin Buber und Ludwig Binswanger.

Bubers «dialogisches Prinzip» 3 ist eine Vertiefung des individuellen
Personseins Schelers. Was fiir Scheler «Person» ist, ist fiir Buber Ich
und Du, wihrend Er und Es den Menschen als soziales Wesen bezeich-
nen. Wenn ich Du zu einem sagen kann — so meint Buber —, dann
besteht er nicht mehr aus einer Vielheit von Inhalten, sondern er ist
schlechthin Du, das heiBt er ist er-selber als ganzes Wesen. « Du» sage
ich mit meinem ganzen Wesen, es ist meine Wesenstat; Er oder Es sage
ich nur mit einem Teil meines Wesens. Das hei3t aber nichts anderes,
als daB ich Du zu einem sage, wenn ich auf den Kern seiner geistigen
Person, wie Scheler diese versteht, gestoBen bin. In der Welt des Er
oder Es ist der andere Mensch ein Ding, mit diesen oder jenen Eigen-
schaften oder — mit Scheler zu reden — mit einer Vielheit von Hiillen
sozialer und genereller Art um sich.

Und Ludwig Binswanger, dessen Werk Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins3? vielleicht noch nicht die Beachtung gefunden hat,

% Vgl. Sympathie, S. 134.

% Vgl. Martin Buber, Ich und Du. In: Die Schriften iiber das dialogische Prinzip
(Heidelberg 1954), S. 7ff.

30 Zirich 21953.

38



die es verdient, bewegt sich in derselben Bahn. In der von ihm postu-
lierten Heimat der Liebe begegnen die Liebenden sich als Ich und Du,
das heiBit als Menschen, die die Welt der Sorge und der Fiirsorge (im
Heideggerschen Sinne) transzendieren. Dieses besagt, daB sie, ohne die
sozialen Hiillen, von denen Scheler spricht, sich selbst ganz schenken
und den Andern ganz empfangen, dadurch einander in ihrem tiefsten
Kern, in ihrem Personsein erfassend.

Es scheint mir angebracht, hier kurz auf dieses Gemeinsame von
Scheler, Buber und Binswanger hinzuweisen, ohne gleich das groBle
Wort «EinfluB» auszusprechen.

Welche positive phinomenologische Bestimmung gibt nun Scheler
der Liebe? Seine Definition lautet: «Liebe ist die Bewegung, in der
jeder konkret individuelle Gegenstand, der Werte tréagt, zu den fiir ihn
und nach seiner idealen Bestimmung moglichen hochsten Werten ge-
langt; oder in der er sein ideales Wertwesen, das ihm eigentiimlich ist,
erreicht%,» Liebe ist also eine Bewegung, darin stimmt Scheler mit
Plato tiberein, der die Liebe ja als eine « Bewegung vom Nichtseienden
zum Seienden» faBt (Symposion). Liebe ist nicht ein emotional be-
jahendes Anstarren des geliebten Gegenstandes, geht nicht auf gege-
bene Dinge oder Personen, sondern ist eine Bewegung in der Richtung
auf « Héhersein des Wertes» 4L

Versuchen wir dies niher zu bestimmen. Liebe ist nach Scheler also
auf Wertgegenstinde gerichtet, das hei3t wenn es sich um Liebe zu
einem menschlichen Wesen handelt, auf den Menschen, soweit und
insofern er Triager von Werten ist und sofern er einer Werterh6hung
fahig ist. Liebe ist immer mehr als das, was der Liebende an Werten
gerade jetzt fithlt. Liebe beginnt erst zu einem Werttrager, wenn die
Bewegung zu einem méglichen héheren Wert des geliebten Gegen-
standes einsetzt.

Was bedeutet nun diese Werthaftigkeit, die im Akt der Liebe wesen-
haft gegenwirtig ist? Bevorichin einigen Punkten diese Frage behandle,
sei parenthetisch bemerkt, daB bei Scheler die Werte alles andere als
relativ sind; sie sind selbstindige Phinomene. Werte kénnen mehr oder
weniger gut erfaBt, begriffen und formuliert werden, aber an sich blei-
ben sie absolut und unveridnderlich. Die Person ist demnach Wert-
triager, nicht aber und in keinem Betracht Wertesetzer42,

10 Sympathie, S. 174.
1 Vgl. Sympathie, S. 1651,
12 Vgl. Formalismus, S. 5191,

49



Und nun zur Wertlehre in Schelers Philosophie der Liebe:

1. Liebe ist nicht eine Reaktion auf einen am geliebten Gegenstand
gefithlten Wert. Liebe geht nicht auf Werte, die schon vor dem Eintritt
der Liebe «gegeben» wiren; ist also nie ein Begehren gegebener Werte.
DalB} Liebe nicht wertvoraussetzend ist, miissen wir ausdriicklich be-
tonen, da die Wertabhiingigkeit der Liebe von vielen vertreten wird.
Fir Thomas von Aquin zum Beispiel ist die Liebe wertbestimmt, da
ihr eigentliches Objekt das Gute, das bonum, ist: Liebe ist das Streben
nach etwas, das fiir das Streben ein Gut darstellt. Und Eduard Spran-
ger versteht in seinem Werk Lebensformen® unter Liebe die verstehende
Hinwendung zum Wertgehalt der andern Seele und die darauf be-
griindete Gemeinschaft im Wert. Die empfangende Liebe gibt sich der
tatsachlichen Wertfiille des Geliebten hin, die gebende Liebe méchte
den Andern mit ihrer Wertfiille seelisch reich machen; in der Wert-
gemeinschaft halten Geben und Empfangen sich die Waage. Und
Nygren#* sagt kurz und biindig, dal Liebe bei ihrem Gegenstand Wert
konstatiert und ihn dann liebt. Letzteres ist leicht zu widerlegen:
Natiirlich konstatieren wir bei der oder dem Geliebten positive Werte,
zum Beispiel Schonheit, Anmut, Giite, Willensstirke, GroBmut usw.
Aber dies kénnen wir auch ohne eine Spur von Liebe konstatieren!

Diese wertvoraussetzende und wertabhingige Liebe wird nun heute
von vielen, wie zum Beispiel Emil Brunner45, Viktor Warnach und
dem hollindischen Theologen G. Brillenburg Wurth4?, als ethisch
minderwertig zuriickgewiesen. Im Gegensatz zur «echten» Liebe, die
mehr einen Agape-Charakter tragt, wird die wertabhingige Liebe als
Eros bezeichnet. Der moderne Mensch, so heiBt es bei diesen Gelehrten,
wisse nicht mehr, was Liebe ist, er kenne nur den Eros.

Dieser Erosbegriff findet seinen Ursprung in der platonischen An-
schauung, wonach der Eros darauf ausgeht, das Wertvolle zu erwerben
und zu besitzen. Eros ist ein Begehren von etwas, das uns fehlt. Der
Eros ist demnach wesenhaft ein Begehren, das sich an einem Wert im
Geliebten entziindet. Im Eros liebt man den Andern wegen seiner
Giite oder wegen seiner Anmut. Hier gilt das Wort Pascals: « On n’aime

* Halle 1930, S. 378. |

4 A. Nygren, Eros und Agape. Gestallwandlungen der christlichen Liebe I (Gii-
tersloh 1930), S. 186.

45 Eros und Liebe. Vom Sinn und Geheimnis unserer Existenz (Hamburg? 1952).

4 Agape. Die Liebe als Grundmotiv der neutestamentlichen Theologie (Diissel-

dorf 1951).
47 Gestalten der liefde (Kampen 1953).

40



donc jamais personne, mais seulement des qualités#.» Dieser Eros ist
also kein eigentlicher personaler Akt, sondern eine Reaktion auf ein
Gut, das der andere Mensch (mehr oder weniger zufillig) hat. Man liebt
den Andern im Eros nicht als die einzigartige Person, sondern wegen
der ihr anhaftenden Werte. Ein Wesensmerkmal der erotischen Liebe
ist der unpersonliche Charakter. Demnach ist der im Eros geliebte
Mensch immer ersetzbar, weil der Eros nicht dem Kern seiner Person
gilt, sondern den Werten, die er hat. Die Formel fiir den Eros lautet:
ich liebe Dich, weil Du so bist und, fiigen Forscher wie Brunner unter
anderem hinzu: solange Du so bist. Die Formel fiir die echte Liebe da-
gegen lautet: Ich liebe Dich, weil Du Du bist.

Dieser Eros nun, von dem wir uns nur durch die Kraft der echten
Liebe befreien kénnten, beherrsche den modernen Menschen. Man
weiB nicht mehr, was wirklich Liebe ist, sagt Warnach?, und so be-
finden wir uns in einer gefihrlichen Liebeskrise. In wie weit dies zu-
trifft, moge jeder fiir sich entscheiden. Ich persénlich bin nicht so
pessimistisch: es gibt auch heute genug Fille, in denen die Liebe bleibt
(z.B. im Alter), wenn bestimmte Werteigenschaften wegfallen.

Wie dem auch sei: Es geht nicht an, Scheler als Vertreter und Befiir-
worter einer derartigen eroshaften Liebesphilosophie zu betrachten,
wie zum Beispiel Brillenburg Wurth und teilweise auch Warnach tun.
Denn, wiewohl Schelers Liebesbegriff betont wertbezogen ist, ist dieser
Philosoph weit davon entfernt, die Wertvoraussetzung als primires
Element zu statuieren. Denn ausdriicklich hebt er hervor, daB echte
Liebe jene ist, «die nicht die Person liebend ins Auge faBt, weil sie diese
und jene Eigenschaften hat und Titigkeiten ausiibt, diese und jene
,Begabung* hat, ,schon‘ist, ,Tugenden® hat, sondern jene Liebe, die jene
Eigenschaften, Titigkeiten, Begabungen mit in ihren Gegenstand ein-
bezieht, weil sie dieser individuellen Person gehéren. Sieist darum auch
,absolute® Liebe, da sie nicht abhingig ist vom méglichen Wechsel dieser
Eigenschaften, Tatigkeiten %.»

Erst dann kann nach Scheler von Liebe die Rede sein, wenn die
Bewegung, die Intention auf mégliche hohere Werte, als diejenigen,
die bereits real gegeben sind, eintritt. Diese Werte sind also empirisch
nicht da, sind aber im Gegenstand der Liebe als positive Qualititen —
gleichsam im Verborgenen — enthalten. Wenn Eros also eine Reaktion

48 Pensées, Nr. 323.
9 Agape, S. 14.
0 Sympathie, S. 179.

41



auf empirisch gegebene Werte ist, dann ist Liebe, wie Scheler diese
faBt, dies nicht, sondern eine wertschépferische Bewegung.

2. Die Bewegung der Liebe zu einem moglichen héheren Wert des
geliebten Objekts bedeutet nun keineswegs, daf3 Liebe diese héheren
Werte erst schafft. In der Bewegung der Liebe erscheint — nach Sche-
ler — der hohere Wert, der intentional gegeben ist. Natiirlich — wir mis-
sen dies hinzufiigen, denn Scheler spricht dariiber nicht — ist es sehr
wohl méglich, daB durch die Liebe, die ein Objekt von einem Menschen
erfahrt, gewisse, gleichsam ungeahnte Werte entwickelt werden. Dies
aber ist eine Folge der Liebe, gehort nicht zum Phinomen der Liebe
selbst. Nein, in der Liebe taucht der hohere Wert im Laufe der Bewe-
gung auf, wobei es den Eindruck macht, als ob der Wert aus dem ge-
liebten Gegenstand von selbst, ohne jedes Zutun des Geliebten heraus-
stromt. Liebe ist gewill schopferisch (womit Scheler wiederum Plato
folgt), weil sie vollig neue und héhere Werte ins Dasein treten 1a8t.
Nicht aber bedeutet dies, daf3 der Liebende neue und héhere Werte
aufsucht: ein solches Aufsuchen ist nur eine mogliche Folge der noch
nicht voll gegebenen Liebe; ist also ein Zeichen eines bestehenden
Mangels an Liebe5!.

Da Liebe nicht auf empirisch gegebene Werte geht, ist es auch un-
moglich, sie zu begriinden. Der ungemeine Wechsel in den Begriin-
dungen, die wir uns selbst zu geben pflegen, warum wir jemanden
lieben, zeigt, daB diese Rationalisierung nur nachtriglich gesucht wird
und daB kein Grund der eigentliche Grund dafiir ist, sagt Scheler®,
Wenn ich jemanden echt und voll liebe, brauche ich dies fiir mich selbst
nicht zu begriinden und kann es den Menschen gegeniiber auch nicht.
Alle Begriindung trifft dann nicht das Wesentliche der Sache.

Noch weniger bedeutet diese schépferische Bewegung der Liebe, daB3
ich, als Liebender, den geliebten Gegenstand besser machen will. Eine
derartige padagogische Einstellung — sagt Scheler — liBt die Liebe
sofort und notwendig verschwinden. Hier gilt nicht das Goethesche
«Werde, der du bist» (was nur in der Liebe méoglich ist), sondern eine
Forderung, daB der geliebte Mensch etwas werden soll, was er nicht ist.
Und gerade dieses Werdensollen ist in der Liebe véllig indifferent.

Nun gibt es gewiB eine padagogische Liebe, wenn auch Scheler diese
nicht in seine Betrachtungen einbezieht: sie ist die Liebe des Lehrers
51 Vgl Sympathic, S. 166 .

52 Vgl. Sympathie, S. 179.
53 Vgl. Sympathie, S. 169 f.

42



zu seinem Schiiler. Aber hier liegt der Nachdruck auf der Vokabel
«Liebe». Uberall, wo die Erziehung mehr ist als bloBe Belehrung und
Mitteilung von Wissen, als Einprigen oder Uberzeugen, da ist der épw¢
matdaywyos am Werke. Durch die Liebe des Erziehers kommen die noch
unentfalteten Wertmoglichkeiten des Schiilers zum Vorschein. Aufgabe
des Erzichers wird dann — aber erst als Folge dieser Liebe —, die ent-
deckten Werte zur Entfaltung zu bringen, damit der Schiiler sich dieser
Werte bewuBt wird und sie benutzen kann.

Ein Verindernwollen liegt aber nicht im Wesen der Liebe. Jedes
«du sollst» zerstort dieses Wesen fundamental. Scheler? hilt es denn
auch fur unméglich, von Liebespflichten zu reden. Der Akt der Liebe
ist durch Imperative und Normen unbestimmbar. Es kann nie eine
Verpflichtung bestehen, zu lieben. Héchstens kann damit gemeint sein:
Versuche dich durch einen Willensakt (z. B. durch Gebet) in die innere
Lage zu versetzen, damit du einen Akt der Liebe (z.B. zu Gott) voll-
ziehen kannst. Wir selbst oder ein Anderer kénnen dem Liebesakt nicht
gebieten.

3. Die Liebe, die also nicht ein Sehen vorhandener Werte und nicht
ein Schaffen von Werten ist, bringt im Laufe ihrer Bewegung den hséhe-
ren Wert kontinuierlich zum Auftauchen. Gleichsam am Ende der
Bewegung erschlieBt sich der héhere Wert. In der Bewegung der Liebe
6ffnen die geistigen Augen sich fiir immer héhere Werte des geliebten
Gegenstandes. Das heil3t éber, daB Liebe nicht blind macht, wie es der
Volksmund sagt, sondern schend. Gegen dieses — wie er es nennt —
«unsinnige» Sprichwort richtet Scheler sich denn auch scharf%5. Was
«blind» macht, ist nie die Liebe, sondern die sie immer begleitenden
sinnlichen Triebe, die die Liebe faktisch hemmen und einschrinken.
Wer meistens «blind » ist, ist die AuBenwelt, die im allgemeinen keine
andern Werte sehen und entdecken kann als die empirisch gegebenen.
Die AuBenwelt meint aber objektiv sehen und beurteilen zu kénnen
und glaubt dann, der Liebende iiberschiitze oder idealisiere das Ge-
liebte. Die Liebe, und nur die Liebe, ist jedoch imstande, die besonde-
ren individuellen Werte der Person zu sehen oder jedenfalls zu ahnen.
Das Wesen einer fremden Individualitit, die immer unbeschreibbar
bleibt und nie in Begriffen aufgeht (ist doch das Individuum ineffabile),
tritt nur in der Liebe, die sehend macht, hervor. Der Liebende sieht

5¢ Vgl. Formalismus, S. 234.
5 Vgl. Sympathie, S. 170.

43



mehr, als die Andern sehen kénnen; der Liebende sieht das Objektive
und Wirkliche, nicht der auBenstehende Mensch. Verschwindet die
Liebe, so tritt an die Stelle des einzigen Individuums sofort die soziale
Person, zum Beispiel der Onkel, der Student, der Professor als Gelehrter
und nicht mehr als Pidagoge, die Frau als Berufstitige oder als Gat-
tungswesen, unter Umstinden nur als Mutter der Kinder usw., genau
wie die AuBlenwelt diese Menschen «schon immer» (wie es dann auf
einmal etwas schadenfroh heiBt) gesehen hat. Es kann sogar vorkom-
men, daB3 dufere Eigenschaften, die also jedermann sieht und negativ
beurteilt, auch vom Liebenden negativ bewertet werden, aber er trotz-
dem in der Bewegung seiner Liebe andere, positiv zu bewertende
Eigenschaften entdeckt.

Es braucht hier kaum hervorgehoben zu werden?, daB3 nach dieser
Ansicht die Bewegung der Liebe den Akt des Erkennens fundiert, nach
dem Ausspruch des jungen Goethe: « Man lernt nichts kennen als was
man liebt und je tiefer und vollstindiger die Kenntnis werden soll,
desto stirker, kriftiger und lebendiger muf} die Liebe, ja Leidenschaft
sein.» Alle Erkenntnis der Welt wird also nicht durch eine duBerste
Zuriickhaltung der emotionalen Akte errungen, sondern durch eine
innig liebevolle Verbindung mit dem Objekt. Der enthusiastische Lieb-
haber geht dem Kenner notwendig voran.

4. Diese Werte sind als dauerhaft gegeben. Dauer ist, wie Scheler in
seinem Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik ausfithrt,
nicht das Fehlen einer Sukzession oder des Wechsels, sondern ein posi-
tiver Modus. Ein Wert, der das Phinomen des Durch-die-Zeit-hin-
durch-existieren-«Kénnens» an sich hat, ist dauerhaft, unabhingig
davon, wie lange der Triger existiert. Im erlebten Werte des Liebes-
aktes liegt das Phinomen der Dauer eingeschlossen. Es widerspriche
einem Wesenszusammenhange, eine innere Haltung zu haben, die zum
Beispiel sagen wiirde «Ich liebe dich jetzt» oder: «Ich liebe dich nur
eine bestimmte Zeit». Dieser Wesenszusammenhang besteht, gleich-
giiltig, wie lange faktisch die wirkliche Liebe zu einer wirklichen Person
in der objektiven Zeit wihrt. Diese Feststellung, die Scheler mehr oder
weniger nebenbei in seinem Formalismus macht und in seinem Buch iiber
die Sympathie nicht anfiihrt, und die an sich nichts Neues ist, da die
Dichter aus allen Zeiten schon wuBten, daB ein der Liebe wesenhaft

56 Vgl. Licbe und Erkenntnis, S. 5.
¥ S. 1111,

44



immanentes Strukturmoment das «sub specie quadam aeternitatis» ist,
diese Feststellung ist dann spiter philosophisch véllig ausgewertet wor-
den von Ludwig Binswanger, der der «ewigen Dauer» der Liebe und
ihrem Gegensatz zur Zeit als Verginglichkeit eines seiner schénsten
Kapitel gewidmet hat.

5. Wenn die Bewegung der Liebe sich auf einen Menschen richtet
und nicht auf wertvolle Eigenschaften dieses Menschen geht (das kénnte
man Eros nennen), sondern auf den Wert der Person als Person selbst,
dann haben wir es mit der sittlichen Liebe im prignanten Sinne zu tun.
Denn nach Scheler ist sie diejenige, die Liebe zur Person selbst ist 5.

Die Person ist — wir sprachen schon am Anfang dariiber — niemals
gegenstandlich gegeben. Wo immer wir mit Individuen zu tun haben,
da wird ein Letztes erfahren, das in keiner Weise aus Merkmalen,
Eigenschaften oder Titigkeiten zusammengesetzt werden kann. Die
Summe der Werte, die die Eigenschaften eines Menschen fiir uns
haben, vermogen bei weitem nicht unsere Liebe zur Person zu decken. Es
bleibtimmer ein «unbegriindbares» Plus, dasnichtrationalzu erfassenist.

Nur dadurch, daB ich im Akte der Liebe die Akte des geliebten Men-
schen mitvollziehe, wird mir der Wert der Person gegeben. Der rein
sittliche Personwert wird nur getragen vom Akte der Liebe und ist uns
daher nur im Mitvollzug des Liebesaktes gegeben. Es scheint mir, daf3
wir hier einen Punkt in den Gedanken Schelers erreicht haben, an dem
eine leichte Kritik nicht unangemessen sein diirfte.

Da die Person niemals in irgendeiner Form der Wahrnehmung ge-
geben, sondern die unmittelbar miterlebte Einheit des Er-lebens ist,
kann ich den Personwert nur entdecken, wenn ich liebend in das indi-
viduelle Personszentrum einzudringen vermag. Dieses Eindringen —
Scheler weist selbst darauf hin® — ist aber abhingig von dem freien
Ermessen der zu liebenden Person. Denn erschlieBt der geliebte Mensch
sich nicht fiir den Liebenden, dann dringt dieser niemals zum Kern der
Person durch. Der geliebte Mensch kann sich aufschlieBen (dies wird
im allgemeinen der Fall sein, wenn er dem Liebenden auch seinerseits
Liebe entgegenbringt), er kann aber seine Person auch verbergen, wo-
durch der Liebende den Kern des fremdgeistigen Seins nicht erreicht.
Letzteres ist natiirlich der Fall, wenn der Liebende nicht widergeliebt

88 Liebe zum Schonen, zur Erkenntnis, zur Natur, zur Kunst, zu allen
Sachwerten ist ein positivwertiger Akt, nicht jedoch sittlich, denn die Akte
sind nicht unmittelbar Triger sittlicher Werte.

5 Vgl. Sympathie, S. 111.

45



wird. Aber auch bei tiefster gegenseitiger Liebe frage ich mich, ob der
letzte Kern des individuellen Personzentrums wohl erreicht wird.
Irgendeinen Rest seiner geistigen Person behilt jedermann wohl fiirsich.

Aber dariiber wollte ich nicht sprechen. Ich méchte auf etwas ande-
res aufmerksam machen, namlich, daB3, wenn das geliebte Wesen und
die liebende Person sich fiir einander aufschlieBen, notwendigerweise
eine Wechselwirkung eintritt, in der die beiden Personen einander
geistig befruchten, die liebende Offenbarung der Person durch die
liebende Person hingenommen und verarbeitet wird und umgekehrt.
Zwei Menschen stehen dann zutiefst — weil in ihrem geistigen Person-
sein — in Berithrung miteinander. Eine solche tiefe, geistige, personale
Beziehung zweier Menschen macht es aber unméglich, noch von ge-
liebtem Objekt oder Gegenstand zu sprechen. Jede Objektivierung ist
dann verfehlt. Das Verhéltnis ist nicht mehr das von Subjekt und Ob-
jekt, sondern ein anderes, in dem der Liebende am Geliebten und der
Geliebte (als Liebender) am Liebenden wichst und sich vertieft. Der
geliebte Mensch sidt und im Liebenden keimt es (und umgekehrt), nach
dem Wort Goethes zu Frau von Stein: «Ich sah wohl, liebe Frau, wenn
man sie liebt, ist’s als wenn gesat wiirde, es keimt ohnbemerkt, schliagt
auf und steht da®.» Es ist dieses einzigartige Verhéiltnis, das den Ein-
satz des personlichsten Seins fordert (weshalb es sich sprachlich am
besten mit einer Ich-Du-Beziehung ausdriicken 148t), und das jede
Liebe zwischen Menschen wesenhaft verschieden sein liBt von der
Liebe zu Dingen und zu einem Tier.

Wenn man die Tendenz der Liebe, jeden Gegenstand in die Rich-
tung der ihm eigentiimlichen Wertvollkommenheit zu fithren, gewi3
anerkennen kann, so muBB man doch das Moment der Gemeinschaft
der Liebenden als mindestens ebenso entscheidend betrachten. Scheler
aber hat diesen Gemeinschaftsbezug, dieses Miteinander der Lieben-
den, nicht in die Wesensbestimmung der Liebe aufgenommen, und
damit meines Erachtens die menschliche Liebe nicht zutiefst erfaBt.
Denn wie die in ihrem Aktvollzug lebende Person dem andern Men-
schen nur im Mitvollzug ihrer Akte gegeben und nie Gegenstand ist,
so ist der geliebte Mensch, als die in seinem Aktvollzug lebende Person,
auch nur im Mitvollzug seiner Akte gegeben. Gerade im Mitvollziehen
der personalen Akte liegt ein Wesensmoment der menschlichen Liebe.
Und erst von hier aus, von diesem Moment der Gemeinschaft aus, wer-

% 24, 3. 1776.

46



den die verschiedenen Akten der Schrumpfung der Liebe sichtbar und
deutbar.

DaB Scheler die Gemeinschaft nicht in die Wesensbestimmung der
Liebe aufnimmt, ist um so mehr merkwiirdiger, als er in dem im Jahre
1920 gehaltenen Vortrag Die christliche Liebesidee und die gegenwdrtige
Welt®® (also drei Jahre vor der Erscheinung der zweiten, wesentlich
umgearbeiteten und doppelt so groBen Auflage seines Werkes tiber die
Sympathie) das Moment der Gemeinschaft stark betont. «Sein des
Menschen — so heilt es hier — ist ebenso urspriinglich Fiirsichsein als
auch Miteinandersein, Miteinandererleben und Miteinanderwirken.»
«Der Mensch . . . ist ein Gemeinschaftswesen. So wahr ich bin, so wahr
sind wir, oder gehire ich zu einem Wir.» Das hei3t: Gemeinschaft von
Personen gehort zur evidenten Wesenheit einer Person. Wenn dies im
allgemeinen gilt, so gilt es a fortiori fiir den liebenden Menschen, inso-
weit seine Liebe sich auf einen Menschen richtet.

Eine Philosophie der Liebe, die dem Gemeinschaftsbezug keine
Rechnung trigt, kann nie zu einer restlosen Bestimmung der Liebe
kommen. Denn jede Liebe tendiert auf die Bildung eines Wir. Die
Wirheit ist Wesen und Sinn aller menschlichen Liebe. Denker wie Karl
Jaspers («Liebe verwirklicht sich im Miteinandersein»), Maurice
Nédoncelle (Liebe ist eine communauté spirituelle), Viktor Warnach
(Liebe ist eine inclanatio zu einem Du, damit eine Gemeinschaft er-
wachse), Ludwig Binswanger, der die Liebe als liebendes Miteinander-
sein faBt, und andere sind dem Wesen der menschlichen Liebe meines
Erachtens niher gekommen.

Damit soll Schelers Bedeutung jedoch nicht verringert werden. Sein
groBes Verdienst wird es bleiben, daB3 er nach dem Denken des 19.
Jahrhunderts die Person als Ganzheit wieder zu Ehren gebracht hat.
Durch seine Betonung des nie objektivierbaren Charakters der Person
leitet er zur Existenzphilosophie iiber, die wiederum die Grundlage
bildet fiir das umfangreiche Werk von Ludwig Binswanger iiber die
Liebe als Grundform des menschlichen Daseins. Fithrt Binswanger
doch iiber das Heideggersche System weit hinaus. Schelers Philosophie
hat die Riickkehr zum Menschen als Ganzheit gebracht, seine Philo-
sophie der Liebe hat die Liebe als personalen Ganzheitsakt statuiert,
und darin liegt seine kaum zu messende Leistung.

o1 Zuletzt erschienen in: Vom Ewigen im Menschen (Band 5 der Gesammel-
ten Werke, Bern, Francke Verlag 1954). Die folgenden Zitate stehen auf
S. 371 und 372.

47



In einer Zeit, die mit der Liebe nur wenig anzufangen weiB, sie zu
gerne mit Partialtrieben und einzelnen Eigenschaften der Seele in Ver-
bindung setzt, in einer Zeit, die sich selbst — wie der holldndische
Schriftsteller Jef Last sein Buch nannte — « Onvoldoende voor Liefde»,
das heil3t eine ungeniigende Note fiir Liebe gibt und die aus Mangel
an Liebe auf der Suche nach ihr ist, sie tiberall und nirgends findet, in
einer solchen Zeit ist es gut, auf die Stimmen derer zu héren, die durch
die bewegende Kraft erkenntnissuchenden Denkens in das Wesen der
Liebe eindringen. Scheler ist einer der wichtigsten unter ihnen. Seine
tiefsinnigen Gedanken iiber die Liebe denkend auszubauen, sei unser
nie zu vernachlissigendes Anliegen.

48



	Schelers Philosophie der Liebe

