
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Buchbesprechung: F.J.J Buytendijk: Phénoménologie de la rencontre

Autor: Voelke, André

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


F.J.J. Buytendijk: Phénoménologie de la rencontre*

Cet opuscule de l'un des maîtres de la phénoménologie mérite d'être longuement

analysé et médité. En quelques dizaines de pages d'une rare densité, il
éclaire en effet d'une vive lumière le double problème des rapports de l'homme
à autrui et à son corps.

M. Buytendijk commence par caractériser avec vigueur la méthode

phénoménologique exigée par une étude de la rencontre. Il faut que nous renoncions
à «l'attitude de Yobservateur objectif qui se retire à dessein de toute forme de
relation d'être» (p. 9), et que nous allions nous-mêmes «à la rencontre de la
rencontre» (p. 16), afin d'en trouver le sens. C'est donc de la «conscience

engagée» (Merleau-Ponty) ou de «l'être en situation» (Gabriel Marcel) (p. 11) que
doit procéder une phénoménologie de la rencontre. Cet être en situation doit
lui-même être « compris à partir de la connaissance des formes fondamentales
de l'existence humaine» (p. 11). Ainsi, la connaissance des modalités de la
rencontre sera toujours «dirigée par la compréhension de l'existence
humaine» (p. 11). Cette compréhension de l'existence humaine implique en
effet «l'intuition que l'être à l'égard d'autrui est ontologiquement différent

de l'être à l'égard des choses» (p. 11). Ce sera donc l'intuition heideg-
gerienne de Vêtre-avec qui devra fonder notre connaissance des modalités de la
rencontre. Quant à cette intuition, elle ne peut être elle-même ni expliquée,
ni démontrée, mais seulement révélée ontologico-phénoménologiquement (Binswan-
ger, cit. p. 13). Toutefois, cette «élucidation ontologique de l'existence» (p. 13)
doit perpétuellement être vérifiée par les sciences empiriques: «c'est justement

le fait que les connaissances psychologiques discursives peuvent être
rassemblées pour constituer l'unité significative d'un domaine de savoir
systématique sur la base d'une intuition déterminée de l'être de l'homme, qui
constitue la seulejustification légitime de l'exactitude de cette intuition » (p. 14).

Après cette analyse de la méthode employée, M. Buytendijk passe à l'idée
qu'«on ne peut rencontrer un homme que dans la mesure où l'on choisit de
le rencontrer» (p. 14). Mais ce choix est doublement conditionné, tout d'abord
par l'histoire de l'individu et de la communauté dont il fait partie, ensuite par
le «sens objectif du rencontré»: «le sens n'est pas entièrement projeté par le

sujet, mais le projet s'ajoute à un sens préexistant, objectif. L'homme
rencontré nous est donné comme étant déjà par lui-même une invitation à la
rencontre ou une question à son sujet» (p. 15).

Ces considérations générales sont suivies d'une étude de la perception dans
ses rapports avec la rencontre: la distinction entre la personne et la chose - avec

* Texte français de Jean Knapp, Paris, Desclée de Brouwer, 1952, 59 p. Textes
et études philosophiques.

210



laquelle il ne peut y avoir de rencontre - n'est pas phénoménologique, mais
ontologique. Dans la vie quotidienne, la perception se constitue comme un
rapport réciproque - c'est-à-dire comme une rencontre - avec des choses qui
ont leurs caprices et leur langage.

Si l'on veut maintenant saisir la genèse de la rencontre, il convient d'étudier
le jeu de l'enfant: «chaque jeu est un rapport dynamique réciproque qui se

développe à partir d'une rencontre» (p. 23). En effet, le jouet n'est jamais «une
chose pouvant être définie objectivement comme quelque chose», c'est«quelque
chose qui, à son tour, joue avec le joueur» (p. 23). Le jeu originaire, celui du
nourrisson avec le sein maternel, «objet élastique qui rebondit», est «un
mouvement où les deux termes sont à la fois ensemble et opposés» (p. 24).
Ce jeu élémentaire, comme tout jeu avec des «objets élastiques ou oscillants»
(p. 24), présente déjà le caractère de toute rencontre humaine authentique:
«faire quelque chose, se diriger vers autrui pour le saisir - et faire don de soi-
même de manière que quelque chose puisse nous arriver» (p. 25). On
peut donc dire que les rencontres de l'enfant avec le jouet sont des «archétypes

pour nos rencontres avec les hommes» (p. 26).
Mais le jeu n'est pas encore une rencontre humaine. Pas plus que la perception

d'autrui ou la compréhension d'une expression: elles renvoient en effet à une
participation originaire à l'être, qu'on trouve déjà chez l'animal, et ne
dépassent pas le «simple fait de trouver sur son chemin» (p. 30). C'est seulement
avec le sourire-a que «l'enfant accède à une relation d'être avec les autres»,
que «la perception d'autrui devient rencontre» (p. 32).

Une étude de la genèse de la rencontre implique aussi une étude de
l'imitation. Comme «la perception du mouvement est toujours une participation
au mouvement» (p. 32), l'animal est déjà capable, semble-t-il, d'imitation.
Mais il ne peut imiter qu'un mouvement. L'homme, au contraire, peut imiter
un autre homme, en ressaisissant dans son propre corps, grâce à la «réciprocité
du schème corporel» (p. 34), l'intention de l'autre, la signification de son
mouvement. Ainsi, l'imitation se réalise dans la «relation d'être de la
rencontre» et a une «signification inter-subjective» (p. 33).

Passons ensuite à l'étude de l'essence de la rencontre. Elle doit s'accompagner

d'une «réflexion sur la relation ontologique entre le corps et la
réalisation de la présence» (p. 36). En effet, l'homme n'est jamais «donné simplement

et sans ambiguïté» (p. 36) : il a «son monde propre et sa propre
subjectivité», et chacun est dans l'ignorance complète «de la présence d'autrui
à lui-même» (Merleau-Ponty, cit. p. 35). Ce «secret de l'absence d'autrui
dans sa présence et de sa présence dans son absence» (p. 35), que l'on éprouve
à chaque rencontre, est dû au fait que c'est par son corps que «l'homme réalise
sa présence pour les autres» (p. 36). «Par le corps, l'homme est présent dans
le corps» (p. 40), à la façon dont, selon Heidegger, le dieu est présent dans le

temple. C'est donc par le corps et dans le corps que se produit la rencontre
avec autrui, et «c'est seulement si je ne suis pas présent dans mon corps,
qu'autrui peut également ne pas être présent» (p. 42).

Mais, pour qu'il y ait «rencontre effective», il faut qu'il y ait en outre
réciprocité (p. 42). Ainsi, c'est par la réciprocité de cette présence dans le corps que
s'accomplit le réveil à «l'existence intra-mondaine». «Ce réveil est le processus

211



par lequel on devient homme, car l'existence se réalise seulement dans la
communication» (p. 49).

Le langage est un mode particulier de cette présence dans le corps et par le

corps. Un autre mode de présence, ce sera le «tâtonnement réciproque,
prudent», par le regard et par le toucher, qui permet aux partenaires de

découvrir, dans la rencontre des sexes, «l'être-ensemble immédiat». Dans cette

rencontre, «on cherche à maintenir autrui dans la communauté la plus
intime, mais cet acte de maintenir n'a pas la structure intentionnelle de l'acte
de retenir, qui présuppose la possibilité de la fuite et s'y oppose. Maintenir
signifie ici recevoir sans cesse de nouveau» (p. 54). La main est alors «moins
un organe de saisie qu'un organe de réception» (p. 55).

Dans la rencontre solennelle, l'homme est présent par son corps selon un autre
mode encore, «d'une manière intentionnellement non naturelle» (p. 56). L'«am-
bivalence existentielle» doit faire défaut, et, par la symétrie de son attitude
corporelle (en face d'un supérieur, par exemple; ou, dans la prière, en face de la
divinité), il ne veut plus dire «autre chose que je suis ici» (p. 58). Au
contraire, dans toutes les autres rencontres, «l'attitude du corps exprime, par
l'asymétrie, la réserve, l'ambiguïté, l'ambivalence, le fait de rester partiellement
soi-même ou de se tourner partiellement vers quelqu'un ou encore de se

détourner partiellement de lui» (p. 58).
D'un autre côté, la rencontre solennelle met en relief le rôle du rituel et,

par là, nous découvre un élément nécessaire de toute rencontre. En effet, «la
tradition exige, dans chaque rencontre, un certain style de comportement»
(p. 8) et, sans le rite des gestes et des mots stylisés, le «fait de trouver sur son
chemin» ne peut se transformer en «rencontre effective» (p. 7).

Nous espérons avoir fait pressentir, par notre longue analyse, l'importance
et la richesse de cet ouvrage. Malheureusement, la subtilité et la densité
s'accommodent mal d'une parfaite clarté, et nous nous sommes maintes fois
heurté à des passages obscurs (sur le sourire, p. 30-31 ; sur Vimitation, p. 32—34;

sur Heidegger, p. 38; etc.) dont le sens précis est bien difficile à saisir. Cette
contribution à l'étude du problème d'autrui n'en mérite pas moins d'être
mise au même niveau que celles de Scheler, de Heidegger ou de Merleau-
Ponty.

Andre Voelke

212


	F.J.J Buytendijk: Phénoménologie de la rencontre

