
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Hermes Trismégiste, t. III et IV. Texte établi par A.J. Festugière
et A.D. Nock, traduit par A.J. Festugière. Paris, Société d'édition
«Les Belles Lettres».

Les deux premiers volumes du Corpus Hermeticum publié dans la Collection

Budé contenaient, avec les 18 traités grecs conservés par la tradition
manuscrite sous le nom du dieu hellénistique, la traduction latine de l'Asclépius,
qui nous a été transmise parmi les œuvres d'Apulée ; les deux derniers groupent
les morceaux hermétiques choisis par Stobée, ainsi que divers fragments cités

par des auteurs grecs ou latins; nous y trouvons adjointe la traduction française

de deux textes syriaques relatifs à l'enseignement du Trismégiste.
Il s'agit d'une littérature étrange où voisinent cosmogonie, astrologie, théologie

et philosophie. Des pensées et des images religieuses venues d'Egypte
ou d'Orient s'y associent aux enseignements de toutes les écoles hellénistiques.
Des traditions aussi diverses ne se concilient pas sans difficulté; plusieurs
textes paraissent se contredire et le même traité souffre parfois d'incohérence.
Voici pourtant, au prix de simplifications peut-être trompeuses, quelques
lignes générales.

Les récits cosmogoniques trouvent leur raison d'être dans l'anthropogonie
par laquelle ils s'achèvent; les développements philosophiques donnent,
à travers plusieurs détours, un enseignement sur l'âme et sa destinée; les textes
théologiques énoncent les formes du divin intermédiaires entre l'esprit originel
et l'homme. De manières diverses, tous les traités nous livrent le contenu d'une
révélation: L'incarnation est pour l'âme une déchéance; la piété philosophique,

la connaissance de Dieu, arrache l'âme à cette situation malheureuse
et lui ouvre le retour à sa patrie originelle.

Mille traditions s'entrecroisent. Les matériaux qu'elles apportent sont
réunis et utilisés par une pensée religieuse qui, en dehors de toute influence
chrétienne, se réfère à une révélation, connaît l'expérience d'une communication

avec Dieu analogue à celle que recherche la gnose, et enseigne les voies
du salut.

Il n'est pas nécessaire de souligner la qualité des textes établis par A. D. Nock
ou A.J.Festugière; leur édition nous offre en outre, pour les interpréter, de
précieux auxiliaires. Des commentaires et des notes abondantes aident en effet
à suivre la démarche d'une pensée souvent difficile, à situer les thèmes et les

arguments de l'hermétisme dans toutes les traditions auxquelles il a puisé.

J. Rudhardt

213



Nicolai de Cusa: Opera omnia iussu et auctoritate Academiae litterarum
Heidelbergensis ad codicum fidem édita, vol. XIII: Directio speculantis

seu de non aliud, ediderunt Ludovicus Baur J et Paulus Wilpert. Lipsiae
in aedibus Felicis Meiner, 1944.

Eine der allerdringendsten Aufgaben im Bereiche philosophischer
Textedition ist die kritische Herausgabe der Werke des Kusaners. Die unter den

Auspizien der Heidelberger Akademie der Wissenschaften seit 1932 erscheinende,

von Felix Meiner verlegerisch betreute Edition hat unter der Ungunst
der Zeit besonders zu leiden gehabt. Bisher konnten von den 14 vorgesehenen
Bänden erst vier ganz und zwei zum Teil erscheinen, und von diesen ist im
Buchhandel jetzt nur der letzte, hier anzuzeigende, noch erhältlich.

Der vorliegende Band XIII, von Ludwig Baur und nach dessen Tod von
Paul Wilpert bearbeitet, bringt die in den alten Gesamtausgaben fehlende,
erst von Uebinger 1888 veröffentlichte Schrift «De non aliud» aus der Spätzeit

des Kusaners, in der die Dialektik des spekulativen Gottesgedankens
entfaltet wird. Der Band ist 1944 herausgekommen und konnte damals
begreiflicherweise nicht zu letzter Vollkommenheit gebracht werden. Wilpert hat
deshalb 1950 einen dreiseitigen Nachtrag mit Berichtigungen und Ergänzungen

geliefert. Man ist froh, nun dergestalt einen zuverlässigen Text zu besitzen
und durch die reichen Testimonien Hinweise auf die geschichtlichen
Zusammenhänge zu bekommen. Der Band hält sich durchaus aufdem hohen Niveau
der früheren Bände.

(Übrigens ist 1952 in der Meinerschen Philosophischen Bibliothek von Wilpert

auch eine deutsche Übersetzung dieser wichtigen Schrift des Kusaners
erschienen*. Die umfangreichen Anmerkungen erleichtern das Eindringen in
das schwierige Werk.)

Wie gut Herausgeber und Verlag beraten waren, imJahre 1944 die Chance
der Herausgabe dieses weiteren Werkbandes noch zu nutzen, zeigt das

seitherige, bekümmernde Schicksal der Gesamtausgabe. Trotz der neuen
Prosperität sind weitere Bände noch nicht erschienen, obschon sie zum Teil im
Manuskript vorliegen. Es wäre dringend zu wünschen, daß diese wichtige
Editionsarbeit nun mit allen Kräften gefördert würde und auch die vergriffenen

Bände wiederum aufgelegt werden könnten. Man sollte meinen, daß es

an den Mitteln dazu heute nicht fehlen dürfte. Die Fachwelt wartet auf diese

Ausgabe. Gerhard Huber

The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Edited by A. A. Luce

and T.E.Jessop, vol. 5-6. Thomas Nelson and Sons Ltd.,
Edinburgh, 1953.

Mit diesen beiden von T.E.Jessop edierten Bänden wird die verdienstliche
Berkeley-Ausgabe des Nelson-Verlages im bisherigen Rahmen und auf dem-

* Schriften des Nikolaus von Cues in deutscher Übersetzung, Heft 12 : Vom Nicht-
andern, übersetzt und mit einer Einführung und Anmerkungen versehen von
Paul Wilpert. Verlag Felix Meiner, Hamburg, 1952.

214



selben vorzüglichen Niveau fortgeführt (vgl. Studia philosophica XII,
198-199). Band 5 enthält die Altersschrift «Siris» und die zugehörigen
Äußerungen zur Teerwasserfrage. Band 6 bringt die ethisch-politischen
Schriften. Damit ist die Ausgabe so weit gefördert, daß die wesentlichen
"Werke nunmehr vorliegen, alles, dessen man zu einer philosophischen
Auseinandersetzung mit Berkeley bedarf. Es sind noch drei Bände vorgesehen,
einer für die Predigten und kleinen Einzelschriften und zwei für die Briefe.

Schon jetzt ist deutlich, daß hier die maßgebende und endgültige Berkeley-
Ausgabe geschaffen wird. GerW Huber

Guido Schneeberger: Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling. Eine
Bibliographie. Francke Verlag, Bern, 1954.

Diese zum Schelling-Jubiläum verfaßte Bibliographie ist eine hervorragende
bibliographische Leistung. Wohl für keinen bedeutenden Philosophen besitzen
wir eine bibliographische Darstellung, die mit solcher Gründlichkeit gearbeitet

wäre. In sieben Abschnitten stellt Schneeberger — innerhalb des einzelnen
Abschnittes nach Erscheinungsjahren geordnet - alle literarischen und
brieflichen Äußerungen Schellings und die zahlreichen Schriften über ihn zusammen,

insgesamt mehr als tausend Nummern. Die erstrebte Vollständigkeit ist
im wesentlichen erreicht. Angesichts des imponierenden Maßes von neu
erschlossenen Quellen fällt nicht ins Gewicht, daß Spezialisten einige wenige
Lücken feststellen können.

Besonders zu rühmen ist die Übersichtlichkeit des Ganzen. Mit Hilfe des

Registers kann jedes Werk sofort an seiner Stelle gefunden werden.
Man möchte wünschen, daß die entsagungsvolle Arbeit der Schaffung eines

solchen wertvollen Forschungsinstrumentes auch für andere philosophische
Autoren von Rang geleistet würde. Wer sich von der Mühe nicht schrecken
läßt, könnte sich die Schneebergersche Leistung zum Vorbild nehmen.

Gerhard Huber

Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des

europäischen Denkens bei den Griechen. Dritte Auflage. Ciaassen

Verlag, Hamburg 1955.

Was wir Denken nennen, ist von den Griechen im Zusammenhang einer
zugrundeliegenden neuen Selbstauffassung des Menschen in eins «entdeckt»
und «geschaffen» worden. Denn wie in der Selbstauffassung «das Selbst eben

nur in dem Auffassen und durch das Erkennen» existiert, so auch der Geist.
Daher liegt uns dessen Entdeckung «in der Geschichte der griechischen Dichtung

und Philosophie von Homer an vor Augen; die Dichtungen des Epos, der
Lyrik, des Dramas, die Versuche, die Natur und das Wesen des Menschen
rational zu begreifen, sind die Etappen auf diesem Wege». Diese These Snells

215



bald mehr direkt, bald aufUmwegen zu illustrieren und zu begründen, dienen
die schönen und subtilen Abhandlungen, deren Themen die Überschriften
präzis nennen: die Auffassung des Menschen bei Homer; der Glaube an die
olympischen Götter; die Welt der Götter bei Hesiod; das Erwachen der
Persönlichkeit in der frühgriechischen Lyrik; Pindars Hymnos auf Zeus; Mythos
und Wirklichkeit in der griechischen Tragödie ; Aristophanes und die Ästhetik ;

menschliches und göttliches Wissen; die Entstehung des geschichtlichen
Bewußtseins; Mahnung zur Tugend; Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie.
Die Entwicklung vom mythischen zum logischen Denken; die naturwissenschaftliche

Begriffsbildung im Griechischen; das Symbol des Weges; die
Entdeckung der Menschlichkeit und unsere Stellung zu den Griechen; über das

Spielerische bei Kallimachos; Arkadien. Die Entdeckung einer geistigen
Landschaft; Theorie und Praxis; Wissenschaft und Dogmatik;
Geistesgeschichte als Wissenschaft. „ „

Maurice Vanhoutte: La philosophie politique de Platon dans les Lois.
Publications universitaires de Louvain, 1954, 466 pages.

Les Lois attendent encore leur heure, déclare l'auteur. C'est pour hâter
l'avènement de cette heure qu'il a entrepris d'interpréter le dialogue entier
«en se plaçant à un point de vue aussi englobant que possible» et se soumettant

«à toutes les exigences de la pensée de Platon» (p. VII).
L'ouvrage comprend trois parties. La première examine le problème de

l'inachèvement des Lois. Au terme d'un travail minutieux, où sont
analysées les omissions, répétitions, contradictions qui abondent dans le
texte, l'auteur constate que Platon l'aurait sans doute remanié
profondément s'il en avait eu la possibilité (p. 33). Tels qu'ils nous sont
parvenus, les 12 livres des Lois trahissent les difficultés intérieures que le philosophe

a éprouvées pour mener à chef une tâche paradoxale de «révolutionnaire

assez prudent» (p. 458), conscient à la fois de l'instabilité des systèmes
législatifs et de la nécessité de créer une œuvre aussi définitive que possible.

La seconde partie est consacrée à la structure des Lois. M. Vanhoutte
s'attachant à la notion centrale d'imitation, démontre que l'opération
législative «emprunte d'une manière exclusive un perspectivisme moral»
(p. 143), sans cesser toutefois d'obéir à des exigences politiques et sociales.

Ainsi s'expliquent les inégalités de composition, le discontinu de cette œuvre
qui développe démesurément certains thèmes et paraît en sacrifier d'autres.
Quoi qu'il en soit, comprendre les Lois, c'est d'abord remonter à une morale
implicite et purement formelle, obtenue en substituant aux normes concrètes
de l'histoire un modèle idéalement conçu ; c'est ensuite redescendre aux
réalisations proprement politiques, qui portent la marque de ce formalisme initial
(p. 252).

Quelle est l'origine des Lois? Telle est la troisième question que se pose
l'auteur. Il cherche la réponse dans les préoccupations esthétiques et
religieuses qui furent, au premier chef, celles de Platon. Les Lois sont une œuvre

216



d'art où se mêlent de manière extrêmement complexe des éléments
humains et divins, où l'on voit «qu'il est bien difficile de faire la part de
Dieu et la part des hommes dans la fonction du législateur et du politique»
(p. VIII).

Cette longue étude est le fruit d'un effort considérable. M. Vanhoutte est
entré courageusement dans l'univers touffu des Lois et l'éclairé à la fois par
l'analyse interne de sa structure et par des comparaisons fréquentes avec
d'autres aspects de l'œuvre platonicienne. D'où vient la déception que laisse

en nous cette lecture? D'abord d'une lacune d'ordre pratique: l'absence
vraiment impardonnable d'un index, dont un ouvrage de cette nature ne
saurait se passer. Mais il n'y aurait que demi-mal si l'ordonnance et la clarté
de l'exposé y suppléaient en quelque mesure. Or, il s'en faut de beaucoup.
Certes l'auteur a mis tout en œuvre pour guider le lecteur et la disposition
matérielle de l'œuvre est impeccable. Mais la composition intérieure demeure
flottante. M.Vanhoutte croit s'être soumis «à toutes les exigences de la pensée
de Platon» (p. VII). En fait, il a méconnu presque entièrement l'exigence
suprême, qui est dialectique. Aussi les catégories qui interviennent au cours
de son exposé sont-elles partiellement inadéquates, empruntées à des cadres
aristotéliciens ou cartésiens, presque toujours modernes. Que signifient par
exemple des expressions comme celles-ci: chez Platon, «l'art est un département

de la science morale» (p. 111) ou: la législation est «comme une branche
de la métaphysique» (p. 238) ou encore: «la législation, telle que Platon se

la représente dans son œuvre posthume, tend irrésistiblement à se conformer
au modèle que lui offraient les systèmes scientifiques» (p. 60). M. Vanhoutte
se demande à plusieurs reprises si le point de vue de Platon est cosmologique,
moral ou religieux. C'est poser un problème insoluble ou s'exposer à des

truismes tels que celui-ci: «Platon nous apparaît comme un philosophe-
artiste qui veut mettre sa culture supérieure au service de toute la communauté»

(p. 277).
D'autres déclarations ne sont pas moins surprenantes. Concernant la question

souvent débattue du décousu des Dialogues, l'auteur croit résoudre la
difficulté en remarquant que Platon «tout en déclarant se soumettre à la
convenance, ne s'embarrassait guère de la convention» (p. 187). C'est se satisfaire

à bon marché. La forme des Dialogues obéit à des raisons autrement plus
profondes. Ailleurs, M.Vanhoutte, gêné par l'emploi de ses catégories, se voit
conduit à des compromis: l'attitude de Platon n'est ni «purement religieuse»
ni «franchement politique» (p. 327), les raisons qui justifient l'inachèvement
des Lois sont «presque toutes de nature psychologique» (p. 64).

Que signifie enfin cette déclaration relative à l'opération législative,
comparée à l'œuvre démiurgique: «Pour étrange que cela puisse paraître, il est
certain que le résultat auquel Platon aurait pu aboutir devait être meilleur
que celui du Démiurge. En effet, s'adressant à des consciences, il ne courait
pas nécessairement au devant d'une dégradation ontologique» (p. 194). C'est
oublier que l'âme humaine, de par sa composition originelle, demeure
instable et vouée à la dissolution par la victoire de l'Autre sur le Même, et que
seule la vigilante protection du Démiurge peut la maintenir dans son être
(Timée 41 ab, d, Lois 904a.)

217



L'importante monographie de M. Vanhoutte souffre donc, à notre sens,
d'un vice de méthode. Nous le regrettons d'autant plus qu'elle révèle, par
ailleurs, un esprit éveillé, libre et perspicace. Les remarques suggestives, les

notations originales y abondent. L'auteur, que des liens étroits rattachent à

l'école aristotélicienne par l'intermédiaire de saint Thomas, s'est livré sans

arrière-pensée à cette belle entreprise platonicienne. Dès les premières pages,
on le sent conquis par son grand sujet, par cette philosophie qui, dit-il, ne sera

jamais définitivement dépassée (p. VI). Les fanatiques de Platon, quand ils

parlent d'Aristote ou du thomisme, montrent en général moins d'impartialité
et de générosité.

Telle qu'elle s'offre à nous, avec ses inégalités et ses lacunes, l'étude de
M. Vanhoutte prend sa place parmi les ouvrages qui, depuis quelques années,
contribuent à enrichir notre connaissance du vieux Platon.

René Schaerer

Otto Seel: Cicero - Wort, Staat, Welt. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1953.

Die vorliegende Cicero-Darstellung gibt ein umfassendes Bild des

Staatsmannes, Redners und Philosophen, dargestellt an Hand eines Zeitgemäldes,
in dem Persönlichkeit und Zeitgeist der ausgehenden Antike sich wechselseitig

erhellen. Von der biographischen Studie geht der Autor immer wieder
zum historischen Abriß und zur philosophischen Interpretation über, wobei
seine Schilderungen mitunter romanhafte Anschaulichkeit gewinnen. Ciceros
Verhältnis zur Zeitpolitik und zur Staatsidee, zur römischen und zur griechischen

Tradition werden deutlich konturiert, so daß die geistige Position des

zwar nicht besonders originellen, dafür aber vielseitigen und anregenden
Römers sichtbar wird. Für das Cicero-Studium bedeutet Seels Buch einen
vortrefflichen Wegweiser, da es an Vollständigkeit und übersichtlicher Gliederung
des Stoffes nichts zu wünschen übrig läßt. _ „

Krempel A.: La doctrine de la relation chez saint Thomas. Exposé historique

et systématique. Paris, Vrin, 1952, XIV-718 pages.

Voici un ouvrage qui témoigne d'une grande science. L'auteur, un
ecclésiastique suisse, professeur à Zurich, a écrit une véritable somme de la
doctrine de la relation chez saint Thomas. Les citations du doctor angelicus et de
ses disciples médiévaux ou modernes sont assez nombreuses pour former
environ la moitié duvolume. Comme il n'y a guère de choses qui ne puissent être
considérées par rapport à d'autres, on conçoit la variété des notions qu'aborde
l'ouvrage et qu'un index riche permet de retrouver sans peine.

Après avoir passé en revue les travaux de l'Aquinate touchant la relation
et les commentateurs du grand philosophe, l'auteur traite de la définition de
la relation, de sa base absolue, de la question de savoir si elle a un être propre,
des relations logiques en Dieu et dans les six dernières catégories, des cinq

218



classes de relations admises par saint Thomas, de la division des relations (en
réelles et logiques, habituelles et actuelles, etc.), enfin de quelques relations

particulières (les relations trinitaires, les relations de création et de conservation,

d'Incarnation, etc.). Un appendice réunit des textes pris de Jean
Capréolus à Jean de saint Thomas, relatifs à 1'«intrusion» de la relation
transcendantale réelle dans l'école thomiste.

Car l'ouvrage n'est pas seulement un effort exceptionnel d'érudition; il
défend une thèse tout au long de ses 700 pages, à savoir que l'école thomiste,
au lieu de se contenter d'admettre les relations prédicamentales réelles et les

relations non prédicamentales logiques, a introduit à tort des relations trans-
cendantales (non prédicamentales) réelles. Ces relations intruses sont
condamnables, puisqu'elles sont à la fois des substances et des accidents. En Dieu
seul les relations sont identiques à la substance, s'il est vrai que les Personnes

divines, qui sont des relations opposées, ne sont autres que Dieu même.
A moins de porter atteinte à un privilège divin, il faut dire que la relation
objective créée est prédicamentale et introduit une composition dans l'être
de la créature. Et si la relation n'est pas prédicamentale, elle ne saurait être

que logique, soit inventée, soit nécessaire. Ainsi la relation de la puissance
à l'acte - qui n'est pas prédicamentale, puisqu'on ne peut attribuer un accident

actuel à un être en puissance en tant qu'il est en puissance - est une vraie
relation, quoiqu'une relation logique ou de raison.

Interprétant saint Thomas en ce sens, l'auteur accuse les commentateurs
postérieurs d'«hyperréalisme fictif» (p. 367) et pense que l'hylémorphisme
est chez l'Aquinate un hommage superflu à Aristote. La matière dans l'être
sensible n'est pas une puissance réelle à être autre chose; elle est le résultat
d'une opération de l'esprit considérant l'être sous un certain rapport. Cette
interprétation revient à supprimer la substance matérielle et il est évident
qu'elle n'est pas fidèle au réalisme aristotélicien auquel se rattache saint Thomas.

Mais il est certain aussi que les difficultés accumulées par Krempel contre
la doctrine traditionnelle ne peuvent être dissipées en quelques lignes et que
quiconque abordera de près ou de loin la doctrine thomiste de la relation devra
tenir compte de cet ouvrage.

Ajoutons que ce livre est le contraire d'un ouvrage pour débutants. Malgré
les résumés qui suivent les chapitres, on n'y trouve aucun souci didactique:
l'auteur procède souvent par allusion et, dans l'argumentation, donne peu
de développement aux idées-clés. Ni l'introduction ni la conclusion ne sont
suffisantes. C'est un ouvrage de savant et purement scientifique.

Fernand Brunner

Etienne Gilson: Les métamorphoses de la cité de Dieu. Louvain (Publications

universitaires) et Paris (J. Vrin), 1952, 291 pages.

Toutes les qualités de l'éminent historien se retrouvent dans cet ouvrage,
et ce n'est pas peu dire : richesse du contenu, netteté de la pensée, agrément
du style, et surtout cet art de communiquer vie aux idées les plus abstraites,
récompense de ceux qui savent d'abord les vivre eux-mêmes.

219



Quels sont les avatars principaux de la notion de Chrétienté, dans quelle
mesure s'identifie-t-elle avec la notion d'Eglise, tel est l'objet de cette étude,
qui examine successivement : la cité antique, la théorie augustinienne des deux
cités, la république chrétienne de Roger Bacon, la monarchie temporelle de
Dante, l'utopie œcuménique de Nicolas de Cues, la cité du Soleil de Cam-
panella, les projets de paix perpétuelle de l'abbé de Saint-Pierre, la cité des

philosophes de Leibniz et la cité des savants d'Auguste Comte. Partout le
même coup d'œil rapide et juste, allant droit à l'essentiel et renouvelant des

positions parfois consacrées, comme celle qui consiste à croire que l'établissement

d'un tribunal des peuples est une idée moderne et qu'elle ne joua, chez
des penseurs tels que Leibniz, qu'un rôle secondaire. M. Gilson fait rapidement

justice de ces illusions, et son livre s'accommoderait fort bien de ce sous-
titre: Introduction historique aux délibérations de l'OJVU.

La conclusion pose le problème des rapports de l'Eglise et de la société
universelle. « Comment peut-on universaliser une vérité de foi, qui transcende
essentiellement le pouvoir de la raison démonstrative?» (p. 272), telle est la
difficulté majeure. M. Gilson se contente de la souligner avec précision et d'en
montrer les implications essentielles dans la perspective catholique. L'ouvrage
s'achève sur cette déclaration claire et franche : « La cité des hommes ne peut
s'élever, à l'ombre de la Croix, que comme le faubourg de la cité de Dieu.»
Nous y souscrivons de tout cœur. Le protestant, toutefois, n'admettra pas sans
de fortes réserves la thèse principale de l'auteur: elle revient à dire que
l'unification doit se réaliser à l'intérieur de l'Eglise romaine, qui est la seule église
vraiment une, étant catholique. C'est confondre le fait et la désignation. M. Gilson

conseille aux protestants de renoncer à faire l'unité spirituelle et temporelle

de la terre, s'ils sont incapables d'en suggérer une (p. 280). Reste à
savoir si les suggestions qui viennent d'ailleurs sont acceptables et si l'on ne
conserve pas le droit de chercher mieux. Nous croyons, nous aussi, que la
solution du problème est religieuse et que tout empire mondial fondé sur une
simple association protectrice des peuples «pourrait dégénérer en un despotisme

tyrannique de la part de la nation initialement protectrice» (p. 286).
Mais cette même crainte, nous ne sommes pas sans l'éprouver secrètement à

l'égard d'un empire fondé sur la protection de Rome.
René Schaerer

Augusto Guzzo. Collection Filosofi d'oggi, Turin, 1954.

Signalons à ceux d'entre nous qui lisent l'italien la collection «Filosofi
d'oggi» qu'a créée en 1951 le dynamique rédacteur en chef de «Filosofia».

Celui qui veut se tenir au courant de la production philosophique contemporaine

est souvent bien embarrassé lorsqu'il s'agit d'entrer en contact avec
un auteur qui ne lui est pas familier: quelles sont ses œuvres les plus importantes

et quelles sont ses positions essentielles?
La collection «Filosofi d'oggi» lui sera très précieuse à cet égard: chaque

volume est en effet composé d'une courte biographie, d'une liste des ouvrages
généraux écrits par l'auteur étudié; puis vient la liste de ses articles de revues.

220



Suivent des études critiques présentant les aspects essentiels ou particulièrement

originaux de son œuvre. L'on trouve enfin la liste des comptes rendus
et études critiques s'y référant.

Les premières brochures ont été consacrées à René Le Senne, Giuseppe
Tarozzi, Michèle Federico Sciacca, Gallo Galli, Rudolf Carnap, Felice
Battaglia, Antonio Renda et Pantaleo Carabellese.

Le présent volume est consacré à M. Augusto Guzzo lui-même, ses disciples
et amis ayant jugé qu'une étude sur lui était indispensable dans cette collection

créée par lui. Une brève autobiographie, une bibliographie de ses

nombreux ouvrages précèdent les études critiques présentant sa pensée: Primi
scritti par Armando Plebe (p. 25-50) ; II Guzzo che conobbi a vent'anni (p. 51-53) ;

l'Etica di Augusto Guzzo par Luigi Pareyson (p. 54-86) ; Il transcendentale nella
Teoretica di Augusto Guzzo par Vittorio Mathieu (p. 87-108); La scuola di
Augusto Guzzo par Emilio Arlandi (p. 109-119).

On apprend ainsi quelles ont été les influences exercées sur la pensée de
M. Guzzo, parmi lesquelles Maturi, Croce, Gentile, Flegel, Schelling et
Platon influences qui n'ont d'ailleurs jamais été subies passivement par
M. Guzzo, même au temps de sa première jeunesse, mais ont toujours incité
sa réflexion personnelle à creuser elle-même les problèmes étudiés par d'autres.

Ses premiers travaux s'orientent vers l'esthétique (Note all'Estetica cro-
ciana, étude sur Alessandro Petöfi, Wagner, Beethoven, Debussy, Stravinski,
Studi sull'estetica di Hegel, etc.) sans oublier ses études sur l'art religieux qui
l'amènent tout naturellement aux problèmes moraux. Comme le souligne
M. Luigi Pareyson, M. Guzzo cherche à concilier, dans sa morale, des

éléments opposés qu'une analyse serrée révèle coexistants. La conduite humaine,
par exemple, dépend et doit dépendre du jugement personnel de chaque moi.
Et pourtant quelle force lui est donnée par la tradition. La raison apparaît,
d'une part, immanente dans les expériences vécues, les valeurs se présentant
alors comme historiques et la vérité comme multiface et relative aux situations

données et, d'autre part, la raison se révèle absolue et transcendante, les

valeurs également absolues et la vérité, une et inaltérable
L'intérêt porté non seulement aux valeurs elles-mêmes, mais à leur

actualisation, a son contre-coup sur sa conception de l'histoire de la philosophie. Les

problèmes philosophiques ne doivent pas être conçus comme ayant une structure

propre indépendante du penseur qui les pose. Il ne faut pas oublier, en
effet, que ce qui apparaît solution à un philosophe est précisément le problème
pour un autre, ainsi en est-il de la distinction faite par Locke dans sa théorie
de la connaissance entre les qualités premières et les qualités secondes. Cette
distinction qui lui apparaît satisfaisante est précisément ce que met en doute
Berkeley (p. 54).

On assiste de plus dans ce volume à l'évolution de la pensée de M. Guzzo
qu'on avait pu autrefois taxer d'actualisme et qui tend aujourd'hui à un
idéalisme (position cependant irréductible à aucun des idéalismes antérieurs,
notamment celui de Hegel). En effet, le transcendantal chez M. Guzzo est

le sujet humain, non plus conçu comme une substance, mais comme un esprit
en évitant de donner à cet esprit les caractères objectifs de la substance (et
c'est là la raison de la défiance guzzienne pour le terme de «spiritualisme»).

221



Dans le sujet se trouve un principe formateur d'objectivité mais non une
objectivité déjà formée. Il y a là une distance, ou si l'on veut une transcendance

qui manque chez Hegel, entre 1'«informant» et 1'«informé» et qui permet de
concevoir, tout à la fois la continuité entre sujet et objet et leur différence.
Si l'on abolit cette différence pour adopter une solution complètement imma-
nentiste, on court alors le risque de «substantifier» l'esprit avant de risquer
de spiritualiser les substances (p. 89).

Dans un article paru dans les Etudes philosophiques (1953, n° 2), M. Guzzo
a d'ailleurs précisé sa position comme «une transcendance immanente». Et,
ajoute-t-il: «Par cette position augustinienne, je m'approche autant que
possible de la métaphysique augustinienne de Descartes, de Malebranche et, en
un sens, de Bergson. Ma pensée se développe, depuis une trentaine d'années,
sur une voie que l'inoubliable Louis Lavelle et mon éminent ami René Le
Senne ont toujours tenue pour parallèle à la leur, et même convergente. Mais
il m'est impossible de réconcilier ma pensée avec des métaphysiques qui
cherchent l'Etre loin de notre expérience morale.» La brochure consacrée par
ses amis et disciples à M. Guzzo montre par quel itinéraire spirituel il en est

venu à cette conception. Elle rendra un service signalé à tous ceux qui
voudront pénétrer plus intimement dans la pensée de l'auteur de «la Philosophie
de demain», parue en 1953 en traduction française chez Aubier, avec une
préface de R. Le Senne.

A. Virieiix-Reymond

Jules Vuillemin: L'héritage kantien et la révolution copernicienne. Presses

universitaires de France, Paris 1954, 309 pages.

Cet ouvrage, dédié à M. Martial Guéroult, au critique subtil et pénétrant
de Fichte et de Descartes, porte la marque de son influence : aisance dans le
maniement des idées, virtuosité dans l'art de confronter les doctrines en faisant
jouer leurs facettes et captant leurs moindres éclairs, souplesse dans l'analyse
des textes, audace dans l'énoncé des conclusions. Bref, une étude chatoyante
et difficile, mais admirablement conduite et dépassant les promesses du titre.

Il n'y avait pas de plus beau sujet, car il n'y a pas non plus dans l'histoire
de la pensée moderne de tournant plus dangereux que celui qui conduit de
la mort de Kant à l'avènement de la phénoménologie et de l'existentialisme.
C'est tout le destin de la révolution copernicienne qui se joue. Le drame est

en trois actes.

Kant, en mourant, laissait après lui cet héritage: la philosophie de la fini-
tude. Partant du Cogito cartésien, qui découvre dans le fini humain l'infini
divin, l'auteur des trois Critiques avait rejeté cet infini hors des bornes de la
pensée rationnelle et fermé de toutes parts, autour du fini, l'horizon
philosophique. Comment construire dans cet enclos, sur ce sol étroit jonché des

ruines de l'Absolu classique, une doctrine valable en évitant le passage, désormais

interdit, du fini à l'infini, telle fut la tâche qui s'offrit aux héritiers.
Le post-kantisme, avec Fichte, tentera de réduire l'expérience de la chose

en soi à un acte du Je pense impliqué dans la possibilité même de la conscience

222



de soi. Il réalisera l'idéalisme absolu au sein du moi fini. Le néo-kantisme, avec
Hermann Cohen, s'attachera aux conditions du savoir scientifique et s'achèvera

sur un positivisme épistémologique où l'on voit s'effacer la perspective
transcendantale au profit d'une méthode dialectique. Mais, dans les deux cas,
l'infini mis à la porte revient par la fenêtre sous un déguisement: Fichte se

trouve renvoyé de la conscience métaphysique de soi à l'inconscience de
l'Absolu, et Cohen, en niant l'insertion de la science dans l'histoire et croyant
trouver dans le savoir positif de son temps le modèle des démarches éternelles
de la pensée, appuie en réalité ce positivisme sur une métaphysique de l'infini.
Le post-kantisme et le néo-kantisme ne sont que deux dogmatismes de l'Esprit
absolu qui s'ignorent.

Qu'en est-il de Heidegger et de l'ontologie existentiale? Ici l'équivoque
semble dissipée et l'on sait apparemment de quoi l'on parle. D'abord parce
qu'on revient à Kant, au vrai Kant qu'il convient de relire en mettant l'accent,
non plus sur la Logique transcendantale mais sur VEsthétique. Le problème des

origines de l'existentialisme allemand se confond avec une réinterprétation du
kantisme. La grandeur de Kant, c'est d'avoir compris que l'ontologique est

au principe de l'ontique, que tout jugement présuppose un sol transcendantal
et le dévoilement d'une expérience originaire. Cet X transcendantal et
premier ne peut être que néant, puisqu'il détermine l'apparition de l'objet
quelconque et l'horizon de tous les objets possibles, mais ce néant n'est pas absolu :

saisi par une intuition irrécusable de la conscience imageante, il se présente
sous deux formes: le Temps, condition de tout objet possible, le Respect,
condition de toute action possible. Temps et Respect forment un couple. «Le
Respect clôt l'horizon pratique comme le Temps clôt l'horizon théorique»
(p. 278).

Ainsi se trouve restauré l'ontologique au-delà de l'ontique. Et, s'il est vrai
que Kant a partiellement manqué sa révolution copernicienne en cédant au
naturalisme, au psychologisme, au solipsisme, qui sont les rejetons du logi-
cisme, et en réintroduisant par la bande ce qu'il avait eut tant de peine à

éliminer, l'Infini, le Logos, la Nature, au préjudice des seules notions valables,
le Fini, l'Existence et l'Histoire, il reste que c'est dans la ligne du kantisme
orthodoxe que s'inscrit la philosophie nouvelle.

Que penser maintenant de cette philosophie? A-t-elle vraiment réussi la
révolution copernicienne manquée par les autres? Il ne le semble pas. Par
l'effet d'une «mystification» semblable à celle qui vicia les tentatives
antérieures, l'existentialisme heideggerien retrouve l'Absolu sous le relatif et
l'Infini sous le fini. Il n'affirme la contingence historique que pour proclamer
les d oits d'unephilosophia perennis réfractaire à toute contingence. «Dieu n'est
plus, mais la philosophie qui proclame l'inexistence de Dieu représente aussi

la divinité nouvelle. L'absence du sacré est prononcée avec les rites mêmes
du sacré. Et l'angoisse, ce néant de révélation, tient encore lieu de révélation.»
Il y avait plus de franchise, semble-t-il, dans les philosophies classiques qui
effectuaient du fini à l'infini un passage discutable, certes, mais conscient et
avoué. Avec la pensée moderne, «le passage est devenu déplacement» (p. 300), et
les notions y sont ambiguës. On croit avoir exorcisé le fantôme de l'Eternité.
«N'est-ce point encore une éternité que cette temporalité qui nous enseigne

223



le néant de l'histoire, c'est-à-dire l'indifférence aux événements?» (p. 304).
A aucun moment la révolution copernicienne n'a donc atteint son but: la
véritable finitude. Reste à savoir si cet échec n'était pas impliqué dans la
tentative elle-même. Peut-on concilier la finitude et toute doctrine issue du
Cogito? «Le Cogito ne figure-t-il pas dans la philosophie moderne le reste de
sacré qui provoque tous les déplacements? Ce Cogito enfin a-t-il réellement une
histoire?» (p. 306). Et M. Vuillemin de conclure sur cette interrogation capitale:

«Peut-être alors faut-il sérieusement revenir en deçà de Copernic, peut-
être alors la philosophie a-t-elle besoin non d'une révolution copernicienne,
mais d'une révolution ptolémaïque !» (p. 306).

Ce résumé ne fait que reprendre quelques-uns des thèmes de l'ouvrage, sans
rendre justice à la richesse du contenu. Pour la première fois, à notre connaissance,

la pensée d'Hermann Cohen fait l'objet en France d'un examen
systématique. Pour la première fois également les courants de la phénoménologie
et de l'existentialisme sont décrits avec précision dans leur genèse à partir du
kantisme, et le livre se révèle doublement révélateur, soit comme investigation
progressant d'amont en aval et suivant dans son destin posthume l'une des

plus grandes doctrines de l'histoire, soit comme incursion régressive rattachant
à l'une de leurs principales sources les notions les plus courantes et les plus
discutées de la philosophie contemporaine.

René Schaerer

Heinrich POpitz: Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichtsphilosophie

des jungen Marx (Philosophische Forschungen, Neue Folge,
hrsg. von Karl Jaspers, Vol. 2) Verlag für Recht und Gesellschaft

AG., Basel 1953.

Seit der Entdeckung und Herausgabe der sogenannten
«Ökonomischphilosophischen Manuskripte» aus Marxens Pariser Zeit (1844), die zwar
nicht für die Publikation bestimmt waren, sondern lediglich der
«Selbstverständigung» des Autors dienten, bilden diese Aufzeichnungen den Kern für
eine philosophische Interpretation des dialektischen Materialismus. Hier hat
die Auseinandersetzung mit Hegel und mit der klassischen Nationalökonomie,
den geistigen Hauptmächten, die auf Marx eingewirkt haben, im wesentlichen

ihren Abschluß gefunden, und die eigentlichen Aufstellungen sind so

weit entwickelt, daß Marx einerseits zur Aktion übergehen kann (Kommunistisches

Manifest 1847) und sich anderseits der Ausführung, der «ökonomischen

Plackerei» der Arbeit am «Kapital» unterziehen muß. Die vor dem
kommunistischen Manifest erschienenen Schriften («Heilige Familie»,
«Deutsche Ideologie» und «Elend der Philosophie») dienen zur Hauptsache
der polemischen Sicherung der erreichten Position (der erste Teil der «Deutschen

Ideologie» ist eine systematische Zusammenfassung, enthält aber
eigentlich grundsätzlich nichts Neues, das nicht schon in den Pariser
Manuskripten enthalten wäre).

Popitz legt in seiner bedeutsamen und aufschlußreichen, aus noch
auszuführenden Gründen überaus aktuellen Schrift das Hauptgewicht ebenfalls auf
die Pariser Aufzeichnungen und gibt meines Wissens erstmals eine ausführ-

224



liehe Darstellung der Entwicklung des jungen Marx, die insbesondere auch
das hochwichtige und oft mißdeutete Verhältnis zu Hegel in sachkundiger
Weise behandelt. Sehr schön wird gezeigt, wie Marx schon mit seiner Dissertation

(Über die Differenz der demokritischen und epikureischen
Naturphilosophie) und dann bis zu den Pariser Not zen in immer steigendem Maße
mit Hegeischen Mitteln Hegel selber überwindet, indem er Hegels Position
als abstrakte auffaßt und es unternimmt, die so verstandene Hegeische
Philosophie in gegebene Wirklichkeit umzusetzen. Die Philosophie hebt sich auf,
indem sie sich verwirklicht. Nicht aber kann man die Philosophie verwirklichen,

ohne sie aufzuheben; noch sie einfach aufheben, ohne sie zu verwirklichen.

Das heißt: die Idee soll in der erscheinenden gegebenen Wirklichkeit
durch die Tat und den Willen, nicht bloß in der philosophischen Erkenntnis
realisiert werden. In «epigonaler Stimmung» befangen gewinnt Marx seinen

«epochalen» Ansatz! Die Befreiung aus der systematisch äußerlich endgültigen

Form der Hegeischen Philosophie, die scheinbar Idee und Wirklichkeit
versöhnte, und die auf einen Teil der Zeitgenossen so schwer lastete, ja alle
Kraft lähmte, läßt bei denJung-Hegelianern das «epochale Bewußtsein»
entstehen. Noch frappanter als die allgemeine gegen Hegel selber gewandte
Hegeische Grundposition ist aber, daß Marx in der konkreten Kritik der
Hegeischen Staatsphilosophie (1841/42) dieselben Argumente verwendet,
deren sich Hegel bei seiner erst später aus dem Nachlaß herausgegebenen und
deshalb Marx unbekannten Kritik der deutschen Reichsverfassung (1802)
bediente (43). Was die Hegel-Interpretation des Verfassers anbelangt, könnte
man sich allerdings fragen, ob sie teilweise nicht zu sehr von Marx beeinflußt
ist, so etwa, wenn gesagt wird, daß Hegels ganze Philosophie als die
Selbsterzeugung des Menschen durch die «Arbeit» aufgefaßt werden könne
(117).

Die Darstellung des Verfassers ist auf das 3. Kapitel «Der entfremdete
Mensch» ausgerichtet, das inhaltlich den Hauptteil darstellt (109-170) und
in dem versucht wird, auf Grund der systematisch nicht zusammengefaßten
und nicht gegliederten Pariser Aufzeichnungen das Marxsche «System der
Entfremdung» zu skizzieren. Dies ist dem Verfasser gut gelungen, obwohl
die Darstellung der freilich vielfach verschlungenen Problematik nicht überall

durchsichtig genug ist und eine durch den Gegenstand meines Erachtens
nicht voll gerechtfertigte, oft recht mühsame Lektüre bildet. Im Zentrum der
Pariser Manuskripte steht die Auffassung von der Selbstentfremdung des

Menschen in der bisherigen Geschichte, der «Entfremdung» von seinem
«wahren Wesen», die in die Gegenwart hineinreicht und hier an ihrem
Tiefpunkt angelangt ist (dies ist «die Vorgeschichte der Menschheit»), und von
der künftigen Emanzipation des Menschen oder seiner «Selbstverwirklichung».

Selbstentfremdung und Selbstverwirklichung sind verbunden durch
eine geschichtsphilosophische Konzeption, wonach die «physisch notwendige

Progressivität» des Produktionsprozesses im Zeitalter des Hochkapitalismus

in real-dialektischer Bewegung zur äußersten Selbstentfremdung des

Menschen im Proletariat führt, womit aber zugleich der reale Ansatz gegeben
ist für die Befreiung des Menschen und seine Selbstverwirklichung in der
künftigen Gesellschaft. Der in der Gegenwart erreichte Tiefpunkt treibt not-

15 225



wendig zur «Universal-Revolution», die «der politische Täter» Marx zwar
selbst noch beschleunigen möchte, die aber ohnedies im Zuge der Realdialektik

schon liegt. Eine geschichtliche Dialektik der «bürgerlichen Gesellschaft»
ist schon bei Hegel angelegt, indem die der Gesellschaft innewohnenden Konflikte

das System eigentlich sprengen müßten (fortschreitende Vermehrung
der Bedürfnisse und sich verschärfende Kluft zwischen Arm und Reich). Doch
bietet Hegel keine Lösung der immanenten Spannung. Erst Marx zieht die
Konsequenz der kommenden «Universal-Revolution» und der damit
anbrechenden «Emanzipation» des Menschen, in der dieser seine Wesenskräfte
voll entfalten kann. Grundlage der Selbstentfremdungsthese sind eine an
Hegel anschließende und durch die ökonomischen Klassiker gespiesene
«Philosophie der Arbeit» und insbesondere eine Analyse der proletarischen
Arbeit, bei der die Gedanken der «Entäußerung» und der «Verwirklichung»
zentral sind, was aber im einzelnen hier nicht nachgezeichnet werden kann.
Nur so viel : die Selbstentfremdung, wie mit Recht betont wird, ist nicht nur
Wirklichkeit im proletarischen Arbeiter, sondern ebenso im Kapitalisten,
dem Marx auf der Grundlage einer geheimen Hochachtung viel Gerechtigkeit

widerfahren läßt; die Selbstentfremdung liegt im System des

Privateigentums als solchem. Eine kritische Anmerkung: auffallend ist, daß der
Verfasser dem realen Phänomen der Arbeitsteilung als solchem, das zwar im
System des Privateigentums eingeschlossen ist, das aber Marx selber als
solches ebenfalls schon in den Pariser Manuskripten zugrunde legt, in diesem
Zusammenhang keine Beachtung schenkt, sondern es erst bei der Betrachtung

der «Deutschen Ideologie» heranzieht. Erst damit erhält die
Selbstentfremdung des Menschen in der kapitalistischen Wirtschaft ihren realen
und eigentlichen Sinn: als «Diremption» der Wesenskräfte des Menschen,
als Negation des «all- und tiefsinnigen» Menschen. Deshalb kann die
Verbannung des Begriffes der Selbstentfremdung in der «Deutschen Ideologie»
nicht auf die Einführung des Begriffes der Arbeitsteilung zurückgeführt
werden, wie der Verfasser annimmt (166). Die Arbeitsteilung tritt zwar in
der Tat an die Stelle der Selbstentfremdung, doch war sie aufschlußreicherweise

schon vorher da (MEGA, l.Abt., Band 3, 127ff., insbesondere 139ff.;
so übrigens bereits Hegel in der Rechtsphilosophie).

Wie der Verfasser im 2. Kapitel «Der junge Marx bis 1844» (66-108) in
sorgfaltiger Einzelanalyse darlegt, sind wesentliche Gedanken bereits in den
frühesten Schriften, zum Teil schon in der Dissertation, angelegt (Entäußerung,

Emanzipation, Idee der Revolution). Von besonderer Bedeutung sind
die (zwar größtenteils nicht real-historischen!) Verbindungen zum deutschen
Humanismus um die Jahrhundertwende. Popitz macht meines Wissens das

erste Mal in aller Ausführlichkeit darauf aufmerksam. In einem verhältnismäßig

breit angelegten 1. Kapitel « Probleme des Zeitbewußtseins» (1-65),
das die «psychologischen Voraussetzungen der Auseinandersetzung mit Hegel
und ihre ersten theoretischen Konsequenzen» darlegen soll (66), wird nicht
nur die «epochale» und «epigonale» Situation der nachhegelschen
Philosophie skizziert, sondern vor allem auch das Problem der «Zeitkritik» bei
Herder, Humboldt, Schiller, Novalis, dem jungen Hegel, Hölderlin, Schel-

ling, Arndt, Eichendorff und Heine behandelt. Die Zeitkritik und deren

226



humanistische Ideale sind auch bei Marx lebendig, aber erst bei ihm wird sie

radikal. Die zunächst bemerkenswert unbestimmte, mehr formale Opposition
des junghegelianischen Aktivismus gegen die «deutschen Zustände» wird bei
ihm zur «universalen Revolution», die immer mehr konkrete Form
annimmt und als deren Träger er später das Proletariat erkennt. Marxens
Kerngedanke von der Selbstentfremdung des Menschen in der Gegenwart und die
daraus resultierende Zeitkritik sowie der eschatologische Glaube an eine
Überwindung der negativ gegebenen Wirklichkeit sind nicht nur ihm allein
eigen. Allgemein macht sich um die Jahrhundertwende im Anschluß an die
Französische Revolution der Gedanke geltend, die bisherige Geschichte sei

«der Abfall von einer ursprünglich harmonischen Einheit zu einer Diremp-
tion menschlicher Anlagen und Kräfte, die sich sowohl im einzelnen Individuum

wie in der menschlichen Gesellschaft bis zu ihrem absoluten Höhepunkt

in der Gegenwart gesteigert hat» (21). Besonders aufschlußreich ist der
Vergleich mit Schillers Briefen «Über die ästhetische Erziehung des
Menschen» (1793/94). Während in der Auffassung des Phänomens der
Selbstentfremdung, die der Sache nach auch bei Schiller vorhanden ist, engste
Verwandtschaft besteht (156), scheiden sich dann freilich die beiden in der
zugrunde liegenden geschichtsphilosophischen Konzeption. Während für
Schiller chon in der Gegenwart eine Erfüllung des Menschen möglich ist
(9. Brief) und die Zukunft Ergebnis menschlicher geschichtlicher Tat
darstellt, wird bei Marx die lebendige Geschichte des Menschen in eine über die
Menschen hinausgreifende realdialektische «Totalkonstruktion» aufgelöst, so
daß sich der Sinn der Gegenwart in der Aufopferung für das chiliastische
Reich erschöpft (das Vorbild für die spätere marxistische Maxime, wonach
der Zweck die Mittel unbeschränkt heiligt!).

Die vorliegende Schrift, deren Reichtum wir nur andeuten konnten, darf
gerade heute besonderes Interesse beanspruchen, da wir nicht nur in unserer
Zeit die «Selbstentfremdung» des Menschen in der Wirtschaft (nunmehr in
gänzlich undogmatischem Sinn verstanden) als einen der beängstigenden
Tatbestände empfinden (vgl. dazu neuestens das ausgezeichnete Buch von
Heinrich Weinstock: Arbeit und Bildung. Die Rolle der Arbeit im Prozeß

um unsere Menschwerdung, Heidelberg 1954), sondern weil in unsern Tagen
neben dem grundsatzlosen und opportunistischen Vulgär-Materialismus der
extrem verkrustete und verkrampfte Marxismus immer noch einen
Schicksalsfaktor unserer Tage darstellt (dies auch insofern, weil der ebenso
dogmatische Feind in sozusagen negativer Hörigkeit seine Augen von dieser Form
des Marxismus nicht lassen kann). Gerade im Hinblick auf das letztere ist es

von unvergleichlichem Wert, die Entfaltung des dialektischen Marxismus auf
den ersten Spuren zu verfolgen: zu sehen, wie in der Entfremdungsthese ein
tief humanistisches, wertendes Anliegen das treibende Motiv darstellt
(Selbstentfremdung und Selbstverwirklichung des wahren Menschen), wie sich aber
spekulativ-formale Elemente einmischen und trotz aller zunehmenden
ökonomischen und historisch-soziologischen Untermauerung die Überhand
bekommen, und wie sich zudem der Akzent auf das Physiologisch-Materielle
verschiebt, um das Humanistische letztlich scheinbar völlig zu verschütten
(so im Ansatz in der «Deutschen Ideologie», vgl. 117). Marxens Grund-

227



anschauung ist kurz vor seiner Pariser Zeit als ein Konglomerat von
systematischen Formeln anzusprechen, das erst durch die Bekanntschaft mit dem
Proletariat und den Einsichten in die ökonomischen Tatbestände konkreten
Gehalt bekommt. Diese dogmatisch-spekulative Voreingenommenheit tritt
uns im Lichte unserer Gegenwartserfahrung als bedenkliche Verheißung
entgegen. Zu diesem Formalismus gesellen sich überdies eine verzehrende
Leidenschaft und ein unbändiger Aktivismus, was insbesondere in den
Frühschriften unter der Hülle dieser geistreichen und glänzenden, oft aber auch
sehr abstrakten Formulierung zu spüren ist. Marx hat sich im Gegensatz zu
Engels nicht in erster Linie durch die Erfahrung der sozialen Ungerechtigkeit

leiten lassen, und erst nach Ausbildung des formal konzipierten
systematischen Ansatzes lernt er das Pariser Proletariat kennen. So wie eine wahrhaft

konkrete Analyse der Selbstentfremdung auf dem Grund der explizierten
Idee vom «wahren Wesen» des Menschen, dem der wirkliche Mensch

der Gegenwart entfremdet ist, nicht gegeben wird, genau so entbehrt denn
auch das Bild des emanzipierten Menschen des konkreten Gehaltes. Ja, wo
Marx sich darüber äußert, gerät er in utopische Schwärmerei. Er ignoriert
den Tatbestand der modernen industriellen Arbeitsorganisation und spricht
in völlig illusionärer Weise von der Entfaltung der Wesenskräfte des
Menschen, der in ein und derselben Person bald Kritiker, bald Fischer und Jäger,
bald Architekt sein werde, ganz wie das Herz begehrt Anderseits bietet das

zugrunde liegende humanistische Motiv eine Chance für ein «produktives
Gespräch mit dem Marxismus (Heidegger) », das ein dringendes Anliegen
unserer Zeit darstellt. Voraussetzung dafür wäre, daß die spekulativ-formalen
Verkleidungen der humanistischen Grundkonzeption beseitigt oder, anders
formuliert, daß der marxistische «Überbau» abgebaut wird. Im Hinblick
gerade aufdieses aktuelle Anliegen wäre es von besonderem Interesse gewesen,
wenn der Verfasser die Linien noch ein wenig in das spätere Werk von Marx
weitergezogen hätte, um zu untersuchen, inwieweit Marx den humanistischen
Grundgedanken überdeckt und zurückgedrängt hat. Doch hat sich der Autor
bewußt auf den jungen Marx beschränkt, weshalb er die späteren Entwicklungen

nur mit wenigen Hinweisen andeuten konnte (insbesondere 165ff.).
Abschließend sei angemerkt, daß heute ein allem Anschein nach besserer

Text der Pariser Manuskripte in der Ausgabe von Siegfried Landshut (Karl
Marx: Die Frühschriften, Stuttgart 1953) vorliegt, obwohl diesem Text kein
vollständiger Apparat beigegeben ist. Popitz konnte diese Ausgabe noch
nicht zu Rate ziehen und mußte sich auf die Moskauer Ausgabe beschränken,
die anscheinend die Manuskripte in einer fragwürdigen Weise umgeordnet
hat. _,Hans Ryffel

Richard Blunck: Friedrich Nietzsche. Kindheit und Jugend. Ernst Reinhardt

Verlag, München-Basel 1953.

Es ist nicht immer klug, wenn die Verleger ihre Publikationen auf deren
Umschlagseiten mit allzu hoch gegriffenen Prädikaten anpreisen; denn ge-

228



legentlich liest man diese Anpreisungen vor der Lektüre eben doch und ist
danach enttäuscht, wenn das Buch nicht hielt, was es gemäß der Ankündigung

versprach. Ein solcher Fall liegt hier vor. Blunck habe, vernimmt man
am erwähnten Ort, «eine solche Fülle unveröfFentlichter Dokumente
heranziehen können, daß sich ein neues, überraschendes Nietzschebild ergibt, von
dem aus sich ebenso überraschend neue Perspektiven aufdas Werk Nietzsches
eröffnen. Da kaum zu erwarten ist, daß noch wesentliche unbekannte Quellen
zutage treten werden, darf sein Buch als die abschließende Nietzsche-Biographie

bezeichnet werden». Er habe weiterhin das Leben Nietzsches «mit
einem Flöchstmaß an Objektivität dargestellt, beseelt von Ehrfurcht und doch
aus besonnenem kritischem Abstand, exakt bis in die unscheinbarsten Einzelheiten,

psychologisch auch in die tieferen Schichten, die Untergründe und
Abgründe eindringend, und doch von höchstem Takt beherrscht. Strengste
wissenschaftliche Zuverlässigkeit verbindet sich mit klarster Durchsichtigkeit
und anschaulicher Lebendigkeit der Darstellung, seltene sprachliche Einfachheit

mit Eindringlichkeit und Leuchtkraft des Ausdruckes» — also Grund
genug, aufs Höchste gespannt zu sein. In Wirklichkeit handelt es sich um eine
hausbackene, solide, leicht lesbare, stilistisch recht anspruchslose Biographie,
die im ersten Band - es sollen noch zwei weitere folgen - bis zur Berufung
Nietzsches nach Basel reicht. Die besten Partien sind die Zitate aus seinen
Schriften und Briefen, die Blunck mit Recht in reichem Maße zuzieht und die
auch mit Stellenangaben versehen sind, während diese bei andern Zitaten
gegen die wissenschaftliche Gepflogenheit öfters fehlen. Daher läßt sich auch

nur vermuten, was das neue, dem Verfasser vom Nietzsche-Archiv zur
Verfügung gestellte Material sein könnte - sonderlich belangvoll ist es jedenfalls
bislang nicht. Daß Blunck manche Idealisierungen in der schwesterlichen
Biographie richtigstellt, versteht sich von selbst und ist verdienstlich, reicht
aber zur Legitimation der Verlagsanpreisung nicht aus. Ob die weiteren
Bände ihr besser entsprechen, bleibt abzuwarten.

H. Kunz

Maria Bindsckedler: Nietzsche und die poetische Lüge (Philosophische
Forschungen, herausgegeben von K.Jaspers, Neue Folge, Vol. 5). Verlag
für Recht und Gesellschaft AG., Basel 1954.

Nietzsches Urteil über die Dichtung, ihren «wahren» oder «lügnerischen»
Charakter, hat immer wieder gewechselt; und nur selten ist es ihm gelungen,
«die beiden entgegengesetzten Positionen miteinander zu versöhnen»:
Von dieser Feststellung geht die vorliegende Abhandlung aus, die sich ein
höchst bedeutsames und zugleich reizvolles Problem zum Thema gesetzt hat.
Bindschedler charakterisiert zunächst das «philologische Ideal», an dem
Nietzsche die «Moralität der philosophischen Aussage» gemessen hat und
zeichnet den «Dichter als Lügner». Denn «vom Standort des kritischen
Wissenschafters aus erscheint die Haltung des dichtend erfinderischen
Menschen in denkbar ungünstigem Licht. Am sittlichen Ideal der Redlichkeit und

229



intellektuellen Rechtschaffenheit gemessen, ist nichts verwerflicher als der
Wille zur möglichst vollendeten Täuschung, nach der hin die Kunst der Dichter

wesensmäßig zielt». «Lügen» meint hier im Nietzscheschen «außermoralischen

Sinne» - der aber offenbar von Nietzsche selbst in seinen Beurteilungen

der Dichtung nicht durchgehalten worden ist - das «Verfehlen der
Schicksalsnotwendigkeit oder auch das Verschleiern der menschlichen
Notdurft». Danach folgt die Darstellung der Rechtfertigung des apollinischen
schönen, maßhaltenden «Scheins», wie Nietzsche sie in der «Geburt der
Tragödie» entworfen hat. Das alles wird als 1. Teil unter dem Titel «Wahrheit

und Lüge» abgehandelt. Der 2. Teil, mit «Kunst und Macht»
überschrieben, nimmt die Frage der Stellung Nietzsches zur Dichtung, zur Kunst
und zum «produktiven Menschen» überhaupt unter verändertem Aspekt
wieder auf, vorerst unter dem von Nietzsches pädagogischem Willen und dem
«Problem der Bildung». Der weitere Schritt zeigt Nietzsche als «reinen
Ethiker», als welcher er «eine tiefe Verachtung gegen den Künstler» ausdrückt
(die bei ihm auch immer Selbstverachtung ist) und in seinen widersprüchlichen

zweideutigen Äußerungen über das «Wesen der Künstler» in der
Nachfolge Piatons einer seltsamen Verkennung desselben erliegt. Bindsched-
ler folgert daraus zwei Sätze, die sie wohl mit Recht Nietzsche zueignet: die
Dichter und «dichtenden» Metaphysiker haben Gott erfunden und ihn dann
getötet. Im letzten Abschnitt fasert der Faden des Themas etwas auf; die
Verfasserin versucht darin die Bezüge der zu schaffenden Wahrheit, des schöpferischen

Tuns, der Natur u. a. zum Willen zur Macht aufzudecken und
Zusammenhänge zur zeitgenössischen Philosophie zu knüpfen. Ferner stellt sie

die Frage nach einer dem Werden und den aufgelösten Dingen adäquaten
Sprache. Schließlich werden vorsichtig mögliche Berührungspunkte Nietzsches
mit dem mystischen Erleben angedeutet, etwa derart, daß sein amor fati «dasselbe

wie jede mystische Liebe : die Auslöschung und Umwandlung des -
zunächst andersgerichteten-persönlichen Willens »erfordere. Und zuletzt erwägt
die Autorin, als für Nietzsche vielleicht gültig, daß die wirklichen Dichter für
wahr gehalten werden und es in dem Maße sind, «wie das von ihnen
Gewollte mitgetragen wird von einem Höheren, Notwendigen und Allgemeinen :

von dem, was Nietzsche das Fatum nennt».
Was man gegen diese ausgezeichnete, sorgfältige, die belegenden Zitate

mit glücklicher Hand auswählende und die Dinge dort, wo es nötig ist, in der
Schwebe lassende Abhandlung einwenden kann, betrifft nicht einen ihr
immanenten, sondern äußerlich anhängenden wörtlichen Mangel : Sie bleibt
zu philologisch. Das heißt, sie sucht ausschließlich Nietzsches Urteile über die
«poetische Lüge» zu erkunden und greift das Problem selber nicht systematisch

an. Vermutlich würden aber erst von der Klärung der Bedeutung der
Sprache und des in ihr sich verwirklichenden Dichterischen im Ganzen des

Menschseins die widersprüchlichen Aussagen Nietzsches voll verständlich.
Wenn die Dichter und die metaphysischen Denker «lügen»: geschieht es

nicht am Ende deshalb, weil dazu im Wesen des sterblichen Menschen eine

Notwendigkeit besteht? Nietzsches Konzeption der Wahrheit und Lüge im
«außermoralischen» Sinn scheint zu dieser Frage zu treiben.

H. Kunz

230



Vittorio Mathieu: Bergson. Il profondo e la sua espressione. Torino, Ed. di
«Filosofia», 1954, XV+296 pages (Biblioteca di «Filosofia», 9).

Collaborateur de la revue Filosofia, qui paraît à Turin depuis 1950, sous la
direction de M. Augusto Guzzo, auteur d'une traduction commentée de
l'Essai sur les données immédiates de la conscience, M. Vittorio Mathieu était
particulièrement à même de nous offrir une étude approfondie de la philosophie de
Bergson. Il en analyse les principaux thèmes, dans un ordre chronologique,
celui de la découverte: la durée, la mémoire, la personne, le dynamisme,
la vie et la matière, la vie morale et religieuse. Chaque chapitre est de plus
suivi de notes et de discussions.

L'ouvrage de M. Mathieu dépasse la pure histoire; comme le Bergsonisme

d'Albert Thibaudet, qu'il cite, mais sous une forme techniquement plus
élaborée et plus brève à la fois, il développe, approfondit surtout la pensée de

Bergson. Il en relève les dualités fondamentales: espace et durée, matière et
mémoire, le mécanique et le vivant, le clos et l'ouvert. Mais ces dualités ne
se situent pas sur le même plan; il y a pluralité hiérarchisée de plans. M.
Mathieu dépasse la pure immanence et élabore, en prolongement du
bergsonisme, une conception perspectiviste de l'être, être stratifié qui va de l'être
concentré ou ponctuel à l'être déployé, dispersé, spatialisé. (Cf. Prefazione,
p. IX-X, puis p.273-284.)

L'espace n'est que le plan le plus superficiel de l'être. Celui-ci a une densité

ontologique qui ne peut être entièrement objectivée. Mais il y a une continuité

essentielle entre les divers niveaux qualitatifs de l'être, continuité plus
fondamentale que les discontinuités et qui leur assigne leurs limites. De là, la
coexistence de la contingence et du déterminisme, de la liberté et de la nécessité:

elles ne se situent pas sur le même plan. La liberté caractérise l'être
profond, le déterminisme (statistique d'ailleurs) l'être superficiel.

La dualité du profond et du superficiel a ainsi un caractère de polarité.
C'est par là que l'être superficiel n'est pas complètement dénué de valeur
positive. M. Mathieu développe ici une philosophie des valeurs, d'un intérêt
et d'une originalité incontestables. L'être superficiel manifeste quelque chose

de l'être profond, qui précisément résiste à une objectivation exhaustive, à une
projection sur un seul plan. C'est dans l'être profond que s'enracinent la valeur
absolue et ses critères ; c'est sur un plan plus extérieur que se déploie la valeur
relative. Le jugement de valeur ou axiologique n'est pas déterminant, mais
réfléchissant, car la valeur absolue ne nous est pas donnée toute faite, nous
ne la dégageons qu'au travers de ses manifestations relatives. Mais cette
relativité constatée révèle à son tour une valeur inconditionnée d'où elle émane.

On voit ainsi le bergsonisme librement et consciemment infléchi vers une
philosophie de la valeur qui se place à égale distance d'un dogmatisme de
l'absolu et d'un relativisme phénoméniste. Le centre en est une réalité
profonde, universelle, dont l'expression obligée reste cependant pour nous inadéquate

par essence. M. Mathieu y voit avec raison un motif, non de désespoir,
mais d'espérance.

Marcel Reymond

231



A. de Waelhens: Phénoménologie et vérité. Essai sur l'évolution de l'idée de

vérité chez Husserl et Heidegger, Paris, P.U.F., 1953, 166 pages, collection

«Epiméthée».

Avec cet ouvrage qui réunit une série de leçons données à la Sorbonne en
1951, M. de Waelhens prouve une nouvelle fois sa connaissance approfondie
de la phénoménologie. Des Logische Un ersu hungen de Husserl aux dernières
œuvres de Heidegger, il suit pas à pas le développement de l'idée de vérité
chez ces deux philosophes. Cette démarche nous vaut une suite d'exégèses
fouillées, d'autant plus précieuses qu'elles portent la plupart du temps sur
des textes d'une grande difficulté.

Il ne saurait être ici question de nous prononcer dans le détail sur les

interprétations proposées par M. de Waelhens, aussi nous contenterons-nous de

présenter rapidement les conclusions auxquelles le conduit sa longue et
patiente enquête.

Un fait majeur se dégage de l'histoire du mouvement phénoménologique:
la notion statique de la vérité y fait peu à peu place à une conception
différente, où la vérité est étroitement reliée à l'ontologie, «c'est-à-dire à l'Etre,
à l'homme et à la rencontre de l'homme et de l'étant dans l'Etre». Or, la
pensée de Heidegger est «une mise en mouvement de l'idée d'être ; de celle-
ci, le mouvement s'est communiqué de proche en proche à la vérité, d'une part,
et à la structure de la condition humaine, d'autre part» (p. 154). Il en résulte
une indéniable parenté entre la phénoménologie et la philosophie de Hegel.
Mais une différence fondamentale subsiste : pour Hegel, le devenir « édifie un
savoir absolu en dehors duquel il n'y a rien», il «tend à une fin de l'histoire»,
tandis que pour Heidegger «parler d'une fin de l'histoire n'a aucun sens»;
«la relation de l'homme à l'Etre, en se concrétisant, transforme l'homme et sa
relation aux étants de manière à éclairer celui-là et ceux-ci selon des plans
nouveaux et toujours, peut-être, plus profonds» (p. 158).

D'un autre côté, la notion phénoménologique de la vérité n'est pas simplement

révolutionnaire à l'égard de ce qui précède: elle naît d'un approfondissement

des vues traditionnelles. Husserl a commencé par admettre la définition
classique du vrai comme adaequatio rei et intellectus, mais l'insuffisance de cette
définition l'amène peu à peu à voir que l'être - la res - n'est pas toujours donné
de la même façon, et à s'attaquer au problème des divers modes de présence
de l'être. Quant à Heidegger, admettant avec Husserl la «nécessité d'un
a priori matériel», il repense cette exigence et arrive à l'idée d'une «compréhension

préontologique de l'Etre», «qui permet à l'homme de rencontrer l'étant,
de le révéler et de le.promouvoir en vérité» (p. 162).

Enfin, par sa conception de la vérité, la phénoménologie surmonte l'opposition

stérile entre une «conception radicalement fixiste et absolutiste de la
vérité» et une «conception radicalement relativiste comme le psychologisme
ou le pragmatisme» (p. 155). A la première conception, qui confond le «statut
d'une signification» avec celui d'un «pur objet d'entendement», la
phénoménologie rétorque que «la signification est liée à la rencontre de
l'homme et de la réalité», et que, dès lors, la tâche de l'homme n'est pas de

232



retrouver dans la signification les idées divines, mais de donner aux choses leur
signification. Cette «découverte du sens» se déroule selon la «dimension de
l'Etre vers laquelle l'homme, en vertu de sa structure, est orienté»:
ainsi est renversé l'empirisme relativiste qui ne tient pas compte de cette
dimension de l'Etre. La vérité que nous propose la phénoménologie est donc
«une vérité du monde de l'homme», mais pas «la vérité du monde de Dieu»,
ni «la vérité tout court, qui ne peut pas être, si tant est que vérité veut dire
dévoilement, c'est-à-dire dévoilement par et selon le mode de celui qui
dévoile» (p. 165-166).

Andre Voelke

Friedrich Schneider: Philosophie der Gegenwart. Verlag Ernst Reinhardt,
Basel 1953.

Die vorliegende Schrift des Bonner Philosophiedozenten bietet einen kurzen
Abriß der neueren Philosophie; sie geht aus von der nachkantischen Aera,
skizziert die Lehren von Feuerbach, Nietzsche, Klages, Rehmke u. a., um
schließlich über die Existenzphilosophie in die philosophische Forschung der
Gegenwart einzumünden. Die hierbei gewählte lexikalische Art der Behandlung

verunmöglicht es dem Autor, auf die Probleme der philosophischen
Spekulation genauer einzugehen - seine Arbeit wendet sich darum nur an den
«gebildeten Laien», der gelegentlich einmal über die Grundgedanken eines

zeitgenössischen Philosophen eine mehr oder minder verläßliche Auskunft
haben will.

Josef Rattner

Kurt Reidemeister: Geist und Wirklichkeit. Kritische Essays. Die Unsach-

lichkeit der Existenzphilosophie. Vier kritische Aufsätze. Springer-Verlag,

Berlin-Göttingen-Heidelberg 1953 und 1954.

Die Abwendung von der Natur als Thema und die Preisgabe der
Wissenschaftlichkeit der Philosophie im deutschen Idealismus einerseits und bei
Kierkegaard, Nietzsche und Dilthey anderseits haben Reidemeister zu den
in der ersten Schrift niedergelegten Erörterungen veranlaßt. Er beabsichtigt
damit, «uns aus dem Bann der Tiefe und dem Vorurteil a priori zugunsten
der Tiefe» lösen, «die innere Freiheit für die Idee und das Maß des Echten
und Reinen» gewinnen «und den Menschen aus der Verstiegenheit und dem
Mißbrauch in das dem Menschen Zustehende» retten zu helfen, was auch das
Ziel der Kritik der reinen und der praktischen Vernunft gewesen sei - daher
die Überschrift des zweiten Teils von «Geist und Wirklichkeit»:
«Prolegomena einer kritischen Philosophie». Im ersten Teil («Essays») geht es in der
Hauptsache um mathematische Probleme (Die Unverständlichkeit der
Mathematik, Vom Sinn der Zeichen, Anschauung als Erkenntnisquelle, Raum
und Erfahrung), von den seltsamen und überraschenden Bocksprüngen
abgesehen, die in den Abschnitten «Appell im Elend», «Die gnostische Um-

233



wälzung», «Der Narr als Karikatur der Vernunft» vorgeführt werden. Der
letzte Essay «über Formenschönheit» führt dann zum genannten zweiten
Teil über, dessen Inhalt sich in Kürze kaum referieren läßt. Eher in den
Bereich der geistigen Bocksprünge - Reidemeister beansprucht dafür die
sokratische Ironie - gehören dann die vier Aufsätze «Über den Ursprung der
Theologie Bultmanns», «Positivismus und Existenzphilosophie», «Die Einheit

des Denkens in Philosophie und Wissenschaft», «Über den Begriff der
Spekulation» der zweiten Schrift. Die witzig-satirische Art, in der sich der
Autor etwa mit ein paar aus Heideggers Ding-Abhandlung herausgegriffenen
Sätzen - die in der Tat weder schön noch klar, aber gewiß «gesucht» sind -
herumschlägt, bereitet eine boshafte Freude; indessen bedauert man es dann
doch, daß Reidemeisters groben Mißverständnisse die an sich höchst ernste
und dringliche Frage der Unsachlichkeit der Existenzphilosophie nicht zum
Austrag bringen lassen. Die beiden Schriften dokumentieren, daß es nicht
nur unter den Philosophen, sondern auch unter den Mathematikern sonderbare

Käuze geben kann.
H. Kunz

Helmuth Kuhn: Begegnung mit dem Sein. Meditationen zur Metaphysik
des Gewissens. J.G.B.Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1954.

Der neuzeitliche Positivismus hat die metaphysische Bemühung um das
Sein zugunsten der wissenschaftlichen Erkenntnis des einzelnen Seienden
preisgegeben. Darin vollzog sich eine «Sinnverarmung des Reiches der
Gegenstände», die mit der Anstückung eines Wertreiches nicht behoben worden
ist. «Der Existenzphilosophie kommt das Verdienst zu, den Positivismus
durchschaut und die mit ihm gesetzte Denksituation durchlitten und durchdacht

zu haben. Sie hat uns begreifen gelehrt, daß die Begegnung mit dem
vielerlei Seienden in seiner nackten, sinnentleerten Existentialität tatsächlich
eine Begegnung mit dem Nichts ist». Aber sie hat den Positivismus nicht
überwunden, vielmehr ihn als Absprungstelle bewahrt. «Das führt teils dazu, daß
das Jenseits der sinnberaubten Gegenständlichkeit in ungegenständliche und
unbegriffliche Innerlichkeit fällt, womit Philosophie zur erbauenden
Heraufbeschwörung des Unsagbaren wird (Karl Jaspers) ; teils wird die philosophisch

unbeantwortbare Frage, die sich angesichts der nackten Existentialität
aufdrängt: Warum ist überhaupt Etwas und nicht lieber Nichts? zur Brücke
für die Rückkehr zum Mythos (Martin Heidegger). Im ersten Fall ergibt sich
eine Philosophie des gestaltlosen Gewissens, im zweiten Fall eine Philosophie
des verleugneten Gewissens. Es kommt aber nicht darauf an, den durch den
Positivismus ausgehöhlten Gegenstandsbegriff gänzlich zu zerschlagen,
sondern ihn in seiner Sinnfülle wiederherzustellen. Das aber kann nur dadurch
geschehen, daß die Frage nach dem Sein wieder mit der Frage nach dem
Guten verbunden, daß die metaphysische Untersuchung wieder in die
Perspektive des Gewissens gerückt wird». Damit ist die sachliche und philosophiehistorische

Situation charakterisiert, von der Kuhn ausgeht. Er unterscheidet
drei Phasen des innern Vorganges, der das Wesen des Gewissens ausmacht:

234



In der ersten kommt es unter dem Erleiden der Gewissensbisse und der Reue
zu einer «Selbstzerstörung» oder «Zerfleischung» der Integrität des Ich.
In der zweiten Phase setzt dieses zur durch eine Wahl ausgelösten Gegenaktion

in der Richtung einer auf verschiedene Weisen realisierbaren
«Selbstwiederherstellung» an. Jener Wahl - verschieden zum Beispiel von der
aristotelischen «Vorzugswahl» und der existentialistischen «schöpferischen Selbstwahl»

- eignet als Ausdruck der freien und zugleich vernehmenden
Spontaneität eine totale, das Verhältnis des Menschen zum Seienden überhaupt
betreffende Bedeutung, die grundlegend sowohl für das Erkennen wie das
Handeln ist: Kuhn nennt sie die «ontologische Affirmation». Ihr, die als
solche «das Gegenteil der sich als Weltanschauung vollendenden
Selbstaffirmation» sei, entspringt die Philosophie als philosophia perennis. Sie leitet
die dritte Gewissensphase ein, in welcher der «neue Mensch» wächst:
wesentlich ein «Geschehen- und Gewährenlassen», obzwar das
Willensmäßig-Aktive nicht ausgeschaltet wird. In diesen drei Phasen bekundet sich
das Gewissen in seinen Strukturmerkmalen: Anklagend und warnend,
transzendenzbegründendes Element des personalen Seins und dieses selbst
konstituierend, Intellektualität als suchendes und irrendes Gewissen, «Grundlage
des Selbstbewußtseins, sofern sich das Selbst in die von ihm mitabhängige
Ordnung der Gemeinschaft gestellt weiß, und damit zugleich Grundlage und
Kritik aller öffentlichen Autorität». Das Gewissen ist «das Organ, mittels
dessen die Person der verletzbaren oder verletzten Ordnung gewahr wird»,
damit zugleich «Organ der Seinsvergewisserung», denn zum Sinn von Sein
gehört die « Ordnung des sich zu der geordneten Vielfalt entfaltenden Seins ».
Es ist «dazu da, uns in Ordnung zu bringen (oder zu halten). Nicht in irgendeine

Ordnung - sie stände unter dem Verdacht, eine Zuflucht vor dem Gewissen

zu sein -, sondern in die Ordnung, die als allein wirkliche allein imstande
ist, die äußerste Liebeskraft des Herzens zu entbinden». Diese « in ihren Grundzügen

sowohl mit dem common sense wie mit der metaphysisch-christlichen
Tradition des Abendlandes» übereinstimmende Auffassung konfrontiert dann
der Verfasser mit der «revolutionären», «modernistischen» fundamental-
ontologischen Interpretation Heideggers; zwischen beiden gäbe es keine
Vermittlung oder Versöhnung, sondern nur den Versuch, die Ursprünglichkeit
oder Abkünftigkeit der einen oder andern «durch ein argumentum ad hominem

mit Hilfe des Motivs der Flucht» aufzuweisen. Demgemäß verwirft Kuhn
auch den «zweiten» Gewissensbegriff Heideggers mittels seiner Abwertung.
Allein das scheint uns verfehlt zu sein. Eine sachliche Auseinandersetzung
wäre vermutlich möglich geworden, wenn Kuhn das Begriffspaar Gut und
Böse und vor allem seinen Ordnungsbegriff rücksichtlich ihrer Bedeutungen
eindringlicher befragt hätte - eine Aufgabe, deren Notwendigkeit er ausdrücklich

formuliert, aber nicht befolgt hat. Denn damit, daß man von der im
Gewissen sich ankündigenden Seinsordnung behauptet, sie «ist», und dieses

«ist» mit großen Buchstaben schreibt, hat man ihren Gehalt so wenig expliziert

wie mit ihrer Verwurzelung in Gott. Auf dessen Existenz und den ordo
amoris beruft sich Kuhn schließlich zur Gewissensbegründung doch noch,
nachdem er sich vorher diesen Ausweg - ein wenig kokettierend - eine Weile
versagt hatte. Gewiß ist dies keine sonderlich originelle Lösung, jedoch wäre

235



das noch kein Einwand; aber daß der Rückgriff sachlich in keiner Weise

überzeugt, das ist ein Einwand, und zwar ein entscheidender. Davon abgesehen,

enthalten die nach der erwähnten Konfrontation folgenden Partien des

Buches in der Hauptsache eine Erweiterung und Vertiefung der Gewissensauslegung

in der Richtung der Mitmenschlichkeit. Das Gewissen wird
wahrnehmend, heißt es etwa, «nur kraft eines unersetzlichen Mediums - des

Anderen, des Mitmenschen». Oder: «Vom Menschen her und durch den
Menschen erschließt und verschließt sich uns Sein. Die Begegnung mit dem Sein -
wie auch die mit dem Nichts - ist vermittelt durch die Begegnung mit dem
Menschen. In ihr zeigt sich die Urform der Ontologischen Affirmation». Und
schließlich setzt sich der Verfasser mit dem Historismus auseinander, den er
einen «philosophischen Irrtum» nennt, in welchem sich «zugleich eine
tiefliegende Unordnung, eine Verirrung des Gewissens ausdrückt». Als Ganzes

betrachtet, liegt in diesem neuen Buch Kuhns eine wesentliche Leistung vor,
die sich auf hohem Niveau hält.

H. Kunz

Hedwig Conrad-Martins: Die ^eit. Kösel-Verlag, München 1954.

Das vorliegende Buch ist ein eindrückliches Zeugnis dafür, daß das spekulative,

die «metaphysischen Gegenstände» aus sich hervorbringende und den
empirischen Gegebenheiten zu deren «Erklärung» unterstellende Denken
auch im naturphilosophischen Bereich in Blüte steht. In einem ersten Teil
(«Die vergängliche Zeit») trennt Conrad-Martius die kontinuierliche,
vorwärts und rückwärts sich bewegende transzendental-imaginative
Anschauungszeit, die seinsrelativ ist auf die erwartende und sich erinnernde
geistige Person, von der diskontinuierlichen, «gequantelten» Realzeit, welche
sich nur in dem je einzelnen aktuellen Gegenwartsmoment - gleich wie die
Welt - konstituiert. « Immer wird die Welt, soweit sie besteht, von Zeit- und
Seinsquant zu Zeit- und Seinsquant neu konstituiert». Der zweite Teil («Die
äonische Zeit») ist einer eingehenden Interpretation und Diskussion einerseits

der von Piaton im «Timäus» entwickelten, anderseits der aristotelischen
Zeitproblematik gewidmet. Der dritte Teil versucht eine «metaphysisch-
ontologische Begründung der vergänglichen Zeit in der überphysischen
Raumzeit und ihrer zyklischen Bewegung» zu geben. Wir hören etwa, daß
«die Zeitlichkeit der Zeit. ihre Seinsgrundlage in dem immer neuen ,aus
der Potenz in die Aktualität', in dem unsere Welt steht», habe. Diese sei

gekennzeichnet durch eine «Gegenwärtigkeit», «die fast überhaupt keine
solche mehr ist», oder «durch die brüchige Zeitlichkeit, die sich in einem
immer nur wieder kaum dem Nichtsein entrissenen ,Da-sein' konstituiert».
Daher die (vermeintliche) Notwendigkeit ihrer Fundierung in einer sich
bewegenden «überzeitlichen Zeit» des «immer Seienden», welche die reale
Zeitbewegung der empirischen Welt begründet. Es sind Erörterungen, die
wie ein Glasperlenspiel anmuten, unverbindlich zwar, aber voller Reiz.

H. Kunz

236



Fernand van Steenberghen: Ontologie. Aus dem Französischen übertragen,
durch eine Einführung und Anmerkungen erweitert von A. Guggenberger.

Benziger Verlag, Einsiedeln/Zürich/Köln 1952. (Philo-
sophia Lovaniensis, hrsg. von M. Roesle, Band 4).

Wie seine «Erkenntnislehre» ist auch van Steenberghens sich als «neo-
thomistische» verstehende «Ontologie» durch vorbildliche formale Klarheit
des Aufbaus und ruhige Sachlichkeit der Darstellung ausgezeichnet. Nach der
Erörterung einleitender Fragen werden einerseits Inhalt, Bedeutung und
Umfang der «Seinsidee», anderseits - und zwar vor allem nach der Methode
der «diskursiven Verstandestätigkeit» oder der «ontologischen Reflexion»,
die freilich keineswegs «unmittelbar aus der Erfahrung» schöpft, wie der
Verfasser zu glauben scheint (er nimmt davon lediglich die sogenannten
«Seinsimplikationen», zum Beispiel das Zusammengesetztsein des endlichen Seienden

aus Potenz und Akt oder die Existenz des unendlichen Seins aus) - die
«Eigenschaften des Seins» (Distinktheit, Ungeteiltheit, Ähnlichkeit, Versteh-
barkeit, Kostbarkeit, Identität) und die «ersten Prinzipien» entwickelt.
Sodann erfahren die «Ordnung der endlichen Seienden» (das Viele, das

Werden, die metaphysische Ordnung) und das «unendliche Sein» (Problem
der Gotteserkenntnis, Ableitung der negativen und positiven Eigenschaften
Gottes) eine eingehende Darlegung. Daran schließt sich eine Betrachtung der
Schöpfung unter den drei Aspekten der Ordnung, der Entwicklung und des

«möglichen Schauplatzes für Übel» und eine zusammenfassende Charakterisierung

der Ergebnisse und Eigenart der vorgelegten Ontologie.
Es versteht sich von selbst, daß, wer Kants Kritik des überlieferten

«ontologischen Denkens» und Heideggers neuen Ansatz der «Seinsfrage» für nicht
überspringbar hält, gegen das Vorgehen der Verfassers die größten Bedenken
hegen muß, die sich vor allem auf die Explikationen der «Seinsidee» konzentrieren.

Van Steenberghen merkt einmal an: «Muß eigens unterstrichen
werden, daß die im Lichte des transzendentalen Seinsbegriffs gemachte Aussage

einer absoluten Realität nichts zu tun hat mit dem ,ontologischen Argument'

des heiligen Anselm? Wir beweisen nicht eine Existenz, ausgehend von
einem Begriff; sondern der transzendentale Seinsbegriff ermächtigt uns zur
Aussage, daß, weil etwas existiert, etwas durch sich existieren muß». Gewiß hat er
damit recht; allein das Entscheidendere, daß die ontologische bzw. ontische
Relevanz des Denkens stillschweigend vorausgesetzt und nicht ausdrücklich
in Frage gestellt wird, bleibt unbemerkt. Er sagt, der Inhalt des Seinsbegriffs
werde «lediglich durch die Gegenstellung zum Nichts definiert». Später hört
man dann, das Nichts sei ein «bloßes Gedankending», aber inzwischen ist
schon vielfach promiscue von «Sein» und «Seiendem» die Rede gewesen,
womit dem letzteren ebenfalls stillschweigend ein gedanklicher Charakter
unterstellt und in gewissem Sinne das vollzogen wurde, auf dessen verhängnisvolle

Auswirkungen van Steenberghen selbst hinweist: nämlich eine
Verwechslung unserer menschlichen Begriffe mit der Wirklichkeit, «die sie in
sehr defizienter Weise ausdrücken». Bezeichnend für diese fundamentale
sachliche Unklarheit dürfte eine Anmerkung des Übersetzers sein: «Mit
Bedacht wird hier wie durchgehend bei der Aussage der Transzendentalien

237



,Seiendes' gebraucht, und nicht etwa Sein». Der ganze Abschnitt ist jedoch
mit «Das Sein und seine Eigenschaften» überschrieben, und das mit Recht,
denn das angebliche «Seiende» wird faktisch von Anbeginn an dem «Sein»
gleichgesetzt, womit schon alles vorentschieden ist. Hinsichtlich des unendlichen

Seins heißt es : «In der Aussage des unendlichen Seins kommt die Suche
nach dem Sein zu ihrer natürlichen Vollendung, sie ist zugleich für die
Metaphysik der Abschluß, bei dem sie notwendig ankommen muß. In ihr erhalten
die vorausgehenden Stufen der Seinsuntersuchung erst volles Licht, sie bietet
die Lösung der Antinomien, die bis dorthin noch in Schwebe gelassen werden
mußten». Wenn es sich dabei um wirkliche Antinomien und um ein wirkliches
Suchen des unendlichen Seins handeln würde und dieses nicht von Anfang an
als «erster Ursprung und letztes Ziel aller Dinge, des Menschen im
besonderen» supponiert wäre, müßten alle diese geistvollen Erörterungen ein
ernsthaftes Interesse erwecken. So aber eignet ihnen allenfalls der Reiz eines
Gedankenzauberkunststückes. Wenngleich also die vorgebrachten Erwägungen
und Beweise keineswegs überzeugen und auf unverbindlichen Voraussetzungen

beruhen, bleiben sie dennoch außerordentlich lehrreich - zum mindesten
halten sie von einem alten ehrwürdigen Irrweg der Ontologie ab.

H. Kunz

Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke. Band 4 und 5 : Ideen

zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, zweites und drittes Buch, herausgegeben von M. Biemel;
Band 6 : Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie, herausgegeben von W. Biemel. Marti-
nus Nijhoff, Haag 1952 und 1954.

Von den «Gesammelten Werken» Husserls liegen nun drei weitere Bände
vor. Zwei enthalten das zweite und dritte Buch der «Ideen», die hier zum
ersten Mal veröffentlicht werden, obzwar sie auf Husserl nahestehende Schüler,

denen er die Manuskripte zur Verfügung stellte, seit langem fördernd
gewirkt haben. Das zweite Buch ist der Konstitutionsthematik gewidmet, das
heißt den Problemen der gegenständlichen, auf die Intentionalität fundierten
Konstitution «der Natur» und der «geistigen Welt», soweit sie Objekte der
Natur- und Geisteswissenschaften sind (wobei also, was Husserl nirgends
bemerkt. zum mindesten «die Natur» von vornherein bereits in der zumal von
den exakten Naturwissenschaften vollzogenen Begrenzung thematisch wird).
Die Analysen betreffen zunächst die «ontischen Sinnesschichten des anschaulichen

Dinges» und die «Aistheta in Bezug auf den aisthetischen Leib»,
sodann die «animalische Natur»: das «reine Ich», die «seelische Realität» und
ihre Konstitution «durch den Leib» und «in der Einfühlung». Die Zergliederung

der Konstitution der geistigen Welt geht vom Gegensatz zwischen der
naturalistischen und der personalistischen Welt aus, zeigt die «Motivation als

Grundgesetz» der letzteren und schließt mit dem Nachweis des «ontolo-
gischen Vorranges» der geistigen gegenüber der naturalistischen Welt. Damit
sind lediglich die Hauptthemen schlagwortartig angedeutet, die indessen mit

238



einer außerordentlichen reflektierten Subtilität behandelt werden, wie es sich
bei Husserl von selbst versteht. Das dritte Buch der «Ideen» bemüht sich in
der Hauptsache um eine Klärung der Beziehungen zwischen der Psychologie
und der Phänomenologie und des Verhältnisses der letzteren zur Ontologie.
Auch hier entziehen sich die sehr komplexen Dinge - Husserl unterscheidet
beispielsweise neben der empirischen und der rationalen eine phänomenologische

Psychologie — dem Referat. Die «Krisis» ist Husserls letzte große
Arbeit, an der er bis zu seinem Tode geschrieben und dessen erstes Stück er
noch selbst publiziert hatte. Sie gliedert sich in drei Teile: 1. Die Krisis der
Wissenschaften als Ausdruck der radikalen Lebenskrisis des europäischen
Menschentums; 2. die Ursprungsklärung des neuzeitlichen Gegensatzes
zwischen physikalistischem Objektivismus und transzendentalem Subjektivismus;

3. die Klärung des transzendentalen Problems und die darauf
bezogene Funktion der Psychologie, die sich auf zwei Wegen vollzieht: der Weg
in die phänomenologische Transzendentalphilosophie in der Rückfrage von
der vorgegebenen Lebenswelt und von der Psychologie aus. Wenn man
bedenkt, daß Husserl auch noch in dieser Abhandlung gewissermaßen vom
Pathos der Überzeugung lebt, Philosophie, das heißt für ihn Phänomenologie
als «strenge Wissenschaft» zu betreiben und begründen zu können, dann
mutet ein in einer Beilage teilweise gesperrt gedruckter Satz erschütternd an:
«Philosophie als Wissenschaft, als ernstliche, strenge, ja apodiktisch strenge
Wissenschaft - der Traum ist ausgeträumt». - Alle Bände enthalten wie die
vorangegangenen zahlreiche Beilagen, zum Teil andere Fassungen und
Erweiterungen der abgehandelten Themen; die höchst schwierige editorische
Arbeit ist (von kleinen Druckfehlern abgesehen) wiederum vorbildlich, ebenso
die äußere Ausstattung der Bände. j[ %unz

Christopher Dawson: Die Religion im Aufbau der abendländischen Kultur.

Verlag L. Schwann, Düsseldorf 1953.

Der bekannte englische Religionsforscher und Kulturhistoriker veröffentlicht

mit vorliegendem Werk den Text seiner Gifford-Vorlesungen an der
Universität Edinburgh aus den Jahren 1948/49, welche den Zusammenhang
von Religion und Kultur in der abendländischen Welt zum Gegenstand haben.
Insbesondere das frühe und hohe Mittelalter wird von Dawson eingehend
analysiert, wobei er die Auffassung zugrundelegt, daß das Christentum die

eigentliche kulturelle Triebkraft Europas gewesen sei. In der Anwendung dieses

Grundgedankens, der aus weltanschaulichen Gründen recht einseitig
formuliert wird, gelangt er zu Schlußfolgerungen, die weitgehend auf der
Gutgläubigkeit des Lesers aufbauen ; so werden Humanismus, Renaissance,
Aufklärung und der Aufstieg des wissenschaftlich-technischen Zeitalters als durchaus

christlich bezeichnet, indes sich doch eher die Deutung aufdrängt, daß wir
es hier mit Gegenbewegungen gegen die jenseitsgerichtete Religiosität des

Christentums zu tun haben. Im Bestreben, das «dunkle Mittelalter» in einem
helleren Lichte zu zeigen, verliert Dawson die historische Objektivität und
malt die Geschichte so, wie sie hätte sein sollen, nicht aber, «wie sie gewesen

239



ist». An einer Fülle von Einzelheiten ließe sich nachweisen, daß der Autor
dieser historischen Studie über Religion und Kultur dazu neigt, die Partei der
Religion gegen die Kultur zu ergreifen, indem die Enge seines Konzepts ihm
die Würdigung außer- oder antireligiöser Bewegungen des abendländischen
Kulturbereiches verunmöglicht. JosefRattner

Joseph Dopp: Leçons de logique formelle. Louvain, Editions de l'Institut
supérieur de philosophie, 1950.

Cet ouvrage se divise en trois volumes, le premier étant consacré à la logique
ancienne, les deux autres aux courants logistiques contemporains. Bien que
M. Dopp n'ait pas précisé ce qu'il entendait par logique ancienne, il semble
bien qu'il désigne par ce terme la logique scolastique dont il loue la valeur
notamment dans ce passage: «La majorité des critiques que les logiciens
modernes ont adressées à la logique scolastique ne trahissent que leur propre
incapacité de la maîtriser et sont dépourvues de toute pertinence1.» Ce premier
volume est consacré au jugement de prédication et à ses éléments ainsi qu'à
quelques déductions fondées sur des jugements de prédication : contradiction,
obversion, contrariété et sous-contrariété, subalternation, inversion et
conversion, étude du syllogisme catégorique.

On trouvera dans le second volume un exposé du calcul des propositions
inanalysées, débutant par l'exposé du calcul des matrices puis passant au
calcul axiomatique. Quant au troisième volume, il s'occupe tout d'abord de

ce qu'il est généralement convenu d'appeler «calcul des prédicats» baptisé ici
«calcul élargi aux propositions à une mention d'objet», puis du calcul élargi
aux propositions à deux mentions d'objet. Comme le précise l'avant-propos, cet

ouvrage vise moins à enseigner «les préceptes de la logique formelle que de
donner aux étudiants le sens d'une plus grande rigueur».

Et l'on peut dire que M. Dopp a atteint le but qu'il s'était assigné. Toutefois,

si, dans une édition ultérieure, il pouvait faire précéder ses leçons d'un
coup d'œil historique soulignant les principales étapes de l'histoire de la
logique, il aiderait, nous semble-t-il, à la compréhension de cette discipline.

Ajoutons encore que l'auteur a fait précéder l'exposé des courants
logistiques d'une étude très intéressante sur les méthodes de la logique moderne
dont nous détachons les lignes suivantes: Le problème logique aujourd'hui
est en quelque sorte retourné : «A l'origine on supposait connues certaines lois
de la pensée logique et la nature des éléments formels qui les composent, et le
problème était de trouver un symbolisme qui les matérialisât et qui pût servir
à calculer des problèmes logiques particuliers. Maintenant, on se donne divers
symbolismes construits avec un certain arbitraire, et on se demande si les

propriétés constatées de ces symbolismes trouvent quelque part leurs parallèles

dans le domaine peut-être partiellement inexploré des lois de la pensée
logique •» ^ Virieux-Reymond

1 II, p. 16, note 1.
2 II, p. 12.

240



Augustin Sesmat: Logique II. Paris, Hermann, 1951, 772 pages.

Tandis que le premier volume traite des définitions et des jugements, le
second porte sur «les raisonnements et la logistique».

L'auteur vise à trouver une synthèse originale qui tienne compte à la fois
des acquisitions de la logique classique et de la logistique qui apparaissent
à l'auteur non antagonistes mais complémentaires. Plutôt que complémentaires,

ce qui présuppose une égale valeur des deux courants, il me semble

qu'il vaudrait mieux considérer les courants logistiques comme dérivés par
rapport à la logique classique. Mais cette discussion nous entraînerait trop loin.

Parce que l'auteur cherche une position nouvelle, il se forge un vocabulaire:

à ce propos, on souhaiterait qu'il y eût, après le «tableau des signes et
symboles », un index des termes employés par M. Sesmat, qui ne se trouvent pas
dans le Vocabulaire de M. Lalande, car il est parfois compliqué en cours de
lecture de retrouver la page où ils sont définis : p. ex. élige, obmet, etc.).

Ce qu'ont dit les classiques est exact, selon M. Sesmat, mais trop pauvre
notamment en ce qui concerne l'opposition des propositions prédicatives, car
il y a lieu de distinguer, dans les propositions particulières, la proposition
à sens limitatif (certains S seulement) et la proposition à sens minimal
(certains S au moins). C'est pourquoi M. Sesmat propose de remplacer le carré
des classiques par un hexagone. En effet, le système classique est, à ses yeux,
dépourvu de «cette symétrie qui s'avère si caractéristique de tout vrai système
de propositions et si lumineuse pour en faire ressortir les propriétés. Il y aurait
lieu aussi d'ajouter qu'ils auraient mieux justifié leurs inférences, si, au lieu
de les rattacher à leurs oppositionsprises telles quelles, ils les avaient expliquées,
comme la considération de notre système complet y conduit naturellement,
par l'incompatibilité, la complémentarité ou les rapports d'inclusion des

propositions intéressées» (p. 454). Position qui a naturellement son contre-coup
sur toute la syllogistique.

Dans la seconde partie, M. Sesmat étudie la logistique, tout particulièrement

à partir de la position de M. V. Lalan.
L'auteur marque alors, avec raison, la différence entre le calcul algébrique

et le calcul logistique : Dans le calcul algébrique, sans doute, les nombres sont
quelconques, mais encore sont-ils spécifiés comme nombres. Or, nous ne trouvons

rien de semblable en logistique; du fait que les concepts sont quelconques,
ils n'appartiennent pas au même système que les autres concepts quelconques,
ils n'entretiennent donc pas entre eux ces relations nécessaires sans lesquelles

aucun raisonnement, donc aucun calcul, n'est possible. «Des concepts
quelconques ne sauraient donc jouer en logique le rôle des nombres de
l'algèbre» (p. 642).

En fait, le calcul logistique part non de concepts quelconques, mais de

propositions, seulement il ne s'agit pas de propositions quelconques isolées. «Les
logisticiens n'ont pu se procurer les relations nécessaires sans lesquelles leur
calcul eût été impossible qu'en se donnant au moins deux propositions: en
considérant les éventualités qui pouvaient se présenter quant à la vérité et
à la fausseté de ces deux propositions, et en étudiant les relations qui existent
entre ces éventualités» (p. 643). L'on pourrait certes remarquer qu'il en est

16 241



de même dans la logique conceptuelle, en tant que celle-ci note l'impossibilité
où l'on est d'atteindre un concept en lui-même, indépendamment de ses

relations avec les autres concepts.
Exposé original qui ne manquera pas de soulever l'intérêt des logiciens et

de provoquer d'ailleurs des discussions.

M. Sesmat s'étonne, par exemple, de l'emploi de l'implication, au sens

large du terme, lorsque dans l'implication p=> q (qui doit s'interpréter «à
moins que p ne soit faux» ou bien «aussi vrai que p est vrai q est vrai»)
p représente une proposition de vérité contingente et q une proposition de
vérité nécessaire qui au premier abord semble ne pas être impliquée par la
première. Par exemple «aussi vrai que Paris existe, deux plus deux égalent
quatre». La première proposition est vraie d'une manière contingente, la
seconde l'est d'une vérité nécessaire, une fois admis les principes de l'arithmétique

classique. A première vue, il ne semble pas qu'il y ait implication d'une
proposition à l'autre. Il y a néanmoins implication du fait de l'unicité du vrai
grâce à laquelle les conditions de vérité qui assurent la vérité de la première
proposition assurent également la vérité de la seconde. Il y a donc bien lieu
de parler dès lors d'une implication, au sens large du terme, car c'est l'unité
métaphysique du vrai qui fonde cette implication. (Pour plus de détails sur
cette question, cf. Arnold Reymond : Les principes de la logique Paris,
Boivin 1932.)

Comme on le voit, les questions abordées par M. Sesmat ne manqueront
pas d'intéresser les logiciens. nr ° A. Vineux-Reymond

Fernand van Steenberghen: Erkenntnislehre. Aus dem Französischen

übertragen und durch Anmerkungen erweitert von Alois Guggenberger.

Benzinger Verlag, Einsiedeln-Zürich-Köln 1950.

Das Buch, der zweite Band der «Philosophia Lovaniensis», ist in vier
Abschnitte gegliedert. Der erste gibt eine «Einführung in die Erkenntnislehre»;
derart, daß die Bedeutung derselben im Ganzen einer systematischen
Philosophie, die in Betracht kommenden Methoden und das «vorwissenschaftliche
Weltbild» als Ausgangspunkt der erkenntnistheoretischen Reflexionen, die
als kritische Einwände gegen die von jenem erhobenen Ansprüche einsetzen,
erörtert werden. Beigefügt ist ein «geschichtlicher Überblick» über die seit
den griechischen Anfangen aufgetretenen einschlägigen Auffassungen; er
wäre besser weggeblieben, da er in seiner unvermeidlicherweise flüchtigen
Aufzählung von «Ismen» den soliden Eindruck der übrigen Partien nur stört.
Der zweite Abschnitt entwirft als «analytische oder beschreibende
Erkenntnislehre» ein Bild des Erkenntnisvorganges und der daran beteiligten
Faktoren. Träger desselben ist das je subjektive «Bewußtsein», dessen Struktur
und Aktivität als Gegenpol der objektiven Gegenwart des «Seins» eine
sorgfältige Zergliederung erfahrt, aber nicht isoliert gelassen, vielmehr in die
Gesamttätigkeit des erkennenden Subjekts eingeordnet wird. Die betonte
Herausstellung der «Finalität der Erkenntnis» führt zum Thema des dritten Ab-

242



Schnittes, zur «kritischen Erkenntnislehre», in der es wesentlich um die
Herausarbeitung der «absoluten Norm der Erkenntnis» und um eine «Kritik
der Erkenntnisarten» (das heißt der Erkenntnis des Ich und der Materie
einerseits, der diskursiven Verstandestätigkeit und des Gedächtnisses anderseits)

geht. «Ergebnisse der Erkenntnislehre» enthält der letzte Abschnitt.
Einmal gibt der Verfasser eine Darstellung des von ihm selbst vertretenen
«kritischen Realismus»; dann skizziert er die «hauptsächlichen Irrwege in
der Erkenntnislehre», die vor allem aus der Verkennung des Wesens der
Erkenntnis, des Denkens und des objektiv Gegebenen resultieren; und schließlich

folgt eine kurze Übersicht über «Gliederung und Einteilung des Wissens».
Das mit vorbildlicher Klarheit geschriebene und gegliederte Werk gibt sich

ausdrücklich als Dokument des Neothomismus. Demgemäß beschränkt sich
auch die zitierte Literatur in der Hauptsache auf schulzugehörige Autoren.
Daß der Übersetzer diese vermutlich als Mangel empfundene Einseitigkeit
durch Anmerkungen und Hinzufügung weiterer Literatur auszugleichen
versuchte, halte ich nicht für glücklich - es ist damit doch nur etwas Halbes
getan worden. Für den deutschsprachigen Leser bleibt es verwunderlich,
nicht einmal den Namen Cohen, Windelband, Rickert, Troeltsch u.a. zu
begegnen; daß N. Hartmann öfters genannt wird, mutet fast zufallig an (mit
ihm hat sich Guggenberger eigens beschäftigt). Doch sind das Nebensächlichkeiten.

An die Wurzel aber greift das Bedenken, das sich etwa gegen den vom
Verfasser gebrauchten Seinsbegriff aufdrängt. Er behauptet, nichts sei

«klarer, einfacher, evidenter als das Sein, das in der allerersten Erfahrung,
in der Erfassung des Bewußtseins, ergriffen wird. Darum ist auch mit der
Frage, welches das ,Wesen' oder die ,Natur' des Seins ist, kein Sinn zu
verbinden, sie ist eine Frage ohne Sinn». Die Folge ist, daß alles «Sein» oder
«Wirklichkeit» (Realität) sein soll, was gedacht werden kann und nicht nichts
ist. Daher bewegt sich auch van Steenberghens (unzulängliche) «Kritik des

Begriffes Sein» in leeren Denkbarkeiten, die freilich über alle Trugmöglichkeiten

«erhaben» sind. Der Vorwurf, zu wenig differenzierend und kritisch
vorzugehen, gilt gleichfalls hinsichtlich des Wertbegriffes des Autors: Vom
Thomismus her gesehen mag er sich zwar von selbst verstehen, für unser
heutiges Problembewußtsein hätte er eine Klärung verlangt. Davon nicht
berührt werden der Sinn für das Maß und die Grenzen des menschlichen
Erkennens, der sich überall im Buch bekundet, desgleichen die Distanzierung
von allen «idealistischen» Verstiegenheiten und Konstruktionen.

H. Kunz

Alexander von Varga: Einführung in die Erkenntnislehre. Ernst Reinhardt
Verlag, Basel 1953.

«Die moderne Philosophie ist bloße Denkform und Denktechnik - ohne
Substanz und ohne Ziel. Das ist das Endergebnis der rationalistischen
Emanzipation, der Enttheologisierung des Denkens, des Verlassens der Ursprünge des

wahren Seins» - zu diesem befremdlichen «Endergebnis» gelangt Varga in
der vorliegenden Schrift, die vor allem daraufangelegt ist, den « Sündenfall der

243



Philosophen » seit dem Aufkommen des Kritizismus aufzuzeigen. Darum mündet

die Untersuchung, nach Abweisung aller andersartigen Lösungsversuche
des Erkenntnisproblems, in das apodiktische Schlußkapitel ein, welches die
Philosophen zu den Theologen in die Schule schickt : eine Anweisung, der nur
jene werden Folge leisten können, die mit dem Autor der etwas oberflächlichen

Überzeugung sind, daß die moderne Philosophie lediglich «Denkform
und Denktechnik» sei. -, - -,Josej Rattner

Gustav Siewerth: Wort und Bild - eine ontologische Interpretation.
Verlag Schwann, Düsseldorf 1952.

Diese Untersuchung nimmt Motive des Hegeischen und Heideggerschen
Denkens auf und versucht, zwischen «Sein» und «Sprache» ein Mittelreich
der Bilder zu konstituieren, in welchem ein einigender Aspekt für Abbild und
Urbild, Logos und Wesen, Symbol und Seinsgrund u. a. gefunden werden soll.
Die Richtlinien für diese Deutung werden dem dogmatischen Thomismus
entnommen, wobei dann schließlich Sprache, Bild und Menschenbildung auf
die «göttliche Gnade» zurückgeführt werden, die dem Menschen mit der
Offenbarung sozusagen den «Urquell aller Weisheit» geschenkt hat, den die
Philosophie bestenfalls — man wird an die schlimmen Zeiten der Scholastik
erinnert - der Verstandeseinsicht noch zugänglich machen kann.

Josef Rattner

Marcel Granet: Etudes sociologiques sur la Chine. Paris, Presses universitaires

de France, 1953, 304 pages.

Les études recueillies dans ce volume ont une vraie unité d'inspiration, bien

que traitant de matières aussi diverses que la polyginie sororale dans la Chine
féodale, la droite et la gauche, le rituel funéraire de la Chine classique, les

coutumes matrimoniales de la Chine antique. Elles sont toutes significatives
de la recherche de Marcel Granet qui, à tant de reprises, s'affirma l'élève du
grand linguiste et savant pondéré que fut Edouard Chavannes et, par son
rappel constant de ce qu'il y a d'individuel dans une civilisation et d'arbitraire

dans les grands thèmes qui l'inspirent, se souvint toujours d'être l'ami
de Marcel Mauss. Il ne s'est jamais occupé que de sinologie et, encore, à
l'intérieur même de cette science, que de faits concrets. On ne trouve, dans ses

écrits, que peu de considérations abstraites et il semble qu'il les écarte avec
autant de soin qu'il prenait à éviter le comparatisme.Recherche positive donc,
mais qui, à force d'accumuler des faits, oblige en quelque sorte la réalité à

démasquer son visage profond; recherche à l'origine de laquelle s'aperçoit
l'idée que les institutions et les croyances sont toutes deux des «choses sociales»

au sens où Dürkheim entendait ce terme.
Nous le constatons en particulier dans sa façon d'analyser ces notions essentielles

de la philosophie chinoise, lejfin et leyang. Jamais, même dans les livres

244



plus importants qu'il a publiés sur la civilisation et la pensée chinoises, il ne
les décrit abstraitement; mais lorsqu'il les aborde et les éclaire à sa manière
qui est admirable, c'est avec maints exemples pris dans les textes classiques
ou dans les rites des époques anciennes. Leyiti et 1eyang, ce sont avant tout
deux genres, deux principes qui se répartissent l'ensemble des êtres et des
choses et qui agissent en s'affrontant et en alternant. Car, si le premier est un
principe d'action repliée, latente, obscure - il est féminin - le second, au
contraire, est fait de lumière, d'énergie, d'expansion - il est masculin — et c'est
leur union qui réalise l'harmonie universelle. Opposition, on le voit, et qui
correspond à ce perpétuel affrontement des forces de la nature, des saisons et
même de la droite et de la gauche (sans aucune signification politique, faut-il
le dire?). Or si, pour les Chinois, la gauche est le côté honorable, il n'en reste

pas moins que cette prééminence peut varier selon les milieux et les occasions.
Dans une civilisation aussi rituelle que celle de la Chine ancienne, chaque
geste prend une valeur différente selon qu'il est accompli d'un côté ou de
l'autre, à gauche ou à droite, par exemple. Mais - et c'est là l'apport véritable
de Granet au point de vue sociologique - si le monde est divisé en deux parties
qui luttent, ces oppositions qui se produisent, nous l'avons dit, dans la création
entière, ne sont pas les mêmes dans tous les milieux et sont même diamétralement

différentes dans le milieu noble et dans le milieu paysan. Ce sens varie
donc selon les conjonctures et les conditions, et les notions de yin et de yang
ainsi que tout ce qui s'y rapporte apparaissent absolument inversées
lorsqu'on passe du milieu rural au milieu urbain. Granet pouvait ainsi montrer,
dans des structures et des aménagements sociaux, la raison d'être et le principe

d'organisation d'une pensée morale. Et ces variations même ont, en
philosophie sociale, une portée profonde.

Marcel Granet, dans les études dont nous rendons compte, a précisé
cependant l'importance du taoïsme et la place centrale que le tao a occupé de

tout temps dans le système de pensée chinois. Si l'alternance des deux principes

explique le cycle cosmologique, il n'en faut pas conclure cependant à un
dualisme absolu. Les notions deyin et deyang se commandent continuellement,
mais c'est en raison d'une notion centrale, celle du tao que les philosophes
taoïstes ont pris pour centre de leur méditation. Le tao est donc un principe
supérieur en qui les deux principes agissants trouvent leur unité en même

temps que leur impulsion. Et Granet, en de savantes «Remarques sur le
taoïsme ancien», démontre à l'aide d'une érudition prodigieuse, que
confucianisme et taoïsme qu'on a souvent opposés puisent à un même fond
religieux commun et que, sous les affirmations de morale positive aussi bien que
sous le mysticisme, on peut retrouver une tradition religieuse semblable.

Davantage que d'autres, la civilisation chinoise est «massive». Marcel
Granet la considère comme un tout, insistant sur sa permanence extraordinaire.

Et le linguiste, analysant un ensemble de chansons populaires très

antérieures à Confucius, nous montre que c'est au moyen de la langue que
la tradition vient déterminer les perceptions personnelles des Chinois dont
la pensée ne s'exerce donc pas à partir d'expériences vécues, mais de faits
traditionnels auxquels les signes du langage se réfèrent à travers l'écriture
idéographique. La pensée, forcément, demeure orientée vers le particulier. Dès

245



lors, la civilisation chinoise ne peut s'assimiler des notions étrangères
nouvelles, comme elle tend à le faire aujourd'hui, que dans la mesure où elle
dispose, dans le domaine de la langue déjà, des moyens de le faire, et dans la
mesure également où sa pensée, jusqu'ici différente de la nôtre à tant d'égards,
«s'alignera, comme le dit M. Gernet dans sa préface, sur ce que nous
considérons comme le type nécessaire de l'humain». -, -,'1 Jean-G.Lossier

Alfred Vierkandt: Kleine Gesellschaftslehre. Ferdinand Enke Verlag,
Stuttgart 1949.

Die vorliegende Untersuchung ist bereits 1936 unter dem Titel «Familie
Volk und Staat in ihren gesellschaftlichen Lebensvorgängen» veröffentlicht
worden; als zweite Auflage nun trägt sie, um sich gegen das Hauptwerk des

Verfassers («Große Gesellschaftslehre») abzuheben, den obgenannten Titel.
Es geht Vierkandt vor allem darum, eine Einführung in die Soziologie der
Gruppen zu geben. Seine Kritik wendet sich gegen den traditionellen
Individualismus, der den Einzelmenschen nicht im Schnittpunkt sozialer Beziehungen

sehen wollte und das gesellschaftliche Leben auf bloße Interessengemeinschaften

zu reduzieren pflegte. Demgegenüber muß die Ganzheitlichkeit und
das Eigenleben aller Formen der Vergesellschaftung betont werden, wobei die
Gruppen ursprünglich Gemeinschaftscharakter haben, das heißt ihrem
Wesen nach auf intensiven Gefühlsbindungen aufbauen. Im Sinne des «Idealtypus»

von Max Weber skizziert der Verfasser die Strukturen der
gemeinschaftlichen Existenz in Sippe, Familie, Stamm, Volk und Nation, und widmet

eingehende Darlegungen den «Lebensprozessen der Gruppe», deren

ganze Mannigfaltigkeit sich vor dem Leser ausbreitet. Die Luzidität und Sorgfalt

von Vierkandts Schilderungen vermitteln auch dem Laien einen Einblick
in soziologische Fragestellungen, deren Wichtigkeit für die Probleme unseres
Zeitalters kaum überschätzt werden kann. -, - D

Theodor Geiger: Aufgaben und Stellung der Intelligenz in der Gesellschaft.

Ferdinand Enke Verlag, Stuttgart 1949.

Seit dem Aufkommen der ideologischen Kritik ist die Stellung des

Intellektuellen in der Gesellschaft problematisch geworden, und das Verhältnis der

Intelligenz zur Wahrheit, früher als eine einfache Relation gesehen, hat sich
als mehrfach determiniert erwiesen. Die «Soziologie des Wissens», auf den
Erkenntnissen der Ideologie aufbauend, hat die soziale Bedingtheit der geistigen

Prozesse deutlich gemacht ; sie hat uns gelehrt, das Geistige in den Lebensund

Gesellschaftsprozeß einzubetten, jene Abhängigkeiten zu erkennen, die
zwischen gesellschaftlicher Struktur und dem Intellekt des Menschen
bestehen. Geigers vorliegende Untersuchung behandelt diesen speziellen
Fragenkomplex der Kultursoziologie mit einer Konsequenz der Fragestellung, der
man weithin die Bewunderung nicht versagen kann: Auf Grund eines
historischen Überblicks wird der Ursprung der modernen Intelligenz in Renais-

246



sance, Humanismus und Barock aufgezeigt und der geschichtliche Weg
verfolgt, auf dem das neuzeitliche Denken seine maßgeblichen Positionen
gewonnen hat. Die Aufgabe der Intelligenz als gesellschaftlicher Gruppe sieht
Geiger in der «Schöpfung und Bewahrung von Kulturgütern», in der
«Vergeistigung des Daseins» und - politisch gesehen - in der «Kritik und Mäßigung

der Macht». Zwischen Geist und Freiheit besteht ein enger Zusammenhang,

und der Intellektuelle ist mehr als andere Mitglieder des Sozialkörpers
dazu berufen, über die Freiheit des Denkens und Lebens zu wachen. Fragt
man sich aber, ob er im Laufe der letzten Jahrhunderte diese Funktion erfüllt,
vernachlässigt oder verraten hat, so wird man nicht umhin können, ein
soziales Versagen der Intelligenz festzustellen. An Hand sorgfältig
durchgeführter Einzeluntersuchungen weist Geiger nach, daß sich die Repräsentanten

des Geistes häufig in den Dienst der Macht stellten, und daß die
europäische Geistesgeschichte zum Teil auch eine Geschichte der Kapitulation der
Intelligenz vor der gesellschaftlichen Realität darstellt. Im Hinblick auf die
Dynamik des Gesellschaftsprozesses kann man aber die Aufgabe des Intellektuellen

dahingehend definieren, daß er Schöpfer und Kritiker zugleich sein
muß; es geht nicht nur darum, Werte zu schaffen, sondern auch Unwerte
aufzuzeigen und so dem Bewußtsein der Menschen jene Klarheit zu verschaffen,
die die Ideologen anstrebten. Geigers Studie ist selber ein wertvoller Beitrag
zur Klärung der Situation des Geistes in der gesellschaftlichen Realität - mit
ebenso großer Sachkenntnis wie souveräner Beherrschung des Stoffes wird
hier ein Einblick in die Geschichte der europäischen Intelligenz vermittelt,
der durch das hohe Ethos des Verfassers zugleich auch einen Appell an die
Verantwortlichkeit darstellt, ein Problem, das für den Intellektuellen von
heute wichtiger denn je erscheint.

Josef Rattner

Denis Huisman: Uesthétique. Paris, Presses universitaires de France,
coll. Que sais-je?, 1954.

Après une brève histoire de l'esthétique, où le chapitre sur Kant est excellent,

l'auteur nous entretient de la psychologie et de la sociologie de l'art, pour
terminer sur quelques notes rapides consacrées aux valeurs, à la classification
des arts et à l'objet de l'esthétique.

Livre rapide s'il en fut (ne disons pas : bâclé). Mais livre précieux pour le

néophyte, à condition que celui-ci connaisse assez Platon pour corriger les

erreurs de l'auteur sur ce philosophe.
Si l'interprétation du Banquet est suffisante, celle de Phèdre néglige le rôle

du cocher et le confond avec celui du cheval blanc. Le débat sur la poésie

(dans la République) est passé sous silence, et aucune mention n'est faite de ce

texte court, il est vrai, mais si dense, qu'est le Ion. Enfin, peut-on dire sérieusement

que Platon «s'élance sans méthode vers l'infini du Beau», si l'on a tant
soit peu médité la leçon de Diotime?

Ajoutons que l'impression est très défectueuse, les noms propres étant
constamment maltraités par le typographe. J.-Claude Piguet

247



Gerhard Nebel: Das Ereignis des Schönen. Ernst Klett Verlag, Stuttgart
1953.

«Das Schöne auslegen heißt: ihm Unrecht tun. Es will begegnen, meinetwegen

genossen, aber nicht gedacht werden; es will im hohen Augenblick
einbrechen, aber sich nicht in die ihm lästige Dauer von Begriffen und Sätzen
überführen lassen; es will sich als Flamme frei verzehren und nicht dazu
dienen, Gedanken zu erhitzen. Der Begriff des Schönen muß gegen den Strom
des Phänomens ankämpfen - die Geschichte der Ästhetik ist eine Kette von
Niederlagen, der sich dieser Versuch als vorläufig letztes Glied anfügt. Wer
gezwungen ist, das Schöne zu deuten, muß fähig sein, jeden Schritt schon im
Vollzug zurückzunehmen, greifend das Gegriffene loszulassen, im gleichen
Atemzug auszusagen und die Aussage zu verneinen. Nur in der Beleidigung
des Verstandes läßt sich das Schöne ehren, nur der Verstoß gegen die Logik
gibt das frei, was wir Ereignis nennen». Dieser Passus und der Titel des Buches
ist das Beste an ihm. Was es enthält, sind - manchmal blendend formulierte -
Impressionen und Meinungen, die völlig im Unverbindlichen verschweben,
zum Beispiel: «Offenheit für Ares, also Berserkertum, ist eine weltgeschichtliche

Potenz ersten Ranges, da keine Nation ohne einen beträchtlichen
Hundertsatz von Männern, die im gegebenen Fall deckungslos den Berserkergang

antreten, Herrschaft ausüben und bewahren kann. Dünn gestreutes
Berserkertum ist das politische Elend Westeuropas. Uns Deutsche aber hat die
Spekulation auf den deutschen Berserker nicht nur vor der Ausrottung
gerettet, sondern sie hat uns auch wieder in die Weltgeschichte hineingezogen,
die wir für immer verlassen zu haben hofften». Oder: «Natürliche Theologie
und christliche Kunst gehen zusammen-wo man natürliche Theologie treibt,
spricht man auch mit entwaffnender Naivität von christlicher Kultur, vom
christlichen Staat. Wem immer auf Weltbreite, auf gestaltete Räume, auf
heroisches Menschentum, auf Sittlichkeit, auf Formenpracht, auf mythische
Emigration ankommt, wird sich vom Protestantismus abgestoßen fühlen.
Luther hat die Goldkammern des Mythos zerstört und die dürftige Stiftshütte
an ihre Stelle gesetzt. Wer das Schöne liebt, wird in der Scheune der
Reformation frösteln wie Winckelmann und nach Rom ziehen - ich gestehe, daß
dieser Winckelmann-Schmerz auch mich überkommen hat, und daß ich
dieses Buch schrieb, um mit ihm fertig zu werden, um ihn zu verstehen und
ihn zu lösen». H Kmz

Georges Gusdorf: La Parole, Paris, P.U.F., 1953, 124 pages, «Initiation
philosophique», n° 3.

Les réflexions de M. Gusdorf n'ont pas pour objet le langage en tant que
fonction psychologique, ni la langue en tant que système d'expression
constitué, mais la parole, conçue comme un «mode d'affirmation de soi et
d'établissement dans le monde» (p.32), comme une «messagère de valeurs personnelles»

(p. 1). Dans cette perspective, «la parole n'est pas seulement un
système sonore elle représente un élément constitutif de la réalité humaine,

248



de sorte que la fonction du langage ne revêt la plénitude de son sens que dans
le contexte de l'expérience humaine globale» (p. 111).

Les problèmes fondamentaux que pose la parole, envisagée de cette façon,
relèvent donc de l'anthropologie : problèmes de la rencontre, de la communication,

de l'expression, du secret, du silence, de l'authenticité, de la fidélité.
Si M. Gusdorf ne les renouvelle guère - ce n'est du reste pas le but de son
opuscule - il les présente avec beaucoup de justesse, et offre à la réflexion
philosophique quelques thèmes nouveaux qui n'ont sans doute jamais retenu
l'attention des philosophes: le sourd est exilé de la communauté, tandis que
l'aveugle y reste rattaché; voilà pourquoi l'aveugle soulève la pitié, tandis

que le sourd excite le rire: «les ,histoires de sourds' sont la sanction de son
aliénation par une malignité sociale qui jamais ne s'exerce contre l'aveugle»
(p. 89) Si, jusqu'au début du XXe siècle, l'enseignement secondaire
culminait dans la classe de rhétorique, c'est que «l'orateur est un des types
caractéristiques de l'homme d'Occident» (p. 100)

Nous laissons au lecteur le plaisir d'accrocher lui-même sa réflexion à

d'autres points sur lesquels M. Gusdorf, mû par une faculté d'étonnement
vraiment philosophique, ne manquera pas d'attirer son attention, tout d'abord
amusée, puis conquise An(Jré Vgdke

F.J.J. Buytendijk: De la douleur, traduit d'après la version allemande

par A. Reiss, préface de M. Pradines. Paris, P. U.F., 1951, XVI et
160 pages.

On connaît la variété des sujets auxquels Buytendijk s'intéresse. On connait
aussi sa préoccupation constante de déborder les cadres de la biologie ou de la
psychologie traditionnelles pour rattacher les faits organiques ou mentaux
à la totalité de l'être, homme ou animal. Cette fois, c'est la douleur qui est

au centre de son étude, et dont il cherche à pénétrer la signification en la
saisissant dans ses rapports au tout de la personne humaine.

Dans ce cas, la tâche est particulièrement difficile, car il n'est guère
possible d'assigner à la douleur une utilité pour la vie: les mécanismes défensifs
fonctionnent parfaitement bien sans elle. Buytendijk admet donc l'absence
de signification de la douleur au niveau du vital, et rejoint ainsi un chirurgien
comme Leriche ou un psychologue comme Pradines.

Ce n'est qu'au niveau de l'existence personnelle qu'elle peut revêtir un
sens, mais il importe tout d'abord de la soumettre à l'analyse phénoménologique.

Nous l'expérimentons comme «la rupture de la plus naturelle des

unités organiques : l'unité de notre existence personnelle et de notre existence

physique» (p. 15). D'une façon plus précise, elle est «la sensation de l'abolition
de notre relation normale à notre corps, qui se met en cause dans une de ses

parties comme notre propre réalité lésée, alors que nous sommes
incapables d'une réaction adéquate» (p.45). En elle, la sensation est donc en
même temps un sentiment, le sentiment d'un effort impuissant à repousser une
atteinte. Ainsi, elle est liée à un facteur dynamique, et l'on comprend que la

249



détente musculaire complète, en supprimant toute tension dynamique, puisse
l'abolir. On comprend également qu'elle ne soit plus ressentie lorsque cesse

chez l'homme la présence à son propre corps, comme c'est le cas lors d'une
violente impulsion vitale — la colère, par exemple - ou d'une activité spirituelle
élevée - l'extase religieuse, entre autres : étant hors de lui, l'homme ne ressent

plus la douleur.
Le fait d'éprouver la douleur se présente sous deux modalités fondamentales

: recevoir une blessure (verletzt werden), et être blessé (verletzt sein). Dans le cas
de l'atteinte soudaine, le facteur dynamique, particulièrement important, peut
aller du simple mouvement de retrait à l'agitation chaotique exprimant
l'impuissance de nos efforts à repousser ce qui nous frappe. Dans le cas de la douleur

qui dure, ces manifestations motrices se font plus rares, tandis que se

développe le sentiment d'être abandonné sans défense à une situation qui
brise l'homme dans son corps et dans son âme.

De la douleur comme atteinte à notre propre organisme se rapproche le
douloureux, qui consiste en une atteinte destructrice à l'ordre esthétique, et
surtout moral, c'est-à-dire à une sphère propre de notre existence personnelle.
L'offense à cet ordre dans lequel nous sommes inclus comme personnes le
désorganise de la même façon que la douleur désorganise notre unité
organique, et elle entraîne une souffrance dont les caractères sont parallèles à ceux
de la souffrance physique.

Absurde au regard de la vie, la douleur se charge d'une signification par la
réponse personnelle que nous lui donnons : dans l'acte de pleurer, l'homme en tant
que personne cap'tule devant elle, se sentant refoulé dans une situation où il
ne lui reste rien d'autre à faire; dans l'attitude héroïque, au contraire, la
personne refuse de capituler: la douleur est alors une occasion pour le courage
et le caractère de se manifester. Mais l'héroïsme pur aboutit à l'orgueil, à

l'endurcissement, à l'amertume, et il ne supprime pas la «misère existentielle»;
c'est pourquoi il faut voir dans la sérénité une attitude plus féconde, car elle est

«une réponse positive de l'homme à ce qui lui arrive» (p. 138).
Mais la signification ultime de la douleur est de l'ordre ontologique: qu'elle

soit supportée avec héroïsme ou sérénité, elle n'est qu'une «défaite subie
passivement» (p. 147), si par elle l'homme ne participe pas à la «misère
existentielle» de l'humanité, «dont le sort est le sien, et avec qui il aspire à la
rédemption» (id.).

Avec cette étude, Buytendijk montre une nouvelle fois à quel point les
problèmes d'anthropologie philosophique le préoccupent, et quel profond sens
de l'humain anime sa recherche. De la physiologie à la religion, il ne néglige
aucun des domaines propres à jeter quelque lumière sur le mystère de la
douleur.

Avouons cependant l'irritation que nous a causée le caractère pénible,
pâteux, souvent même obscur, de l'exposé. Autant la présentation des faits
est captivante, grâce à un talent descriptif remarquable - qu'on lise par
exemple la description du chien blessé (p. 66-73), autant celle des vues
théoriques est rebutante: redites, lourdeurs, absence de lignes nettes finissent par
lasser le lecteur à qui la richesse de cet ouvrage risque ainsi d'échapper.

André Voelke

250



F.J.J. Buytendijk: Lefootball. Une étude psychologique. Paris, Desclée

de Brouwer, Coll. Textes et études philosophiques, 1952, 52 pages.

«L'essence» du football, c'est le pied. Ce jeu est en effet le modèle d'une
rencontre de l'homme et de la chose, car le ballon est le symbole parfait de la
«chose en soi» (cf. la «sphère» de Parménide). Le pied rend cette rencontre
agressive, car il n'y a aucune possibilité de «féminiser» la saisie du ballon par
le pied qui, par essence, frappe. C'est pourquoi «jouer au football est, quant
à la forme du jeu, une démonstration de virilité» (p. 32) ; c'est pourquoi il
n'existe pas d'équipes féminines de football.

Un philosophe s'occuper de football? Mais le philosophe d'aujourd'hui est
avide de concret — ce pourquoi il se fait phénoménologue et psychologue.
Ce en quoi, surtout, il remonte à la tradition humaniste de la Renaissance;

que n'eût donc pas écrit Montaigne sur les soixante mille sujets d'aperception
pure, transcendantaux ou non, qui, deux heures durant, n'ont d'autre noème

que l'évolution en arabesque de vingt-deux gaillards faisant montre de leur
«virilité»? J.-Claude Piguet

F. J.J. Buytendijk: Traité de psychologie animale. Trad. A. Frank-
Duquesne. Paris, Presses universitaires de France, Coll. Logos,
1952, 355 pages.

Ce qui nous est familier paraît toujours se tenir au-delà des phrases qui
prétendraient formuler les traits de cette familiarité: l'intimité résiste au
discours, et combien davantage au discours du savant! Voyez la psychologie
animale: à l'aide de son arsenal, vous comprendrez le conditionnement «des»
chiens, mais le vôtre lui échappera; passe pour les autres d'être électroniques,
mais mon chat.

Ainsi en va-t-il du reste de toute connaissance: d'autrui, quand il nous
est intime, nous ne pouvons rien dire; mais nous ne tarissons point sur les

autres C'est aussi le drame de Descartes: en faisant des animaux des

machines, il a immolé son chat sur l'autel de la science.
Entre le silence (ou la déclamation lyrique) de qui vit seul avec son chien,

et les théories de laboratoire, où jamais animal ne s'est senti à l'aise, quel
moyen terme? M. Buytendijk a choisi la description phénoménologique. Son

œuvre y perd quelque rigueur cartésienne, mais c'est l'animal qui intéresse

l'auteur, non la machine; elle réduit la part du contrôle expérimental (car
il n'y a pour la phénoménologie d'expérience que pour une conscience

sympathique), mais c'est que le phénomène sera objet et instance de contrôle tout
à la fois.

Etranger, l'animal ne l'est plus au point que je le sorte de ma sphère pour
l'inscrire comme variable dans une loi abstraite; proche, il ne l'est pas non
plus au point que je lui préfère l'émotion qu'il suscite en moi. De l'homme
à l'animal, il n'y a ni la distance du laboratoire, ni la proximité de la
communion affective; il y a la douceur du regard qui caresse et l'acuité de celui
qui traverse.

251



Rien d'étonnant dès lors si M. Buytendijk se donne un postulat gratuit,
incontrôlable, métaphysique, mais décisif: «L'animal est un sujet, et ses

mouvements doivent se concevoir comme des comportements» (p. XI).
Passons sur les analyses de l'auteur; son livre ne demande pas qu'on en

titre des «thèses» qui vaudraient séparées des phénomènes qu'il éclaire. Il ne

s'agit pas pour lui de formuler des lois, mais de faire apparaître des faits.
«Voyez-vous cet œuf? disait déjà Diderot; c'est avec cela qu'on renverse
toutes les écoles de théologie et tous les temples de la terre.» Le traité de

M. Buytendijk a pour but de permettre de «parvenir à une compréhension
plus grande du comportement animal» (p. VIII). Une compréhension, non
pas une intellection.

Bergson disait que la vie ne se «comprend» que par intuition sympathique,
et que le scientifique et l'abstrait ne valent que pour le mort. La phénoménologie

de M. Buytendijk corrige ce qu'il y a d'excessif dans cette coupure: elle

apprend à plaquer l'intelligible sur le phénomène, à lire tous deux dans la
même évidence sensible. Dès lors le phénomène comprend en lui sa signification

intelligible, dès lors la sympathie débouche naturellement en intellection,

qui est une compréhension véritable au moment où elle se refuse à

rester séparée. J.-Claude Piguet

O.-F. Bollnow: Les tonalités affectives, essai d'anthropologie philosophique,

traduction de Lydia et Raymond Savioz. Neuchâtel, La Bacon-

nière, 1953, 271 pages, «Etre et Penser», n° 38.

Le lecteur de langue française saura gré au regretté Raymond Savioz et à
Madame Savioz de lui avoir donné accès, par une traduction précise et fidèle,
à l'œuvre de Bollnow: Das Wesen der Stimmungen, dont la première édition
avait paru en 1943.

Cette œuvre est d'une importance capitale pour la constitution d'une
anthropologie philosophique, et c'est par la définition de cette notion qu'elle
s'ouvre. Selon Bollnow, l'anthropologie philosophique «considère chaque trait
particulier de la vie humaine comme quelque chose qu'on ne peut pas
comprendre à l'aide du déjà connu, mais de quoi il faut tirer du nouveau, de

l'unique sur la vie humaine .)» (p. 11). Toutefois, elle n'essaie pas
d'atteindre le tout de la vie humaine lentement, par la collection des traits
particuliers, «mais en mettant chaque trait particulier dans son rapport
immédiat et originaire avec l'ensemble de la vie humaine, c'est-à-dire en
cherchant à saisir tel trait particulier à l'intérieur du tout comme significatif
et nécessaire» (id.). Pour elle, la question décisive est donc: «Quelle doit être
la nature de l'homme dans sa totalité pour qu'un phénomène donné dans la
réalité de la vie puisse y être saisi comme élément censé indispensable ?» (p. 12).
Ainsi elle présume que tout ce qui se trouve dans l'homme a «une signification
compréhensible pour l'ensemble», «mais le sens de ce tout n'est pas pour autant
une hypothèse métaphysique», à laquelle la recherche devrait se soumettre
(id.): au contraire, «la recherche désintéressée de nouveaux phénomènes
devra reviser chaque fois la fixité dogmatique des résultats acquis précédem-

252



ment» (p. 14), de sorte que «l'anthropologie philosophique est par
nature toujours ouverte et en mouvement» (p. 13).

Partant de cette conception générale de l'anthropologie philosophique,
Bollnow réfute une thèse maîtresse de la philosophie existentielle de Heidegger,

selon qui l'étude d'une seule tonalité affective permet de déterminer «la
structure générale essentielle de la tonalité affective», et même «la structure
générale de la nature de l'homme» (p.21). On sait comment Heidegger,
suivant ces présuppositions, aboutit à la structure anthropologique fondamentale

en partant uniquement de l'angoisse: pour Bollnow, en revanche, chaque
tonalité affective «ajoute pour sa part à la détermination générale de la
nature de l'homme quelque chose de nouveau, qu'il aurait été impossible
d'acquérir d'une autre manière» (p.22), et c'est avant tout à déterminer ce

que les tonalités heureuses apportent de nouveau que son œuvre est consacrée.
Les tonalités affectives (Stimmungen) constituent le socle de toute la vie

psychique: elles sont plus primitives même que les sentiments. En effet, «les
sentiments se rapportent toujours ,intentionnellement' à un certain objet»,
ils sont toujours «dirigés vers» quelque chose. «Les tonalités affectives, par
contre, n'ont pas d'objet déterminé. Elles sont des manières d'être, des
colorations de la réalité humaine globale, dans lesquelles le moi devient conscient
de lui-même immédiatement en quelque sorte, mais qui ne renvoient pas
à quelque chose d'extérieur à elles» (p.29).

Dans la tonalité affective, 1° le monde n'est pas encore objectivé; «elle
plonge dans la couche où sujet et objet forment encore une unité
originelle» (p. 35); 2° il y a également un accord intime entre l'âme et le corps,
qui forment, eux aussi, une véritable unité: le trouble physique influe
immédiatement sur l'âme et vice-versa; 3° à l'intérieur même de l'âme, toutes
les activités sont «accordées sur un seul et même ton fondamental» (p. 34).

On voit donc l'importance primordiale de la tonalité affective: elle
détermine toutes les expériences (Erlebnisse) et toutes les activités particulières ;

«ce n'est que dans son cadre et conditionnée par elle que la perception d'une
chose particulière s'effectue» (p.54) : elle conduit donc toute notre interprétation

de la vie et du monde.
Bollnow répartit les tonalités affectives en deux groupes: les tonalités

heureuses et les tonalités déprimées (gehobene und gedrückte Stimmungen) et, contre la
philosophie de l'existence qui n'a «rendu fécondes jusqu'à présent que les

tonalités affectives déprimées» (p. 74), il entend montrer la fécondité des

tonalités heureuses:
Sous l'effet des tonalités heureuses, le sentiment vital s'intensifie et l'homme

acquiert un surcroît de force. La conscience de la communauté se transforme
et l'homme s'ouvre au contact avec autrui. La conscience de la réalité se

transforme également: «la réalité se manifeste comme un stimulant et une
aide» (p. 117), l'homme se sent porté et soutenu par elle. En même temps,
il pénètre la nature intime des êtres et des choses : ainsi, les tonalités heureuses

ont une «valeur révélatrice» (p. 125).
Le point culminant est atteint dans la transformation profonde de la

conscience du temps qui surgit lorsque la tonalité heureuse est à son sommet:
l'homme est alors affranchi du temps, il accède à une véritable intemporalité

253



et fait ainsi «l'expérience vécue de l'éternité» (p. 176). Il ne s'ag't pas là
d'une véritable évasion hors de l'existence temporelle, mais d'une «nouvelle
dimension» de la temporalité (p.250), qui se découvre à nous en de rares
instants privilégiés. Cet instant où l'éternité apparaît est aussi celui où la vie
et le monde sont saisis dans leur plénitude. C'est l'instant où se révèle à
l'homme une nouvelle tâche qui s'inscrira ensuite dans le déroulement du
temps historique. Malgré leur caractère exceptionnel et fugitif, ces instants de
bonheur suprême sont les seuls instants «vraiment créateurs». Bien qu'ils
soient «en dehors de la temporal té de la vie», ils fécondent «la totalité de la
vie temporelle», parce que «les idées conçues en eux gardent aussi leur validité

par delà l'instant fugitif et peuvent transformer tout le reste de
la vie» (p.257). C'est précisément cette fécondité qui distingue les états de
bonheur authentique des états pathologiques ou éthyliques d'euphorie, qui
sont toujours suivis d'une chute hors du paradis rêvé et d'une désillusion
profonde, sans revêtir aucune signification féconde pour le reste de la vie.

Quant aux tonalités déprimées, que Bollnow n'envisage guère pour elles-

mêmes, il serait trop long de montrer comment leur action s'oppose à celles
des tonalités heureuses. Sur un point cependant, elles ont un rôle positif: elles

permettent au caractère (entendu dans un sens moral) de se former. «Les
états de bonheur se passent en quelque sorte du caractère, parce que l'homme
est déjà soutenu par les circonstances favorables et qu'il accomplit spontanément

les plus hautes actions Un carac ère ne se forme que si des circonstances

défavorables rejettent l'homme sur ui-même .)» (p. 140-141).
Bollnow illustre ses thèses par l'analyse de quelques expériences où les tonalités

heureuses atteignent leur point culminant: l'expérience de l'ivresse

dionysiaque chez Nietzsche, celle du temps retrouvé chez Proust, celle du grand midi,
chez Nietzsche de nouveau. A côté de ces cas qui sont l'objet d'une étude
fouillée, son ouvrage est nourri de références au romantisme allemand, mais
on regrette que Rousseau n'y soit jamais envisagé: les Confessions et les Rêveries

auraient pourtant mérité de figurer parmi les sources littéraires de cette
remarquable phénoménologie du bonheur.

André Voelke

Mikel Dufrenne: La personnalité de base. Paris, Presses universitaires de

France, 1953, 348 pages.

Combien excitants pour l'esprit apparaissent divers travaux de cette science

neuve qu'on appelle «anthropologie culturelle» et qui est pratiquée aux
Etats-Unis par de nombreux savants, tel Abraham Kardiner dont M. Mikel
Dufrenne étudie la pensée au long d'un livre remarquable tant par la richesse
de l'information que par le point de vue qui y est adopté. Science qui étudie
la culture propre à une société donnée et à laquelle l'auteur préfère donner
le nom de «sociologie psychologique», l'opposant, pour reprendre ses termes,
à la fois à la «sociologie objective» qui explique le social par le social et non
par le psychologique (Dürkheim par exemple), et à la «sociologie histori-
sante» qui a pour thème central de sa recherche l'homme, dans son historicité.

254



Ce sont essentiellement, dans une civilisation donnée, les relations culture-
personne humaine qu'étudie cette sociologie psychologique sous les auspices
de laquelle se développe le concept nouveau de personnalité de base. Norme
autant que moyenne abstraite des comportements concrets, celle-ci pourrait
être définie comme le style de conduite commun à tous les individus relevant
d'une même culture. Elle ne désigne donc pas une personnalité individuelle,
mais une abstraction puisque réunissant en elle la somme des influences que
le milieu social peut avoir sur les individus; or, aucun individu ne subit
toutes les influences sociales à la fois, car il ne peut jamais être en contact

avec la totalité des institutions qui caractérisent le groupe dans lequel
il vit.

L'unité d'une culture s'exprime dans une personnalité de base qui est en
même temps l'effet de cette culture et la cause. Car ici intervient une nouvelle
notion, fondamentale chez Kardiner, celle du primaire et du secondaire. Le
primaire est tout ce qui, dans une société donnée, s'impose à la personnalité
de base, faits physiques et faits sociaux; alors que le secondaire, c'est le
primaire animé par l'individu, et comme une réponse humaine aux exigences
du primaire; réponse qui se situe non plus sur le plan social mais sur le plan
psychologique. Dans le primaire, on le voit, il faut placer avant tout les

institutions. Mais, et M. Dufrenne le remarque avec raison, le point faible de
Kardiner est que la notion de personnalité de base étant encore assez confuse
chez lui, il lui arrive de placer des institutions même dans le secondaire. Ainsi,
dans son système, la limite n'est pas nettement tracée entre les institutions et
les pratiques, entre le donné et le vécu, et les notions de primaire et de secondaire

ne sont pas, dans leurs réactions mutuelles, nettement définies. Peuvent-
elles l'être mieux, en effet, tant que la notion centrale de personnalité de base,

conçue comme un nouveau concept sociologique et comme l'assise psychologique

commune à tous les membres du groupe, n'est pas éclairée suffisamment

et que ses variations, dans le temps et l'espace, sont encore trop peu
connues? Une certaine permanence de la personnalité de base apparaît
cependant car, en dépit de l'accélération actuelle de l'histoire, les changements
profonds sont plus lents qu'on ne pense dans notre société. Il est indubitable
que la personnalité de base tend à résister au changement puisque le propre
d'une norme est de se placer, face à l'écoulement du temps, dans une sorte
d'éternité.

Nous ne sommes pas loin, avec cette notion dont la sociologie américaine
fait usage, du postulat comtien, repris ensuite par Dürkheim, selon lequel
la société donne tout à l'homme qui, sans elle, serait réduit à la sensation et
à l'image. Et nous pouvons constater aussi que le point de vue auquel se

placent tant Kardiner que cet autre maître de l'anthropologie culturelle qu'est
Ralph Linton, pour étudier la culture et ses changements en fonction de la
personnalité, est assez semblable à celui de Lévy-Bruhl dans «L'âme primitive»,

qui tentait lui aussi d'étudier les changements de la personne humaine
en fonction du type de société auquel elle appartient. Puis l'on trouve également

chez lui cette idée fondamentale que la structure de la personnalité dans
les sociétés archaïques ne peut être comparée à celle qui s'impose dans les

sociétés modernes.

255



On aurait voulu voir M. Dufrenne rattacher explicitement les théories
récentes dont il fait une exégèse fidèle aux travaux de la sociologie française et
particulièrement de l'école durkheimienne. On sent, certes, que l'auteur a
écrit son ouvrage en référence constante à la sociologie française et en se

demandant dans quelle mesure l'acquis de l'anthropologie culturelle peut être
intégré dans une vision plus générale. En outre, une des raisons de l'intérêt de
son étude est qu'il se place à un point de vue phénoménologique d'où
nécessairement il oppose Vinstitution (sociologie objective) et le vécu (sociologie
psychologique) Marcel Mauss n'avait-il pas signalé cependant le danger de séparer

ces deux objets de la recherche sociologique et n'avait-il pas demandé
qu'on les saisisse ensemble comme des «phénomènes sociaux totaux», et qu'on
dépasse ainsi leur opposition?

M. Dufrenne répondrait sans doute que les trois sociologies, objective,
psychologique, historisante, vont collaborer pour le plus grand bien de la
recherche. Mais cette fragmentation croissante de la science comporte des

dangers certains et il apparaît de plus en plus qu'un effort doit être tenté pour
dominer les subdivisions. Seule une philosophie sociale largement informée
peut placer telle ou telle découverte dans une perspective plus large et utiliser,
dans un but de synthèse, les données recueillies par «les sociologies». L'anthropologie

culturelle elle-même devient à ce moment méditation sur les phénomènes

de la culture humaine et sur leurs changements à travers l'espace et
le temps.

Jean-G. Lossier

Régis Jolivet: Essai sur le problème et les conditions de la sincérité, Lyon,
E. Vitte, 1950, 202 pages, «Problèmes et doctrines», n° I.

La sincérité présuppose que je possède la vérité sur moi-même. Mais
comment puis-je accéder à ma propre subjectivité? - Tel est le problème autour
duquel gravitent les profondes et fines réflexions de M. Jolivet.

Au premier abord, ce problème paraît insoluble: il semble en effet que je
ne puisse que vivre ma subjectivité sans la connaître, et que, par le seul fait
de vouloir la connaître, je la constitue en objet et l'enferme dans un réseau
de déterminations qui la nient en tant que subjectivité. La démarche reflexive

par laquelle le je se retourne vers le moi pour en faire en quelque sorte 1'«

inventaire» (passim) s'achève sur un échec: «ma subjectivité, dès que je la vise,
est en fuite perpétuelle au-delà de mon regard» (p.55). Même échec si je
recours à Vintuition de type bergsonien: la coïncidence avec moi qu'elle réalise
ne peut être qu'une expérience excluant toute connaissance.

Mais la médiation de l'agir m'ouvrira cet accès à ma propre subjectivité
qu'aucune connaissance n'a pu me donner. LeJe est en effet un acte qui se fait
par une création continue et on ne peut le saisir que dans les actions par
lesquelles il s'exprime et se réalise. Je ne me trouverai donc qu'en épousant le

dynamisme dont je suis animé, en ressaisissant le mouvement de ma propre
subjectivité: il y a là un «processus quasi-immédiat» (p. 111), une sorte de
«mémoire du présent» (p. 113), qui me permet de «récupérer» (passim) mon

256



propre élan par une «attention quasi-simultanée» (p. 184). Ce «redoublement»

(passim) - ou «répétition» - ne requiert aucune connaissance par
manière d'objet, aucun regard réflexif, mais uniquement la conscience

inséparable de toute subjectivité, conscience qui n'est rien d'autre que «la
présence de l'âme à elle-même» (p.66). La sincérité est donc avant tout un
«mode d'exister» (p.31) : «la conquête de soi-même, par laquelle, coïncidant
avec moi je suis ma propre vérité dans l'acte même par lequel
je me révèle à moi-même et à autrui» (id.).

Mais l'élan que j'essaie ainsi de ressaisir est aspiration vers des valeurs qui
seules permettent de le définir. Finalement donc, «je ne puis me découvrir

que dans les valeurs que je sers» (p. 127), et dont j'aurai la révélation dans
le recueillement. Encore faut-il que je dépasse la multipl cité superficielle des

valeurs qui me meuvent pour «déceler la valeur absolue et dernière à laquelle
tout est suspendu et qui donne son véritable sens à tout ce que je suis» (p. 129),
qui «me constitue dans ma vérité totale» (p. 128).

Néanmoins, dans cette quête de moi-même, je me heurterai toujours à une
«limite indépassable», à un secret qui traduit «l'impossibilité où nous sommes

de prendre possession de notre origine métaphysique» (p.25): n'étant
pas «par moi», «je m'échappe à l'infini à moi-même» (p. 115).

La voie vers soi-même qui s'ouvre ainsi par la médiation de l'agir doit
également donner accès à la conscience d'autrui: pour communiquer avec
autrui, je dois «redoubler, par la vertu de l'amour et de la sympathie, le
mouvement intérieur qui anime ses gestes et ses actes, ses paroles et ses

œuvres, et qui est leur véritable sens» (p. 166); c'est dans ses actes que je
trouve la vérité d'autrui. Cette saisie du mouvement d'autrui est en même

temps saisie de la valeur qui le meut, de sorte que je ne communique vraiment
avec autrui que «par la médiation de la valeur qui l'anime» (p. 173): c'est
donc en Dieu, présent dans toutes les valeurs, que s'accomplit finalement notre
unité.

Si nous avons pu, par cette analyse, caractériser rapidement la démarche
générale de M. Jolivet, il nous est impossible de faire sentir la richesse de son

ouvrage, qui ne se découvre qu'au lecteur attentif, de cette attention dont il
a lui-même dit tout le prix. Inspirée de saint Thomas, mais en même temps
largement ouverte aux courants les plus modernes, la pensée de M. Jolivet
mérite une audience étendue, et nous espérons qu'un nouvel ouvrage nous

permettra bientôt de mieux la pénétrer encore. André Voelke

Florin Laubenthal: Hirn und Seele. Ärztliches zum Leib-Seele-Problem.
Otto Müller Verlag, Salzburg 1953.

Das Thema dieses ausgezeichneten, die Unterscheidungen von Tatbestand,
Deutung, Theorie und Hypothese in vorbildlicher Weise durchhaltenden
Buches ist das Problem der Lokalisierbarkeit der seelischen Funktionen im
Gehirn. Nach einem kurzen Hinweis auf frühere spekulative «Lösungen» und
der Erörterung der Bedeutung von hirnfernen Körperorganen für abnorme
psychische Verhaltensweisen gibt Laubenthal zunächst einen allgemeinver-

17 257



ständlichen vereinfachenden, aber die faktische Kompliziertheit nicht
verschleiernden Überblick über den Bau des menschlichen Gehirns und dessen

Entwicklung. Dann skizziert er die Methoden, wesentlichen Ergebnisse und
Grenzen der modernen Hirnpathologie, berichtet sehr anschaulich von den

neuen Forschungen über die elektrische Tätigkeit des Gehirns und die Befunde
bei Erkrankungen psychopathologisch besonders wichtiger Hirnabschnitte.
Wir hören ferner von den Grundlagen und Resultaten der gehirnchirurgischen

Therapie der Geisteskrankheiten und deren Beziehungen zu Hirnfunktionen,

desgleichen von verschiedenen Theorien, die über vermeintliche
Relationen zwischen den Neurosen und Gehirnvorgängen ausgedacht worden sind.
Schließlich äußert sich der Verfasser über jene Versuche psychologischer
Autoren, «seelische Schichten» in einen Zusammenhang mit Hirnfunktionen
zu bringen und ergänzt seine vorausgegangenen Darlegungen mit einigen
Erörterungen, die dort keinen Platz gefunden haben. Das Ergebnis: Die
Symptome der Störungen gewisser seelischer Leistungen lassen sich mit einiger

Wahrscheinlichkeit in bestimmten Gehirnstellen lokalisieren, nicht aber
die ungestörten psychischen Funktionen selbst. Das Buch zeugt von einer so
souveränen Sachkenntnis und kritisch abwägenden Besonnenheit des Urteils,
daß sich auch bei allem bemühenden Suchen kein Einwand gegen es finden
läßt. Selbst bei Laubenthals Charakterisierung der Psychosen - bei denen
«keine psychologisch ableitbaren und verständlich zu machenden Reaktionen
vorliegen» sollen — handelt es sich offenbar mehr um eine etwas nachlässige
Formulierung denn um einen wirklichen Fehler.

H. Kunz

Wolfgang Metzger: Psychologie. Die Entwicklung ihrer Grundannahmen
seit der Einführung des Experiments. Zweite neubearbeitete
Auflage. Verlag von Dr. Dietrich Steinkopff, Darmstadt 1954.

Nach einer kurzen einleitenden Charakterisierung der gegenwärtigen Lage
der theoretischen Psychologie, die vor allem von der Ablösung von der ato-
mistischen durch die ganzheitlich-gestalttheoretische Grundauffassung des

Seelischen bestimmt worden ist, erörtert Metzger in neun Kapiteln die
Problematik des seelisch Wirklichen, der Eigenschaften, des Zusammenhanges,
des Bezugssystems (des Ortes und des Maßes), der Zentrierung, der Ordnung,
der Wirkung, des Leib-Seele-Zusammenhanges und des Werdens. Das
geschieht mit dem Optimum an sachlicher und begrifflicher Präzision
(ausgenommen die Verwendung des Wortes «ewig»), Sorgfalt und Treue zum
unmittelbar Gegebenen und differenzierender Entschiedenheit. Es gibt im
ganzen Buch keinen Satz, der nicht überlegt ist, nicht die leiseste Andeutung
eines «Ganzheitsgeredes». Gewiß nimmt die experimentelle Wahrnehmungslehre,

an deren Befunden und Überlegungen immer wieder exemplifiziert
wird, den breitesten Raum ein; aber Metzger zieht auch mit offenem Blick
zahlreiche andere Phänomene in Betracht. Und obwohl das Werk als die
maßgebende deutschsprachige Darstellung der von Wertheimer, Köhler und
Koffka begründeten (und zufolge ihrer Verehrung von Metzger wohl auch
etwas überschätzten) Gestalttheorie zu gelten hat, bleibt sein Verfasser jeder-

258



zeit zur Anerkennung summativer Auffassungen bereit, wenn die Tatsachen
dazu zwingen. Es ist — Kleinigkeiten abgerechnet - in jeder Hinsicht vor-
bildlich"

H.Kunz

Erich Simenauer: Rainer Maria Rilke. Legende und Mythos. Verlag Paul

Haupt, Bern 1953.

Eigentlich ist es erstaunlich, daß eine ausführliche psychoanalytische Studie
über Rilke nicht schon früher geschrieben wurde. Seine Infantilitäten und
neurotischen Abwegigkeiten samt ihren Rationalisierungen, die lebenslange
Freundschaft mit Lou Andreas-Salome, seine gelegentliche Erwägung, sich
einer analytischen Kur zu unterziehen und anderes mehr hätten dazu Anreiz
genug geboten. Jetzt liegt ein solcher Versuch im umfangreichen Buche von
Simenauer vor. Der Verfasser hat mit großem Fleiß das zugängliche Material
zusammengesucht und sich auch die bequeme Nachlässigkeit der üblichen
Rilke-Interpreten, Vorgänger zu ignorieren und so zu tun, als sei man im
Besitz der allein wahren Auslegung, versagt. Dennoch läßt sich Simenauers
Buch nicht als geglückter Wurf taxieren. Einmal stellt er die psychologische
Analyse in den Dienst einer polemischen Tendenz, nämlich die (wie er sie

nennt) «Hagiographien» und «Verklärungen» der Person des Dichters - die
ihm als solche offensichtlich zuwider ist - zu demaskieren. Dagegen ist an sich
unter der Voraussetzung, daß die wahrheitsgemäße Darstellung des
«wirklichen» Lebens und Charakters Rilkes sinnvoll sei, nichts einzuwenden.
Rilkes Snobismus beispielsweise, seine Sucht, sich eine uradelige Abstammung
beizulegen und sich in entsprechenden Kreisen heimisch zu machen, seine

eigenen Bemühungen und die seiner kritiklosen Bewunderer, diese menschlich
fragwürdigen Züge erhöhend zu rechtfertigen: das sind gewiß Dinge, gegen
deren Verschleierung man sich empören kann. Aber man soll dazu nicht die
Psychologie mißbrauchen, wie Simenauer es tut. Er benützt dazu Freuds
Lehre, der er nicht weniger distanzlos-gläubig anhängt wie Rilkes Verehrer
ihrem Helden. So liest sich sein stellenweise allzu breit ausgewälztes Buch
weithin wie eine - auf die Reduktion auf infantile Konflikte hinauslaufende -
Anwendung psychoanalytischer Theorien auf Rilkesche Texte (trotzdem sich
der Verfasser ausdrücklich dagegen verwahrt, «die Ergebnisse einer bestimmten

Lehrmeinung auf die Persönlichkeit Rilkes zu übertragen»), die den mit
jenen Unvertrauten weder überzeugen noch verständlich sein wird. Dabei
finden sich dann solche grotesken Behauptungen wie etwa die folgende : « Die
Diktion der Duineser Elegien, die Rilke seine ,größeste' Arbeit nennt, ist wie
eine Illustration der Technik des freien Einfalls, des von jeder bewußten
Ablenkung möglichst unberührten Flusses der Gedankenassoziationen». Man
kann nur wünschen, Simenauer möge von seinen Patienten Einfälle von der
«Diktion der Duineser Elegien» mitteilen. Damit hängt ein weiterer Einwand
gegen sein Buch zusammen: Er unterscheidet nicht genügend die spezifisch
psychologisch-biographische reduktive Deutung einer dichterischen Aussage
vom sachlichen Verständnis ihres Gehaltes, und das ist manchmal peinlich;
peinlich vor allem auch die Diskrepanz zwischen dem überheblichen An-

259



Spruch des vermeintlichen psychologischen Durchschauenkönnens und dem
geringen Sinn für jenen Gehalt. Gleich zu Beginn stellt Simenauer mit Recht
fest, das Wesen der künstlerischen Leistung habe «sich bis zum heutigen Tage
der Erforschung unzugänglich erwiesen». Aber er hat sich von dieser Einsicht
nicht zu einer vorsichtigen Beurteilung der Persönlichkeit Rilkes, die doch
wohl wesentlich durch ihr dichterisches Können gekennzeichnet ist, bestimmen

lassen, sondern hat an ihr — wiederum gegen seine eigene Versicherung,
«daß an sich nichts damit getan ist, wenn man die Persönlichkeit eines großen
Mannes auf ihre allgemein-menschlichen Hintergründe zurückführt» - nur
das für jeden neurotischen Charakter Typische mit breitem Vergnügen
herausgearbeitet, also den Narzißmus, die Nachwirkungen des Ödipus-Kom-
plexes usw., was alles auch auf Rilke zutreffen mag. Zumal den Narzißmus -
dessen Problematik Simenauer nicht bewußt zu sein scheint; er hantiert damit
wie mit einer fraglosen Größe — hält er für zentral ; er nennt ihn Rilkes «
unwandelbare seelische Konstitution», die «allumfassend nicht nur seine

Dichtungen bestimmt, sondern seiner Lebenshaltung und seiner Daseinserfahrung»
ihr Gepräge aufgezwungen habe. Weder fällt es ihm ein, nach den sekundären
Motiven der «narzißtischen Regression» zu suchen, noch sich jemals zu
fragen, ob und wie weit Rilkes hohes Selbst- und Sendungsbewußtsein - seine
neurotischen «Riesenansprüche», mit Schultz-Hencke zu reden - überdies
in seiner faktischen Leistung mitbegründet sein könnte. Der unneurotische
nivellierte «Durchschnittsmensch» mit den geglückten «Objektsbesetzungen»
liefert den einzigen Maßstab, mit dem Simenauer Rilkes Verhalten moralisierend

verurteilt (was ebenfalls gute Gründe haben mag). Gleichwohl muß
man zugestehen, daß sein Versuch das Dokument eines redlichen Bemühens
darstellt, einen Damm gegen die verlogenen idealisierenden Verschleierungen
Rilkes aufzurichten. Kunz

Karl Jaspers: Psychologie der Weltanschauungen. Vierte unveränderte
Auflage. Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1954.

Gewiß wäre es aufschlußreich gewesen, wenn Jaspers seine «erste
philosophische Äußerung», die sich damals noch als «Psychologie» ausgab und
verstand, neu bearbeitet und etwa am Begriff der Grenzsituationen die Wandlung

vom verstehend-psychologischen zum existenzphilosophischen Sinn
herausgestellt hätte. Aber man begreift es gut, daß er davor scheute, in sein

philosophisches Jugendwerk einzugreifen. So gibt er es unverändert wieder
heraus, vermehrt um ein ineins biographisches und geistesgeschichtliches
Vorwort, dem gerade dank dieser Doppeltheit der Aspekte ein besonderer Reiz
eiSncL H. Kunz

V. E. Freiherr von Gebsattel: Prolegomena einer medizinischen Anthropologie.

Ausgewählte Aufsätze. Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg
1954.

Von Gebsattel ist ein Forscher, der nicht in die breite Öffentlichkeit
getreten ist. Ein Grund dafür liegt darin, daß er seine literarische Arbeit fast aus-

260



schließlich in Zeitschriftenabhandlungen publiziert hat. Von ihnen hat nun
der Siebzigjährige eine Auswahl aus 40 Jahren zu diesem gediegenen Band
vereinigt. Darin dokumentiert sich eine Idee der medizinisch-philosophischen
Anthropologie, die zwar die Bezüge zu andern zeitgenössischen Forschungen
nicht verleugnet, aber durchaus ein eigenes Gepräge hat. Wohl nirgends
sonst ist auf höchstem Niveau die Einheit von subtilster Analyse des klinischen
Einzelfalles und tiefen prinzipiellen Erörterungen so faszinierend gelungen
wie hier. Kunz

Hans W. Gruhle: Verstehen und Einfühlen. Gesammelte Schriften.

Springer-Verlag, Berlin/Göttingen/Heidelberg 1953.

Gruhle ist vor allem ein kritischer Kopf. Die damit verbundenen Vorteile
kommen - im Gegensatz zu seiner «verstehenden Psychologie» - in dieser

Sammlung von Schriften aus vierzig Jahren, welche die verschiedensten Themen

aus dem Gebiet der Psychologie, Psychopathologie, Kriminalpsychologie
und forensischen Psychiatrie behandeln, zur vollen Geltung. Er hat sich

nie etwas vormachen lassen, war stets auf saubere Wissenschaftlichkeit
bedacht, und das macht ihn auch in seinen Begrenztheiten irgendwie sympathisch,

selbst dort, wo er die Kritik sich selbst gegenüber vergißt und etwa
keck von «der» Psychologie — was sie interessiere und nicht interessiere —

spricht, obgleich es sich in Wirklichkeit nur um seine Auffassung handelt.
Man ist dem Autor und dem Verlage dankbar für den Band. jj gunz

Heinz Remplein: Psychologie der Persönlichkeit. Die Lehre von der
individuellen und typischen Eigenart des Menschen. Ernst Reinhardt
Verlag, München/Basel 1954.

Remplein hat dieses «Lehrbuch der Charakterkunde» in erster Linie für
den Studierenden der Psychologie, dann aber auch «für jeden psychologisch
Interessierten und beruflich mit Menschen Beschäftigten» geschrieben. Wie
sich diese beiden divergenten Absichten vereinigen lassen, weiß ich nicht -
Remplein hat es jedenfalls nicht gezeigt. Für den Studenten der Psychologie
halte ich es für völlig ungeeignet; und zwar vor allem deshalb, weil es nicht
nur nicht zu selbständigem psychologischem Denken anregt, sondern jeden
Ansatz in dieser Richtung durch seinen restlosen Sinnmangel für die Problematik

von vornherein erstickt. Dagegen erfüllt es die Aufgabe, «jeden psychologisch

Interessierten» in das Thema einzuführen, ausgezeichnet: Klar und
leichtverständlich geschrieben, übersichtlich aufgebaut, kommt es dem
Bedürfnis jener auch insofern entgegen, als es in der breiten, mit zahlreichen
«bekanntlichen» Trivialitäten durchsetzten Darstellung keine Gelegenheit
ausläßt, vertraute Wendungen aus der Umgangssprache einzufügen. Außerdem

stellt sich der Verfasser «in betonten Gegensatz zu den Lehrmeinungen

der gegenwärtigen Psychologie, die mit geradezu neurotischer Scheu von
Werten und Wertungen sich fern» halte. «Es wird behauptet, die Psychologie
müsse den Menschen wertfrei betrachten. Ich setze dem entgegen, daß die

261



menschliche Persönlichkeit als geistiges Gebilde in sich Werte und Unwerte
verkörpert und deshalb die Wertbetrachtung zwangsläufig fordert». Auch
darin spricht Remplein also dem «Interessierten» aus dem Herzen, dem jetzt
bestätigt wird, daß er die schwere Mühe der wertfreien charakterologischen
Beurteilung gar nicht aufsich zu nehmen und zu üben habe. Dementsprechend
legt sich auch der Verfasser selbst gar keinen Zwang im bedenkenlosen
Moralisieren auf, und wo es nur irgendwie angeht, scheidet er die Charaktereigenschaften

und die sich daraus ergebenden Folgen tabellenmäßig in «positive»
und «negative» - noch mehr kann man schwerlich dem Geschmack des

Publikums Konzessionen machen. Aufdringlich und für die Lektüre
außerordentlich ermüdend wirkt auch die Neigung zur sich wiederholenden
Geschwätzigkeit, die sich etwa im Aneinanderreihen vonWörtern dokumentiert,
zum Beispiel: «Der Gemütvolle hängt an seiner gewohnten Umgebung: an
seinem Heim, seinem Garten, dem vor seinem Haus stehenden Kastanienbaum,

seinem Hund, seinem Kanarienvogel, seiner Vaterstadt». Einmal
scheint der Verfasser das selbst gespürt zu haben: «Um langweilige
Wiederholungen», schreibt er, «zu vermeiden, sei hier der Gedankengang
abgebrochen»; aber die treffliche Einsicht kommt allzu spät und ist auch bald
wieder vergessen. So hat man am Ende den Eindruck, der Aufwand an Zeit
zur Lektüre des umfangreichen niveaulosen Buches stehe in keinem Verhältnis

zum Ertrag, zumal sich darin kaum ein belangvoller eigener Gedanke
findet. Gleichwohl informiert das Werk, da es zahlreiche Zitate vor allem aus
der neuesten Literatur enthält, gut. Nach der Charakterisierung der besonderen

Aufgabe der Psychologie der Persönlichkeit behandelt ein erster Teil
deren «individuelle Eigenart». Die dabei leitenden Gesichtspunkte sind: Die
Vitalität (Antriebe, leibliche Triebe, Reizempfänglichkeit, vitale Gestimmt-
heit, Ermüdbarkeit und Erholbarkeit), das Temperament (Stimmungen als

«Farben des persönlichen Erlebens», formale Eigenart desselben, persönliche
Reaktions- und Bewegungsweise), der Charakter (Triebfedern, Gefühlsfähigkeiten,

persönliches Wollen), die Begabungen (allgemeine leiblich-seelische
Grundlagen der Begabungen, allgemeine geistige, spezifische und komplexe
geistige Begabungen) und die Gesamtpersönlichkeit (Differenziertheitsgrad,
Struktur, Echtheit, Niveau). Der zweite Teil enthält unter dem Titel «Die
typische Eigenart der Persönlichkeit» eine Darstellung der alten
Temperamentenlehre, der Typologien Jungs, Kretschmers, Pfahlers, Jaenschs und
Sprangers. Schließlich skizziert der dritte Teil eine Anzahl Methoden des

Erkennens der Persönlichkeit (Auswertung von Mitteilungen,
Verhaltensbeobachtung und -deutung, Leistungsanalyse, Deutung des Ausdrucks und
der Leibesgestalt, «Einsatz von Tests», «Analyse des Unbewußten»), Was

man in dieser Gesamtdarstellung vermißt, ist einmal eine Erörterung des

Problems der lebensgeschichtlichen («genetischen») Entstehung der
Charaktereigenschaften, das nur einmal im Adlerschen Aspekt flüchtig gestreift wird -
die psychoanalytischen charakterologischen Ansätze werden völlig übergangen

(Freud wird noch immer ein «Pansexualismus» angedichtet); und zum
andern die Frage nach gleichen Charaktereigenschaften, die aus verschiedenen

Faktoren resultieren. tt v~

262



Hermann Strehle: Mienen, Gesten und Gebärden. Analyse des Gebarens.
Ernst Reinhardt Verlag, München/Basel 1954.

Es handelt sich um die anscheinend unveränderte Neuauflage eines zuerst
1934 erschienenen Buches, von einer zweiten Einführung und wenigen
Literaturergänzungen (die übrigens teilweise ungenau sind) abgesehen. Das Material

bilden filmische Aufnahmen von Versuchspersonen in verschiedenen
Situationen, die unter mannigfachen Gesichtspunkten analysiert werden. Die
Fragwürdigkeit der theoretischen Grundsätze des Verfassers hindert ihn
nicht, eine große Fülle guter und treffender Beobachtungen auszu-

Eugen Schkölziger: Das Problem der Linkshänder. GBS-Verlag, Schwar-

zenburg 1952.

Der Verfasser der vorliegenden Broschüre, erschienen als Heft 1 der
Schriftenreihe der Zeitschrift «Der Psychologe», setzt sich für die Gleichberechtigung

der Linkshänder in unserer rechtshändigen Kultur ein. Er schildert
zunächst eine Reihe von Linkshänder-Schicksalen, an denen eindringlich gezeigt
wird, wie der kulturelle Zwang zur Rechtshändigkeit mitunter Leiden und
seelische Fehlentwicklung hervorrufen kann. Weitere Beispiele aus der
Schullehrerpraxis ergänzen diese wertvolle Schrift, die Methoden für eine spezielle
Schulung des linkshändigen Kindes angibt und den Grundsatz vertritt, daß
Linkshändigkeit nicht unterdrückt, sondern zur «Doppelhändigkeit»
ausgebildet werden soll. An Hand von Schrifttafeln werden diese Zusammenhänge

veranschaulicht, die für den Erzieher und Lehrer von besonderer
Bedeutung sind.

Josef Rattner

Alexis Carrel: Betrachtungen zur Lebensführung. Rascher Verlag, Zürich
1954.

Der bekannte französische Arzt und Nobelpreisträger untersucht im
vorliegenden Buche - dem letzten, das er publiziert hat - Ursachen und Symptome

der heutigen «Zivilisationskrankheit». Nach einer breit angelegten
Darstellung all der Übel, an denen die in «Sünde und Laster» versunkene Welt
leidet, weist er beruhigend auf die sittliche Ordnung hin, die nach seinem
Glauben im Weltall herrscht. Damit wird der moralisierende Traktat zu einer
Heilslehre erweitert, die unerschütterlich Rezepte und Medikamente
anpreist, die ebenso alt sind wie die Kultur, und an deren Mißständen sicherlich
nicht ganz unschuldig sind. Carrels «Betrachtungen» bestätigen die Erkenntnis,

daß große Naturwissenschafter mitunter kleine Philosophen sind, womit
die sittliche Integrität und das Ethos des berühmten Menschenfreundes nicht
angetastet werden soll.

Josej Rattner

263



M. Boß : Der Traum und seine Auslegung. Verlag Hans Huber, Bern
und Stuttgart 1953.

«Wir sind in unsern Träumen in einer ebenso echten, handgreiflichen Welt
wie in unserem Wachen und tragen dort wie hier unser Dasein in unseren
Beziehungen und in unserem Verhalten zu den Dingen und Mitmenschen aus»;
diese ungefähr in der Mitte des Buches stehende These darf man wohl als den
tragenden Grundsatz der Boßschen Traumauffassung bezeichnen. Sie greift
also in einem gewissen Sinne auf die alte Feststellung Heraklits zurück, der
gemäß der Schlafende sich seiner eigenen «Privatwelt» zuwende, die Wachenden

aber in einer «gemeinsamen Welt» leben (wobei die «Gemeinsamkeit»
der Welt vermutlich in der faktischen Anwesenheit «in» der einen Welt und
im gegenseitigen Sichverständigenkönnen über sie liegt, wogegen die geträumte
Anwesenheit von geträumten Mitmenschen in der Traumwelt etwas anderes

ist). Zugleich gibt die These Boß den Leitfaden zur kritischen Verwerfung der
gegenwärtigen «psychologistischen und anthropologistischen» Traumtheorien

in die Hand, denen er vorhält, daß sie durchwegs - von Ansätzen bei
Klages und Binswanger abgesehen - das Träumen vom Wachen her beurteilen,

es auf vermeintlich «dahinter» wirkende Faktoren (Triebe, Zensur,
Archetypen usw.) «zurückführen» und damit den auszulegenden
phänomenalen Gehalt des wirklichen Träumens verfehlen oder überspringen. So

werden einerseits in einem ersten Teil die «neuzeitlichen Traumtheorien» —

vor allem die Freuds, Maeders, Jungs, kürzer die Schultz-Henckes und
Fromms, dann auch einige nicht-analytische Auffassungen (Bachelard ist
nicht berücksichtigt) - dargestellt und einer «Grundlagenkritik» unterzogen,
im Referat sowohl wie in der Kritik ganz ausgezeichnet und weitgehend
überzeugend; und andererseits in einem zweiten Teil die vorhin diskutierten
Theoreme an Hand eines konkreten Traumes erneut mit den phänomenalen
Gegebenheiten konfrontiert und abgelehnt. Besonders treffend scheint uns die
Auseinandersetzung mit Jungs Lehre von den Archetypen gelungen zu sein,
die Boß als «hypostasierte Abstraktionen» aus der Fülle konkreter Partnerbezüge

charakterisiert (Straus hat sie einmal in gewissem Sinne umgekehrt
als «Psychologisierungen» der Allgemeinbegriffe bezeichnet). Die Kritik an
Freud scheint uns etwas über das berechtigte Ausmaß hinaus zu gehen und die

- freilich begrenzte - Gültigkeit seines Aspektes als eines möglichen legitimen
Aspektes der lebensgeschichtlich-triebpsychologischen Deutung zu verkennen.
Der dritte Teil des Buches («die Daseinsmöglichkeiten des träumenden
Menschen») dient dem ebenfalls überzeugenden Nachweis, daß der Unterschied
zwischen dem wachen und dem träumenden Dasein nicht in der geringeren
Zahl von möglichen Beziehungsweisen zur geträumtenWelt oder in ausschließlich

dieser eignenden Bezügen gelegen sein kann: eine Fülle von Beispielen
illustriert den faktischen Reichtum des - sich entsetzenden, willentlich
entschlossenen, reflektierenden, vorstellenden und visionären, lügenden,
fehlhandelnden, künstlerischen, moralisch bewertenden, religiösen,
«telepathischen» und anderen - träumenden Verhaltenkönnens. Der abschließende
vierte Teil ist der «Frage nach dem Wesen des Träumens im ganzen»
gewidmet. Es dürfte kaum zufallig sein, daß er nur wenige Seiten umfaßt und

264



mit einer Reihe von Fragesätzen endet. Hier zeigt sich, daß das an sich
durchaus legitime und zunächst so fruchtbare methodische Prinzip, die
Traumwelt aus sich selbst als eine in sich totale Welt auszulegen, doch nicht
ausreicht und dem faktischen «Zurückbleiben» der geträumten hinter der
wachen Welt nicht gerecht zu werden vermag. Wahrscheinlich macht sich
dabei auch die allzu «gläubige» Übernahme des Heideggerschen Denkens

geltend, daß Boß aber andererseits den entscheidenden Schritt ermöglichte,
den er in der Traumforschung mit seinem Buche getan hat. Er hebt mit
Recht die «ungeschichtliche Diskontinuität» des Träumens gegen das
«Geheimnis der geschichtlichen Kontinuität» des wachen Daseins ab und
sieht «die Selbigkeit einer menschlichen Existenz, die sich als eine Identität
durch das Wachen und Träumen hindurchhält». Diese Selbigkeit läßt sich

jedoch schwerlich mehr mit der von Boß wiederholt formulierten Behauptung
in Einklang bringen, das eigentliche und ganze Wesen des Menschen bestehe

in den «verschiedenen ihm möglichen Weisen, sich zu dem ihm Begegnenden
verhalten zu können». Ich möchte diese völlige Auflösung sowohl des
Daseins wie des übrigen Seienden in Bezüge und Bedeutungs- bzw.
Verweisungszusammenhänge - so berechtigt sie als Gegenschlag gegen die cartesische

Isolierung des Subjekts ist - eine Erweichung des «Substanzcharakters» des

Seienden nennen, die das Maß verloren hat. Am Ende bleiben nur noch
Auslegungen und Auslegungsmöglichkeiten, keine faktischen Geschehen und
Sachverhalte mehr übrig, nach dessen angemessener oder unangemessener
Interpretation sich sinnvoll fragen ließe. Es trifft eben doch vermutlich nicht
zu, daß wir im Träumen in einer «ebenso» echten, handgreiflichen Welt
leben wie im Wachen, und es hat einen guten, in der Sache fundierten Sinn,
wenn wir die Traumwelt vom Wachen, das heißt von der «gemeinsamen
Welt» her beurteilen, nicht umgekehrt; sie unter anderem mit den sich
durchhaltenden menschlichen Antrieben und Wünschen in Zusammenhang bringen,
wie Freud es uns lehrte. Wenn er meinte, das «Wesen» des Träumens als

Wunscherfüllung (mit Einschluß der Traumarbeit, der Verdichtung usw.)
erfaßt zu haben, dann hat er sich zweifellos geirrt, wie Boß zwingend zeigt;
denn am wirklichen Träumen selbst lassen sich keine Wunscherfüllungen
aufweisen. Jedoch dürfte Freud dargetan haben, wie die Träume gewissermaßen

ins wache Dasein «übersetzt», damit freilich zugleich ihres
spezifischen Wesens beraubt werden können, und darum war es ihm faktisch zu
tun. Deshalb nannte er die Traumdeutung die via regia ins «Unbewußte»,
das heißt in die vergangene Lebenskontinuität. Boß scheint diesen partiell
legitimen Gesichtspunkt allzu radikal verworfen zu haben, wahrscheinlich
durch seine «Gegenstandsfeindschaft» mitmotiviert, zu der noch ein Wort zu
sagen ist. Wenn die «Vergegenständlichung» des Seienden dessen Umdeutung
zu Dingen im Sinne des technisch verwendbaren Vorhandenen bedeutet,
dann ist gegen ihre Ablehnung sicher nichts einzuwenden. Aber
vergegenständlicht (nicht verdinglicht) wird auch - und zwar unvermeidlicherweise -
jedes geschilderte, ja jedes Erleben, auf das wir reflektieren und irgendwie
erfassen, zum Beispiel in seinem Bedeutungsgehalt interpretieren wollen. Die
Auslegung auf seine vorgegenständliche Ursprünglichkeit hin kann stets nur
versuchen, die Vergegenständlichung, bei der die Interpretation ansetzen

265



muß, der Intention nach rückgängig zu machen. Gewiß, es «gibt» keine Triebe,
Wünsche, Ängste, Strebungen, Vorstellungen usw. als selbständige, voneinander

geschiedene Ingredienzien «im» Menschen. Wohl jedoch lassen sich

je von den einzelnen Menschen ge- und erlebte Wunschregungen, Antriebe
als erfahrenes Auf-etwas-hingetrieben- oder Von-etwas-angezogen-werden
usw. aufweisen. Alle diese Erlebnisse und Verhaltensweisen sind gemeint,
wenn wir sie begrifflich und vergegenständlichend in ihren differenten Qualitäten

und von ihren unterschiedlichen Gegenstandsbezügen her gegeneinander

abgrenzen. Versucht man außerdem zu allgemeineren, nicht auf den
konkreten Einzelfall beschränkten Aussagen zu kommen, worauf das
forschende Erkennen nicht verzichten kann, dann müssen wir uns der hyposta-
sierenden Begriffe (Triebe, Wünsche, Vorstellungen usw.) bedienen - wie
sonst sollte es möglich sein? Die Tendenz zur Hypostasierung scheint zum
Wesen der Allgemeinbegriffe zu gehören und daher unvermeidlich zu sein;
aber das schließt nicht notwendig die Meinung in sich, daß es diese Hypostasen

als reale Bestände gibt. Doch würden diese wenigen Hinweise
mißverstanden, wenn man sie als «Einwände» gegen das glänzende Buch von Boß

nähme; in Wahrheit dokumentieren sie seinen wesentlichen produktiven
Gehalt. H_ Kunz

Revue philosophique de Louvain, tome 51, n° 32 (novembre 1953),
tome 52, n° 33 (février 1954), n° 34 (mai 1954), n° 35 (août 1954),
n° 36 (novembre 1954). Editions de l'Institut supérieur de
philosophie, Louvain, 1953 sq.
Fidèle à son projet d'étudier «le mouvement philosophique international

dans toute son ampleur», la Revue de Louvain, privée de l'un de ses directeurs,

Mgr. L. Noël, décédé en octobre 1953 (cf. Mgr. L. De Raeymaeker:
In memoriam Mgr. L.N., t.51, n° 32, pp.521-526) inscrit à ses sommaires
des titres divers.

En histoire de la philosophie, une étude critique du P. Trouillard sur le

problème de Socrate d'après les études récentes de V. de Magalhaes-Vilhena
(t. 52, n° 34, pp. 279-288) ; une mise au point de J. Cadiou sur l'importance
du commentaire d'Asclépios pour la compréhension de la théorie des Idées
chez Aristote (Métaphysique 1,9; ibidem, pp. 272-278); deux bulletins sur les

publications récentes de philosophie médiévale et thomiste de Van Steen-

berghen (t. 52, n° 33, pp. 120-151 et n° 34, pp. 289-312).
La philosophie allemande contemporaine retient l'attention des rédacteurs

de la Revue, ce qui nous vaut le plaisir de lire trois remarquables études, dont
l'une est due à Ricœur («Etudes sur les Méditations cartésiennes de Husserl»,
t. 52, n° 33, pp. 75-109: H. interprète Descartes en néo-kantien; rationaliste,
il croit à la possibilité d'un système et ne se contente pas d'une simple description)

et les deux autres à De Waelhens («Phénoménologie husserlienne et
phénoménologie hégélienne», t. 52, n° 34, pp. 234-249, divergences et ressemblances

entre deux types de phénoménologies; «Heidegger et le problème de
la métaphysique», t. 52, n° 33, pp. 110-119, étude critique de Einführung in

266



die Metaphysik). Le lecteur français pourra lire la traduction de l'introduction
donnée par le P. Guggenberger à l'adaption allemande de VOntologie de Van
Steenberghen («Orientations métaphysiques dans l'Allemagne d'aujourd'hui»,
t. 51, n° 32, pp. 541-554).

En métaphysique, le P.J.Defever montre comment l'existence de Dieu
peut être prouvée en dépassant l'expérience, les phénomènes et le monde fini
des représentations par une méthode d'analyse et d'analogie («La preuve
transcendante de Dieu», t. 51, n° 32, pp. 527-540). A. De Coninck critique
le relativisme et l'agnosticisme de toute théorie de la connaissance qui se veut
seulement historique, en recourant aussi à une méthode réflexive le conduisant

à un absolu cognitif et transhistorique («La connaissance humaine est-
elle radicalement historique?», t. 52, n° 33, pp. 5-30). Grâce à une méthode
inspirée des travaux de F. Gonseth (complémentarité ouverte du théorique
et de l'empirique), A. Lion fait éclater le monisme stérile et le relativisme
inefficace de la philosophie moderne («Notes sur les facteurs métaphysiques
et métahistoriques en jeu dans l'expérience», t. 52, n° 34, pp. 250-271).
Le P. de Smet suggère un rapprochement entre la méthode d'analogie utilisée

par les scolastiques et la méthode exégétique de Gamkara dite de «laksânaj-
nâna» pour connaître l'Absolu («Langage et connaissance de l'Absolu chez

Çamkara, t. 52, n° 33, pp. 31-74). Van Haecht découvre dans différents
aspects de la phénoménologie, de la psychanalyse et de l'art, des efforts pour
surmonter le discrédit dans lequel est tombée une conception apriorique de
la raison («Les racines communes de la phénoménologie, de la psychanalyse
et de l'art contemporain», t. 51, n° 32, pp. 568-590).

En morale, le P. André Marc met en lumière les rapports nécessaires qui
existent dans une philosophie spiritualiste entre «Personne, société, communauté»

(t.52, n° 35, pp. 447-461). En esthétique, le P. Van der Kerken analyse

le moment esthétique comme une expérience privilégiée de l'immédiat,
au delà de toute distinction due à la réflexion («L'expérience esthétique du
temps, t. 51, n° 32, pp. 555-567).

En épistémologie, G. Van Riet étudie les origines et l'évolution de la position

de Mgr. Noël, sa méthode d'immanence comme dévoilement des données
immédiates de la conscience réfléchissante (t. 52, n° 35, pp. 349-415, l'article
est suivi d'une bibliographie exhaustive des travaux de Mgr. L. N.).
En méthodologie, F. Grégoire décèle les implications philosophiques
(spiritualisme, vitalisme, matérialisme) dans les théories de l'évolution des espèces

(«L'incidence des règles méthodologiques et des positions philosophiques sur
l'hypothèse de l'évolution des espèces», t. 52, n° 35, pp. 416-446). En logique,
le P. Isaye définit la «redarguitio elenchica» ou raisonnement par rétorsion
chez saint Thomas et ses applications aux vérités et aux principes premiers
(«La justification critique par rétorsion», t. 52, n° 34, pp. 205-233).

Dans le n° 36, Joseph Vande Wiele: «Le problème de la vérité ontologique
dans la philosophie de saint Thomas» (pp. 521-571). Histoire de l'intellectualisme

et du problème de l'intelligibilité de l'être chez saint Augustin et ses

devanciers, dans l'augustinisme avicennisant et chez saint Thomas pour qui,
contrairement à certains commentateurs, le verum n'est pas un premier intelligible,

mais est impliqué dans le principe ens et res convertuntur. Fernand Van

267



Steenberghen: «L'organisation des études au moyen âge et ses répercussions
sur le mouvement philosophique» (pp. 572-592). Les diverses classifications
des disciplines scolaires et des sciences depuis saint Augustin jusqu'au XIIIe
siècle, où la philosophie réclame son autonomie). Maurice Van Vyve: «La
notion de suicide»(pp.593-618). Essai de définition critique à partir de l'usage
et des définitions antérieures sociologiques et morales. Hugues Leblanc:
«Evidence logique et degré de confirmation» (pp. 619-625). Solution d'un
problème soulevé par l'axiomatique récente de Carnap sur le fondement de

la probabilité. Gabriel Widmer

Genève, 5 janvier 1955

Rédaction des Studia Philosophica
Genève et Bâle

Messieurs les Rédacteurs,
La polémique est étrangère aux Studia, comme elle est contraire à ma nature.

Toutefois, je ne saurais accepter tacitement le jugement que M. Gauss porte,
dans le deuxième volume de son Handkommentar zu den Dialogen Piatos (I.Teil,
2. Hälfte, S. 144) sur une théorie qu'il m'attribue et qu'il condamne. Je
manquerais alors à la fidélité que l'homme doit à la vérité. Vous ne me
refuserez pas cette légitime satisfaction, j'en suis sûr.

M. Gauss déclare que, dans ma Question platonicienne, j'aurais choisi YEuthy-
phron de Platon «als Musterbeispiel für den typischen, immer wiederkehrenden

Aufbauplan des platonischen Dialogs». Il ajoute que, selon lui, la variété
de l'œuvre platonicienne est si grande que, vouloir y retrouver un schéma
fondamental utilisé constamment «in leicht variierter Form», est un vain
labeur (vergebliche Bemühung).

Comme il n'indique point de référence de page et ne fournit ainsi au
lecteur aucune possibilité de contrôle rapide, j'ai dû moi-même me reporter
à l'index de mon livre. La seule mention de YEuthyphron qui corresponde à la

remarque de M. Gauss, s'y rapporte dans un esprit radicalement différent.
Après avoir décrit les étapes de la démarche spirituelle accomplie par la
dialectique, j'écris ceci: «Si nous comparons maintenant les œuvres réelles à cette
norme idéale, nous serons aussitôt frappés de leur extraordinaire variété
d'aspect» (p. 136), et je propose, comme premier exemple de cette variété,
YEuthyphron. C'est dire que, loin de vouloir imposer à Platon la contrainte d'un
schéma automatiquement reproduit «in leicht variierter Form», je signale
au contraire avec toute la netteté possible la liberté d'invention, l'incessant
et merveilleux renouvellement des thèmes et des démarches qui caractérisent
la succession des Dialogues.

Quatre chapitres de mon livre sont consacrés à montrer la discontinuité
d'une œuvre qui multiplie les points de vue, les critères, les contradictions, les

individualités psychologiques, œuvre éminemment pédagogique en ce sens

qu'elle adapte la vérité aux exigences morales et mentales des différents
disciples. A ce propos, je cite (p. 54) le mot profond de Nietzsche: «Ein
Erzieher sagt nie, was er selber denkt, sondern immer nur, was er im Verhältnis

zum Nutzen dessen, den er erzieht, über eine Sache denkt.» Personne,

268



je crois, n'a insisté plus que moi sur la variété de l'œuvre de Platon. Je déplore,
dans ces conditions, que les lecteurs du Commentaire de M. Gauss, qui ne
connaissent pas mon œuvre, n'en trouvent, dans les quelques lignes qu'il lui
consacre, qu'une image aussi déformée.

Qu'on le comprenne bien: il ne s'agit, en cette affaire, ni de M. Gauss
ni de moi, mais du sens que l'on accorde au message platonicien. J'ai cru et
persiste à croire que la liberté souveraine que Platon manifeste dans son texte,
cette liberté qu'on attribue généralement à la fantaisie ou à l'ironie du
philosophe, à de brusques et inexplicables changements d'opinions ou à de
mystérieuses influences, témoigne d'une fidélité sans défaillance à la méthode
dialectique qui soutient et anime les Dialogues de la première à la dernière page.
Car la vraie liberté naît toujours d'une certitude profonde, et cette certitude
s'exprime immédiatement chez Platon grâce à une structure originelle. Sur
ce point capital, le philosophe nous donne des indications aussi nombreuses

que précises, qu'il serait trop long de reprendre ici. Il suffit d'ailleurs de le
lire sans idée préconçue, sans le couler dans un moule augustinien, thomiste,
cartésien ou kantien. Dialogues, discours, mythes, tout obéit chez lui à un
rythme générateur, qui est le rythme dialectique et se manifeste sur tous les

plans: dans la formation du monde par le Démiurge, dans les mouvements
des deux cercles de l'âme cosmique et humaine, dans les traductions fugitives
et imparfaites du langage, enfin dans ces cristallisations inertes que sont les

livres. Nier ou méconnaître cette unité spirituelle, cette cadence intimement
vécue, c'est réduire Platon à l'incohérence ou, pis encore, à la trompeuse
cohérence d'une interprétation subjectivement imposée, car on peut toujours
rendre cohérent un philosophe en ne retenant de lui que ce qu'on veut bien

y prendre.

Il ne s'agit donc pas, selon moi, de réduire à l'identique ce qui est divers,
mais de trouver un sens à cette diversité géniale. Il s'agit de mettre fin, dans la
mesure du possible, à l'éparpillement des interprétations platoniciennes qui
sévit d'Aristote à nos jours. Il s'agit d'écarter les unités factices imposées par
les préférences de tel ou tel exégète, pour remonter à l'unité véritable d'une
pensée vécue. Il s'agit de réduire Platon à Platon. De ce point de vue, je dois
le dire, les commentaires de M. Gauss me font l'effet de broderies suggestives,
sensibles, exécutées avec ferveur, mais parfois arbitraires. Ce que M. Gauss

nous présente, c'est un peu trop son Platon.
A bien des égards toutefois, je me sens très près de mon collègue de Berne.

Dans un récent numéro de cette revue (Studia philosophica, vol. XIII, 1953,

p. 212-218), j'ai consacré à son Commentaire un article, le plus long et le plus
élogieux sans doute qui ait paru, jusqu'à ce jour, en langue française. Notre
désaccord ne change rien à cette opinion. Si mes idées se révèlent fausses,

je les abandonnerai immédiatement. Mais je ne voudrais pas que le
discrédit soit jeté sur elles sans un examen sérieux et approfondi et par le

simple effet d'une condamnation légèrement exécutée.
En vous remerciant sicèrement, Messieurs les Rédacteurs, de la publication

de ces lignes et de l'activité que vous déployez en faveur des Studia, je vous

prie d'agréer l'expression de mes sentiments sympathiques et dévoués.
René Schaerer

269


	Besprechungen = Comptes rendus

