
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Buchbesprechung: Mikel Dufrenne: Phénoménologie de l'expérience esthétique

Autor: Piguet, J.-Claude / Ryffel, Hans / Schaerer, René

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen - Etudes critiques

Mikel Dufrenne: Phénoménologie de l'expérience

esthétique *

Cet ouvrage est d'une envergure exceptionnelle. C'est tout d'abord une
esthétique générale, et c'est aussi une phénoménologie, une «description qui
vise une essence, elle-même définie comme signification immanente au phénomène

et donnée avec lui» (p. 4). Ce double aspect implique une difficulté de
lecture qu'augmente le souci constant de l'auteur de préférer, aux solutions
faciles, les complexités des voies médianes.

M. Dufrenne limite d'emblée le point de vue esthétique à celui du spectateur,

par opposition au créateur. Limitation dont l'exclusivité est dénonçable.
L'œuvre d'art se distingue de l'objet esthétique en ce qu'elle peut être l'objet
de visées anesthétiques (historiques ou sociologiques), mais elle se confond
avec lui dans la mesure où elle est «perçue en tant qu'œuvre d'art» (p. 9).
Le problème du beau est écarté, comme dans toute l'esthétique
contemporaine, à qui il suffit de dire «ce que sont les objets esthétiques, et ils sont
beaux dès qu'ils sont vraiment» (p. 23).

Un déblayage habilement mené permet à l'auteur de voir dans la présence
du sensible le réel même de l'art; c'est ainsi que l'œuvre s'offre à la perception,
par l'intermédiaire d'un exécutant qui «vérifie la qualité de l'œuvre, ou du
moins cette qualité maîtresse: le libre jeu du sensible que l'exécutant déploie»
(p. 54). Mais seul le spectateur confère à l'œuvre, par la perception, son
existence pleine, en figurant dans un public et en collaborant à l'exécution, en
se recueillant aussi dans sa singularité pour être le témoin de ce que l'œuvre
dit. C'est pourtant moins le spectateur qui accueille l'œuvre que l'inverse:
«loin que l'œuvre soit en nous, nous sommes en elle» (p. 96). L'objet esthétique

est alors «l'irrésistible et magnifique présence du sensible» (p. 127).
Si «l'unité du sensible comme matière et de la forme est indécomposable»
(p. 133), le style «définit la forme capable d'attester la personnalité qui l'a
créée, la forme qui a un sens et qui. signifie son auteur» (p. 153). Le style
renvoie donc à l'auteur, mais «la vérité de l'auteur n'est point la vérité historique

de l'individu réel qui est l'objet de la biographie, elle est la vérité de
l'homme présent à l'œuvre et que je ne connais que par l'œuvre» (p. 159).
Le passage du style à l'homme, de la forme à l'auteur, c'est le passage de la
signification à l'expression: «L'expression est le mode de révélation de ce qui
est sans concept, car il n'y a de concept que de l'objet» (p. 179). Au niveau
de l'expression, l'œuvre d'art n'est plus objet, mais «quasi-sujet» (p. 197).

* 2 volumes : I. L'objet esthétique; II. La perception esthétique, Paris, Presses universitaires

de France, Coll. Epiméthée, 1953, ens. 692 p.

172



En résumé donc, «pour opérer une première approche de l'être de l'objet
esthétique, et tout en le distinguant du vivant, de la chose et de l'objet usuel,
nous avons en somme discerné en lui trois aspects: par sa matière, en tant
qu'elle s'offre à la perception, il a l'être du sensible; par son sens, lorsqu'il
représente, il a l'être d'une idée; et lorsqu'il exprime, il a l'être d'un
sentiment» (p. 188). Ces trois étages sont immanents et s'inscrivent dans le
sensible, et ainsi la perception les contient tous, à ce qu'il semble du moins.

M. Dufrenne situe ensuite l'objet esthétique dans le monde spatio-temporel,

puis étudie le monde même de l'œuvre en y distinguant le monde représenté

(et ses structures spatio-temporelles propres) et le monde exprimé
(singulier, analogue à une conscience individuelle). Et il s'agit bien là de «mondes»,
si subjectifs soient-ils, l'idée d'un «monde objectif» pur, monde pour personne,
étant une pseudo-idée. Le monde de l'art est précisément monde pour le
spectateur, ce qui confirme M. Dufrenne dans l'idée du primat du point de vue
de la perception sur celui de la création.

Discutant les positions de Sartre, d'Ingarden, de Schloezer (sur lequel il
se méprend), de Conrad, M. Dufrenne voit dans l'être de l'objet à la fois une
présence et un appel. Présence totale à la perception: «Si l'objet ordinaire
nous invite à sortir de la perception, l'objet esthétique nous y ramène
invinciblement» (p. 286). Appel, aussi, aune «réalité étrangère que la perception

n'épuise pas... C'est dire que la perception comporte une exigence de
vérité» (p. 285). Il y a ontologiquement dans l'œuvre un «en-soi du sensible»
(p. 289) qui se révèle être un «quasi pour-soi» (p. 291). Par quoi se marque
à la fois le caractère ontologique de l'œuvre d'art et sa nature subjective.

Dans sa IIe partie, M. Dufrenne analyse objectivement la structure de
l'œuvre, aux trois étages de la matière, de la représentation (c'est-à-dire de
ce qu'on appelle en peinture par exemple le «sujet»), et de l'expression
individuelle. Il décèle ainsi les structures temporelle de la peinture et spatiale
de la musique, l'espace et le temps étant complémentaires.

La IIIe partie est consacrée à la perception: «Sur le plan de la présence,
tout est donné, rien n'est connu» (p. 424). L'œuvre est présence au corps,
dans un mélange préréflexifde sujet et d'objet. Mais la perception doit «passer
du vécu au pensé, de la présence à la représentation» (p. 432). Et c'est
l'avènement de l'imagination, qui se distingue de la perception «comme se

distinguent le possible et le donné, et non le réel et l'irréel: l'imagination ne
produit pas, sinon la possibilité d'un donné, elle reproduit; elle ne fournit pas
le contenu en tant que perçu, mais elle fait que quelque chose apparaisse»
(p. 446). L'imagination elle-même appelle au niveau de la représentation
le corrélat de l'entendement, qui, par la réflexion, réprime ses emballements.
Mais la perception esthétique appelle encore un dépassement de l'intelligible,
et le sentiment l'effectue, qui n'est pas émotion, mais «connaissance» (p.471).
Le sentiment a donc une «fonction noétique» (p.472); il est apte à saisir
l'expression, par opposition à l'intelligence qui s'arrête aux apparences
représentatives. Le sentiment nous lie au «pour-soi» qui est l'œuvre lue dans sa

profondeur. Cette dernière notion fait du reste l'objet d'un chapitre excellent,
mettant en relief la dialectique de la connaissance de l'œuvre d'art, visant à

pénétrer dans une intériorité analogue à l'intériorité d'une conscience

173



individuelle. La perception se met ainsi à une école de clarté et de dévoilement :

«toute réflexion peut au fond concourir à la gloire de la perception. Car de

quoi s'agit-il? De rendre plus sensible et plus claire la présence de l'objet
esthétique» (p. 519). Réflexion et sentiment alternent pour dessiner «un
progrès dialectique vers une compréhension de plus en plus pleine de l'objet
esthétique» (p. 524).

La dernière partie enfin débouche dans les territoires de la philosophie
transcendantale et de la métaphysique. M. Dufrenne reconnaît dans les œuvres
d'art la présence d'apriori affectifs, c'est-à-dire d'une série non dénombrable
de qualités dont chacune est une «qualité affective constituante du monde
de l'objet esthétique et sentie indépendamment du monde représenté»
(p. 549). Uapriori présente un aspect cosmologique (qualifiant le monde de

l'œuvre) et un aspect existentiel (singulier, il est l'individualité du pour-soi
qu'est l'œuvre; il «est au fond cet irréductible par quoi se constitue un sujet
concret» [p. 551]). A cet apriori correspond dans la connaissance une
«catégorie», réponse à une question transcendantale posée à la manière de Kant.
Découvert aposteriori par réflexion, l'apriori est pourtant antérieur à la
connaissance, «antérieur à la fois au sujet et à l'objet qu'il constitue tous deux»
(p. 558).

Général, mais non abstrait, impersonnel mais concret, l'apriori fonde en
profondeur le singulier et l'individuel: «C'est la liberté qui individualise,
mais il y a une similitude de la liberté la liberté même est comme une
nature. Autrement dit, exister est pour l'homme une essence» (p. 589). Cette
«similitude» autorise alors l'auteur à conclure que «nous pouvons connaître
l'homme parce que nous portons en nous un savoir de l'humain» (p. 594).

L'historicité de l'expérience esthétique interdit de recenser les apriori,
malgré Kant, ou mieux à cause de la leçon négative qu'il nous donne (les
fameuses «Tables»). La possibilité d'une esthétique pure est donc exclue, et
l'aventure humaine reste ouverte: «Tout se passe comme si nous ne devions
avoir de l'humain qu'un savoir inachevé, bien que nous portions en nous ce
savoir en puissance, faute de quoi nous ne connaîtrions l'homme que comme
objet et le monde que comme nature» (p. 598).

En conclusion, M. Dufrenne affirme métaphysiquement le pluralisme des

mondes, pour-soi vrais par eux-mêmes, dont le sens n'est pas créé (p. 667).
«La pluralité est donc première et l'unité du réel comme monde objectif
ne peut être pressentie ou affirmée qu'à partir de l'expérience des mondes
singuliers» (p. 656). Conclusion métaphysique à laquelle, pour notre part,
nous souscrivons bien volontiers.

Ce résumé, aussi fidèle que possible, est incomplet et n'a pas su évoquer
la richesse des notations de détail qui sont l'une des grandes qualités de ce
livre (un index des matières permet de les retrouver), ni en rendre la vigueur
dialectique, ni en souligner la précision des détails. Au nom de son importance,
nous nous permettons les remarques critiques ci-dessous:

Tout d'abord il nous semble qu'il y a une grande différence à faire à propos
d'esthétique entre la nature de ce qui est lu (l'œuvre) et la nature de la lecture

elle-même. La lecture est en effet de nature noétique (elle s'écrit en langage
scientifique, comme dit Pius Servien), tandis que l'œuvre lue est un signe

174



lyrique, autonome, qui contient sa signification en sa propre immanence.
D'où il suit que l'esthétique en tant que discipline ne peut que reconnaître
ce dualisme.

En fait, la position de M. Dufrenne implique et affirme le monisme, la
perception étant selon lui l'instance qui permet de lever l'antinomie du sujet
et de l'objet. Il en résulte pourtant que l'on ne sait jamais si M. Dufrenne se

place au point de vue du contemplateur ou à celui de l'esthéticien qui englobe
et l'œuvre et le contemplateur dans son angle de vue. Comme esthéticien,

M. Dufrenne devrait nous proposer une théorie sur l'œuvre et sur la vision
qu'on en prend; comme critique d'art, M. Dufrenne se poserait en «contemplateur

type»; les rapports de ces deux disciplines ne sont donc pas fermement
posés : apprendre ou enseigner à jouir d'une œuvre d'art est en effet une chose

qui ne se confond pas avec une réflexion autonome et philosophique sur la
nature de l'œuvre d'art et sur son statut d'objet. Cette dernière exige selon

nous un recul réflexif second sur ce premier, et la phénoménologie de M.
Dufrenne, qui affirme l'immédiateté du rapport de connaissance, abolit du même

coup tout recul réflexif, quel qu'il soit, ou l'affirme sans le justifier.
Il y a bien davantage: La phénoménologie de M. Dufrenne implique des

positions épistémologiques fort redoutables: au moment où l'œuvre est

contemporaine et indissociable de sa vision, la perception devient une sorte de

fait absolu qui peut autoriser, de droit, n'importe qui à dire n'importe quoi
sur n'importe quelle œuvre. Les limites du jugement esthétique ne sont plus
maintenues, car qui dit limite dit dualisme, et l'apport de Kant est ainsi
perdu. Pour nous, la dualité de l'œuvre et de la connaissance que l'on en
prend est condition sine qua non de toute esthétique valable.

Enfin, le monisme de M. Dufrenne l'amène à doter les résultats de son
enquête transcendantale (dans laquelle débouche sa phénoménologie) d'un
statut ontologique; il y a là donc un passage de la «catégorie» à «l'être», du
«mental» au «réel» que le criticisme s'interdit, et qui conduit M. Dufrenne
à une conséquence inadmissible: la «catégorie» que l'esthéticien découvre
dans l'œuvre (catégorie affective, il est vrai, et non logique) devient un
«apriori» ontologique, si bien que l'allégresse de Mozart préexiste à Mozart
lui-même, comme une essence à une substance

Quoi qu'il en soit, l'œuvre de M. Dufrenne est de loin l'étude d'esthétique
la plus riche et la plus solide qui ait paru en France - de plus, c'est la première
«phénoménologie de l'art». Que de titres suffisants pour lui assurer le succès!

J.-Claude Piguet

175


	Mikel Dufrenne: Phénoménologie de l'expérience esthétique

