Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Détermination philosophique de la notion du beau
Autor: Philippe, M.-D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Détermination philosophique de la notion du beau
par M.-D. Plalippe, O.P., Fribourg

Nos expériences du beau nous apparaissent immédiatement comme
extrémement diverses, bien que possédant toutes quelque chose de
commun. Autre chose, en effet, est d’admirer la beauté de tel paysage,
de tel site enchanteur; autre chose de regarder avec effroi la beauté
farouche de tel animal sauvage, ou méme celle d’un taureau dans un
combat de toréadors; autre chose est d’apprécier la beauté de telle
action héroique ou vertueuse, de juger tel geste, tel acte d’amour
comme noble et beau; autre chose encore de déceler la beauté d’une
ame, celle de la vie d’un saint, celle de tel ou tel contemplatif, que
nous estimons toute lumineuse et toute transparente; autre chose de
pressentir la beauté de Dieu, de cet Etre souverainement beau, beau
au-dessus de toutes les autres beautés visibles et invisibles, et, d’une
certaine facon, toujours présente en celles-ci; autre chose, enfin,
d’évaluer la beauté d’une ceuvre d’art: telle statue nous apparait
vraiment «belle», tel concert nous a profondément ému et nous
affirmons qu’il a été vraiment trés beau, nous apprécions spécialement
tel style d’architecture et nous déclarons que sa beauté surpasse les
autres; nous estimons aussi tel théoréeme de géométrie comme parti-
culi¢rement beau; telle théorie nous semble aussi trés belle, et nous
reconnaissons la beauté de telle machine, la puissance de telle auto-
mobile, de tel avion. ..

Chacune de ces expériences nous met en présence du beau, divers
dans ses reflets multiples, se manifestant avec mille nuances, et pour-
tant s’exprimant toujours par le terme «beau». Il ne nous est pas in-
différent, en effet, de dire: cet avion est beau, il est commode, il est
économique, il est une merveilleuse application de telle doctrine scien-
tifique . .. On ne peut nier que dans notre langage, lorsque nous
qualifions de «belle» ou de «beau» une réalité physique, un étre
vivant, une action humaine, une activité spirituelle ou une réalisation
technique ou artistique, nous avons I'intention de manifester une de
ses qualités tout a fait caractéristiques qui, dans certains cas, peut
sembler trés proche de sa qualité de bonté ou de sa valeur d’authen-

133



ticité, de vérité ou d’unité, mais qui pourtant, dans sa signification
propre, leur demeure vraiment irréductible et «suz generis». En décla-
rant que tel homme est beau, nous ne voulons pas signifier la méme
chose qu’en affirmant qu’il est bon, qu’il est inteégre. En qualifiant
belle, telle de ses actions, nous ne voulons pas signifier directement et
explicitement sa perfection ou sa valeur morale. Notons, de plus, que
notre expérience nous empéche de limiter le «beau» a telle ou telle
réalité particuliere, ou a telle classe particuliére de réalités.

Vouloir en effet restreindre le domaine du beau aux seules réalités
physiques, en prétendant que 'univers spirituel, et donc I’Etre divin
ne peuvent étre dits «beaux», apparait comme inconcevable et
comme contraire a nos jugements quotidiens, par le fait méme 2 la
vie méme de notre intelligence. Celui qui pense que Dieu existe ne
peut Le penser comme «laid», ou comme manquant de beauté, car
la beauté nous apparait bien comme une véritable qualité n’impli-
quant aucune imperfection. Evidemment, nous comprenons bien que
la beauté de Dieu est toute différente de celle des étres qui nous
entourent, mais nous comprenons aussi que ’Etre qui, par nature,
possede toutes les perfections posséde nécessairement celle de la beauté,
et d’'une maniére unique.

L’affirmation de Joubert: «Il n’y a de beau que Dieu; et apres
Dieu, ce qu’il y a de plus beau, c’est ’ame; et aprés I’Ame, la pensée,
la parole», ne fait que traduire le sentiment commun des hommes
considérant la beauté comme une perfection telle qu’elle ne peut se
trouver parfaitement réalisée que dans ’Etre Supréme.

Prétendre également que la beauté est ’apanage exclusif des ceuvres
artistiques, mais qu’elle n’existe formellement que dans la pensée
créatrice de I’artiste, donc, par le fait méme, que seul I’esprit en tant
que créateur, posséde vraiment cette qualité, c’est s’opposer encore
plus violemment & nos jugements quotidiens les plus spontanés et & nos
expériences les plus courantes et les plus humaines. Certes, il est peut-
étre exact, comme nous le signalerons plus loin, que le beau n’existe
parfaitement et pleinement que dans la pensée d’un esprit créateur,
mais cela ne doit pas pour autant I’exclure des ceuvres produites par
cette pensée créatrice, non plus que de tout I'univers physique.

En effet, qui pourrait nier, au nom de I’expérience humaine, que
toutes les réalités physiques ou animales peuvent étre réellement
belles? Nier un tel fait ne peut s’expliquer qu’en raison d’une attitude
philosophique définissant le beau d’une maniére «a priori», en vou-

134



lant méconnaitre le témoignage trés humble du langage et celui de
nos expériences quotidiennes.

Si, au contraire, nous désirons ne rien rejeter «a priori» de tout ce
que le langage nous révele et de ce que nous attestent nos expériences
quotidiennes, si nous tachons d’intégrer tout cela dans notre philo-
sophie du beau, nous serons obligés de reconnaitre que le beau est un
de ces termes qui se disent de «multiples facons» trés diverses, il est
vrai, mais qui possédent cependant une certaine signification com-
mune, qu’il nous faudra ticher de préciser. Le beau apparait donc
comme un terme d’une signification trés riche, trés ample, qui ne peut
étre réduite a tel ou tel prédicament particulier (le beau affecte aussi
bien la substance que la qualité; nous affirmons telle réalité «belle»
et tel regard «beau» . ..).

Ce terme transcende donc les déterminations particulieres des pré-
dicaments et implique une certaine valeur analogique.

Quand nous déclarons que le beau implique une certaine valeur
analogique, nous voulons signaler que le beau est un terme signifiant
proprement une qualité qui se trouve diversement réalisée. Beaucoup
de sophismes, dans des domaines aussi bien spéculatifs que pratiques,
proviennent en réalité¢ de cette méconnaissance. Si, par exemple, on
considere avec Hegel que 'unique véritable beauté est celle qui se
trouve dans ’esprit créateur, on affirmera alors que seule I’idée créa-
trice est belle, qu’en dehors d’elle il n’y a rien de beau. Par le fait
méme, on identifie le terme analogique «beau» a 'une de ses signi-
fications particulieres; on réduit la signification analogique de ce terme
a une signification univoque, ce qui la matérialise nécessairement,
méme si cette signification particuliére est, de fait, la plus parfaite,
la plus éminente, la plus spirituelle.

On s’enferme alors dans un genre donné, donc nécessairement dans
une certaine potentialité, et 'on devient incapable de s’élever plus
haut, de regarder d’autres réalisations qui échappent & ce genre.
On pourra, certes, saisir certaines propriétés, certaines déterminations
appartenant & ce beau particulier, mais on considérera alors ce qui est
caractéristique de ce beau particulier comme étant la nature méme
du beau. Et, inversement, Iesprit humain étant ordonné naturelle-
ment A ’absolu, on attribuera a ce beau particulier ce qui, en réalité,
ne convient formellement et explicitement qu’a la nature propre du
beau. On confondra, par le fait méme, tel relatif avec tel absolu,
identifiant une notion analogique a un genre univoque, exaltant par

135



12 méme ce genre et lui donnant comme une valeur absolue. La con-
ception hégélienne de la beauté est 1a pour ’attester. A premiére vue,
elle semble exalter la beauté, la spiritualiser, la rendre toute intelli-
gibilité; mais, en réalité, elle ’emprisonne dans un genre d’étre parti-
culier. Si noble et si divine que soit cette prison, elle enléve a la beauté
sa pure luminosité et la rend potentielle.

Dans un domaine beaucoup plus pratique, il serait intéressant
d’étudier la maniére dont le naturalisme artistique et littéraire de la
fin du XTXe® siecle consideére la beauté de la nature sensible, de Puni-
vers. Cette beauté, selon la dite doctrine, est exaltée a tel point qu’on
la considére souvent comme une sorte de perfection absolue, dépassant
toutes les autres, et on ne veut reconnaitre pour belle que cette seule
nature. Ici encore, on ne voit qu’une des modalités particuliéres du
beau et on prétend, en réalité, qu’elle possede toutes les perfections et
toutes les richesses de la notion analogique du beau.

Par contre, a la fin du XIX¢ siécle et actuellement, on se trouve
souvent en face de tendances tout opposées qui ne considérent que
le beau des beaux-arts, créé par ’homme, en toute liberté. Une telle
beauté doit s’imposer & nous comme un absolu, et rien ne peut lui
étre comparé.

Il est facile de comprendre les conséquences funestes de telles er-
reurs, qui faussent completement la véritable intelligibilité du beau
et nous empéchent d’en saisir toute la richesse et la diversité. Notons
bien que toutes les philosophies idéalistes ou matérialistes demeurent
toujours dans I'impossibilité d’éviter de telles erreurs: ‘en effet, elles
ne peuvent prétendre saisir dans toute leur pureté les notions ana-
logiques. C’est pourquoi — & propos de notre question — on les voit,
soit identifiant le beau, considéré analogiquement, au «Beau-en-soi»,
c’est-a-dire hypostasiant pour ainsi dire la notion analogique du beau
eten faisantlemodele, le prototype d’otidérivent touteslesautres beautés
participées, comme le font Platon et ses disciples; soit 1'identifiant
a lidée créatrice, comme le fait Hegel; soit I'identifiant au beau
naturel sensible comme un J. J. Rousseau, ou a telle ou telle réali-
sation technique-utile?.

1 La position philosophique matérialiste, identifiant le beau considéré en lui-
méme au beau sensible, rejoint fatalement, par des détours plus ou moins complexes,
la position du naturalisme artistique — comme, du reste, la position philosophique
idéaliste, identifiant le beau au «beau-en-soi», conduit presque fatalement a pro-
clamer les droits exclusifs et absolus du beau des beaux-arts.

136



Seule, en effet, une philosophie capable de saisir avec acuité le
caractére tout a fait propre des termes analogiques et de leur fonde-
ment propre, peut ticher d’analyser les diverses significations du
terme «beau» et leur unité mystérieuse, de comprendre avec préci-
sion ce qui caractérise la notion analogique du beau et ce qui distingue
ses diverses modalités, ses diverses réalisations. Seule une telle philo-
sophie peut prétendre déterminer 'ordre qui existe entre ces diverses
réalisations, en rendre raison et Pexpliquer sous la lumiére méme des
exigences propres du beau.

La réaction philosophique d’un Aristote, aussi bien en face de la
théorie platonicienne du «bien-en-soi», prototype et principe propre
de tout bien, que des théories de certains sophistes voulant identifier
le bien a I’utile, doit nous servir de modele et de guide, puisqu’il y a
une certaine similitude entre cette question du beau et celle du bien.
Or, si le Stagirite s’éléve nettement contre les théories du «bien-en-soi»
et du «bien-utile», c’est que de telles théories ne respectent pas le
caractére analogique du «bien» que le langage et I’expérience ne
cessent de nous manifester.

Le bien est un terme qui se dit de multiples facons. La notion du
bien est une notion analogique qui ne doit pas se ramener et s’iden-
tifier 4 telle ou telle de ses réalisations ou modalités particuliéres.
Accepter, d’une maniére ou d’une autre, de telles identifications, c’est
refuser d’expliquer tout ce que ’expérience nous donne. Nous devons
agir de la méme maniére 4 I’égard de ce probléme du beau.

La nature exacte de cetie notion analogique du beau

Comme tout terme analogique, ce terme «beau», considéré dans
toute sa diversité analogique, ne peut signifier qu’implicitement ce
qui caractérise tel ou tel beau particulier, envisagé dans tel ou tel cas
singulier, pour ne signifier d’'une mani¢re explicite que ce qui est
commun a toute la diversité de ses attributions — qu’il s’agisse d’attri-
buer le beau a Dieu, aux réalités physiques, aux ceuvres d’art. . .
Parallélement, nous devons dire que la notion analogique du beau,
dans sa structure essentielle, ne peut contenir qu’implicitement ce qui
fait partie essentielle de telle ou telle modalité particuliere du beau,
précisément en tant que telle, pour ne retenir d’une maniere explicite
que ce qui est commun 2 toutes les diverses réalisations du beau, aussi
bien en la cause premiére que dans notre univers sensible, dans la

137



pensée de Partiste que dans ses réalisations concrétes. Comprenons
bien, du reste, que ce «quelque chose de commun» ne peut pas s’abs-
traire parfaitement des diverses modalités en lesquelles il existe.
Il se trouve en acte en celles-ci, comme celles-ci en lui, & la différence
de la notion générique comparativement & la notion de différence
spécifique. Mais si ce «quelque chose de commun» existe en acte
dans ses diverses modalités, cependant il n’existe en celles-ci que
d’une fagon implicite, c’est-a-dire que «la notion du beau» — n’est
pas manifestée dans toute sa lumiére dans telle ou telle réalité belle;
dans telle ou telle ccuvre artistique, elle se trouve alors comme con-
tractée, modifiée dans ce beau particulier qui n’épuise pas toute sa
richesse et toute la profondeur du beau comme tel. C’est pourquoi
on peut dire que, dans tel beau particulier, ce qui est mis en pleine
lumiére,ce n’est pasle beau en tant que beau, mais #¢/ beau, #lle moda-
lité. Le beau comme beau n’est mis en pleine lumiére (c’est-a-dire
n’existe explicitement) que dans le concept analogique du beau,
donc dans notre intelligence saisissant en acte cette notion analogi-
que comme distincte de ses diverses modalités.

Nous ne faisons que rappeler ici cette doctrine si capitale de ’ana-
logie, qui est au cceur de l’aristotélisme et qui a été développée par
saint Thomas et ses grands commentateurs, nous pensons surtout a
Jean de Saint-Thomas.

En raison de ceci, nous pouvons donc affirmer immédiatement que
la notion analogique du beau ne peut formellement s’identifier a
Pordre, a I’harmonie, & la «proportion convenable», puisque ’ordre, ’har-
monie, la proportion impliquent toujours en acte une certaine multi-
plicité, et donc supposent certaines potentialités, certaines imperfec-
tions qui, comme telles, ne peuvent faire partie essentielle du beau
considéré dans sa notion analogique — autrement le beau ne pourrait
étre attribué formellement a Dieu. Certes, I’ordre, I’harmonie, la
proportion peuvent trés bien faire partie essentielle de certaine défi-
nition particuliere de telle ou telle modalité du beau. Par exemple,
le beau tel qu’il se trouve dans le corps humain, dans 'univers sen-
sible, ou méme dans nos actions humaines, implique évidemment
explicitement ces éléments, comme nous aurons I’occasion de le pré-
ciser. Mais cela ne prouve pas que la notion analogique du beau les
contient explicitement.

Deméme, la notion analogique du beau ne peut s’identifier formelle-
ment a 1’idée-créatrice de Pesprit, ou a la projection dans Punivers sensible

138



d’un idéal spirituel, ou a la sympathie entre ’univers physique et 'univers
spirituel . . ., puisqu’il s’agit 14 de certaines opérations intellectuelles
ou de certaines relations déterminées se ramenant a certaines notions
génériques et excluant, par le fait, d’autres modalités du beau. Si le
beau considéré selonsanotion analogique s’identifiait a 'idée de’esprit
créateur, le monde physique sensible ne pourrait plus étre dit formelle-
ment beau. Evidemment, «I’idée créatrice» peut trés bien définir telle
modalité particuliére du beau, et méme une modalité particulie-
rement éminente et parfaite, mais elle ne peut définir le beau consi-
déré dans toute son ampleur analogique. ;

On pourrait faire les mémes remarques au sujet du beau défini
comme ce qui, connu, plaft, comme ce qui est agréable & voir . ..
Nous sommes peut-étre, 1a, en face d’éléments tout a fait caractéris-
tiques du beau, mais nous ne pouvons pas &étre en présence de la
notion analogique du beau, puisque ces éléments semblent définir
plutét Peffet propre du beau sur celui qui le contemple, que la nature
méme de ’objet de cette contemplation . . .

Cette notion analogique du beau est donc quelque chose de plus
fondamental, du point de vue de I’étre, que ’ordre, I’harmonie, la pro-
portion, 'idée créatrice, la sympathie ... C’est quelque chose qui doit
rendre raison de tous ces éléments divers, qui doit étre a I’origine de
cet ordre, de cette proportion, de cette fécondation créatrice, de cette
sympathie . . . mais lui-méme est antérieur, radicalement plus engagé
dans I’étre, oserions-nous dire. Ce «quelque chose» ne peut se définir
que par la «splendeur de la forme», «splendor formae», comme dit
saint Thomas?, ou, si "on préfere, par la clarté et le rayonnement de
Ia forme et de la détermination de «ce qui est» «claritas», «jfulgor»3.
Cette splendeur, cette clarté de la forme, c’est proprement ce qui, en
la forme, échappe 4 'opacité de la mati¢re, ce qui, en elle, est détermi-

2 Rappelons ce texte, ou saint Thomas définit le beau: «Ad rationem pulchri,
sive decori, concurrit et claritas et debita proportio» (11.11, qu. 145, a. 2). Evidem-
ment cette «debita proportio»sionla considére formellement, n’est pas explicitement
un élément essentiel de la «ratio pulchri», puisque la «proportio» n’existe formelle-
ment que 12 o il y a des parties — elle ne peut étre en Dieu —, mais si on la considére
d’une maniére «quasi» métaphorique, comme nous manifestant une certaine unité
dans la forme — comme, par exemple, on évalue I’amplitude d’une faculté spirituelle,
en parlant de sa quantité spirituelle — dans ce cas la «debita proportio» est le fonde-
ment de la «claritas formae».

3 De méme: la, qu.39, 2.8, ou saint Thomas parle de trois éléments pour le
beau: «integritas, consonantia proportio, claritas». (Consonantia proportio est une
autre maniére de traduire debita proportio.)-111., qu.54, a. 2, ad lum;ou il s’agit
de la beauté du corps glorieux: «Fulgor seu claritas corporis gloriosi . . .».

139



nation parfaite et actuelle, ce qui, en elle, par nature, étincelle et res-
plendit en se manifestant en pleine lumiére et avec éclat. Cette splen-
deur est la perfection de la détermination de «ce qui est», épanouis-
sant toutes les virtualités propres de la forme, et la rendant capable
d’attirer notre regard sensible ou intellectuel, de le captiver, de le
séduire et de le fixer en elle.

Pour mieux saisir le caractére original de cette détermination du
beau, il faut la comparer aux autres déterminations — celles du vrai,
du parfait, du bien — et en préciser I'irréductibilité. La splendeur
de la forme, parce qu’elle implique une certaine clarté et une certaine
lumiére, implique évidemment d’étre intelligible et, par le fait méme,
se fonde sur le vrai ontologique; mais elle dit plus que cette seule
intelligibilité, elle en explicite comme un certain mode de noblesse
et d’intensité tout a fait spécial. Quand on déclare, en effet, qu’un
étre est beau, on ne signifie pas seulement qu’il posséde une certaine
intelligibilité, mais qu’il posséde une intelligibilité ultime qui le rend
capable, non seulement de spécifier notre connaissance, mais aussi
de Pattirer, de la captiver?. Cette intelligibilité ultime fait de I’étre
beau une source rayonnante capable d’illuminer et de susciter en nous
une nouvelle connaissance parfaite de contemplation. On peut donc
conclure que le beau présuppose le vrai, mais qu’il ne peut s’identifier
a lui; comme splendeur de la forme, il dit nécessairement une cer-
taine perfection (si du moins on entend perfection dans le sens d’inté-
grité, de plénitude, de noblesse de la forme constitutive de ce qui est).

Nous disons bien: une «certaine perfection», car n’identifions pas
pour autant, d’'une maniére absolue, beau et parfait. Le parfait, en
effet, si on le considére d’une fagcon précise, se dit relativement a la
cause efficiente: «est parfait celui qui peut engendrer un étre sem-
blable a lui-méme». Ce pouvoir manifeste un état de parfaite posses-
sion de la forme, rendant possible sa communication, sa propagation
a un autre étre. Le beau, de son c6té, exprime la perfection de la
forme, dans la ligne propre de la forme, sans référence explicite a sa
communication possible & un autre étre — du moins dans l’ordre de
la cause efficiente.

4 Rawaisson, parlant de la beauté, disait qu’elle exerce «une sorte de fascination
magique ou d’enchantement qu’exprime dans notre langue le terme de charme.
L’enchantement produit le ravissement, une sorte d’extase ou I’dme se sent sortir
d’elle-méme et transportée dans une région plus haute» (cf. Testament philosophique,
p- 89).

140



N’oublions pas, du reste, que la perfection, envisagée comme état
de parfaite possession de la forme rendant possible sa communication,
ne peut expliquer par elle-méme ’exercice méme de cette communi-
cation sans lintervention de la causalité finale. Seule la fin rend
compte de ’exercice de la cause efficiente. La perfection de la forme
belle au contraire, sans faire appel a une autre causalité, implique par
elle-méme un certain rayonnement, une splendeur, une surabon-
dance, une force de séduction et de charme qui est bien, elle aussi une
sorte de communication.

Mais si le beau implique par lui-méme cette force d’attraction,
comment peut-il encore se distinguer du bien? Ne doit-on pas, comme
certains ’ont affirmé, I'identifier au bien ou a une espéce de bien®?
Nous touchons maintenant & un des points les plus délicats et les plus
importants de notre analyse. On sait combien Platon aimait & iden-
tifier les deux.Le «xaddy xdyaéy» demeure toujours pour Pesprit etle
ceeur de ’homme comme un mirage permanent qui ne cesse de
Pattirer — il serait tellement agréable et libérateur, comme certains
le prétendent, d’affirmer que tout ce qui est beau est bon, qu’on peut
s’y livrer pleinement — puisque, dans ce cas, la beauté serait par elle-
méme notre bien. Si séduisante que soit une telle identification, nous
pressentons bien qu’elle ne correspond pas entierement a la vérité
et qu’elle est le fruit d’une certaine simplification consciente ou in-
consciente, plus ou moins avouée. Que le beau ne s’identifie pas au
bien, saint Thomas, dans une admirable réponse & une objection,
nous en donne la raison profonde®: le bien regarde ’appétit — le bien
est ce que tous désirent —, il a raison de fin; le beau regarde la faculté
de connaissance —la «vis cognoscitiva»—: ce qui est beau, c’est ce dont
la vue nous plait. Et saint Thomas ajoute: « C’est pourquoi le beau
consiste dans la «debita proportio», puisque le sens se délecte dans
les réalités bien proportionnées comme dans des réalités qui lui sont
semblables.» Le sens se plait donc dans telle réalité belle, parce qu’il
retrouve en elle quelque chose qu’il possede, quelque chose qui lui
est propre; cette découverte le ravit. Cet élément commun qui unit
le beau sensible et la faculté de connaissance sensible, c’est la «debita
proportio», nous dit saint Thomas. Si maintenant, dépassant le beau

5 Cf. 5. Th., la, 11a, qu.27, a.1, ad 2 um, Comm. de Cajetan: «Pulchrum est
quaedam species boni . . . bonum est enim quod simpliciter complaceat, pulchrum
autem, quod secundum apprehensionem.»

8 8.Th., la, qu.5, a.4, ad lum.

141



sensible, nous nous élevons jusqu’a la notion analogique du beau,
nous pouvons dire que I’élément commun entre le beau et la faculté
de connaissance, c’est la clarté, la splendeur — donc, nécessairement,
une certaine perfection dans 'ordre de Pintelligibilité.

Certes, il faut bien reconnalitre, et saint Thomas nous en donne
Pexemple, que le beau et le bien ont une trés grande affinité, et que
méme 1ils s’identifient souvent, si on les considére dans leurs réalisations
existentielles. A ceci il n’y a rien d’étonnant, puisqu’ils ont tous deux
méme fondement: la forme et la perfection de la forme. Mais si on
les considére selon leurs raisons propres, ils different: le bien dit
appétibilité, le beau splendeur et clarté; le premier est ’objet propre
de Pappétit, et, par le fait méme, il finalise celui qui possede cet
appétit (Pappétit est la faculté du sujet opérant); le second n’est pas
I’objet propre de ’appétit, mais de la faculté de connaissance, comme
nous venons de le dire. Et, par le fait méme, le beau ne peut pas fina-
liser le sujet connaissant, mais il finalise la faculté de connaissance?;
en ce sens il est exact de dire que le beau, splendeur de la forme,
implique une sorte d’appétibilité de la forme. Le beau est capable
d’attirer notre faculté de connaissance, de la captiver en la délectant
de sa propre activité de connaissance. On saisit alors comment on
arrive trés facilement a identifier, comme le Pseudo-Denys, la fonction
du bien et celle du beau, toutes deux, dans leur domaine propre, étant
d’attirer. Mais, en réalité, il n’y a pas identification, mais similitude
proportionnelle, car le beau attire d’'une maniére toute différente que
le bien. De méme, on comprend pourquoi il est exact de dire que «le
beau est une espéce de bien»; il est le bien de la faculté de connais-
sance. Mais ne prétendons pas que le beau soit une espéce de bien
comme le lion est une espéce d’animal — car le bien n’est pas une
notion générique —ni méme a la maniére dont le bien-utile est une
espece de bien, car le bien-utile s’oppose au bien honnéte: le beau,
espéce de bien, ne s’oppose & aucune autre espéce. Reconnaissons
donc qu’il ne s’agit pas d’une division formelle du bien, mais d’une
division tout autre. C’est pourquoi, en définitive, on peut dire que,

? 8.Th., 1,11, qu.27,a.1,ad 3m: «Sic patet quod pulchrum addit supra bonum,
quemdam ordinem ad vim cognoscitivam: ita quod ... pulchrum autem dicatur
id cujus ipsa apprehensio placet.» Du fait méme que le beau regarde surtout la con-
naissance, les facultés sensibles les plus capables de connaitre seront de fait celles qui
saisiront le mieux le beau, c’est-a-dire la vue et ’ouie. On parle souvent de belles
couleurs et de beaux sons. Les autres sens sont plus loin de la forme, plus prés de
Pappétit.

142



considérés matériellement (selon leurs réalisations existentielles), le
beau et le bien s’identifient, tandis que, considérés selon leur raison
propre, ils se distinguent: 'un regarde formellement la faculté de
connaissance, ’autre 'appétit.

Mais nous devons préciser encore la nature particuliere de cette
relation du beau a la faculté de connaissance, car le vrai transcenden-
tal, lui aussi, dit cette relation. Or le beau, comme nous avons déja
vu, ne s’identifie pas formellement au vrai. Il faut donc affirmer que
les rapports du beau et du vrai a la faculté de connaissance sont diffé-
rents. Le vrai, en effet, n’exprime que l'intelligibilité de ce qui est,
sa propriété, qui le rend capable de perfectionner I'intelligence, d’étre
sa mesure ou de s’identifier a elle. Le beau exprime plus que la simple
intelligibilité, il exprime la splendeur de la détermination de ce qui
est, sa clarté, c’est-a-dire un mode de perfection, de plénitude, de sur-
abondance de l’intelligibilité. Grace a ce mode, telle réalité se manifeste
comme étant du méme ordre que telle faculté de connaissance, comme
Iui étant conforme etimmédiatement proportionnée, comme exercant
sur elle un certain pouvoir d’attraction et de séduction. Par 14, nous sai-
sissons toute la différence qui existe entre 'ordre de la simple spécifica-
tion objective (pure causalité formelle) et celui de P’attraction formelle
du beau (causalité exemplaire). Cette attraction formelle du beau im-
plique, certes, une spécification, mais selon un mode éminent, puisque
la causalité exemplaire implique nécessairement la causalité formelle,
mais selon un mode de séparation; or ce mode de séparation suppose
nécessairement une certaine perfection et autonomie de ’objet spéci-
fiant. Voila pourquoi la cause exemplaire est une cause formelle
séparée, et non immanente, pouvant par le fait méme exercer a sa
maniére les fonctions de causes efficiente et finale. Comme la cause
finale, elle attire en demeurant séparée et immobile. Comme la cause
efficiente, elle est parfaite, capable de produire une image qui lui est
semblable. Nous comprenons alors comment P’effet propre du beau
est de captiver la faculté de connaissance, de telle fagon qu’elle en
congoive comme une image vivante. Platon et Plotin avaient bien
saisi cette fécondité propre du beau; leur erreur a été de ne pas dis-
tinguer avec suffisamment de précision P'effet de sa cause et le beau
analogique de telle ou telle de ses réalisations.

Puisque le beau attire et captive la faculté de connaissance, la con-
naissance méme du beau intégre toujours un certain plaisir et une
certaine fruition qui, spécifiquement, sont distincts du plaisir et de la

143



fruition du bien. Le plaisir propre du beau est celui de ’exaltation de
la connaissance, de sa libération a 1’égard de toutes les servitudes de
la matiére, des servilités et des nécessités de la vie; c’est une sorte
d’ivresse d’idéalisation spirituelle. Certes ce plaisir du beau, comme
tout plaisir, implique des éléments affectifs, donc un appétit, mais ces
éléments, au lieu d’étre finalisés par le bien et de demeurer exclusive-
ment dans I’ordre du bien, sont en réalité mesurés par le beau (par la
cause exemplaire) et, par la méme, ils sont formellement mesurés par
la connaissance. Puisque le beau est parfait, la connaissance méme du
beau sera toujours capable d’étre féconde, de rayonner, de se mani-
fester. Evidemment, comme le plaisir du beau est «sui generis», cette
fécondité de la connaissance du beau est elle-méme tout a fait parti-
culi¢re. Elle doit se comprendre dans I’ordre méme de la connais-
sance, comme une connaissance parfaite, capable de se communiquer,
de se dire. Autrement dit, la splendeur de la forme posseéde sur la
faculté de connaissance un tel pouvoir d’attraction qu’elle est capable
de la séduire et de mobiliser a son service toute son efficacité — on
serait tenté de dire que le beau peut ensorceler la faculté de connais-
sance a tel point qu’elle ne voie plus que lui et qu’elle demeure fixée
en lui comme en son bien ultime. Le beau apparait alors comme seul
capable d’épanouir pleinement certaines virtualités de la faculté de
connaissance, c’est-a-dire d’épanouir, en réalité, cette immatérialité
radicale ou, si I’on veut, cette spiritualité de I’intelligence qui aspire
toujours a étre comme autonome et séparée, a posséder comme une
indépendance absolue, ayant par elle-méme sa propre subsistance et
sa propre fin. D’ou toutes sortes de tentations tres subtiles et souvent
apparemment trés spirituelles d’orgueil pour lintelligence: «Ton
cceur s’est élevé a cause de ta beauté: tu as perverti ta sagesse par
Peffet de ta splendeur» (Ezéch., XVIII, 17). Cette parenté et cette
similitude du beau et du bien permettent de mieux comprendre pour-
quoi la contemplation d’une réalité belle conduit si facilement, dans
certains cas, a aimer cette méme réalité8. On est conduit, par exemple,
a aimer telle personne, parce que sa beauté nous a séduit. Sa beauté
a été pour nous plus qu’une voie d’accés a sa bonté, elle en a été
le héraut, la manifestation. Dans d’autres cas, la contemplation de

88. Th.,1, 11, qu.27, a.2 :« Contemplatio spiritualis pulchritudinis vel bonitatis est
principium amoris spiritualis.» Joubert n’affirme-t-il pas: «Qui ne voit pas en beau
est mauvais peintre, mauvais ami, mauvais amant; il ne peut élever son esprit et
son coeur jusqu’a la bonté.»

144



telle beauté peut devenir comme une tivale terrible a I’égard de
Pamour authentique de cette méme réalité. La beauté peut, en effet,
attirer toute notre attention et nous interdire de considérer autre chose
qu’elle. Elle peut dominer a ce point qu’elle ne permette pas qu’une
de nos activités lui échappe et tende directement vers le bien comme
tel.

Le beau peut étre tyrannique et prétendre attirer non seulement
tous les regards, mais aussi tous les coeurs. La connaissance du vrai
transcendental, au contraire, ne peut jamais avoir de telles pré-
tentions. Par elle-méme, elle ne peut pas faire écran a I’amour, en
masquant le bien, mais, grice & sa pureté méme, elle ne peut étre
qu’une condition sine qua non de Pamour. Il faut connaitre le bien
pour l'aimer. Mais en elle-méme, la connaissance n’ordonne pas
nécessairement 4 I’amour®. La contemplation du beau peut aller
beaucoup plus loin, mais comme une arme a deux tranchants qui
nous sépare brutalement de ’amour ou qui nous y conduit en briilant
les étapes ordinaires. Ceci tient 4 la nature méme du beau, beaucoup
plus proche du bien que le vrai, et possédant méme, a sa fagon, cer-
taines des prérogatives du bien.

En somme, nous pouvons résumer de cette maniére les distinctions
de ces notions analogiques: vrai, parfait, beau, bien, en disant que
le vrai regarde I’ordre de la cause formelle, le parfait 'ordre de la
cause efficiente, le beau I'ordre de la cause exemplaire, le bien I’ordre
de la cause finale. Or, la cause exemplaire demeure essentiellement
une cause formelle avec un mode de séparation, impliquant une cer-
taine perfection et une certaine autonomie. C’est pourquoi le beau
regarde proprement la faculté de connaissance, mais d’une maniére
tout a fait spéciale. Il introduit dans I’ordre de la cause formelle cer-
taines exigences de la cause efficiente et de la cause finale, en ce sens
qu’il s’agit d’une forme non seulement parfaite, mais ayant un mode
de surabondance, de rayonnement; le beau est la «splendeur de la
forme». En ce sens, on peut dire que le beau participe du bien un
certain mode particulier, tout en demeurant substantiellement dans
Pordre de la cause formelle. Toutefois le beau n’est pas un mixte, qui
pourréit se ramener a des éléments plus simples; le beau posséde une
indivisibilité, une unité, il posséde une notion propre irréductible au

9 Il faudrait si on voulait pousser cette analyse distinguer et comparer la con-

naissance intellectuelle spéculative du vrai et la connaissance pratique, condition
nécessaire de tout amour.

10 145



vrai et au bien, mais nous ne pouvons expliquer cette notion qu’en la
comparant successivement au vrai et au bien. Et précisément, a cause
de cette comparaison, on pourrait dire que le beau, en tant qu’il se
distingue du bien, ressemble au vrai, en tant qu’il se distingue du vrai,
ressemble au bien; mais ces ressemblamces sont évidemment de nature
diverse. C’est un ordre a la faculté de connaissance qui fait ressembler
le beau au vrai, c’est un mode de rayonnement, de diffusion, qui le
fait ressembler au bien.

Le beau est-il un transcendantal ?

Aprés avoir précisé la nature de la notion analogique du beau,
apres avoir vu comment elle se distingue du vrai et du bien, on peut
se demander si cette notion est une notion transcendantale au sens
précis du terme, comme le bien et comme le vrai, ou s’il faut seulement
la considérer comme une notion analogique, comme la vie et I'intel-
ligence.

Cette question a un intérét de pure métaphysique et sa résolution
nous permettra de mieux préciser la notion analogique du beau rela-
tivement au vrai et au bien.

Rappelons d’abord ce que nous entendons par les transcendan-
taux, au sens précis. Ceux-ci sont convertibles avec la notion méme
de P’étre, des «quasi-propriétés» de I’étre, des «modes généraux de
I’étre» qui explicitent certains de ses aspects que, considérée en elle-
méme, la notion de I’étre ne dit qu’implicitement (en acte, mais non
explicitement).

Jean de Saint-Thomas, qui a longuement traité de la nature du
transcendantal, nous avertit qu’il faut distinguer avec le plus grand
soin ce que le transcendantal explicite et ce qui appartient 4 son cons-
titutif formel. Autrement dit, il s’agit de distinguer dans tel transcen-
dantal ce qu’il est en tant quedistinct de I’étre, et ce qu’il est en tant
que considéré en lui-méme. En tant que «quasi-propriété» de ’étre,
le transcendantal ne peut, en effet, rien ajouter du réel a I’étre. A
I’étre, on ne peut rien ajouter puisqu’il n’y a rien en dehors de lui . . .
I1 serait donc contradictoire d’affirmer qu’un transcendantal ajoute
quelque chose de réel 4 ’étre. C’est pourquoi les transcendantaux,
envisagés comme quasi-propriétés de I’étre, s’identifient nécessaire-
ment a P'étre lui-méme. Ils ne peuvent s’en distinguer qu’en raison
d’une certaine relation de raison, ou d’une certaine négation, qu’ils
impliquent explicitement dans leurs notions, tandis que la notion de

146



I’étre, considérée en elle-méme, ne ’explicite pas. La seule chose que
les transcendantaux peuvent ajouter a I’étre, c’est donc soit une rela-
tion de raison, soit une pure négation.

Une telle affirmation ne veut pas dire pour autant que le constitutif
formel du transcendantal soit une relation de raison, ou une néga-
tion, puisque dans ce cas le transcendantal ne serait plus quelque
chose de réel, convertible avec I’étre, mais un étre de raison (relation
de raison ou pure négation). Le constitutif formel du transcendantal,
c’est donc la notion méme de I’étre en tant qu’elle fonde cette relation
de raison, ou cette négation.

D’aprés ce que nous venons de dire, il est facile de comprendre que
cet étre de raison (relation de raison ou négation) peut affecter la
notion d’étre de diverses maniéres: 1° par rapport a lui-méme;
20 dans son ordre & quelque chose d’autre.

10 Par rapport & lui-méme: si cet étre de raison est pris d’une
maniére affirmative, on est en présence du transcendantal «res» (I’étre
déterminé en lui-méme); si cet étre de raison est pris d’'une maniere
négative, on est en présencedu transcendantal «unum» (1’étre indivis).

2°Dans son ordre & quelque chose d’autre, la relation de raison peut
exprimer la séparation de I’étre, sa division a I’égard des autres étres.
On est en présence du transcendantal «aliquid». La relation de raison
peut exprimer aussi la convenance de I’étre a I’égard de I’intelligence
ou de la volonté: on est en présence des transcendantaux «verum» et
«bonum».

A cette classification des transcendantaux, que nous donne saint
Thomas lui-méme, peut-on ajouter le beau? Nous avons déja précisé
que le beau se définit: la splendeur de la forme, c’est-a-dire qu’il est
une certaine forme de rayonnement et d’attraction. Cette forme de
rayonnement, d’attraction, que posséde le beau a Pintérieur de la
cause formelle et qui le distingue du vrai, est-elle convertible avec la
notion d’étre? Pouvons-nous établir ce parallélisme: comme tout étre,
du fait méme qu’il est, est intelligible, c’est-a-dire capable de perfec-
tionner I’intelligence; de méme tout étre, du fait méme qu’il est, est
capable d’attirer la faculté de connaissance en lui plaisant?

Le constitutif formel de tout transcendantal est la raison d’étre
elle-méme en tant qu’elle fonde une relation de raison ou une négation.
Or le beau n’exprime pas une telle relation ou une telle négation,

10§, Th.: De veritate, qu. 1,a.1; qu.21, a. 1.

147



puisqu’il n’explicite ni un aspect négatif de 1’étre comme 1’un, ni
proprement et immédiatement la relation de I’étre 4 I’égard de P’intel-
ligence ou de ’appétit, comme le vrai ou le bien. La valeur de cette
réponse repose sur cette affirmation: la notion du beau ne signifie pas
immédiatement et formellement la raison d’€tre dans sa pure relation
vis-a-vis de I'intelligence ou de 'appétit — ce que nous avions montré
précédemment en précisant la différence des notions analogiques
du vrai, du beau, du bien,

Précisons encore que le beau n’exprime pas formellement et unique-
ment P'intelligibilité de ’étre, mais la splendeur de la forme, la clarté
de la détermination de ce qui est. Il fait immédiatement appel 4 un
certain mode de perfection, de noblesse, de rayonnement de ’intelli-
gibilité en harmonie avec les facultés de connaissance. Le beau n’est
pas formellement ce qui est capable de perfectionner l'intelligence,
mais ce qui plait en tant que connu, quod visum placet. Le beau, c’est
ce qui posséde une certaine connaturalité avec nos facultés de con-
naissance. C’est pourquoi, on peut dire que le beau implique bien
Pintelligibilité de I’étre, mais que par lui-méme, il dit quelque chose
de nouveau. Il explicite une maniére dont telle forme peut s’emparer
de nos facultés de connaissance et les ravir. En tant que belle, 1a réalité
est a I'unisson de nos facultés de connaissance, elle les captive et les
séduit. Le beau dépasse donc le domaine de la pure intelligibilité
de ’étre, car il intégre dans sa propre splendeur certains éléments de
perfection et de bonté, capables de provoquer une délectation et un
plaisir. C’est pourquoi, la délectation qu’il suscite fait elle-méme
intimement partie de la contemplation du beau. Il est donc facile
de conclure que la relation du beau & I’égard de nos facultés de con-
naissance est différente de celle du vrai, et qu’elle ne peut prétendre
expliciter une nouvelle « propriété» de I’étre. En réalité, une telle rela-
tion n’explicite que la perfection de certaines réalités, possédant une
forme particuli¢rement pure et illuminatrice, jouissant comme d’une
certaine liberté et autonomie par rapport aux autres exigences de la
matiere. Elle exprime une des qualités spéciales de la forme, on pour-
rait dire sa noblesse particuli¢re: son pouvoir de s’imposer comme
un absolu — tout en demeurant une «forme», elle peut s’imposer
comme un absolu, impliquant des éléments de perfection et de bonté.
Donc, puisque cette relation ne se fonde plus immédiatement sur
Pétre, mais sur la perfection de la forme, nous ne sommes plus en
présence d’une notion transcendantal au sens précis.

148



On pourrait également montrer que le beau n’est pas un transcen-
dantal ausens précis en montrant sa non-convertibilité formelle avec
la notion d’étre. Le beau, en effet, signifie la splendeur de la forme,
c’est-a-dire une certaine perfection de la forme capable d’épanouir
d’une fagon tout a fait spéciale nos facultés de connaissance. Tout
étre, du fait méme qu’il est, ne posséde pas nécessairement ce pouvoir
d’attraction et de séduction sur nos facultés cognoscitives. Ce pouvoir,
il ne I’a qu’en vertu d’un certain degré de perfection de sa forme, et
non proprement en vertu de son étre. C’est pourquoi, le beau ne qua-
lifie pas proprement et immédiatement I’étre, mais tel mode parti-
culier de I’étre. Il n’est donc pas immédiatement convertible avec
Pétre. Il n’est donc pas un transcendantal au sens tout & fait précis.

Concluons donc que:

12 Dans la mesure ou le beau présuppose I'intelligibilité de I’étre,
on peut le considérer comme un certain mode particulier du vrai.
Sous cet aspect, il peut étre envisagé comme un mode spécial du trans-
cendantal vrai — ou, si 'on veut, comme un état spécial de ce trans-
cendantal: impliquant un degré de perfection et de noblesse. Evidem-
ment, il faut bien comprendre le sens de ces affirmations et ne pas les
interpréter d’une maniére univoque, comme si le beau était une espéce
devrai venant déterminer dans un sens particulier son universalité, car
le beau implique nécessairement certains éléments irréductibles au vrai.

20 Etant donné cette situation trés particulieére du beau: sa parenté
profonde avec le vrai et le bien, et la perfection méme de sa notion,
on comprend comment certains ont voulu en faire comme une sorte
de «synthése» des autres transcendantaux. Mais, & proprement par-
ler, il ne peut pas y avoir de «synthése» des transcendantaux. Aussi
nous semble-t-il plus exacte de dire que le beau considéré en Iui-méme,
est une notion analogique parfaite, n’impliquant aucune imperfec-
tion, mais n’étant pas immédiatement convertible avec I’étre. 11 ne
peut donc pas étre considéré formellement comme un transcendantal
au sens précis.

30 Cette notion analogique du beau se situe entre le vrai et le bien,
comme une sorte d’intermédiaire, ou, si I’on veut, de «mixte» tres
particulier!l, C’est pourquoi, ce que le beau gagne en richesse de

1 Sertillanges, A.D., O.P.: S. Thomas d’Aquin, Paris, 1910, vol. 1, p.31: «La
beauté . . ., a rapport, elle aussi, a la connaissance, en y joignant toutefois, dans la
joie de la contemplation, une raison de bien qui la fait intermédiaire entre les deux
lermes.»

149



synthése, il le perd en universalité, en extension et en pénétration
analogique. Le vrai exprime plus parfaitement lintelligibilité de
I’étre que le beau, et le bien exprime plus parfaitement I’appétibilité
de I’étre que le beau. Ce mixte n’est donc pas plus parfait que ces
éléments, mais il exprime une synthése originale que seul il peut dire.

Peut-on parler d’un beau formel ?

Puisque le beau regarde la faculté de connaissance et qu’il pré-
suppose d’une certaine facon ordre de I'intelligibilité de I’&tre, il faut
donc nous demander s’il est nécessaire de distinguer le beau «in
essendo» du beau «in cognoscendo», comme on distingue le vrai
«in essendo» du vrai «in cognoscendo». Il semble, en effet, que les
distinctions qui affectent les notions les plus universelles doivent
affecter les notions moins universelles qui en dépendent. Si le beau
se situait formellement dans le prolongement du vrai, on pourrait
conclure immédiatement qu’une telle distinction s’impose. Mais, du
fait que le beau implique un ordre tout 4 fait spécial & la faculté de
connaissance, la solution n’est plus aussi évidente. Il nous faut donc
d’abord préciser pourquoi cette distinction a lieu et, ensuite, examiner
si elle doit demeurer dans le cas du beau.

Si on distingue entre le vrai «in essendo» et le vrai «in cognos-
cendo», c’est précisément parce que I’étre en tant que vrai meut I’in-
telligence, la spécifie. Or le mouvement de I’'intelligence est immanent.
Le vrai en tant qu’intelligé en acte demeure dans I'intellection. Donc
le vrai ne se réalise formellement que dans I’acte méme de I’intelli-
gence. C’est donc la nature méme de la spécification intellectuelle,
exigeant ’immanence, qui rend compte de cette distinction et de sa
nécessité. Par contre, lorsqu’il s’agit du bien, qui attire ’appétit, une
telle distinction n’a plus lieu. On touche la aux structures intimes et
vitales de 'intelligence et de la volonté, et plus profondément encore
a celles des causes formelle et finale.

Dans la mesure exacte ol le beau spécifie la faculté de connais-
sance, il exige la distinction entre le «beau-entitatif» et le «beau
formel»; dans la mesure exacte ou le beau plait et délecte, il répugne
a cette distinction. C’est pourquoi il est bien évident que, s’il demeure
légitime de parler du beau entitatif — splendeur de la forme — et du
beau formel, qui n’existe que dans la contemplation méme du beau,
cette distinction doit s’entendre d’une mani¢re toute nouvelle, puis-

150



que, précisément sous I’aspect particulier ol le beau s’apparente au
bien, le beau tend a résorber cette distinction et & identifier beau
formel et beau entitatif. De plus, cette distinction entre le beau enti-
tatif et le beau formel n’étant pas une distinction propre a la nature
du beau, elle ne peut jamais nous faire découvrir ce qu’ily a de tout
a fait particulier au beau. Elle risquerait méme, si on lui attribuait
trop d’importance en la considérantcomme une distinction propre, de
nous empécher de saisir ce qu’il y a d’original dans le beau. Les philo-
sophes qui confondent le vrai et le beau auront toujours tendance
a considérer cette distinction comme essentielle au beau et comme
devant nous introduire dans ce qui lui est tout a fait propre.

En maintenant ces réserves, nous pouvons tacher de préciser la
nature du «beau-formel». Tandis que la vérité formelle se définit
I’'adéquation de I'intelligence a la réalité, le beau formel n’est pas une
adéquation, mais bien plutét une harmonie, ou, si I’on veut, une con-
naturalité de nos facultés de connaissance avec la splendeur de ce
qui est!2, On saisit par 1a ce qu’il y a d’exact dans les théories pytha-
goriciennes et dans certaines théories d’idéalistes subjectivistes; leur
erreur fut d’identifier ce beau formel avec le beau comme tel, et, en
raison méme de cette identification, de ne plus pouvoir comprendre
le beau ontologique avec tout son réalisme.

Le beau formel, explicite en quelque sorte pour elle-méme cette
clarté de la forme. Cette explicitation se réalise dans un acte de con-
naissance, considéré dans un état de parfait épanouissement, un acte
de contemplation. Du fait méme que cette splendeur de I’étre est
explicitée pour elle-méme, sans aucune autre finalité, et qu’elle est
connaturelle a la faculté de connaissance, elle plait et elle ravit. Cette
contemplation qui contient le beau formel suscite donc nécessaire-
ment une certaine délectation, un certain plaisir, et donc un certain
appétit. Mais cet appétit n’est pas ordonné a un bien extrinséque
a la contemplation du beau, il porte sur la contemplation méme du
beau; en ce sens, on peut dire qu’il lui demeure immanent ou, plus
exactement, qu’il est comme assumé et transfiguré par cette contem-
plation, qu’il lui est tout entier ordonné — et c’est cela méme qui le
caractérise et le rend si singulier.

12 Cf. Febrer, M.,O.P., Metafisica de la belleza, RevF.5 (1946), p.570sq. Febrer
distingue le beau transcendantal formel du beau transcendantal fondamental. Ce
beau forme, il le définit: «adaequatio ret perfectae et intellectus.»

151



On voit donc comment le beau formel se distingue du beau entita-
tif, qui n’est autre chose que la splendeur de la forme, sa clarté con-
sidérée en tant que fondement de ce beau formel. Cette distinction —
comme celle du vrai formel et du vrai ontologique — doit se concevoir
a Pintérieur méme des notions analogiques de beau et de vrai. Elle
nous révele les deux modes tout & fait premiers du beau et du vrai, en
ce sens que le vrai analogique implique nécessairement le vrai «in
essendo» et le vrai «in cognoscendo», comme le beau analogique
implique nécessairement le beau entitatif et le beau formel. Mais nous
disons «comme» pour respecter la diversité et la similitude analogique
qui existent entre ces distinctions, comme nous I’avons signalé plus
haut.

Précisons encore que comme il y a un ordre entre le vrai«inessendo»
et le vrai «in cognoscendoy, il y a nécessairement aussi un ordre entre
le beau entitatif et le beau formel. Le vrai «in essendo» (entitatif) est
formellement premier — priorité selon I’ordre de nature —, mais con-
sidéré dans la réalisation la plus parfaite, il ne demande aucune
séparation réelle a I’égard du vrai «in cognoscendoy, il ne s’en dis-
tingue que selon sa raison formelle. Une séparation réelle apparait
entre ces deux vrais dés que nous sommes en présence de réalités
impliquant certaines potentialités. Dans ces réalités, c’est-a-dire, de
fait, pour toutes les réalités créées, le vrai entitatif est premier, comme
fondement du vrai formel; le vrai formel explicite certaines qualités que
le vrai ontologique, en raison de sa réalisation partielle et imparfaite,
ne peut pas épanouir et ne posseéde qu’en puissance. Ce que nous
venons de dire du vrai, nous pouvons le dire semblablement du beau,
tout en signalant que la distinction entre le beau formel et le beau
ontologique est moindre, c’est-a-dire que le beau ontologique contient
plus explicitement le beau formel que le vrai ontologique ne contient
le vrai formel. Le vrai ontologique est le fondement du vrai formel et
ne contient celui-ci que virtuellement dés que nous sommes en pré-
sence de I’étre créé, tandis que le beau ontologique posséde une cer-
taine connaturalité, une certaine similitude actuelle avec le beau
formel, méme dans ’ordre de I’étre créé — ceci explique son pouvoir
de séduction, de causalité exemplaire. C’est pourquoi le beau onto-
logique, tout en étant le fondement du beau formel, lui demeure
comme paralléle et semblable. Et, par le fait méme, on est plus tenté
d’identifier le beau au bien que le vrai au bien.

152



	Détermination philosophique de la notion du beau

