
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Détermination philosophique de la notion du beau

Autor: Philippe, M.-D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Détermination philosophique de la notion du beau

par M.-D. Philippe, O.P., Fribourg

Nos expériences du beau nous apparaissent immédiatement comme
extrêmement diverses, bien que possédant toutes quelque chose de

commun. Autre chose, en effet, est d'admirer la beauté de tel paysage,
de tel site enchanteur; autre chose de regarder avec effroi la beauté
farouche de tel animal sauvage, ou même celle d'un taureau dans un
combat de toréadors; autre chose est d'apprécier la beauté de telle
action héroïque ou vertueuse, de juger tel geste, tel acte d'amour
comme noble et beau; autre chose encore de déceler la beauté d'une
âme, celle de la vie d'un saint, celle de tel ou tel contemplatif, que
nous estimons toute lumineuse et toute transparente ; autre chose de

pressentir la beauté de Dieu, de cet Etre souverainement beau, beau
au-dessus de toutes les autres beautés visibles et invisibles, et, d'une
certaine façon, toujours présente en celles-ci; autre chose, enfin,
d'évaluer la beauté d'une œuvre d'art: telle statue nous apparaît
vraiment «belle», tel concert nous a profondément ému et nous
affirmons qu'il a été vraiment très beau, nous apprécions spécialement
tel style d'architecture et nous déclarons que sa beauté surpasse les

autres; nous estimons aussi tel théorème de géométrie comme
particulièrement beau; telle théorie nous semble aussi très belle, et nous
reconnaissons la beauté de telle machine, la puissance de telle
automobile, de tel avion

Chacune de ces expériences nous met en présence du beau, divers
dans ses reflets multiples, se manifestant avec mille nuances, et pourtant

s'exprimant toujours par le terme «beau». Il ne nous est pas
indifférent, en effet, de dire: cet avion est beau, il est commode, il est

économique, il est une merveilleuse application de telle doctrine
scientifique On ne peut nier que dans notre langage, lorsque nous
qualifions de «belle» ou de «beau» une réalité physique, un être

vivant, une action humaine, une activité spirituelle ou une réalisation
technique ou artistique, nous avons l'intention de manifester une de
ses qualités tout à fait caractéristiques qui, dans certains cas, peut
sembler très proche de sa qualité de bonté ou de sa valeur d'authen-

133



ticité, de vérité ou d'unité, mais qui pourtant, dans sa signification
propre, leur demeure vraiment irréductible et «sui generis». En déclarant

que tel homme est beau, nous ne voulons pas signifier la même
chose qu'en affirmant qu'il est bon, qu'il est intègre. En qualifiant
belle, telle de ses actions, nous ne voulons pas signifier directement et

explicitement sa perfection ou sa valeur morale. Notons, de plus, que
notre expérience nous empêche de limiter le «beau» à telle ou telle
réalité particulière, ou à telle classe particulière de réalités.

Vouloir en effet restreindre le domaine du beau aux seules réalités

physiques, en prétendant que l'univers spirituel, et donc l'Etre divin
ne peuvent être dits «beaux», apparaît comme inconcevable et

comme contraire à nos jugements quotidiens, par le fait même à la
vie même de notre intelligence. Celui qui pense que Dieu existe ne

peut Le penser comme «laid», ou comme manquant de beauté, car
la beauté nous apparaît bien comme une véritable qualité n'impliquant

aucune imperfection. Evidemment, nous comprenons bien que
la beauté de Dieu est toute différente de celle des êtres qui nous

entourent, mais nous comprenons aussi que l'Etre qui, par nature,
possède toutes les perfections possède nécessairement celle de la beauté,
et d'une manière unique.

L'affirmation de Joubert: «Il n'y a de beau que Dieu; et après
Dieu, ce qu'il y a de plus beau, c'est l'âme; et après l'âme, la pensée,

la parole», ne fait que traduire le sentiment commun des hommes
considérant la beauté comme une perfection telle qu'elle ne peut se

trouver parfaitement réalisée que dans l'Etre Suprême.
Prétendre également que la beauté est l'apanage exclusif des œuvres

artistiques, mais qu'elle n'existe formellement que dans la pensée
créatrice de l'artiste, donc, par le fait même, que seul l'esprit en tant
que créateur, possède vraiment cette qualité, c'est s'opposer encore
plus violemment à nos jugements quotidiens les plus spontanés et à nos

expériences les plus courantes et les plus humaines. Certes, il est peut-
être exact, comme nous le signalerons plus loin, que le beau n'existe

parfaitement et pleinement que dans la pensée d'un esprit créateur,
mais cela ne doit pas pour autant l'exclure des œuvres produites par
cette pensée créatrice, non plus que de tout l'univers physique.

En effet, qui pourrait nier, au nom de l'expérience humaine, que
toutes les réalités physiques ou animales peuvent être réellement
belles? Nier un tel fait ne peut s'expliquer qu'en raison d'une attitude
philosophique définissant le beau d'une manière «a priori», en vou-

134



lant méconnaître le témoignage très humble du langage et celui de

nos expériences quotidiennes.
Si, au contraire, nous désirons ne rien rejeter «a priori» de tout ce

que le langage nous révèle et de ce que nous attestent nos expériences

quotidiennes, si nous tâchons d'intégrer tout cela dans notre
philosophie du beau, nous serons obligés de reconnaître que le beau est un
de ces termes qui se disent de «multiples façons» très diverses, il est

vrai, mais qui possèdent cependant une certaine signification
commune, qu'il nous faudra tâcher de préciser. Le beau apparaît donc

comme un terme d'une signification très riche, très ample, qui ne peut
être réduite à tel ou tel prédicament particulier (le beau affecte aussi

bien la substance que la qualité; nous affirmons telle réalité «belle»
et tel regard «beau»

Ce terme transcende donc les déterminations particulières des

predicaments et implique une certaine valeur analogique.
Quand nous déclarons que le beau implique une certaine valeur

analogique, nous voulons signaler que le beau est un terme signifiant
proprement une qualité qui se trouve diversement réalisée. Beaucoup
de sophismes, dans des domaines aussi bien spéculatifs que pratiques,
proviennent en réalité de cette méconnaissance. Si, par exemple, on
considère avec Hegel que l'unique véritable beauté est celle qui se

trouve dans l'esprit créateur, on affirmera alors que seule l'idée créatrice

est belle, qu'en dehors d'elle il n'y a rien de beau. Par le fait
même, on identifie le terme analogique «beau» à l'une de ses

significations particulières ; on réduit la signification analogique de ce terme
à une signification univoque, ce qui la matérialise nécessairement,
même si cette signification particulière est, de fait, la plus parfaite,
la plus éminente, la plus spirituelle.

On s'enferme alors dans un genre donné, donc nécessairement dans

une certaine potentialité, et l'on devient incapable de s'élever plus
haut, de regarder d'autres réalisations qui échappent à ce genre.
On pourra, certes, saisir certaines propriétés, certaines déterminations

appartenant à ce beau particulier, mais on considérera alors ce qui est

caractéristique de ce beau particulier comme étant la nature même
du beau. Et, inversement, l'esprit humain étant ordonné naturellement

à l'absolu, on attribuera à ce beau particulier ce qui, en réalité,
ne convient formellement et explicitement qu'à la nature propre du
beau. On confondra, par le fait même, tel relatif avec tel absolu,
identifiant une notion analogique à un genre univoque, exaltant par

135



là même ce genre et lui donnant comme une valeur absolue. La
conception hégélienne de la beauté est là pour l'attester. A première vue,
elle semble exalter la beauté, la spiritualiser, la rendre toute
intelligibilité; mais, en réalité, elle l'emprisonne dans un genre d'être
particulier. Si noble et si divine que soit cette prison, elle enlève à la beauté

sa pure luminosité et la rend potentielle.
Dans un domaine beaucoup plus pratique, il serait intéressant

d'étudier la manière dont le naturalisme artistique et littéraire de la
fin du XIXe siècle considère la beauté de la nature sensible, de l'univers.

Cette beauté, selon la dite doctrine, est exaltée à tel point qu'on
la considère souvent comme une sorte de perfection absolue, dépassant
toutes les autres, et on ne veut reconnaître pour belle que cette seule

nature. Ici encore, on ne voit qu'une des modalités particulières du
beau et on prétend, en réalité, qu'elle possède toutes les perfections et
toutes les richesses de la notion analogique du beau.

Par contre, à la fin du XIXe siècle et actuellement, on se trouve
souvent en face de tendances tout opposées qui ne considèrent que
le beau des beaux-arts, créé par l'homme, en toute liberté. Une telle
beauté doit s'imposer à nous comme un absolu, et rien ne peut lui
être comparé.

Il est facile de comprendre les conséquences funestes de telles

erreurs, qui faussent complètement la véritable intelligibilité du beau

et nous empêchent d'en saisir toute la richesse et la diversité. Notons
bien que toutes les philosophies idéalistes ou matérialistes demeurent

toujours dans l'impossibilité d'éviter de telles erreurs: en effet, elles

ne peuvent prétendre saisir dans toute leur pureté les notions
analogiques. C'est pourquoi - à propos de notre question - on les voit,
soit identifiant le beau, considéré analogiquement, au «Beau-en-soi »,
c'est-à-dire hypostasiant pour ainsi dire la notion analogique du beau
et en faisant le modèle, le prototype d'où dérivent toutes les autres beautés

participées, comme le font Platon et ses disciples; soit l'identifiant
à l'idée créatrice, comme le fait Hegel; soit l'identifiant au beau
naturel sensible comme un J. J. Rousseau, ou à telle ou telle
réalisation technique-utile1.

1 La position philosophique matérialiste, identifiant le beau considéré en lui-
même au beau sensible, rejoint fatalement, par des détours plus ou moins complexes,
la position du naturalisme artistique - comme, du reste, la position philosophique
idéaliste, identifiant le beau au «beau-en-soi», conduit presque fatalement à
proclamer les droits exclusifs et absolus du beau des beaux-arts.

136



Seule, en effet, une philosophie capable de saisir avec acuité le

caractère tout à fait propre des termes analogiques et de leur fondement

propre, peut tâcher d'analyser les diverses significations du
terme «beau» et leur unité mystérieuse, de comprendre avec précision

ce qui caractérise la notion analogique du beau et ce qui distingue
ses diverses modalités, ses diverses réalisations. Seule une telle
philosophie peut prétendre déterminer l'ordre qui existe entre ces diverses

réalisations, en rendre raison et l'expliquer sous la lumière même des

exigences propres du beau.

La réaction philosophique d'un Aristote, aussi bien en face de la
théorie platonicienne du «bien-en-soi», prototype et principe propre
de tout bien, que des théories de certains sophistes voulant identifier
le bien à l'utile, doit nous servir de modèle et de guide, puisqu'il y a

une certaine similitude entre cette question du beau et celle du bien.

Or, si le Stagirite s'élève nettement contre les théories du «bien-en-soi»
et du «bien-utile», c'est que de telles théories ne respectent pas le
caractère analogique du «bien» que le langage et l'expérience ne
cessent de nous manifester.

Le bien est un terme qui se dit de multiples façons. La notion du
bien est une notion analogique qui ne doit pas se ramener et s'identifier

à telle ou telle de ses réalisations ou modalités particulières.
Accepter, d'une manière ou d'une autre, de telles identifications, c'est
refuser d'expliquer tout ce que l'expérience nous donne. Nous devons

agir de la même manière à l'égard de ce problème du beau.

La nature exacte de cette notion analogique du beau

Comme tout terme analogique, ce terme «beau», considéré dans

toute sa diversité analogique, ne peut signifier qu'implicitement ce

qui caractérise tel ou tel beau particulier, envisagé dans tel ou tel cas

singulier, pour ne signifier d'une manière explicite que ce qui est

commun à toute la diversité de ses attributions — qu'il s'agisse d'attribuer

le beau à Dieu, aux réalités physiques, aux œuvres d'art.
Parallèlement, nous devons dire que la notion analogique du beau,
dans sa structure essentielle, ne peut contenir qu'implicitement ce qui
fait partie essentielle de telle ou telle modalité particulière du beau,

précisément en tant que telle, pour ne retenir d'une manière explicite
que ce qui est commun à toutes les diverses réalisations du beau, aussi

bien en la cause première que dans notre univers sensible, dans la

137



pensée de l'artiste que dans ses réalisations concrètes. Comprenons
bien, du reste, que ce «quelque chose de commun» ne peut pas s'abstraire

parfaitement des diverses modalités en lesquelles il existe.

Il se trouve en acte en celles-ci, comme celles-ci en lui, à la différence
de la notion générique comparativement à la notion de différence

spécifique. Mais si ce «quelque chose de commun» existe en acte
dans ses diverses modalités, cependant il n'existe en celles-ci que
d'une façon implicite, c'est-à-dire que «la notion du beau» - n'est

pas manifestée dans toute sa lumière dans telle ou telle réalité belle;
dans telle ou telle œuvre artistique, elle se trouve alors comme
contractée, modifiée dans ce beau particulier qui n'épuise pas toute sa

richesse et toute la profondeur du beau comme tel. C'est pourquoi
on peut dire que, dans tel beau particulier, ce qui est mis en pleine
lumière, ce n'est pas le beau en tant que beau, mais tel beau, telle modalité.

Le beau comme beau n'est mis en pleine lumière (c'est-à-dire
n'existe explicitement) que dans le concept analogique du beau,
donc dans notre intelligence saisissant en acte cette notion analogique

comme distincte de ses diverses modalités.
Nous ne faisons que rappeler ici cette doctrine si capitale de l'analogie,

qui est au cœur de l'aristotélisme et qui a été développée par
saint Thomas et ses grands commentateurs, nous pensons surtout à

Jean de Saint-Thomas.
En raison de ceci, nous pouvons donc affirmer immédiatement que

la notion analogique du beau ne peut formellement s'identifier à

l'ordre, à l'harmonie, à la «proportion convenable», puisque l'ordre,
l'harmonie, la proportion impliquent toujours en acte une certaine
multiplicité, et donc supposent certaines potentialités, certaines imperfections

qui, comme telles, ne peuvent faire partie essentielle du beau
considéré dans sa notion analogique - autrement le beau ne pourrait
être attribué formellement à Dieu. Certes, l'ordre, l'harmonie, la

proportion peuvent très bien faire partie essentielle de certaine
définition particulière de telle ou telle modalité du beau. Par exemple,
le beau tel qu'il se trouve dans le corps humain, dans l'univers
sensible, ou même dans nos actions humaines, implique évidemment

explicitement ces éléments, comme nous aurons l'occasion de le
préciser. Mais cela ne prouve pas que la notion analogique du beau les

contient explicitement.
De même, la notion analogique du beau ne peut s'identifier formellement

à l'idée-créatrice de l'esprit, ou à la projection dans l'univers sensible

138



d'un idéal spirituel, ou à la sympathie entre l'univers physique et l'univers
spirituel. puisqu'il s'agit là de certaines opérations intellectuelles

ou de certaines relations déterminées se ramenant à certaines notions

génériques et excluant, par le fait, d'autres modalités du beau. Si le

beau considéré selonsanotion analogique s'identifiait à l'idée de l'esprit
créateur, le monde physique sensible ne pourrait plus être dit formellement

beau. Evidemment, «l'idée créatrice» peut très bien définir telle
modalité particulière du beau, et même une modalité particulièrement

éminente et parfaite, mais elle ne peut définir le beau considéré

dans toute son ampleur analogique.
On pourrait faire les mêmes remarques au sujet du beau défini

comme ce qui, connu, plaît, comme ce qui est agréable à voir

Nous sommes peut-être, là, en face d'éléments tout à fait caractéristiques

du beau, mais nous ne pouvons pas être en présence de la
notion analogique du beau, puisque ces éléments semblent définir
plutôt l'effet propre du beau sur celui qui le contemple, que la nature
même de l'objet de cette contemplation

Cette notion analogique du beau est donc quelque chose de plus
fondamental, du point de vue de l'être, que l'ordre, l'harmonie, la
proportion, l'idée créatrice, la sympathie C'est quelque chose qui doit
rendre raison de tous ces éléments divers, qui doit être à l'origine de

cet ordre, de cette proportion, de cette fécondation créatrice, de cette

sympathie mais lui-même est antérieur, radicalement plus engagé
dans l'être, oserions-nous dire. Ce «quelque chose» ne peut se définir

que par la «splendeur de la forme», «splendor formae», comme dit
saint Thomas2, ou, si l'on préfère, par la clarté et le rayonnement de

la forme et de la détermination de «ce qui est» «claritas», «fulgor»5.
Cette splendeur, cette clarté de la forme, c'est proprement ce qui, en
la forme, échappe à l'opacité de la matière, ce qui, en elle, est détermi-

2 Rappelons ce texte, où saint Thomas définit le beau: «Ad rationem pulchri,
sive decori, concurrit et claritas et débita proportio» (11.11, qu. 145, a. 2). Evidemment

cette «débita proportio »si on la considère formellement, n'est pas explicitement
un élément essentiel de la «ratio pulchri», puisque la «proportio» n'existe formellement

que là où il y a des parties - elle ne peut être en Dieu -, mais si on la considère
d'une manière «quasi» métaphorique, comme nous manifestant une certaine unité
dans la forme - comme, par exemple, on évalue l'amplitude d'une faculté spirituelle,
en parlant de sa quantité spirituelle - dans ce cas la «débita proportio » est le fondement

de la «claritas formae».
3 De même: la, qu.39, a.8, où saint Thomas parle de trois éléments pour le

beau: «integritas, consonantia proportio, claritas». (Consonantia proportio est une
autre manière de traduire débita proportio.)-111., qu.54, a. 2, ad lum;où il s'agit
de la beauté du corps glorieux: «Fulgor seu claritas corporis gloriosi. .».

139



nation parfaite et actuelle, ce qui, en elle, par nature, étincelle et
resplendit en se manifestant en pleine lumière et avec éclat. Cette splendeur

est la perfection de la détermination de «ce qui est», épanouissant

toutes les virtualités propres de la forme, et la rendant capable
d'attirer notre regard sensible ou intellectuel, de le captiver, de le

séduire et de le fixer en elle.

Pour mieux saisir le caractère original de cette détermination du

beau, il faut la comparer aux autres déterminations - celles du vrai,
du parfait, du bien - et en préciser l'irréductibilité. La splendeur
de la forme, parce qu'elle implique une certaine clarté et une certaine
lumière, implique évidemment d'être intelligible et, par le fait même,
se fonde sur le vrai ontologique; mais elle dit plus que cette seule

intelligibilité, elle en explicite comme un certain mode de noblesse

et d'intensité tout à fait spécial. Quand on déclare, en effet, qu'un
être est beau, on ne signifie pas seulement qu'il possède une certaine

intelligibilité, mais qu'il possède une intelligibilité ultime qui le rend

capable, non seulement de spécifier notre connaissance, mais aussi

de l'attirer, de la captiver4. Cette intelligibilité ultime fait de l'être
beau une source rayonnante capable d'illuminer et de susciter en nous
une nouvelle connaissance parfaite de contemplation. On peut donc
conclure que le beau présuppose le vrai, mais qu'il ne peut s'identifier
à lui; comme splendeur de la forme, il dit nécessairement une
certaine perfection (si du moins on entend perfection dans le sens d'intégrité,

de plénitude, de noblesse de la forme constitutive de ce qui est).
Nous disons bien: une «certaine perfection», car n'identifions pas

pour autant, d'une manière absolue, beau et parfait. Le parfait, en
effet, si on le considère d'une façon précise, se dit relativement à la
cause efficiente: «est parfait celui qui peut engendrer un être
semblable à lui-même». Ce pouvoir manifeste un état de parfaite possession

de la forme, rendant possible sa communication, sa propagation
à un autre être. Le beau, de son côté, exprime la perfection de la
forme, dans la ligne propre de la forme, sans référence explicite à sa

communication possible à un autre être - du moins dans l'ordre de

la cause efficiente.

4 Ravaisson, parlant de la beauté, disait qu'elle exerce «une sorte de fascination
magique ou d'enchantement qu'exprime dans notre langue le terme de charme.

L'enchantement produit le ravissement, une sorte d'extase où l'âme se sent sortir
d'elle-même et transportée dans une région plus haute» (cf. Testament philosophique,
p. 89).

140



N'oublions pas, du reste, que la perfection, envisagée comme état
de parfaite possession de la forme rendant possible sa communication,
ne peut expliquer par elle-même l'exercice même de cette communication

sans l'intervention de la causalité finale. Seule la fin rend

compte de l'exercice de la cause efficiente. La perfection de la forme
belle au contraire, sans faire appel à une autre causalité, implique par
elle-même un certain rayonnement, une splendeur, une surabondance,

une force de séduction et de charme qui est bien, elle aussi une
sorte de communication.

Mais si le beau implique par lui-même cette force d'attraction,
comment peut-il encore se distinguer du bien? Ne doit-on pas, comme
certains l'ont affirmé, l'identifier au bien ou à une espèce de bien5?

Nous touchons maintenant à un des points les plus délicats et les plus
importants de notre analyse. On sait combien Platon aimait à identifier

les deux. Le «xaXdv xàya'&ov» demeure toujours pour l'esprit etle
cœur de l'homme comme un mirage permanent qui ne cesse de

l'attirer - il serait tellement agréable et libérateur, comme certains
le prétendent, d'affirmer que tout ce qui est beau est bon, qu'on peut
s'y livrer pleinement - puisque, dans ce cas, la beauté serait par elle-
même notre bien. Si séduisante que soit une telle identification, nous

pressentons bien qu'elle ne correspond pas entièrement à la vérité
et qu'elle est le fruit d'une certaine simplification consciente ou
inconsciente, plus ou moins avouée. Que le beau ne s'identifie pas au
bien, saint Thomas, dans une admirable réponse à une objection,
nous en donne la raison profonde6: le bien regarde l'appétit - le bien
est ce que tous désirent -, il a raison de fin; le beau regarde la faculté
de connaissance-la«vis cognoscitiva»-: ce qui est beau, c'est ce dont
la vue nous plaît. Et saint Thomas ajoute: «C'est pourquoi le beau
consiste dans la «débita proportio», puisque le sens se délecte dans
les réalités bien proportionnées comme dans des réalités qui lui sont
semblables.» Le sens se plaît donc dans telle réalité belle, parce qu'il
retrouve en elle quelque chose qu'il possède, quelque chose qui lui
est propre; cette découverte le ravit. Cet élément commun qui unit
le beau sensible et la faculté de connaissance sensible, c'est la «débita

proportio», nous dit saint Thomas. Si maintenant, dépassant le beau

5 Ci. s. Th., la, lia, qu.27, a. 1, ad 2 um, Comm. de Cajetan: «Pulchrum est
quaedam species boni. bonum est enim quod simpliciter complaceat, pulchrum
autem, quod secundum apprehensionem.»

6 S.Th., la, qu.5, a.4, ad lum.

141



sensible, nous nous élevons jusqu'à la notion analogique du beau,

nous pouvons dire que l'élément commun entre le beau et la faculté
de connaissance, c'est la clarté, la splendeur - donc, nécessairement,

une certaine perfection dans l'ordre de l'intelligibilité.
Certes, il faut bien reconnaître, et saint Thomas nous en donne

l'exemple, que le beau et le bien ont une très grande affinité, et que
même ils s'identifient souvent, si on les considère dans leurs réalisations
existentielles. A ceci il n'y a rien d'étonnant, puisqu'ils ont tous deux
même fondement: la forme et la perfection de la forme. Mais si on
les considère selon leurs raisons propres, ils diffèrent: le bien dit
appétibilité, le beau splendeur et clarté; le premier est l'objet propre
de l'appétit, et, par le fait même, il finalise celui qui possède cet

appétit (l'appétit est la faculté du sujet opérant) ; le second n'est pas

l'objet propre de l'appétit, mais de la faculté de connaissance, comme
nous venons de le dire. Et, par le fait même, le beau ne peut pas finaliser

le sujet connaissant, mais il finalise la faculté de connaissance7;

en ce sens il est exact de dire que le beau, splendeur de la forme,
implique une sorte d'appétibilité de la forme. Le beau est capable
d'attirer notre faculté de connaissance, de la captiver en la délectant
de sa propre activité de connaissance. On saisit alors comment on
arrive très facilement à identifier, comme le Pseudo-Denys, la fonction
du bien et celle du beau, toutes deux, dans leur domaine propre, étant
d'attirer. Mais, en réalité, il n'y a pas identification, mais similitude
proportionnelle, car le beau attire d'une manière toute différente que
le bien. De même, on comprend pourquoi il est exact de dire que «le
beau est une espèce de bien»; il est le bien de la faculté de connaissance.

Mais ne prétendons pas que le beau soit une espèce de bien
comme le lion est une espèce d'animal - car le bien n'est pas une
notion générique - ni même à la manière dont le bien-utile est une
espèce de bien, car le bien-utile s'oppose au bien honnête: le beau,
espèce de bien, ne s'oppose à aucune autre espèce. Reconnaissons
donc qu'il ne s'agit pas d'une division formelle du bien, mais d'une
division tout autre. C'est pourquoi, en définitive, on peut dire que,

7 S. Th., 1,11, qu.27,a. 1, ad 3m: «Sic patet quod pulchrum addit supra bonum,
quemdam ordinem ad vim cognoscitivam : ita quod pulchrum autem dicatur
id cujus ipsa apprehensio placet.» Du fait même que le beau regarde surtout la
connaissance, les facultés sensibles les plus capables de connaître seront de fait celles qui
saisiront le mieux le beau, c'est-à-dire la vue et l'ouïe. On parle souvent de belles
couleurs et de beaux sons. Les autres sens sont plus loin de la forme, plus près de
l'appétit.

142



considérés matériellement (selon leurs réalisations existentielles), le
beau et le bien s'identifient, tandis que, considérés selon leur raison

propre, ils se distinguent: l'un regarde formellement la faculté de

connaissance, l'autre l'appétit.
Mais nous devons préciser encore la nature particulière de cette

relation du beau à la faculté de connaissance, car le vrai transcendental,

lui aussi, dit cette relation. Or le beau, comme nous l'avons déjà

vu, ne s'identifie pas formellement au vrai. Il faut donc affirmer que
les rapports du beau et du vrai à la faculté de connaissance sont
différents. Le vrai, en effet, n'exprime que l'intelligibilité de ce qui est,
sa propriété, qui le rend capable de perfectionner l'intelligence, d'être
sa mesure ou de s'identifier à elle. Le beau exprime plus que la simple
intelligibilité, il exprime la splendeur de la détermination de ce qui
est, sa clarté, c'est-à-dire un mode de perfection, de plénitude, de
surabondance de l'intelligibilité. Grâce à ce mode, telle réalité se manifeste

comme étant du même ordre que telle faculté de connaissance, comme
lui étant conforme et immédiatement proportionnée, comme exerçant
sur elle un certain pouvoir d'attraction et de séduction. Par là, nous
saisissons toute la différence qui existe entre l'ordre de la simple spécification

objective (pure causalité formelle) et celui de l'attraction formelle
du beau (causalité exemplaire). Cette attraction formelle du beau

implique, certes, une spécification, mais selon un mode éminent, puisque
la causalité exemplaire implique nécessairement la causalité formelle,
mais selon un mode de séparation ; or ce mode de séparation suppose
nécessairement une certaine perfection et autonomie de l'objet spécifiant.

Voilà pourquoi la cause exemplaire est une cause formelle
séparée, et non immanente, pouvant par le fait même exercer à sa

manière les fonctions de causes efficiente et finale. Comme la cause
finale, elle attire en demeurant séparée et immobile. Comme la cause
efficiente, elle est parfaite, capable de produire une image qui lui est

semblable. Nous comprenons alors comment l'effet propre du beau

est de captiver la faculté de connaissance, de telle façon qu'elle en

conçoive comme une image vivante. Platon et Plotin avaient bien
saisi cette fécondité propre du beau; leur erreur a été de ne pas
distinguer avec suffisamment de précision l'effet de sa cause et le beau

analogique de telle ou telle de ses réalisations.

Puisque le beau attire et captive la faculté de connaissance, la
connaissance même du beau intègre toujours un certain plaisir et une
certaine fruition qui, spécifiquement, sont distincts du plaisir et de la

143



fruition du bien. Le plaisir propre du beau est celui de l'exaltation de

la connaissance, de sa libération à l'égard de toutes les servitudes de

la matière, des servilités et des nécessités de la vie; c'est une sorte
d'ivresse d'idéalisation spirituelle. Certes ce plaisir du beau, comme
tout plaisir, implique des éléments affectifs, donc un appétit, mais ces

éléments, au lieu d'être finalisés par le bien et de demeurer exclusivement

dans l'ordre du bien, sont en réalité mesurés par le beau (par la
cause exemplaire) et, par là même, ils sont formellement mesurés par
la connaissance. Puisque le beau est parfait, la connaissance même du
beau sera toujours capable d'être féconde, de rayonner, de se manifester.

Evidemment, comme le plaisir du beau est «sui generis», cette
fécondité de la connaissance du beau est elle-même tout à fait
particulière. Elle doit se comprendre dans l'ordre même de la connaissance,

comme une connaissance parfaite, capable de se communiquer,
de se dire. Autrement dit, la splendeur de la forme possède sur la
faculté de connaissance un tel pouvoir d'attraction qu'elle est capable
de la séduire et de mobiliser à son service toute son efficacité — on
serait tenté de dire que le beau peut ensorceler la faculté de connaissance

à tel point qu'elle ne voie plus que lui et qu'elle demeure fixée

en lui comme en son bien ultime. Le beau apparaît alors comme seul

capable d'épanouir pleinement certaines virtualités de la faculté de

connaissance, c'est-à-dire d'épanouir, en réalité, cette immatérialité
radicale ou, si l'on veut, cette spiritualité de l'intelligence qui aspire
toujours à être comme autonome et séparée, à posséder comme une
indépendance absolue, ayant par elle-même sa propre subsistance et
sa propre fin. D'où toutes sortes de tentations très subtiles et souvent

apparemment tiès spirituelles d'orgueil pour l'intelligence: «Ton
cœur s'est élevé à cause de ta beauté: tu as perverti ta sagesse par
l'effet de ta splendeur» (Ezéch., XVIII, 17). Cette parenté et cette
similitude du beau et du bien permettent de mieux comprendre pourquoi

la contemplation d'une réalité belle conduit si facilement, dans

certains cas, à aimer cette même réalité8. On est conduit, par exemple,
à aimer telle personne, parce que sa beauté nous a séduit. Sa beauté

a été pour nous plus qu'une voie d'accès à sa bonté, elle en a été

le héraut, la manifestation. Dans d'autres cas, la contemplation de

8 S. Th., 1,11, qu.27, a.2 :« Contemplatio spiritualis pulchritudinis vel bonitatis est
principium amoris spiritualis.» Joubert n'affirme-t-il pas: «Qui ne voit pas en beau
est mauvais peintre, mauvais ami, mauvais amant; il ne peut élever son esprit et
son cœur jusqu'à la bonté. »

144



telle beauté peut devenir comme une îivale terrible à l'égard de

l'amour authentique de cette même réalité. La beauté peut, en effet,
attirer toute notre attention et nous interdire de considérer autre chose

qu'elle. Elle peut dominer à ce point qu'elle ne permette pas qu'une
de nos activités lui échappe et tende directement vers le bien comme
tel.

Le beau peut être tyrannique et prétendre attirer non seulement

tous les regards, mais aussi tous les cœurs. La connaissance du vrai
transcendental, au contraire, ne peut jamais avoir de telles
prétentions. Par elle-même, elle ne peut pas faire écran à l'amour, en

masquant le bien, mais, grâce à sa pureté même, elle ne peut être

qu'une condition sine qua non de l'amour. Il faut connaître le bien

pour l'aimer. Mais en elle-même, la connaissance n'ordonne pas
nécessairement à l'amour9. La contemplation du beau peut aller
beaucoup plus loin, mais comme une arme à deux tranchants qui
nous sépare brutalement de l'amour ou qui nous y conduit en brûlant
les étapes ordinaires. Ceci tient à la nature même du beau, beaucoup
plus proche du bien que le vrai, et possédant même, à sa façon,
certaines des prérogatives du bien.

En somme, nous pouvons résumer de cette manière les distinctions
de ces notions analogiques: vrai, parfait, beau, bien, en disant que
le vrai regarde l'ordre de la cause formelle, le parfait l'ordre de la
cause efficiente, le beau l'ordre de la cause exemplaire, le bien l'ordre
de la cause finale. Or, la cause exemplaire demeure essentiellement

une cause formelle avec un mode de séparation, impliquant une
certaine perfection et une certaine autonomie. C'est pourquoi le beau

regarde proprement la faculté de connaissance, mais d'une manière
tout à fait spéciale. Il introduit dans l'ordre de la cause formelle
certaines exigences de la cause efficiente et de la cause finale, en ce sens

qu'il s'agit d'une forme non seulement parfaite, mais ayant un mode
de surabondance, de rayonnement; le beau est la «splendeur de la
forme». En ce sens, on peut dire que le beau participe du bien un
certain mode particulier, tout en demeurant substantiellement dans

l'ordre de la cause formelle. Toutefois le beau n'est pas un mixte, qui
pourrait se ramener à des éléments plus simples ; le beau possède une
indivisibilité, une unité, il possède une notion propre irréductible au

9 II faudrait si on voulait pousser cette analyse distinguer et comparer la
connaissance intellectuelle spéculative du vrai et la connaissance pratique, condition
nécessaire de tout amour.

10 145



vrai et au bien, mais nous ne pouvons expliquer cette notion qu'en la

comparant successivement au vrai et au bien. Et précisément, à cause
de cette comparaison, on pourrait dire que le beau, en tant qu'il se

distingue du bien, ressemble au vrai, en tant qu'il se distingue du vrai,
ressemble au bien; mais ces ressemblamces sont évidemment de nature
diverse. C'est un ordre à la faculté de connaissance qui fait ressembler
le beau au vrai, c'est un mode de rayonnement, de diffusion, qui le

fait ressembler au bien.

Le beau est-il un transcendantal?

Après avoir précisé la nature de la notion analogique du beau,

après avoir vu comment elle se distingue du vrai et du bien, on peut
se demander si cette notion est une notion transcendantale au sens

précis du terme, comme le bien et comme le vrai, ou s'il faut seulement
la considérer comme une notion analogique, comme la vie et

l'intelligence.

Cette question a un intérêt de pure métaphysique et sa résolution

nous permettra de mieux préciser la notion analogique du beau
relativement au vrai et au bien.

Rappelons d'abord ce que nous entendons par les transcendan-

taux, au sens précis. Ceux-ci sont convertibles avec la notion même
de l'être, des «quasi-propriétés» de l'être, des «modes généraux de

l'être» qui explicitent certains de ses aspects que, considérée en elle-

même, la notion de l'être ne dit qu'implicitement (en acte, mais non
explicitement).

Jean de Saint-Thomas, qui a longuement traité de la nature du
transcendantal, nous avertit qu'il faut distinguer avec le plus grand
soin ce que le transcendantal explicite et ce qui appartient à son
constitutif formel. Autrement dit, il s'agit de distinguer dans tel transcendantal

ce qu'il est en tant que distinct de l'être, et ce qu'il est en tant
que considéré en lui-même. En tant que «quasi-propriété» de l'être,
le transcendantal ne peut, en effet, rien ajouter du réel à l'être. A
l'être, on ne peut rien ajouter puisqu'il n'y a rien en dehors de lui
Il serait donc contradictoire d'affirmer qu'un transcendantal ajoute
quelque chose de réel à l'être. C'est pourquoi les transcendantaux,
envisagés comme quasi-propriétés de l'être, s'identifient nécessairement

à l'être lui-même. Us ne peuvent s'en distinguer qu'en raison
d'une certaine relation de raison, ou d'une certaine négation, qu'ils
impliquent explicitement dans leurs notions, tandis que la notion de

146



l'être, considérée en elle-même, ne l'explicite pas. La seule chose que
les transcendantaux peuvent ajouter à l'être, c'est donc soit une relation

de raison, soit une pure négation10.

Une telle affirmation ne veut pas dire pour autant que le constitutif
formel du transcendantal soit une relation de raison, ou une négation,

puisque dans ce cas le transcendantal ne serait plus quelque
chose de réel, convertible avec l'être, mais un être de raison (relation
de raison ou pure négation). Le constitutif formel du transcendantal,
c'est donc la notion même de l'être en tant qu'elle fonde cette relation
de raison, ou cette négation.

D'après ce que nous venons de dire, il est facile de comprendre que
cet être de raison (relation de raison ou négation) peut affecter la
notion d'être de diverses manières: 1° par rapport à lui-même;
2° dans son ordre à quelque chose d'autre.

1° Par rapport à lui-même: si cet être de raison est pris d'une
manière affirmative, on est en présence du transcendantal «res» (l'être
déterminé en lui-même) ; si cet être de raison est pris d'une manière

négative, on est en présence du transcendantal «unum» (l'être indivis).
2° Dans son ordre à quelque chose d'autre, la relation de raison peut

exprimer la séparation de l'être, sa division à l'égard des autres êtres.

On est en présence du transcendantal « aliquid». La relation de raison

peut exprimer aussi la convenance de l'être à l'égard de l'intelligence
ou de la volonté: on est en présence des transcendantaux «verum» et
«bonum».

A cette classification des transcendantaux, que nous donne saint
Thomas lui-même, peut-on ajouter le beau? Nous avons déjà précisé

que le beau se définit: la splendeur de la forme, c'est-à-dire qu'il est

une certaine forme de rayonnement et d'attraction. Cette forme de

rayonnement, d'attraction, que possède le beau à l'intérieur de la
cause formelle et qui le distingue du vrai, est-elle convertible avec la
notion d'être? Pouvons-nous établir ce parallélisme: comme tout être,
du fait même qu'il est, est intelligible, c'est-à-dire capable de

perfectionner l'intelligence; de même tout être, du fait même qu'il est, est

capable d'attirer la faculté de connaissance en lui plaisant?
Le constitutif formel de tout transcendantal est la raison d'être

elle-même en tant qu'elle fonde une relation de raison ou une négation.
Or le beau n'exprime pas une telle relation ou une telle négation,

10 S. Th.: De veritate, qu. 1, a. 1 ; qu.21, a. 1.

147



puisqu'il n'explicite ni un aspect négatif de l'être comme l'un, ni
proprement et immédiatement la relation de l'être à l'égard de

l'intelligence ou de l'appétit, comme le vrai ou le bien. La valeur de cette
réponse repose sur cette affirmation : la notion du beau ne signifie pas
immédiatement et formellement la raison d'être dans sa pure relation
vis-à-vis de l'intelligence ou de l'appétit - ce que nous avions montré
précédemment en précisant la différence des notions analogiques
du vrai, du beau, du bien.

Précisons encore que le beau n'exprime pas formellement et uniquement

l'intelligibilité de l'être, mais la splendeur de la forme, la clarté
de la détermination de ce qui est. Il fait immédiatement appel à un
certain mode de perfection, de noblesse, de rayonnement de l'intelligibilité

en harmonie avec les facultés de connaissance. Le beau n'est

pas formellement ce qui est capable de perfectionner l'intelligence,
mais ce qui plaît en tant que connu, quod visum, placet. Le beau, c'est

ce qui possède une certaine connaturalité avec nos facultés de
connaissance. C'est pourquoi, on peut dire que le beau implique bien
l'intelligibilité de l'être, mais que par lui-même, il dit quelque chose

de nouveau. Il explicite une manière dont telle forme peut s'emparer
de nos facultés de connaissance et les ravir. En tant que belle, la réalité
est à l'unisson de nos facultés de connaissance, elle les captive et les

séduit. Le beau dépasse donc le domaine de la pure intelligibilité
de l'être, car il intègre dans sa propre splendeur certains éléments de

perfection et de bonté, capables de provoquer une délectation et un
plaisir. C'est pourquoi, la délectation qu'il suscite fait elle-même
intimement partie de la contemplation du beau. Il est donc facile
de conclure que la relation du beau à l'égard de nos facultés de
connaissance est différente de celle du vrai, et qu'elle ne peut prétendre
expliciter une nouvelle «propriété» de l'être. En réalité, une telle relation

n'explicite que la perfection de certaines réalités, possédant une
forme particulièrement pure et illuminatrice, jouissant comme d'une
certaine liberté et autonomie par rapport aux autres exigences de la
matière. Elle exprime une des qualités spéciales de la forme, on pourrait

dire sa noblesse particulière: son pouvoir de s'imposer comme
un absolu - tout en demeurant une «forme», elle peut s'imposer
comme un absolu, impliquant des éléments de perfection et de bonté.

Donc, puisque cette relation ne se fonde plus immédiatement sur
l'être, mais sur la perfection de la forme, nous ne sommes plus en

présence d'une notion transcendantal au sens précis.

148



On pourrait également montrer que le beau n'est pas un transcen-
dantal au sens précis en montrant sa non-convertibilité formelle avec
la notion d'être. Le beau, en effet, signifie la splendeur de la forme,
c'est-à-dire une certaine perfection de la forme capable d'épanouir
d'une façon tout à fait spéciale nos facultés de connaissance. Tout
être, du fait même qu'il est, ne possède pas nécessairement ce pouvoir
d'attraction et de séduction sur nos facultés cognoscitives. Ce pouvoir,
il ne l'a qu'en vertu d'un certain degré de perfection de sa forme, et
non proprement en vertu de son être. C'est pourquoi, le beau ne qualifie

pas proprement et immédiatement l'être, mais tel mode particulier

de l'être. Il n'est donc pas immédiatement convertible avec
l'être. Il n'est donc pas un transcendantal au sens tout à fait précis.

Concluons donc que:
1° Dans la mesure où le beau présuppose l'intelligibilité de l'être,

on peut le considérer comme un certain mode particulier du vrai.
Sous cet aspect, il peut être envisagé comme un mode spécial du
transcendantal vrai - ou, si l'on veut, comme un état spécial de ce

transcendantal : impliquant un degré de perfection et de noblesse. Evidemment,

il faut bien comprendre le sens de ces affirmations et ne pas les

interpréter d'une manière univoque, comme si le beau était une espèce
de vrai venant déterminer dans un sens particulier son universalité, car
le beau implique nécessairement certains éléments irréductibles au vrai.

2° Etant donné cette situation très particulière du beau : sa parenté
profonde avec le vrai et le bien, et la perfection même de sa notion,
on comprend comment certains ont voulu en faire comme une sorte
de «synthèse» des autres transcendantaux. Mais, à proprement parler,

il ne peut pas y avoir de «synthèse» des transcendantaux. Aussi

nous semble-t-il plus exacte de dire que le beau considéré en lui-même,
est une notion analogique parfaite, n'impliquant aucune imperfection,

mais n'étant pas immédiatement convertible avec l'être. Il ne

peut donc pas être considéré formellement comme un transcendantal

au sens précis.
3° Cette notion analogique du beau se situe entre le vrai et le bien,

comme une sorte d'intermédiaire, ou, si l'on veut, de «mixte» très

particulier11. C'est pourquoi, ce que le beau gagne en richesse de

11 Sertillanges, A.D., O.P.: S.Thomas d'Aquin, Paris, 1910, vol. 1, p.31: «La
beauté. a rapport, elle aussi, à la connaissance, en y joignant toutefois, dans la
joie de la contemplation, une raison de bien qui la fait intermédiaire entre les deux
termes. »

149



synthèse, il le perd en universalité, en extension et en pénétration
analogique. Le vrai exprime plus parfaitement l'intelligibilité de

l'être que le beau, et le bien exprime plus parfaitement l'appétibilité
de l'être que le beau. Ce mixte n'est donc pas plus parfait que ces

éléments, mais il exprime une synthèse originale que seul il peut dire.

Peut-on parler d'un beau formel

Puisque le beau regarde la faculté de connaissance et qu'il
présuppose d'une certaine façon l'ordre de l'intelligibilité de l'être, il faut
donc nous demander s'il est nécessaire de distinguer le beau «in
essendo» du beau «in cognoscendo», comme on distingue le vrai
«in essendo» du vrai «in cognoscendo». Il semble, en effet, que les

distinctions qui affectent les notions les plus universelles doivent
affecter les notions moins universelles qui en dépendent. Si le beau
se situait formellement dans le prolongement du vrai, on pourrait
conclure immédiatement qu'une telle distinction s'impose. Mais, du
fait que le beau implique un ordre tout à fait spécial à la faculté de

connaissance, la solution n'est plus aussi évidente. Il nous faut donc
d'abord préciser pourquoi cette distinction a lieu et, ensuite, examiner
si elle doit demeurer dans le cas du beau.

Si on distingue entre le vrai «in essendo» et le vrai «in
cognoscendo», c'est précisément parce que l'être en tant que vrai meut
l'intelligence, la spécifie. Or le mouvement de l'intelligence est immanent.
Le vrai en tant qu'intelligé en acte demeure dans l'intellection. Donc
le vrai ne se réalise formellement que dans l'acte même de l'intelligence.

C'est donc la nature même de la spécification intellectuelle,
exigeant l'immanence, qui rend compte de cette distinction et de sa

nécessité. Par contre, lorsqu'il s'agit du bien, qui attire l'appétit, une
telle distinction n'a plus lieu. On touche là aux structures intimes et
vitales de l'intelligence et de la volonté, et plus profondément encore
à celles des causes formelle et finale.

Dans la mesure exacte où le beau spécifie la faculté de connaissance,

il exige la distinction entre le « beau-entitatif» et le «beau

formel»; dans la mesure exacte où le beau plaît et délecte, il répugne
à cette distinction. C'est pourquoi il est bien évident que, s'il demeure

légitime de parler du beau entitatif - splendeur de la forme - et du
beau formel, qui n'existe que dans la contemplation même du beau,
cette distinction doit s'entendre d'une manière toute nouvelle, puis-

150



que, précisément sous l'aspect particulier où le beau s'apparente au
bien, le beau tend à résorber cette distinction et à identifier beau
formel et beau entitatif. De plus, cette distinction entre le beau enti-
tatif et le beau formel n'étant pas une distinction propre à la nature
du beau, elle ne peut jamais nous faire découvrir ce qu'il y a de tout
à fait particulier au beau. Elle risquerait même, si on lui attribuait
trop d'importance en la considérantcomme une distinction propre, de

nous empêcher de saisir ce qu'il y a d'original dans le beau. Les

philosophes qui confondent le vrai et le beau auront toujours tendance
à considérer cette distinction comme essentielle au beau et comme
devant nous introduire dans ce qui lui est tout à fait propre.

En maintenant ces réserves, nous pouvons tâcher de préciser la
nature du «beau-formel». Tandis que la vérité formelle se définit
l'adéquation de l'intelligence à la réalité, le beau formel n'est pas une
adéquation, mais bien plutôt une harmonie, ou, si l'on veut, une con-
naturalité de nos facultés de connaissance avec la splendeur de ce

qui est12. On saisit par là ce qu'il y a d'exact dans les théories

pythagoriciennes et dans certaines théories d'idéalistes subjectivistes ; leur
erreur fut d'identifier ce beau formel avec le beau comme tel, et, en
raison même de cette identification, de ne plus pouvoir comprendre
le beau ontologique avec tout son réalisme.

Le beau formel, explicite en quelque sorte pour elle-même cette
clarté de la forme. Cette explicitation se réalise dans un acte de

connaissance, considéré dans un état de parfait épanouissement, un acte
de contemplation. Du fait même que cette splendeur de l'être est

explicitée pour elle-même, sans aucune autre finalité, et qu'elle est

connaturelle à la faculté de connaissance, elle plaît et elle ravit. Cette

contemplation qui contient le beau formel suscite donc nécessairement

une certaine délectation, un certain plaisir, et donc un certain

appétit. Mais cet appétit n'est pas ordonné à un bien extrinsèque
à la contemplation du beau, il porte sur la contemplation même du

beau; en ce sens, on peut dire qu'il lui demeure immanent ou, plus
exactement, qu'il est comme assumé et transfiguré par cette contemplation,

qu'il lui est tout entier ordonné - et c'est cela même qui le
caractérise et le rend si singulier.

12 Cf. Febrer, M.,O.P., Metafisica de la belleza, RevF.5 (1946), p.570sq. Febrer
distingue le beau transcendantal formel du beau transcendantal fondamental. Ce
beau forme, il le définit: «adaequatio reiperfectae et intellectus.»

151



On voit donc comment le beau formel se distingue du beau entita-
tif, qui n'est autre chose que la splendeur de la forme, sa clarté
considérée en tant que fondement de ce beau formel. Cette distinction -
comme celle du vrai formel et du vrai ontologique - doit se concevoir
à l'intérieur même des notions analogiques de beau et de vrai. Elle
nous révèle les deux modes tout à fait premiers du beau et du vrai, en
ce sens que le vrai analogique implique nécessairement le vrai «in
essendo» et le vrai «in cognoscendo», comme le beau analogique
implique nécessairement le beau entitatif et le beau formel. Mais nous
disons «comme» pour respecter la diversité et la similitude analogique
qui existent entre ces distinctions, comme nous l'avons signalé plus
haut.

Précisons encore que comme il y a un ordre entre le vrai«in essendo»

et le vrai «in cognoscendo», il y a nécessairement aussi un ordre entre
le beau entitatif et le beau formel. Le vrai «in essendo» (entitatif) est

formellement premier - priorité selon l'ordre de nature -, mais
considéré dans la réalisation la plus parfaite, il ne demande aucune
séparation réelle à l'égard du vrai «in cognoscendo», il ne s'en

distingue que selon sa raison formelle. Une séparation réelle apparaît
entre ces deux vrais dès que nous sommes en présence de réalités

impliquant certaines potentialités. Dans ces réalités, c'est-à-dire, de

fait, pour toutes les réalités créées, le vrai entitatif est premier, comme
fondement du vrai formel; le vrai formel explicite certaines qualités que
le vrai ontologique, en raison de sa réalisation partielle et imparfaite,
ne peut pas épanouir et ne possède qu'en puissance. Ce que nous
venons de dire du vrai, nous pouvons le dire semblablement du beau,
tout en signalant que la distinction entre le beau formel et le beau

ontologique est moindre, c'est-à-dire que le beau ontologique contient
plus explicitement le beau formel que le vrai ontologique ne contient
le vrai formel. Le vrai ontologique est le fondement du vrai formel et

ne contient celui-ci que virtuellement dès que nous sommes en
présence de l'être créé, tandis que le beau ontologique possède une
certaine connaturalité, une certaine similitude actuelle avec le beau

formel, même dans l'ordre de l'être créé - ceci explique son pouvoir
de séduction, de causalité exemplaire. C'est pourquoi le beau

ontologique, tout en étant le fondement du beau formel, lui demeure

comme parallèle et semblable. Et, par le fait même, on est plus tenté
d'identifier le beau au bien que le vrai au bien.

152


	Détermination philosophique de la notion du beau

