Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Der blinde Fleck in der Philosophie : eine Untersuchung zur Dialektik
des Irrtums

Autor: Kanitz, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der blinde Fleck in der Philosophie

eine Untersuchung zur Dialektik des Irrtums *

von Hans-Joachim Kanitz

Der blinde Fleck im menschlichen Auge ist bekanntlich die Stelle,
an der nicht gesehen wird. Wenn wir vom «blinden Fleck in der
Philosophie» horen, kénnten wir fragen: Ist der blinde Fleck in der
Philosophie die Stelle, an der nicht gesehen wird? — In dieser Frage
liegt offenbar Ironie, weil sich in ihr eine Auflésung, zum mindesten
eine Relativierung abzeichnet, wenn wir nidmlich «blind» negativ
fassen.

Ironie bedeutet Spielen mit einer Sache, der man sich scheinbar zu-
wendet — insofern gefahrliches Spielen; denn etwas nur gelten lassen,
als ob es gelte, in Wirklichkeit aber den Ernst auflésen, heiB3t die Sache
selbst auflésen, heiBt sie zerstéren. Wir wollen aber mit der Philo-
sophie nicht spielen, sondern ernst machen. Deshalb kann die Frage,
ob der blinde Fleck in der Philosophie die Stelle sei, an der nicht ge-
sehen werde, nicht nur ironisch sein. Sie mufB tiber die Ironie, tiber die
Selbstauflésung, iiber das Negative hinausgehen und zu einem Posi-
tiven fuhren.

Auch der blinde Fleck im menschlichen Auge ist nicht nur als eine
Stelle auf der Netzhaut charakterisiert, auf die von auen keine Licht-
eindriicke fallen, sondern ist zugleich der Austritt des Sehnerves, der
zum Sehzentrum ins Gehirn fithrt. Gerade diese Konzentration der
nach innen gerichteten Nervenfasern ist der Grund fiir die Blindheit
nach auBen. — Wenn wir also vom blinden Fleck in der Philosophie
héren, so kann damit auch ein Doppeltes gemeint sein: Eine héchste
Konzentration der innern Schau bei einer Blindheit nach auflen.

Was ist in einem solchen Doppelsinn ausgedriickt? — Was besagt die
Blindheit? — Ist sie gleichbedeutend mit dem Irrtum des Denkens? —
Ist sie Grund fir diesen Irrtum? — Was heif3t tiberhaupt Irrtum? —
In welchem Verhiltnis steht der Irrtum zur Wahrheit? — Was ist
Wahrheit?

* Vortrag im Rahmen der phil. Gesellschaft Ziirich vom 11. 6. 52.

87



Wenn Wahrheit das jetzt und immer wieder In-Frage-Gestellte ist,
dann muf} sie unerreichbar sein, denn sonst kénnte sie nicht immer
wieder in Frage gestellt werden. Wenn sie aber unerreichbar ist, dann
miissen wir fragen, wie erfahren wir iiberhaupt, daB8 es Wahrheit gibt,
die sich unserem erkennenden Zugriff entzieht? Diese Frage stellt uns
vor die Irrtiimer, die wir auf dem Wege unseres Denkens durchlaufen
haben, und wir sind aus der Perspektive dieser Frage geneigt, im
Irrtum mehr als nur das Negative des Falschen zu sehen. Es will uns
vielmehr scheinen, daB in der Erkenntnis des Irrtums ein Umbruch
gegeben ist, der es uns ermoglicht, die Frage nach der Wahrheit neu
zu stellen. Der Irrtum schlieBt daher offenbar neben dem negativen
das positive Moment in sich, das Fragen nach der Wahrheit
in Bewegung zu halten. Somit ist es der Irrtum, genauer die Erkennt-
nis des Irrtums, die uns vor Augen fithrt, daB es Wahrheit gibt
und die uns ferner wissen 14Bt, daB wir zwar gegeniiber der
Wahrheit blind, aber zugleich in unbegreiflicher Weise an die
Wahrheit gebunden sind. In diesem Sinne ist der Irrtum gleich-
bedeutend mit Blindheit, und der Grund fiir Irrtum und Blind-
heit ist die Wahrheit, die sich dem menschlichen Erkennen ent-
zieht.

Die Wahrheit steht also iiber dem Irrtum und daher auch iiber
jedem Versuch, die Wahrheit zu erreichen. Die Dialektik unseres
Fragens bewegt sich von Irrtum zu Irrtum, in denen wir jeweils das
Nicht der Wahrheit als die uns zugekehrte Seite von Wahrheit neu
erfassen. Wir sprechen deshalb nicht von der Dialektik der Wahrheit,
sondern von der Dialektik des Irrtums und betonen noch einmal, daB
das Bild, welches wir fiir diese Bewegung verwenden, nicht das Falsche,
sondern mehr als dies bezeichnet; denn auch der blinde Fleck im
menschlichen Auge ist keine Stelle, an der falsch, sondern eine Stelle,
an der nicht gesehen wird.

Die Aufgabe der vorstehenden Ausfithrungen soll nun sein, die Dia-
lektik des Irrtums und ihr Verhiltnis zur Wahrheit an der Problematik
aufzuweisen, die wir «blinder Fleckin der Philosophie» nennen. Von
diesem blinden Fleck wissen wir bisher, daB er ein negatives und ein
positives Moment hat. Um diese Momente deutlicher in Erscheinung
treten zu lassen, kommt es zunZchst darauf an, unsere Fragestellung
zu prizisieren. Sodann wollen wir die Fragestellung an einem konkre-
ten Beispiel — und zwar an Hegel in der Gegeniiberstellung zu Kant —
erproben. AbschlieBend bleibt zu untersuchen, ob die gewonnene

88



Fragestellung auf jede Art des Philosophierens angewandt werden
kann. — Wir gliedern deshalb unsere Ausfithrungen wie folgt:
I. Exposition der Fragestellung.
II. Anwendung der Fragestellung auf Hegel.
ITI. Mogliche Anwendung der Fragestellung auf jede Art des Philo-
sophierens.

I. Exposition der Fragestellung

Im 56. Fragment des Heraklit heiBt es: «Also lassen sich tiuschen
die Menschen bei der Erkenntnis der sichtbaren Dinge gleich dem
Homeros, der doch war vor allen Griechen ein weiser Meister, da junge
Burschen ihn tiuschten, die Liuse erjagt hatten, und sagten: ,Was wir
gesehen haben und erwischt, das lieBen wir dort; was wir aber weder
gesehen noch erfaBt haben, das tragen wir bei uns.® »*— Heraklit setzt
hier eine dem antiken Leser wohlbekannte Anekdote voraus, die im
«Certamen Homeri et Hesiodi» wie folgt wiedergegeben ist: «Der
blinde Homer, am Ufer des Meeres sitzend, fragt junge Burschen, die,
wie sie sagen, vom Fischfang kommen: ,Ménner, ihr fischende Jager
des Meeres, haben wir etwas? ¢ Dasagen jene: ,Was wir fingen, lieBen
wir da, was nicht, wir bringen’s. Da er nicht verstand das Gesagte,
fragte er sie, was sie meinten. Die aber sagen, beim Fischfang hitten
sie nichts gefangen, aber Liuse erjagt, und die Liuse, die sie erfal3t,
zuriickgelassen, und die sie nicht gefaBt hitten, in ihren Kleidern mit-
gebracht.»

Es kommt fiir uns nicht darauf an, den philologischen Nachweis zu
fihren, ob die beiden iiberlieferten Stellen zusammengehéren; uns
interessiert hier die von Heraklit festgehaltene Dialektik: « Was wir
gesehen haben und erwischt, das lieBen wir dort, was wir aber weder
gesehen noch erfaBBt haben, das tragen wir bei uns.» — Ob damit nun
Liuse, Fische, sichtbare Dinge oder die Grillen des reinen Denkens
gemeint sind, brauchen wir auch nicht zu entscheiden. Wir erblicken
vielmehr in dem Kommentar des Heraklit zu der iiberlieferten Anek-
dote eine gute Bezeichnung fiir die Problematik des blinden Flecks.—Die
wichtigsten Worte aus dem Herakliteischen Fragment sind fiir uns:
«Also lassen sich tduschen die Menschen.» Die Begriindung ist dia-
Iektisch: Die Menschen lassen sich tiuschen, weil sie anderes heim-

! Heraklit Frg. 56. Diels I, 88.

89



tragen als das, worauf sie aus waren. Bei den Lausen ist das sehr kon-
kret gesagt: Die, welche gefat und get6tet wurden, lie man zurick,
die andern aber, die man nicht fassen konnte, sind geblieben. — Auf
das Erkennen angewandt hei3t das: Alles Erkennen ist ein Zerstéren,
denn was wir ergreifen, ist nicht mehr zu begreifen, weil wir es aus
dem Zusammenhang gelost und in einer Vereinzelung fixiert haben.
Gehen wir in dieser Exposition weiter, so gelangen wir zu der Konse-
quenz: Das menschliche Erkennen kann keinen Anspruch auf Wahr-
heit erheben. — Der Weg, der aber dem menschlichen Erkennen ver-
bleibt, liegt in der positiven Fassung des Satzes: Also lassen sich tiu-
schen die Menschen, weil sie anderes heimtragen als das, worauf sie
aus waren. In jeder menschlichen Bemiithung steht am Ende neben der
Tauschung auch die Wahrheit, wenngleich sie verborgen ist: « Was
wir aber weder gesehen noch erfaBt haben, das tragen wir bei uns.»

. DaB wir mit dieser Dialektik nicht nur das Wesen des blinden
Flecks beriihren, sondern dem dunklen Philosophen der Antike fol-
gen, brauchen wir nicht erst mit Hegel zu belegen, der von Heraklit
sagt: «Das Dunkle dieser Philosophie liegt hauptsichlich darin, daf3
ein tiefer spekulativer Gedanke in ihr ausgedriickt ist; dieser ist immer
schwer, dunkel fiir den Verstand»;?2 sondern Heraklit verweist selbst
auf das Hinausgehen iiber die Unterscheidungen des Verstandes, und
wir finden auch in seinen Aussagen das negative Moment der Dia-
lektik, das die Starrheit auflgst und das Unterschiedene in Bewegung
setzt, damit es die Vernunft verbinden kann. So in den Fragmenten
10, 51 und 54: «Nicht verstehen sie und bringen nicht zusammen, wie
Unterschiedliches sich entspricht.» 2 «Sich verbindend fassen sich zu-
sammen Ganzes und Nicht-Ganzes, Zusammenstrebendes—Ausein-
anderstrebendes, Zusammenklingen—Verschiedenklingen und aus
Allem Eins und aus Einem Alles.»*«Unsichtbare Harmonie ist stirker
als sichtbare.»® — Sichtbar sind die Gegensiitze, unsichtbar die Har-
monie der Gegensitze. Also lassen sich tiuschen die Menschen durch
die sichtbaren Dinge, weil sie die unsichtbaren nicht sehen. Das Un-
sichtbare, das Eine in Allem, das Sein, der logos, nus, Geist, Gott oder
welche Namen uns auch immer bei der Erkenntnis des Absoluten be-
wegen, wir sind blind dafiir, gleichsam als si8en wir in einem glaser-

2 Hegel XVII, 348.

3 Heraklit Frg. 51. Diels I, 87.
4 Heraklit Frg. 10. Diels I, 79.
5 Heraklit Frg. 54. Diels I, 88.

90



nen Gewdlbe, das im Zenith eine triibe Stelle aufweist, die uns bestin-
dig auffordert und unsern Blick gefangenhilt, gerade weil sie unsicht-
bar macht, was wir suchen. Und hier geschieht uns das Merkwiirdige,
daB wir von Zeit zu Zeit wihnen, die Triibung verschwinde und wir
hatten einen Ausblick. — Ist dieser Ausblick nicht vielmehr Einblick
und geht die plotzliche Aufhellung nicht von einem Reflex aus, der
das Innere des Betrachtenden erleuchtet, wihrend das AuBlen nach
wie vor dunkel bleibt? Wer vermag’s zu unterscheiden? — Faszinierend
und verwirrend zugleich.

Gerade dies sind die beiden Momente in der Problematik des blin-
den Flecks, wie wir sie in der Einleitung positiv und negativ als Dia-
lektik des Irrtums bezeichnet haben, die nichts anderes als ein Wider-
spiel von Anziehung und AbstoBung durch die Wahrheit ist. Wenn
diese Momente fiir unser Denken bestimmend, notwendig und
schlechthin unablésbar sind, dann miissen sie sich in jeder Philosophie
aufweisen lassen. Es kommt daher auf die Ausarbeitung einer Frage-
stellung an, die geeignet ist, die Momente unsrer Problematik in
Erscheinung treten zu lassen. Zur Exposition der Problematik gehért
also die prazise Fragestellung, um die wir uns im folgenden bemiihen
wollen.

Wir gehen davon aus, daB3 es keinen absoluten Anfang im Denken
gibt. Wir kniipfen immer nur an, als triten wir an einer beliebigen
Stelle in den Kreis des Denkens ein.

Wir fassen das Denken ferner als eine Bewegung auf, die nie an ein
Ende gelangt. Hieraus folgern wir die Unlésbarkeit echter philosophi-
scher Probleme und bestimmen das philosophische Denken als eine
fortgesetzte Ausarbeitung der Fragestellung einer vorhandenen, in
sich unlésbaren Problematik. Wir werden also weder den absoluten
Anfang noch das absolute Ende des Denkens erfragen wollen, weil wir
beides fiir unmoglich halten.

Um so mehr richtet sich unser Interesse auf das Ankniipfen und
Losen, auf den Ein- und Austritt, den ein Denkender scheinbar will-
kiirlich wihlt, um sich in dem besagten Kreis ein wenig fortzubewegen.

Wir fragen auch nicht, ob der Denker wihlt oder gewiahlt wird. Wir
begniigen uns hier mit dem Schein des Willkiirlichen und wollen nur
erfahren, an welcher Stelle er angekniipft und an welcher er sich ge-
l6st hat. Denn gerade das willkiirlich Erscheinende muf3 mindestens
fiir den in Betracht gezogenen Denker als ein notwendiges, sein Den-
ken charakterisierendes Merkmal gelten.

91



Wenn wir also verstehen wollen — und das ist immer das Schwerste—,
verbleibt als einziger Weg die Frage nach dem Ankniipfungspunkt,
die gleichbedeutend ist mit der Frage nach der Denkvoraussetzung.
Bevor wir begriinden, warum wir neben die Frage nach der Denkvor-
aussetzung sogleich die Frage nach dem Denkergebnis, nach dem blei-
benden Ertrag stellen, den ein Denker hinterlaft, wollen wir bei der
ersten Frage verweilen — vielleicht ergibt sich, daB sie von der zweiten
nicht verschieden ist.

Wir verlangen von einem philosophischen Denken, selbst wenn es
hermeneutisch, metaphysisch oder existenzphilosophisch ist, daB es
den einfachen Anspriichen der formalen Logik gentigt, das hei3t daB
es in sich konsequent und auf seine Voraussetzungen zuriickfithrbar
ist. In diesem Zuriickfithren auf die Voraussetzungen liegt der Grund-
zug alles philosophischen Beweisens. Der Voraussetzung, die auf keine
andere mehr zuriickfiihrbar ist, also dem von uns in Frage gestellten
Ankniuipfungspunkt, sprechen wir axiomatischen Charakter zu; das
will besagen, wir rdumen ihn als unbewiesen und unbeweisbar ein.
Umgekehrt machen wir die Unbeweisbarkeit einer Voraussetzung
zum Kriterium fiir den gesuchten Ankniipfungspunkt. Entsprechend
unterscheiden wir Richtigkeit und Wahrheit. Das Richtige ist das in
sich Konsequente, das Beweisbare. Unsere Fragestellung zielt aber
gerade auf den Punkt, an dem das Beweisen aufhort — und wir uns fiir
das Wahre 6ffnen, das Wahre sich uns 6ffnet?

Das Wahre ist unbeweisbar, konsequent und inkonsequent, umfaGt
insofern das Richtige, macht es zu einem Teil, in dem wir bleiben oder
durch Inkonsequenz herausfallen, was man gemeinhin Irrtum nennt —
Irrtum in bezug auf den Standpunkt, den wir verlassen haben. Was
begibt sich aber in dem neuen, unbekannten, durchaus andern Zu-
sammenhang? — Wir suchen eine Voraussetzung, nach der wir uns rich-
ten kénnen. — Umbruchstellen des Denkens — Einbruchstellen der
Wahrheit — unbeweisbare Voraussetzungen. — Das, was man gemein-
hin Irrtum nennt, hat daher seinen Grund in dem einen wesentlichen
Irrtum der Denkvoraussetzung selbst, ohne die kein Denken mdéglich
ist. Gerade deshalb ist auch eine Denkvoraussetzung unbeweisbar.

Fiir die philosophische Diskussion halten wir die Anerkennung der
unbeweisbaren Voraussetzungen fiir notwendig. Diese Bemerkung ist
zwar unphilosophisch, aber keineswegs iiberfliissig, denn abgesehen
von dem zuchtlosen Hineinreden in eine Sache, die man noch nicht
verstanden hat, besteht eine Schwierigkeit darin, daB die meisten Phi-

92



losophen ihre eigenen Voraussetzungen nicht benennen. Sie sind still-
schweigend da, deshalb haben wir nicht acht auf'sie. Die Ausarbeitung
unsrer Fragestellung richtet sich aber gerade auf diesen Punkt, um
eine ungerechtfertigte kritische Auseinandersetzung zu vermeiden.

Wir unterscheiden daher in unsrer Fragestellung drei Arten mog-
licher Kritik:

1. Die personliche Kritik oder Polemik.

2. Die transzendente Kritik oder Kritik unter nicht geteilten Voraus-
setzungen.

3. Die immanente Kritik oder Kritik unter gleichen Voraussetzungen.

Wir geben fiir die erste Unterscheidung ein Beispiel. Goethe schrieb
im Juni 1793 zu Kants Abhandlung «Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloBen Vernunft» an Herder: « Dagegen hat aber auch
Kantseinen philosophischen Mantel, nachdem er ein langes Menschen-
leben gebraucht hat; ihn von mancherlei sudelhaften Vorurteilen zu
reinigen, freventlich mit dem Schandfleck des radicalen Bésen be-
schlabbert, damit doch auch Christen herbeigelockt werden, den Saum
zu kiissen.» Man hat das Recht, die Schrift tiber die Religion von
1793 abzulehnen, das Wort «beschlabbern» kann aber nie als eine
philosophische Begriindung gelten, und es hat auch im Munde eines
groBen Dichters keinen guten Klang. —Die Reihe der Beispiele lieBe
sich hier beliebig erweitern, wir brauchten nur in die philosophische
Diskussion der Gegenwart hineinzuhtren. Der Hinweis auf Goethe
geniigt uns. Argumente ad hominem gehéren nicht in eine philoso-
phische Betrachtung.

Ein Beispiel fiir die transzendente Kritik. Hegel sagt von der Kant-
schen Philosophie: « Man mu8 sich hiernach nur wundern, so oft wie-
derholt gelesen zu haben, man wisse nicht, was das Ding-an-sich sei;
und es ist nichts leichter als dies zu wissen.»® Fiir Kant ist es Voraus-
setzung, daf die Dinge, wie sie fiir mich sind, von den Dingen, wie sie
an sich sind, absolut unterschieden werden miissen. Es kann gar keine
Diskussion tiber diese Voraussetzung geben: Entweder nehmen wir
diese Voraussetzung an, dann befinden wir uns auf dem Boden
der Kantschen Philosophie, oder wir lehnen sie ab, dann miissen
wir gewirtigen, dafl unsere Aussagen mit Kant nichts zu tun haben.
Wir kénnen nicht beweisen, daB3 Kant falsche Voraussetzungen in sei-
nem Denken gemacht hat, sondern es gelingt uns lediglich der Nach-

¢ Hegel VIII, 133.

93



weis, ob wir falsche oder richtige Voraussetzungen in unsern Aussagen
iiber Kant machen. In einer transzendenten Kritik beriihren sich die
Voraussetzungen nicht. Der oben zitierte Satz Hegels gehort in den
Bereich der transzendenten Kritik.

Zur immanenten Kritik: Kant setzt voraus, daB die Dinge an sich
fiir den Menschen unerkennbar sind. In der Kritik der praktischen
Vernunft bestimmt er jedoch den intelligiblen Charakter des Menschen,
der, wie die Dinge an sich, ein noumenon ist, positiv. Er sagt aus, daB3
der Mensch in seinem intelligiblen Charakter frei sei. Hierin liegt
offenbar eine Inkonsequenz, denn Unerkennbarkeit macht jede posi-
tive Aussage unmoéglich. — Wir bezeichnen diesen Einwand als im-
manente Kritik, weil die Kantsche Voraussetzung streng beachtet
bleibt. Indem wir dies aussprechen, befillt uns aber ein Zweifel, denn
Kant 148t trotz der positiven Bestimmung des intelligiblen Charak-
ters, er sel frei, diese Freiheit genau so leer und unbestimmt wie das
Ding an sich. Sie ist also in ihrer Unbegreiflichkeit synonym mit dem
Ding an sich. — Wir gehen der Frage hier nicht nach, sondern wollen
die Einsicht festhalten, daB ein philosophisches System offenbar
immer konsequenter ist, als wir es auffassen kénnen. Es ist deshalb
besser, wenn wir uns sagen: So lange wir kritisieren, haben wir noch
nicht verstanden. Damit erweist sich als fraglich, ob wir iiberhaupt in
der Lage sind, den Standpunkt einer immanenten Kritik einzuneh-
men, denn je weiter wir auf dem Wege der Ausschaltung unerlaubter
Kritik fortschreiten, um so mehr miissen wir einsehen, dal3 unsere
dreifache Unterscheidung zwar sehr niitzlich ist, aber nicht als scharfe
Abgrenzung gelten kann, daB vielmehr kein Typus rein vorkommt,
sondern einer in den andern iibergeht. Wir miissen ferner zugeben,
daB jede Art von Kritik subjektiv bleibt, denn bei aller Anerkennung
der unbeweisbaren Voraussetzungen wird Kant niemand so verstehen,
wie er sich selbst verstanden hat, woher sonst die Vielheit der Inter-
pretationen gegeniiber der einen Aussage? — Wir kénnen nur einen
mehr oder minder groBen Grad der Anniherung erreichen. Daraus
mag erhellen, daB wir in irgendeiner Hinsicht blind fiir anderes Den-
ken sind. Diese Blindheit hat wieder ihre Doppelbedeutung, denn der
Irrtum in bezug auf das andere Denken kann zum AnstoB fir das
eigene Denken werden. Ein groBes Beispiel hierfiir ist die transzen-
dente Kantkritik Hegels, die uns im folgenden noch beschiftigen wird.
In diesen Zusammenhang gehéren alle Beispiele des schopferischen
Irrtums. Sie enthalten die ganze Problematik des blinden Flecks, wie

94



sie uns soeben in der Unterscheidung der drei méglichen Arten einer
Kritik begegnete, hier allerdings nicht auf die Erkenntnis der Wahr-
heit als Wahrheit, sondern als Richtigkeit in der Auseinandersetzung
mit einem andern philosophischen System angewandt.

Wenn wir im zweiten Teil unsrer Ausfithrungen die Philosophie
Hegels in den Mittelpunkt der Betrachtung stellen, so wollen wir im
Sinne einer Warnung schon jetzt die Aufmerksamkeit auf die wich-
tige, aber sehr schwierige Frage richten: Welches ist unser blinder
Fleck? — Wir werden versuchen, diese Frage im SchluBteil unsrer
Ausfihrungen zu erwigen.

Die Entwicklung der dreifachen Unterscheidung bei einer kriti-
schen Auseinandersetzung hat im Zusammenhang unsrer Frage-
stellung die Bedeutung der Reduktion des eigenen Standpunktes und
zugleich die Bedeutung einer Begriindung, warum wir auf die un-
beweisbaren Voraussetzungen zuriickgehen miissen. Wenn uns das
Beispiel Kants die Problematik des blinden Fleckes sowohl nach ihrer
sauBern — das heiBit der Seite des Betrachters — als auch nach ihrer
innern — das heiBit der Seite Kants — zeigt, so sehen wir zum andern,
daB beim Riickgriff auf die Denkvoraussetzung auch das Denkergeb-
nis mit in den Betrachtungshorizont kommt. Das ist kein Zufall, son-
dern eine GesetzmaBigkeit des Denkens, die Hegel mit folgenden Wor-
ten ausdriickt: «Es muB3 der Standpunkt, welcher als unmittelbarer
erscheint — wir kénnen aus unserem Zusammenhang sagen: der
,/Ankniipfungspunkt‘, welcher als ,willkiirlich¢ erscheint — inner-
halb der Wissenschaft sich zum Resultate, und zwar zu ihrem letzten
machen, in welchem sie ihren Anfang wieder erreicht und in sich
zuriickkehrt.»? Diese Gesetzmi Bigkeit berechtigt uns nicht nur, neben
die Frage nach der Denkvoraussetzung die Frage nach dem Denk-
ergebnis zu stellen, sondern zwingt uns, beide Fragen in eins zu setzen,
weil es aufzuweisen gilt, «wie der Gegenstand durch und aus sich
selbst sich zu dem macht, was er ist.»8

Die Exposition der Problematik zeigt also:

Der blinde Fleck in der Philosophie ist ein Ausdruck fiir die ritsel-
hafte und undurchsichtige Verflechtung von Wahrheit und Irrtum.
Wir werden auf das Vorhandensein des blinden Flecks aufmerksam,
wenn wir versuchen, der Téduschung der sichtbaren Dinge zu ent-
gehen und uns in den Bereich des Unsichtbaren zu erheben, in der

? Hegel VIII, 63-64.
8 Hegel VIII, 199.



Hoffnung, dort das Wahre, das Eine, das Absolute, das Sein, die Har-
monie dessen zu finden, was im Sichtbaren auseinanderstrebt. — Jeder
Denker hat einen fiir ihn charakteristischen blinden Fleck, durch den
das Wahre seine Verborgenheit andeutet; das Wahre, das der Denker
auf die ihm gemiBe, unwiederholbare Art sucht — und verfehlt. Die
Unwiederholbarkeit eines Denkens machte uns bewuBt, wie schwierig
es ist, sich in fremdes Denken einzulassen, daB iiberhaupt nur eine
Anniherung und kein adiquates Verstehen und restloses Erfassen
aller Gedanken eines Philosophen mdéglich ist. Um dieser Schwierig-
keit zu begegnen, entwickelten wir eine dreifache Unterscheidung
mdglicher Kritik : Polemik als unsachlicher, nur die Person verletzender
Anwurf] transzendente Kritik als Kritik unter nicht geteilten Denkvor-
aussetzungen und immanente Kritik als Kritik unter gleichen Voraus-
setzungen. Wir sahen, daB diese Unterscheidung nicht als scharfe Ab-
grenzung gelten kann, sondern flieBende Uberginge hat. Sie ist ge-
eignet, unsachliche Kritik zuriickzuweisen, bezeichnet aber nach wie
vor die Transzendenz des eigenen Standpunktes in bezug auf fremdes
Denken. In dieser Einschrankung liegt anderseits der Gewinn, da8 uns
die Frage nach dem Grund auf die eigene Denkvoraussetzung und
damit in einer tieferen Schicht auf den eigenen blinden Fleck verweist.
Die dreifache Unterscheidung war also bedeutsam, um die Wichtig-
keit unsrer Frage hervorzuheben, die wir nun am SchluB8 der Expo-
sition unsrer Problematik wie folgt stellen wollen:

Welches ist die unbeweisbare Voraussetzung in einem philosophi-
schen System?

Diese Frage ist nicht identisch mit der Frage: Welches ist der blinde
Fleck eines Denkens? Denn hierfiir kann es keine prizise Bezeichnung,
sondern nur eine Andeutung geben. Unsre Fragestellung hat deshalb
den Sinn des Verweisens. Mit der Aufdeckung der unbeweisbarenVor-
aussetzung gewinnen wir nur erst den Bereich, in dem das Beweisen
aufhort und von dem aus jedes noch so geschlossene Denksystem not-
wendigerweise offenbleibt.

Hier und nur hier kann ein Sehender geblendet werden.

II. Anwendung der Fragestellung auf Hegel

Welches ist die unbeweisbare Voraussetzung bei Hegel?—Inder Er-
lduterung der Kritik unter nicht geteilten Denkvoraussetzungen haben
wir als unbeweisbare Voraussetzung Kants die idealistische Position

96



bezeichnet, welche die Dinge an sich gegeniiber den Dingen, wie sie
fiir uns sind, als transzendent erklirt. Diese Position ist unbeweisbar,
weil jeder Zugriff auf den per definitionem unerkennbaren Ding-an-
sich-Bereich die Position selbst zerstéren wiirde.

In der Frage nach der unbeweisbaren Voraussetzung bei Hegel
konnen wir gut mit Kant beginnen, weil die Kantsche Philosophie der
groBe Hintergrund ist, von dem sich das Hegelsche System abhebt und
die Entgegensetzung Hegels auch als ein Beispiel des schopferischen
Irrtums gelten kann. — Wir greifen ein bestimmtes Problem heraus,
das fir Kant Denkergebnis war, in welchem also nach unsrer Exposi-
tion auch die Denkvoraussetzung enthalten ist und das anderseits
geeignet erscheint, die unbeweisbare Voraussetzung Hegels ans Licht
zu bringen. Wir meinen Kants Zuriickweisung des ontologischen
Gottesbeweises und damit die Ablehnung der Beweisbarkeit eines
héchsten Wesens iiberhaupt.

Die Ablehnung des ontologischen Gottesbeweises

Anselm von Canterbury hat seinen Beweis wie folgt vorgetragen:
Gott ist das vollkommenste Wesen (ens perfectissimum), der Inbegriff
aller Realitit (ens realissimum). Wenn ich mir Gott nur vorstelle und
zu dieser Vorstellung nicht auch das Sein hinzukommt, so ist er nicht
das Vollkommenste, denn wir achten nur das fiir vollkommen, was
nicht bloB vorgestellt ist, sondern auch Sein hat. Also mul3 Gott als
das allervollkommenste Wesen auch existieren.

Kants Gegenargument lautet: Es liegt schon ein Widerspruch darin,
wenn man in den Begriff eines Dinges, welches lediglich seiner Mog-
lichkeit nach gedacht ist, unter welchem versteckten Namen auch
immer — ens perfectissimum — schon den Begriff seiner Existenz hin-
einbringt. Das logische Merkmal der Moglichkeit besteht darin, daf3
ein Begriff in sich widerspruchsfrei ist. Allein, er kann nichtsdesto-
weniger — wie Kant hervorhebt — «ein leerer Begriff sein, wenn die
objektive Realitat der Synthesis, dadurch der Begriff erzeugt wird,
nicht besonders dargetan wird; welches aber jederzeit . .., auf Prin-
zipien moéglicher Erfahrung und nicht auf dem Grundsatze der Ana-
lysis (dem Satz des Widerspruchs) beruht. Das ist eine Warnung, von
der Moglichkeit der Begriffe (logische) nicht sofort auf die Maoglich-
keit der Dinge (reale) zu schlieBen.»® Zur Verdeutlichung, da3 das

9 Kant III, 412-413.



Wirkliche nicht mehr als das bloB Mogliche enthilt, gibt Kant sein
berihmt gewordenes Beispiel von den hundert Talern:«Hundert
wirkliche Taler enthalten nicht das Mindeste mehr als hundert mog-
liche. Denn da diese den Begrifl, jene aber den Gegenstand und dessen
Position an sich selbst bedeuten, so wiirde, im Fall dieser mehr ent-
hielte als jener, mein Begriff nicht den ganzen Gegenstand ausdriicken
und also auch nicht der angemessene Begriff von ihm sein. Aber in
meinem Vermogenszustande ist mehr bei hundert wirklichen Talern
als bei dem bloBen Begriffe derselben (das heiB3t ihrer Moglichkeit).» 1

Hierzu wendet Hegel ein: «DaB hundert moégliche Taler eingebil-
det etwas anderes sind als hundert wirkliche, dieses ist ein so popularer
Gedanke, daB nichts so gute Aufnahme gefunden hat als dies, daB aus
dem Begriff nicht zum Sein tibergegangen werden kénnte; wenn ich
mir hundert Taler einbilde, so habe ich sie noch nicht. Ebenso popular
kann man sagen: Das Einbilden mu3 man bleiben lassen.»!! Und
weiter heiBt es: «DaB wenn von Gott die Rede ist, dies ein Gegenstand
anderer Art sei als hundert Taler und irgendein besonderer Begriff,
Vorstellung oder wie es Namen haben wolle. In der Tat ist alles End-
liche dies und nur dies, daB3 das Dasein desselben von seinem Begriffe
verschieden ist. Gott aber soll ausdriicklich das sein, das nur als exi-
stierend gedacht werden kann, wo der Begriff das Sein in sich schlieBt.
Diese Einheit des Begriffes und des Seins ist es, die den Begriff Gottes
ausmacht.» 12

Der eigentliche Vorwurf gegen Kant liegt aber in folgendem:
«Man kénnte sagen, man erklirt den Begriff nur fiir einen Begriff und
das Sinnliche fiur Realitit, was man sieht, fithlt, empfindet, sei Reali-
tat; man kénnte dies behaupten, und es machen es viele so, die nichts
als Wirklichkeit erkennen als was sie empfinden, schmecken ; allein so
schlimm wird es nicht sein, daB3 Menschen sind, die Wirklichkeit nur
dem Sinnlichen zuschreiben, nicht dem Geistigen. Es ist die konkrete,
totale Subjektivitit des Menschen, die als MaBstab vorschwebt, an
dem gemessen das Begreifen nur ein Begreifen (Betasten) ist.» «Wenn
aber ein Philosophieren sich beim Seyn nicht iiber die Sinne erhebt,
so gesellt sich dazu, daB es auch beim Begriffe nicht den bloB abstrak-
ten Gedanken verlaBt»; dieser steht allerdings dem Seyn ausschlieBend
gegeniiber. 13

10 Kant III, 414.
11 Hegel XIX, 584.
12 Hegel VIII, 150.
13 Hegel V, 175.

98



Zusammenfassend formuliert: Kant wendet gegen Anselm ein, daf3
man von der Moglichkeit, das heifit von einer Vernunftidee nicht auf
die Wirklichkeit, das heiit den Bereich der sinnlichen Erfahrung
schlieBen kann.

Hegel wendet gegen Kant ein, daB die sinnliche Erfahrung nicht
ausschlieBlicher RealitatsmaBstab sein darf, es mul3 mehr Wirklich-
keit als nur das Sinnliche geben.

Was besagt die dreifache Gegenuiberstellung Anselm, Kant und
Hegel? Ist der ontologische Gottesbeweis endgiiltig abgelehnt oder
wieder eingesetzt? Wir antworten: Keins von beiden. Der ontolo-
gische Gottesbeweis ist nicht bedeutsam in bezug auf die Frage, ob
Gott Dasein hat oder nicht, sondern gerade in bezug auf die Denk-
voraussetzungen bei Anselm, Kant und Hegel:

Anselm geht in seinem Argument von dem ens perfectissimum, dem
absoluten Gedanken, der absoluten Idee aus, die die Totalitit des
Seins in sich schlieBt, der gegeniiber das Werden in der Welt nur eine
Abschwichung bedeutet.

Kant legt seinem Gegenargument die objektive Realitit zugrunde,
das heiBt den Bereich der sinnlichen Erfahrung, in dem allein Erfah-
rung moglich ist und von dem der Bereich der Dinge an sich
uniiberbriickbar getrennt bleibt. Die Vernunftideen Freiheit, Unsterb-
lichkeit und Gott haben keine objektive Realitat, weil es keine
korrespondierende Erfahrung fiir sie gibt.

Hegel geht weder nur von der Idee noch nur von der uns gegebenen
Realitit, sondern von der Ineinssetzung beider aus. Er kntipft also an
dem Ergebnis des ontologischen Argumentes an, daBl der Begriff
Gottes seiner Realitit entspreche.

Jeder, Anselm, Kant und Hegel, gewinnt am Ende die Vorausset-
zung, die er am Anfang machte, zuriick. Wir haben hier eine weitere
Bestitigung dafiir, daB das Resultat im Anfang enthalten ist. Anselm
gelangt in seinem Beweis zu dem allervollkommensten Wesen, das
Begriff und Realitit in sich vereinigt; Kant zur Ablehnung der Er-
kennbarkeit Gottes, weil er ein noumenon ist; Hegel zur Ineinssetzung
von Begriff und Realitit, jedoch nicht, um mit dem ontologischen
Argument das Dasein Gottes erneut zu beweisen, sondern nur, um das
fiir ihn Naheliegende, namlich seine Denkvoraussetzung, hervorzu-
heben. Deshalb seine Worte: «Es miilte, kann man wohl sagen, son-
derbar zugehen, wenn dies Innerste des Geistes, der Begriff . . . oder
vollends die konkrete Totalitit, welche Gott ist, nicht einmal so reich

99



wire, um eine so arme Bestimmung wie Sein ist, . . . in sich zu ent-
halten.» 14

Hegel steht also Anselm niher als Kant, er unterscheidet sich jedoch
von ihm durch eine Aufgliederung im Seinsbegriff. Es liegt daher auch
keine Bemiihung im Sinne Anselms vor, das Sein fiir Gott besonders
darzutun. «Eine so arme Bestimmung wie Sein» heit bei Hegel:
«Reines» oder «leeres» Sein, Sein am Anfang ohne die Objektivie-
rung der Welt. Die Fiille des An-und-Fiir-Sich wird erst durch die
Totalitit des Werdens, durch das aus sich heraustretende Sein erreicht.
Allerdings — und hierin kommt die ganze Spannung der Hegelschen
Philosophie zum Ausdruck — liegt der Reichtum der sich entfaltenden
Welt bereits im Anfang beschlossen. DaB also der Begriff der Realitit
entspreche — das, was am Anfang ist, dem, was wird und umgekehrt
das, was geworden ist, dem, was war —ist nicht nur entscheidende Vor-
aussetzung, sondern zugleich héchste Forderung der Hegelschen
Philosophie. Der Riickgriff auf den ontologischen Gottesbeweis bil-
dete eine gute Moglichkeit, diese Voraussetzung Hegels ans Licht zu
bringen. Daf} diese Voraussetzung unbeweisbar ist, zeigte Kant. Es
bleibt fiir uns lediglich die Aufgabe, noch eindringlicher darzustellen,
daB es sich hier in der Tat um die gesuchte Denkvoraussetzung Hegels
handelt und inwiefern inihr zugleich eine unermeBliche Forderung
ausgesprochen ist.

AbschlieBend zur Gegeniiberstellung Kant—Hegel sollen die Denk-
ergebnisse beider Philosophen niher aneinandergeriickt werden, um
ihren Unterschied deutlicher hervortreten zu lassen.

Gott als Gegenstand des Glaubens — Gott als Gegenstand des Wissens

Die Denkvoraussetzung Kants besteht in der Annahme der Be-
schrinkung unsrer Erkenntnismoglichkeit. Die Kritik der reinen
Vernunft ist der Aufgabe gewidmet, diese Beschriankung zu zeigen.
Erkenntnis ist allein moglich auf Grund der Formen der uns gegebe-
nen Endlichkeit. Es sind dies die Formen der Anschauung Raum und
Zeit und die Kategorien des reinen Verstandes. Sie bilden die Bedin-
gung der Méglichkeit unsrer Erfahrung und die Bedingung der Mog-
lichkeit der Gegenstinde unsrer Erfahrung. Alle Erkenntnis ist mit-
hin subjektiv, in uns begriindet; was die Dinge an sich sind, und ob

14 Hegel VIII, 151.

100



sie so sind, wie sie uns erscheinen, dariiber kénnen wir nichts aus-
machen. Entsprechend gibt es keine Erkenntnis und kein Wissen tiber
die unendlichen Gegenstinde Freiheit, Unsterblichkeit und Gott
Wir miissen zwar die Idee eines hochsten Wesens postulieren, um
moralisch, das heiBt im Sinne der praktischen Vernunft, konsequent
zu denken. «Was es aber an sich selbst sei, erforschen zu wollen, ist ein
ebenso zweckloser als vergeblicher Vorwitz.»1% Gott 148t uns sein
Wesen nur mutmaBen, nicht erblicken und beweisen. Das Wissen von
Gott ist aufgehoben und dem Glauben Platz gegeben. Dieser Glaube
findet seinen Ausdruck in den Worten: «Also méchte es auch hier
damit seine Richtigkeit haben, was uns das Studium der Natur und
des Menschen sonst hinreichend lehrt, dal3 die unerforschliche Weis-
heit, durch die wir existieren, nicht minder verehrungswiirdig ist in
dem, was sie uns versagte, als in dem, was sie uns zuteil werden lief3.» 18
Das, was sie uns versagte, verehrt Kant in dem Bekenntnis zur Auf-
schrift tiber dem Tempel der Isis: «Ich bin alles, was da ist, was da
war und was da sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher
aufgedeckt.»1?

Ganz anders Hegel: «Die Inschrift des Schleiers der Isis: ,Ich bin
was war, ist und sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher
geliftet’, schmilzt vor dem Gedanken.»!® In dem Wort Gedanken
steckt die ganze Energie der Hegelschen Philosophie, die unendliche
Bemithung, die unsrer Erkenntnis gesetzten Schranken zu sprengen,
sie nur als ein fiir die Erkenntnis notwendiges Moment anzusehen,
deren Beseitigung die wahrhafte Erhebung des Gedankens tuiber alle
Beschrankung ausmacht. Dal} es keine Erkenntnis Gottes, keine Er-
kenntnis der Wahrheit gebe, daB3 der absolute Geist etwas Unbegreif-
liches und UnfaBbares sei, ist die tiefste Demiitigung des Geistes.
«Was im Leben war, gro§ und gottlich ist, ist es durch die Idee; das
Ziel der Philosophie ist, sie in ihrer wahrhaften Gestalt und Allgemein-
heit zu erfassen. . .. Alles, was das menschliche Leben zusammenhalt,
was Wert hat und gilt, ist geistiger Natur, und dies Reich des Geistes
existiert allein durch das BewuBtsein von Wahrheit und Recht, durch
das Erfassen der Ideen. ... Das verschlossene Wesen des Universums
hat keine Kraft in sich, welche dem Mute des Erkennens Widerstand

15 Kant V, 547.
16 Kant V, 160.
17 Kant V, 391.
18 Hegel IX, 43.

101



leisten kénnte, es muf3 sich vor ihm auftun und seinen Reichtum und
seine Tiefen ihm vor Augen legen und ihm zum Genusse bringen.»1?

Der Mut des Erkennens und die Kraft des Gedankens kénnen kei-
nen tieferen Ausdruck finden als in diesen Worten. Die Denkvoraus-
setzung Hegels, daB die Realitit dem Begriff entspreche, enthilt eine
Dynamik in sich, die alle Starre des Denkens sprengen muf3; denn die
Betrachtung dessen, was ist, lenkt die Aufmerksamkeit auf ein MiB-
verhiltnis zwischen Begriff und Realitit.

Dieses MiBverhiltnis fordert nicht nur eine Lésung, sondern auch
eine Begriindung, denn erst die Kenntnis der Griinde erméglicht die
Aufhebung einer Spannung. — Die Antwort Hegels lautet: Das MiB3-
verhiltnis ist eine erkenntnisnotwendige Entgegensetzung im Prozef3
des Selbstbegreifens und der Selbstdarstellung des Geistes. Dieser
Gang des Geistes weist drei Stufen auf: Die erste Stufe ist der Geist
an sich als reiner Begriff, als ideelle Totalitit der in ihm schlummern-
den Moglichkeiten. Die zweite Stufe, die Stufe der Entgegensetzung,
ist der Geist fur sich als die Form der Realitit einer aus ihm hervor-
gebrachten und hervorzubringenden Welt, und die dritte Stufe als
Aufhebung der Entgegensetzung ist der Geist an und fiir sich als Ein-
heit von Begriff und Realitit, der Geist in seiner absoluten Wahrheit —
der absolute Geist. — Das Spekulative der Hegelschen Philosophie ist
weder die rein subjektive noch die rein objektive Betrachtungsweise,
nicht die Abgrenzung eines Bereiches allein méglicher Erfahrung von
einem Bereich unméglicher Erfahrung, sondern die Aufhebung dieser
Gegensitze, bei denen der Verstand stehenbleibt. Die endlichen Dinge
haben den Grund ihres Seins in der allgemeinen géttlichen Idee, und
die begreifende Durchdringung der unendlichen Mannigfaltigkeit, die
Angleichung der Realitit an den Begriff, die Aufhebung der Wider-
spriiche fiihrt zur Erkenntnis dieser gottlichen Idee, die im Grunde
eine Selbsterkenntnis ist.

Gott als Gegenstand des Glaubens steht nach dieser Explikation
Gott als Gegenstand des Wissens gegeniiber. — Kant und Hegel sind
also ganz konsequent sowohl in ihren Denkvoraussetzungen als auch
in ihren Denkergebnissen unterschieden. — Wenn wir von einem
schopferischen Irrtum Hegels in bezug auf Kant sprechen, so besagt
das nicht, Hegel habe Kant falsch interpretiert — es gibt kaum jeman-
den, der Kant griindlicher studiert und sich tiefer in die kritische Philo-

1% Hegel VIII, 36.

102



sophie eingelassen hitte als Hegel — es besagt nur: Hegel irrte, wenn
er annahm, die Verstandesphilosophie Kants in dem dreifachen Sinne
von negare, conservare und elevare aufgehoben zu haben. Das Schop-
ferische dieses Irrtums besteht gerade in dieser Annahme, denn sie
loste die Dynamik der spekulativen Philosophie Hegels aus. Der Grund
fur diesen Irrtum bildet die nicht geteilte Denkvoraussetzung in der
kritischen Auseinandersetzung mit Kant oder, was dasselbe ist, die
Eingenommenheit durch die eigene Denkvoraussetzung, die ihre
tiefere Wurzel im blinden Fleck Hegels hat. Verhilt sich dies aber so,
dann muf3 der blinde Fleck Hegels in seiner Denkvoraussetzung zu
erkennen sein. — Wie, wenn zwischen dem Wirklichen, nimlich dem,
was wir begreifen kénnen und dem Begriff, ndmlich dem, was wir be-
greifen sollen, eine Liicke bleibt?

Das Problem der Wahrheit und der blinde Fleck ber Hegel

Wir haben gesehen, welch groBes Bild Hegel von der Erkenntnis-
moglichkeit des Geistes entwirft: «Das verschlossene Wesen des Uni-
versums hat keine Kraft in sich, die dem Mute des Erkennens Wider-
stand leisten konnte.» Allerdings bedarf es eines groBen Mutes und
einer noch groBeren Anstrengung, um das Ganze zu begreifen; denn
wie Hegel sagt: «Wenn es dem BewufBitsein nicht sauer gemacht
wiirde, die Wahrheit zu erkennen, sondern man sich nur auf den
Dreifu3 zu setzen und Orakel zu sprechen brauchte, so wére freilich
die Arbeit des Denkens gespart.» 2 Der Mensch muf3 durch die T4tig-
keit des Gedankens hindurchgegangen sein. Erst dann 6ffnet sich ihm
das Problem der Wahrheit. Er erfaBt die Notwendigkeit der Unter-
scheidungen fir die Erkenntnis und erblickt in der unendlichen Be-
mithung des Geistes die andere Notwendigkeit, aus den Unterschei-
dungen in die Einheit zuriickzukehren.

Wie sieht Hegel das Problem der Wahrheit? — Wir wissen, da3 der
Idealismus Hegels darin besteht, die 4ulern Dinge ebenfalls als sinn-
liche Erscheinungen anzusprechen und die Wahrheit der Dinge in die
Idee zu setzen, wobei die Idee nicht irgendwo in der Ferne, sondern
in den einzelnen Dingen selbst existiert oder vielmehr die Dinge aus
der Idee existieren. Deshalb die Worte: « Wenn irgendetwas Wahrheit
ist, hat es sie durch seine Idee, oder etwas hat nur Wahrheit,

20 Hegel IX, 41.

103



insofern es Idee ist.» 2! «Die Idee ist das Wahre an und fiir sich, die
absolute Einheit des Begriffes und der Objektivitit.» 22 In diesen Wor-
ten finden wir eine dreifache Bestimmung: 1. Die Idee ist das Wahre;
2. Die Dinge haben ihre Wahrheit aus der Idee; 3. Die Wahrheit ist
die Einheit des Begriffes und der Objektivitit oder, was dasselbe ist,
der Idee und der Dinge. — Es sind genau die drei Stufen der Entfaltung
des Geistes, wie sie sich im Vorhergehenden darstellten: Geist an sich
als Idee, Geist fiir sich als Realitit der Welt, Geist an und fiir sich oder
Idee an und fiir sich als Einheit von Idee und Objektivitit. « Die Idee
ist die Wahrheit, denn die Wahrheit ist dies, daB die Objektivitit dem
Begriffe entspricht.» 23

Wir brauchen an dieser Stelle nicht nochmals aufzuweisen, daB3
Denkvoraussetzung und Resultat bei Hegel ineinandergehen. Wir
miissen aber feststellen, dal in dem Versuch, die Geschichte des
menschlichen Denkens als die Entfaltung der Idee darzustellen, an
deren Ende das Begreifen der wiedergewonnenen Einheit von Idee
und Objektivitit steht, eine Ubereinstimmung ihren Ausdruck findet,
in der mehr enthalten ist als in der traditionell {iberlieferten Definition
fiir die Wahrheit, nach welcher Wahrheit die Ubereinstimmung der
Vorstellung mit der Sache ist. Bei Hegel ist Vorstellung nicht Idee,
sondern subjektives Meinen, deshalb bezeichnet die genannte Defi-
nition nur die Richtigkeit unserer Vorstellung in bezug auf ein zuBer-
liches Ding, nicht aber die Wahrheit der Idee in bezug auf die Man-
nigfaltigkeit aller Dinge. Die Wahrheit liegt also nicht im Einzelnen,
sondern im Ganzen. Die alte Definition fiir Wahrheit bezeichnet je-
weils nur die Ubereinstimmung einer Vorstellung mit einer Sache; hier-
in ist noch nicht die vollstindige Entsprechung im Sinne der abso-
luten, an und fiir sich seienden Idee gegeben. Deshalb finden wir bei
Hegel die Unterscheidung zwischen Wahrheitund Richtigkeit: « Unter
Wahrheit versteht man zunichst, dafl ich wisse, wie etwas ist. Dies ist
jedoch die Wahrheit nur in Beziehung auf das BewuBtsein — auf die
Subjektivitit — die formelle Wahrheit, die bloBe Richtigkeit.» Das,
was wir soeben als Ubereinstimmung unserer Vorstellung mit der
Sache bezeichnet haben. « Dahingegen besteht die Wahrheit im tiefe-
ren Sinne darin, dafB die Objektivitit — das heiBt die Gesamtheit aller
Objekte — mit dem Begriff identisch ist.»2* Richtigkeit ist also ein

21 Hegel V, 236.

22 Hegel VIII, 423.
. 28 Hegel VIII, 423.

24 Hegel VIII, 424.

104



Moment der Wahrheit, nicht aber ihr tiefster Sinn. Alles Richtige
steht demnach in der Wahrheit. Diese ist jedoch nicht an einem ihrer
Momente, sondern erst am Ende vollendet. Die Entsprechung von
Begriff und Realitit stellt sich somit als eine ungeheure Aufgabe dar,
die — wie es Hegel ausdriickt — darin besteht, daB sich die Idee durch
die Realitit hindurcharbeiten mu8. 2* Dies macht den Gang des Gei-
stes, die Dialektik von Setzung und Entgegensetzung und ihre Auf-
hebung in einem Dritten, die Selbstverwirklichung und das Selbst-
begreifen der Idee aus; mit Hegels eigenen Worten: «Der Werk-
meister dieser Arbeit von Jahrtausenden ist der Eine lebendige Geist,
dessen denkende Natur es ist, das, was er ist, zu seinem Bewultsein zu
bringen und, indem dies so Gegenstand geworden, zugleich schon dar-
tiber erhoben und eine hohere Stufe in sich zu sein.» 2 In dem Hin-
durcharbeiten des Geistes durch die Realitit gibt es aber auch das
Unwahre, das Schlechte jeweils dort, wo die Realitit ihrem Begriffe
nicht entspricht. Ein schlechter, ein unwahrer Mensch ist zum Beispiel
ein Mensch, «der sich nicht seinem Begriffe, seiner Bestimmung ge-
miB verhilt. Ganz ohne Identitit des Begriffes und der Realitit ver-
mag indes nichts zu bestehen. Auch das Schlechte und Unwahre ist
nur, insofern dessen Realitidt noch irgendwie sich seinem Begriff gemi3
verhilt. Das durchaus Schlechte oder Begriffswidrige ist eben damit
ein in sich selbst Zerfallendes.»?” Deshalb ist fiir Hegel auch das Un-
wahre, der Irrtum zu einem Moment der Wahrheit erhoben. Es gibt
keine absolute Entgegensetzung. Alle Tauschung dient der Idee, steht
im Interesse der Idee. Es ist dies die berithmte Wendung Hegels von
der «List der Vernunft», von der er sagt: «Die Vernunft ist ebenso
listig als miachtig. Die List besteht tiberhaupt in der vermittelnden
Tatigkeit, welche, indem sie die Objekte ihrer eigenen Natur gemaf3
aufeinander einwirken und sich aneinander abarbeiten 148t, ohne
sich unmittelbar in diesen ProzeB einzumischen, gleichwohl nur ¢hren
Zweck zur Ausfithrung bringt. Man kann in diesem Sinne sagen, da
die gottliche Vorsehung, der Welt und ihrem ProzeB gegentiber, sich
als die absolute List verhilt. Gott 148t die Menschen mit ihren beson-
deren Leidenschaften und Interessen gewidhren, und das, was dadurch
zustande kommt, das ist die Vollfithrung seiner Absichten, welche ein
Anderes sind als dasjenige, um was es denjenigen, deren er sich dabei

25 Hegel V, 239
26 Hegel VIII, 59.
27 Hegel VIII, 424-425.

105



bedient, zunichst zu tun war.» 2 Was in diesem Sinne fiir den erken=
nenden Menschen noch als List der Vernunft erscheint, ist fir die
Idee innere Notwendigkeit. «Die Idee in ihrem ProzeB3 macht sich
selbst jene Tauschung, setzt ein anderes sich gegeniiber und ihr Tun
besteht darin, diese Tauschung aufzuheben. Nur aus diesem Irrtum
geht die Wahrheit hervor und hierin liegt die Verséhnung mit dem
Irrtum und mit der Endlichkeit. Das Anderssein oder der Irrtum als
aufgehoben, ist selbst ein notwendiges Moment der Wahrheit, welche
nur ist, indem sie sich zu ihrem eigenen Resultate macht.»2® Vom
Standpunkt der absoluten Idee sinken also der Irrtum wie das Rela-
tiv-Wahre der Richtigkeit zum Moment der Wahrheit herab und
haben in sich keine Selbstindigkeit. Der von allen Seiten her in die
Endlichkeit «verstrickte Mensch» sieht aber nur Richtigkeiten und
Irrtimer. Die Verstrickung wird ihm anderseits zum Antrieb, die
«Region einer héheren, substantielleren Wahrheit zu suchen, in wel-
cher alle Gegensitze und Widerspriiche des Endlichen ihre letzte
Losung . .. finden kénnten. Dies ist die Region der Wahrheit an sich
selbst, nicht des relativ Wahren. Diese héchste Wahrheit, die Wahr-
heit als solche, ist die Auflosung des héchsten Gegensatzes und Wider-
spruchs.» 3

Wir hitten hier ein sehr abgerundetes, in sich klares und undurch-
I6chertes Bild von der Welt und ihrem Ablauf, und wir sind geneigt,
zu dem hiufig mifverstandenen Wort Hegels tiberzugehen, das trotz
der vielfachen MiBverstindnisse nachgerade als Gemeinplatz weiter-
gegeben wird: «Was verntinftig ist, das ist wirklich und was wirklich
ist, das ist verniinftig.» 3! — Ist das Hegelsche Weltbild in der Tat ab-
gerundet, undurchléchert, begriffen und zu begreifen? — Was besagt
der Satz: Das Verniinftige ist wirklich und das Wirkliche ist verniinf-
tig? Ist alles Verniinftige wirklich und alles Wirkliche verniinftig? —
Um diese Fragen beantworten zu kénnen, miissen wir uns dariiber
Rechenschaft ablegen: Was hei3t bei Hegel «verniinftig» und «wirk-
lich»? — Der Zusammenhang der Vorrede zur Rechtsphilosophie, aus
dem das Zitat entnommen ist, gibt hiertiber folgenden AufschluB3:

1. Wenn die Idee nur so als eine Idee, als eine Vorstellung im iib-
lichen Sinne des Meinens gilt, so lehrt hingegen die Philosophie, daB

28 Hegel VIII, 420.
20 Hegel VIII, 422.
30 Hegel XII, 146.

31 Hegel VI1I, 33.

106



nichts wirklich ist als die Idee. — Unsere Frage: Was heiB3t bei Hegel
wirklich? erhilt demnach die Antwort: Wirklich ist ausschlieBlich die
Idee. Von der Idee wissen wir anderseits, daB3 sie das Wahre ist, also
ist das Wirkliche — und zwar nur das Wirkliche — das Wahre. Die Ge-
danken iiber die Wahrheit bei Hegel haben gezeigt, dafl es neben dem
Wahren auch das Unwahre, den Irrtum, die TAuschung, den Schein
gibt. Das wiirde bedeuten, neben dem Wirklichen besteht auch das
Unwirkliche. Diese Annahme finden wir in den weiteren Worten aus
der Vorrede bestitigt, in denen ausdriicklich hervorgehoben wird,
daB «es darauf ankommt, in dem Scheine des Zeitlichen und Voriiber-
gehenden die Substanz, die immanent — und das Ewige, das gegen-
wirtig ist, zu erkennen. Denn das Verniinftige, was synonym ist mit
der Idee, indem es in seiner Wirklichkeit zugleich in die duBere Exi-
stenz tritt, tritt in einem unendlichen Reichtum von Formen, Erschei-
nungen und Gestalten hervor, und umzieht seinen Kern mit der bun-
ten Rinde, in welcher das Bewulltsein zunichst haust, welche der
Begriff erst durchdringt, um den innern Puls zu finden und ihn ebenso
in den duBern Gestalten noch schlagend zu fiithlen.»3? Aus diesem
Zitat entnehmen wir

2., daB3 das Verniinftige synonym ist mit der Idee. Im Vergleich
mit unsrer ersten Ableitung ergibt sich daher wieder die Identitit
mit dem Wahren und Wirklichen, wie wir sie im Ausgangszitat
finden. Wir sehen aber auch, daB3 das Verniinftige wie das Wirkliche
dem Unwirklichen und Unwahren entgegensteht. Das Unwahre ist
also nicht nur als ein Moment, sondern konkret in der Welt in Form
der auBeren Gestaltungen vorhanden, wenngleich in ihnen der Puls-
schlag des Vernunftigen noch zu fiithlen ist. (Wir entsinnen uns an die
erste Formulierung des Unwahren: Die Realitit des Unwahren kann
nicht génzlich begriffswidrig sein.) Uber diese AuBerlichkeit finden
Wwir nun

3. den sehr aufschluBireichen Satz: «Die unendlich mannigfaltigen
Verhailtnisse aber, die sich in dieser AuBerlichkeit durch das Scheinen
des Wesens in sie bilden, dieses unendliche Material und seine
Regulierung ist nicht Gegenstand der Philosophie.»3® Es gibt dem-
nach etwas bei Hegel — und wie wir héren eine unendliche Mannig-
faltigkeit — die erklirtermaBen nicht Gegenstand der Philosophie
ist. — Der Ausspruch, der unsere Aufmerksamkeit angezogen hat,

32 Hegel VII, 33-34.
33 Hegel VII, 34.

107



ist also richtig gelesen, wenn wir sagen: Alles Verniinftige ist wirklich
und alles Wirkliche ist verniinftig. Wir haben aber aus dem Vorste-
henden auch entnehmen kénnen, daB er zugleich ausdriickt: Nur
das Verniinftige ist wirklich und nur das Wirkliche ist verniinftig.
Nicht alles — und in Ansehung der ausgeschlossenen Mannigfaltigkeit
miissen wir sagen — lange nicht alles, nur der Kern dessen, was wir
sehen, ist verniinftig und wirklich, das meiste ist Schein und Tiu-
schung.

Die Richtigkeit dieser Ableitung mag von manchem in Zwei-
fel gezogen werden, daBB wir aber in unsrer Interpretation nicht
fehlgehen, bestitigt Hegel selbst; denn in der Einleitung zur Enzy-
klopddie von 1830, in der er sich ausdriicklich auf die beiden
Sitze der Rechtsphilosophie bezieht, heilt es: «Diese einfachen
Sitze haben manchen auffallend geschienen und Anfeindung er-
fahren. ...Was aber den philosophischen Sinn betrifft, so istso viel
Bildung vorauszusehen, dafl man wisse, nicht nur daf3 Gott wirklich, —
daB3 er das Wirklichste, daf3 er allein wahrhaft wirklich ist, sondern
auch in Ansehung des Formellen, daf iberhaupt das Dasein zum
Teil Erscheinung und nur zum Tel Wirklichkeit ist. — Im gemeinen
Leben nennt man etwa jeden Einfall, den Irrtum, das Bése, . .. sowie
jede noch so verkiimmerte und vergingliche Existenz zufilligerweise
eine Wirklichkeit. . .. Das Zuféllige ist aber eine Existenz, die keinen
groBeren Wert, als den eines Moglichen hat, die so gut nicht sein
kann als sie ist.»3* Es ist also durchaus verfehlt, zum Beispiel irgend-
welche bestehenden katastrophalen politischen Zustinde mit Hegel
sanktionieren zu wollen. All diesen Versuchen stehen eindeutig die
Worte entgegen: « Wer wire nicht so klug, um in seiner Umgebung
vieles zu sehen, was in der Tat nicht so ist, wie es sein soll?» — das
heiB3t seinem Begriffe, seiner eigentlichen Wirklichkeit nicht ent-
spricht. — «Aber diese Klugheit hat unrecht, sich einzubilden, mit
solchen Gegenstinden und deren Sollen sich innerhalb der Interessen
der philosophischen Wissenschaft zu befinden. Diese hat es nur mit
der Idee zu tun, welche nicht so ohnmichtig ist, um nur zu sollen
und nicht wirklich zu sein, und damit mit einer Wirklichkeit, an
welcher jene Gegenstidnde, Einrichtungen, Zustinde und so fort nur
die oberflichliche AuBlenseite sind.»?% Wir wollen mit dieser Dar-
stellung Hegels keine Rechtfertigung seines Systems geben, sondern

3 Hegel VIII, 48.
85 Hegel VIII, 49.

108



sind vielmehr an der Frage interessiert, was bedeuten der Schein, das
Unwahre, die Téauschung, das Unwirkliche, der Irrtum in der
Philosophie Hegels? —

In der Logik heiBt es: «DaB die wirklichen Dinge mit der Idee
nicht kongruieren, ist die Seite ihrer Endlichkeit, Unwahrheit.»
Und hierauf folgt der fir unsre Betrachtung wichtige Satz: «Dal
die Idee ihre Realitit nichi vollkommen durchgearbeitet, sie unvoll-
stindig dem Begriffe unterworfen hat, davon beruht die Méglichkeit
darauf, dafB sie einen beschrinkten Inhalt hat, daB sie, so wesentlich
sie Einheit des Begriffs und der Realitit, ebenso wesentlich auch
deren Unterschied ist.»3 — Die Idee arbeitet also die Realitit nicht
geniigend durch, hat einen beschrinkten Inhalt. Es gibt demnach
noch Inhalt auBerhalb der an sich seienden Idee: die Endlichkeit,
Unwahrheit. Wie wir aber betonten, ist alles Endliche und Unwahre
keine Selbstindigkeit und Absolutheit fiur sich. Das Unwahre
besteht in dem Widerspruch, der zwischen der Bestimmung oder
dem Begriff und der Existenz eines Gegenstandes stattfindet. « Von
einem solchen Gegenstand kénnen wir uns eine richtige Vorstellung
machen, aber der Inhalt dieser Vorstellung ist ein in sich Unwahres.
Solcher Richtigkeiten, die zugleich Unwahrheiten sind, kénnen wir
viele im Kopf haben. — Gott allein ist wahrhafte Ubereinstimmung
des Begriffs und der Realitit; alle endlichen Dinge aber haben eine
Unwahrheit an sich, sie haben einen Begriff und eine Existenz, die
aber ihrem Begriff unangemessen ist. Deshalb miissen sie zugrunde
gehen, wodurch die Unangemessenheit ihres Begriffs und ihrer
Existenz manifestiert wird.»3 Wir finden in dieser Aussage einmal
eine Bestdtigung unsrer oben getroffenen Unterscheidung zwischen
Wahrheit und Richtigkeit bei Hegel. Zum andern erfahren wir, Gott
allein ist die wahrhafte Ubereinstimmung des Begriffs und der Reali-
tat. Die endlichen Dinge haben aber eine Unwahrheit an sich, des-
halb miissen sie zugrunde gehen. Demnach ist die Endlichkeit nicht
schlechthin das Unwahre, sondern in jedem endlichen Ding findet
sich Wahres und Unwahres zugleich. Die Unwahrheit, welche die
Idee sich selbst als ein notwendiges Moment der Wahrheitserkenntnis
gesetzt hat, muBl in dem unendlichen ProzeB der Riickkehr zu sich
selbst iiberwunden werden. «Die ganze Entwicklung des Begriffs des
Geistes stellt nur das Sich-Freimachen des Geistes von allen seinem

3 Hegel V, 239.
37 Hegel VIII, 90

109



Begriffe nicht entsprechenden Formen seines Daseins dar; eine Be-
freiung, welche dadurch zustande kommt, daB3 diese Formen zu einer
dem Begriffe des Geistes vollkommen angemessenen Wirklichkeit um-
gebildet werden.»* Die unangemessenen Formen, das Unwirkliche,
das Unwahre am Endlichen muB umgebildet, aufgehoben werden.

Die Endlichkeit, die Welt, die Natur machen die Realitit aus,
welche der Idee entgegensteht, durch die sich die Idee hindurch-
arbeiten muB. Wir stoBen hier auf eine Doppelbedeutung des Be-
griffes Realitit: Realitit als Unwirklichkeit, wie sie der Idee entge-
gensteht und Realitit als das allein Wirkliche der Idee. DaB3 die
Realitidt der Idee entspreche, heiBt also auch: Daf die Realitit dem
Wirklichen entspreche, was auf Grund der getroffenen Unterschei-
dung gleichbedeutend ist mit der Forderung, daB das Unwirkliche
wirklich werde. In dem Warum der Nichtentsprechung liegt das
Mysterium der Weltentstehung, das auch durch die Antwort, die
Idee als das allein Wirkliche hat sich die Welt als das Unwirkliche
entgegengesetzt, um sich selbst zu erkennen, unbeantwortet bleibt.
Denn wir konnen weiter fragen: Woher kommt die unendliche
Sehnsucht der Idee, sich selbst zu erkennen? — Das An-Sich der Idee
ist offenbar nicht Ausdruck absoluter Dumpfheit. Dumpfheit kann
nicht zugleich in Sehnsucht brennen, um das ganz andere der Welt
aus sich zu gebaren. Die Frage, warum sich der Geist selbst erkennen
will, kénnen wir deshalb nicht an Hegel richten. — Hier aber eine
andere Frage: Was soll der Mensch tun in diesem unendlichen Pro-
zeB der Selbsterkenntnis des Geistes? — Ist der Mensch selbst eine
Form, die umgebildet werden muB3? Wer bildet dann um? Ist der
Mensch Geist und erkennt sich der Geist im Menschen? — Wir
erfahren hieriiber folgendes:

Der Mensch ist in die Endlichkeit verstrickt, also selbst endlich,
insofern auch Triger eines Unwahren, einer Form, die zerbrochen
und umgebildet werden muB3. Wer bildet um? — Der sich durch die
Realitit hindurcharbeitende unendliche Geist, und zwar durch die
Form der Realitit, die noch Ausdruck des Unwirklichen ist. Der
unendliche Geist in seiner Aktivitit steht also dem Menschen als
endlichem Geist entgegen. Der Mensch, insofern er philosophiert,
sieht diesem ProzeB zu. Er agiert nicht. Er macht die Welt nicht zu
dem, wie sie sein soll, das heiB3t gleicht die Realitit, die der Idee noch

38 Hegel X, 32.

110



entgegensteht, nicht der Realitit an, die die Idee oder der Begriff
selbst ist. Wie die Welt sein soll, sagt Hegel: «dazu kommt die
Philosophie ohnehin immer zu spat. Als der Gedanke der Welt
erscheint sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren Bil-
dungsprozeB vollendet und sich fertig gemacht hat.»*® — AuBlerdem
ist die Philosophie immer nur ihre eigene Epoche in Gedanken erfa(3t.

«Es ist ebenso téricht zu wihnen, irgendeine Philosophie gehe
uber ihre gegenwirtige Welt hinaus, als, ein Individuum uber-
springe seine Zeit.»%® Der Satz: « Wenn die Philosophie ihr Grau in
Grau malt, dann ist eine Gestalt des Lebens alt geworden»,* be-
deutet daher nichts anderes als: dann ist eine Gestalt des Lebens
wirklich geworden, das Unwirkliche von ihr abgefallen. — Die Philo-
sophie — und das heiit, der Mensch—hat lediglich die Aufgabe zu er-
kennen, nicht die Aufgabe zu verwandeln.

Das geschlossene Bild, das die Philosophie Hegels von der Welt gibt,
beginnt sich also an einer Stelle aufzulésen, positiv ausgedriickt:
beginnt sich an einer Stelle zu 6ffnen. Der Blick bleibt nicht mehr
nur nach vorn auf das An-und-Fiir-Sich der Endstufe gerichtet, er
wendet sich zur Seite auf die unendliche Fille der abgelebten Formen
der Unwirklichkeit, auf den Rest der Nichtentsprechung von Idee
und Realitit, auf die Realitit, die der Idee entgegensteht. In diese
Fille sieht sich der Mensch verstrickt, und er soll erkennen, was sich
ohne sein Hinzutun mit ihr begibt. Der endliche Mensch soll die
Unendlichkeit erkennen, soll der Selbsterkenntnis des unendlichen
Geistes dienen. — Wie vermag er das, solange er selbst noch endlich
ist? — Oder besteht die letzte Verwandlung, die letzte Umbildung des
Unwahren, die letzte Ineinssetzung von Realitdt und Begriff darin,
die Endlichkeit des Menschen aufzuheben? — Soll der Mensch,
nachdem er aus dem paradiesischen Zustand seines An-sich herausge-
fallen ist,indem er vom Baume der Erkenntnis a3, am Ende der groBen
Not dieses Erkennens doch noch vom Baume des Lebens essen? —

Hegel hat seine Erkenntnisfreudigkeit, trotz der Resignation, die
auch seinem Alter nicht erspart blieb, nie aufgegeben. Er hat in
groBer Kiihnheit iiber alle Blindheit des Menschen hinweggegriffen,
ohne sie jedoch damit aufzuheben, denn die Endlichkeit des Men-
schen besteht nach wie vor. Eine Kiithnheit, die nicht nur vermessen

3% Hegel VII, 36.
40 Hegel VII, 35.
41 Hegel VII, 37.

111



ist, sondern der ein Zug von echter GréBe anhaftet, denn es liegt ihr
eine ungeheure Bemiihung zugrunde: Die Anstrengung des Begreifens
wurde geleistet — und das Unbegreifliche ist geblieben.

Ein anderes ist es zu sagen: Ich weil3 nichts und kann auch nichts
erfahren und den Dingen ihren Laufzu lassen; ein anderes zu sagen:
Gott ist wiBbar, ein Leben lang die Bemiihung des Begreifens auf
sich zu nehmen und am Ende nicht zu begreifen.

Miissen wir noch einmal nach dem blinden Fleck bei Hegel, noch
einmal nach dem blinden Fleck irgendeines Menschen fragen? — Wer
erfiillte seine Aufgabe je so, daf} er von sich sagen konnte:Es ist voll-
bracht? — Vor eine Aufgabe gestellt sein und sie nicht erfiillen, sich aber
demAufgegebenennichiversagen,wenngleichman amEndeselbstversagt.

Hegels Aufgabe lautet: Die Wahrheit ist die Ubereinstimmung
der Realitit mit dem Begriff. Es ist seine Denkvoraussetzung und
zugleich seine Forderung: Dal3 die Realitit dem Begriff entspreche.
Das Ungeniigen liegt darin, daB3 der Begriff Hegels noch nicht der
Realitit entspricht, wie kein (endlicher) Begriff je der Realitit entspre-
chen wird, die der (unendliche) Begriff selbst ist.—Das Ungeloste bleibt
ungeldst, das Unbegreifliche unbegriffen, die Aufgabe aufgegeben.

Positives und Negatives sind ineinander verschlungen und bezeich-
nen die Dialektik ohne Ende, mit welcher der Mensch in seinem
Irrtum von der Wahrheit angezogen und abgestossen wird. Wie sollte
ein solches Irren nicht wesentlich sein? — Es ist selbst dann — oder
auch gerade dann — wesentlich, wenn die héchste Konzentration
nach innen: der Zusammenschlufl von Realitit und Begriff blind
bleibt fiir die AuBerlichkeit des Menschen.

Hegel hat sich seiner Aufgabe nicht entzogen, denn er muBte sie
an uns weitergeben.

III. Mégliche Anwendung der Fragestellung
auf jede Art des Philosophierens

Wir gingen davon aus, daB die Rede vom blinden Fleck in der
Philosophie die Stelle bezeichnet, an der nicht gesehen wird: Hochste
innere Konzentration bei einer Blindheit nach auBen. Dieses Nicht-
sehen erwies eine Doppelseitigkeit, die der Dialektik des Irrtums und
ihrem Verhiltnis zur Wahrheit entspricht: Wahrheit als die eine,
absolute, immer wieder in Frage gestellte, immer wieder gesuchte,
den Menschen allseitig in Bewegung setzende — verwirrende Macht.

112



Irrtum als die den Menschen ergreifende, die Not des Erkennens
begriindende, unwiederholbare, jeden Menschen in eigener Weise —
faszinierende Ohnmacht. — Das Berithrtwerden des Menschen durch
die Wahrheit an der Stelle, an der er irrt. — Die Tauschung an den
sichtbaren Dingen, die jedoch des Fragens wiirdig werden, weil wir in
ihrer Transparenz den gliasernen Rand der Welt des Sichtbaren ge-
winnen, von dorther wir anderes heimtragen als das, worauf wir
urspriinglich aus waren: das Unsichtbare. — Der blinde Fleck die
Berithrung mit dem Unsichtbaren.

Wir fragten nach der Frage, die geeignet ist, auf das Beriihrt-
werden eines in der Not des Erkennens ringenden Menschen zu ver-
weisen. Es war die Frage nach dem Anfangen, nach dem Ankniipfen,
nach der unbeweisbaren Voraussetzung eines Denkens. Wir richteten
diese Frage an Hegel. Eine Antwort ergab sich in der Gegeniiber-
stellung zu Kant. Das Problem des ontologischen Gottesbeweises
deckte sowohl Kants als auch Hegels Denkvoraussetzung auf, und wir
sahen, daf3 die Denkergebnisse jeweils an den Anfang zuriicklaufen,
bzw. der Anfang im Resultat und das Resultat im Anfang enthalten
ist. Und wir kénnen noch ergidnzen: Nicht nur das Problem des
ontologischen Gottesbeweises ist geeignet, die Denkvoraussetzung
Hegels ans Licht zu bringen, sondern wie aus dem Riicklauf des
Resultats an den Anfang erhellt, muB3 die Behandlung jedes Problems
diese Denkvoraussetzung in sich enthalten, sonst wire sie nicht die
eine, unbeweisbare und von uns in Frage gestellte Denkvoraus-
setzung, die das Resultat zu jedem Problem vorprigt und es daher
in sich enthilt. — Als Denkvoraussetzung Hegels fanden wir den Satz:
Die Wahrheit ist die Ubereinstimmung der Realitit mit dem Begriff.
Dieser Satz fiihrte uns auf das Problem der Wahrheit bei Hegel, und
in der Darlegung seiner Gedanken zu diesem Problem o6ffnete sich
das groB angelegte, in sich so geschlossen scheinende System der
spekulativen Philosophie Hegels gerade an der Stelle, die das
Spannungsfeld zwischen Realitit und Begriff bezeichnet. Die ganze
Dynamik der Hegelschen Philosophie geht darauf aus, dieses MiB-
verhiltnis von Realitit und Begriff zu iiberwinden, die Realitit
begreifend zu durchdringen, um sie mit der Idee in eins zu setzen. Das
ist gleichbedeutend mit der Forderung, mit dem unendlichen An-
sinnen an den Geist, insofern er Mensch und das heifit endlich ist,
von der Endlichkeit her das Unendliche zu erkennen. Dieser tiefste
Gegensatz zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit, die ungeheure

8 113



Spannung zwischen Realitit und Begriff kann nicht erregender
in Erscheinung treten als in einer Philosophie, die ihren stark-
sten Impuls aus der Konzeption der Verséhnung dieser Wider-
spriichlichkeit erhilt. Und wenn der Mensch aus einer derartigen
Konzeption heraus in den Mittelpunkt des Erkennens geriickt
wird, dann miissen wir nur fragen: Kann der Mensch, der die List
der Vernunft durchschaut, der List, die iiberlegen ist, iiberlegen sein ?—

Nach diesem Riickblick wollen wir uns auf die Frage besinnen, die
wir im ersten Teil unserer Ausfithrungen unbeantwortet lieBen:
Welches ist unser blinder Fleck? — Wir miissen diese Frage stellen;
denn wenn das Ergebnis unsrer Untersuchung darin bestehen soll,
auf das Vorhandensein des blinden Flecks in der Philosophie auf-
merksam zu machen und mehr noch zu sagen, daB jeder Philosophie-
rende in seinem Bemiihen um den eigenen ihm und nur ihm zu-
gehorigen blinden Fleck kreist, dann miussen auch wir von einem
blinden Fleck abhingig sein, sofern iiberhaupt in unsrer Unter-
suchung ein philosophischer Gedanke zum Ausdruck kommt. Die
unbeantwortete Frage lautet nicht: Welches ist unser blinder Fleck
in bezug auf ein philosophisches System? Fiir die Beantwortung dieser
Frage gewinnen wir immer noch einen guten Ausgangspunkt durch
die wegweisende Besinnung auf die eigene Denkvoraussetzung. Die
Konkretion «in bezug auf» reicht stets zu dieser Ebene der Unbe-
weisbarkeit innerhalb der Frage nach dem blinden Fleck hinab, und
das Verfehlen «in bezug auf» ist nur eine Ausstrahlung des eigenen
blinden Flecks. Ob wir aber diesen blinden Fleck bestimmen kénnen,
bleibt fraglich. Das will besagen: Es gibt Fragen, die wir stellen, aber
nicht beantworten miissen. Wir miissen fragen, um die Richtung zu
erfahren, aus der her und auf die hin wir denken. Wir miissen nicht
antworten, weil wir nicht kénnen, denn sowohl das Woher als auch
das Wohin verlaufen im Unsichtbaren. Anders ausgedriickt: Wenn
wir wiiBten, an welcher Stelle wir selbst irren, das hei3t an welcher
Stelle wir die Wahrheit berithren, und es gelinge uns die Bezeich-
nung, dann hitten wir die Wahrheit, und das Denken wire ans Ende
gelangt. Nur das vermeintliche Ende — und wie plastisch hat Hegel
ein solches Ende gesehen — zwingt die Wahrheit hernieder, die wir in
unserm Irrtum berithren und verfehlen.

Auch in der Philosophie Hegels ist nicht alles glasklar, auch hier
finden wir einen ungeldsten Rest, an dem wir AnstoB nehmen und
der uns zum AnstoB3 wird. Hegel zeigt keine Loésung, sondern nur die

114



Aufgabe, wie sie sich ihm stellt. Seine Philosophie ist ezne Methode,
eine Art zu philosophieren, eine Art zu irren und in diesem Irren das
Wahre zu berithren. Das Wie dieser Berithrung bleibt dunkel. Die
Kraft des AnstoBes ist dagegen unverkennbar. Und daB3 im Irren mehr
enthalten ist als nur das Falsche, erhellt schon aus unsrer Fragestel-
lung, die uns auf das Unbeweisbare fiihrt. Das Falsche und das
Richtige haben ihren Raum allein im Beweisbaren. Irrtum ist die
Grenze, die Umbruchstelle des Denkens, die Einbruchstelle der
Wabhrheit. Ein philosophisches System kann im ganzen richtig, das
heiBt in sich konsequent sein, dennoch beruht es auf einem Irrtum,
eben jenem Irrtum, mit dem es an Wahrheit gebunden ist und der
jede Endgiiltigkeit einer Denkvoraussetzung in eigener Weise durch-
bricht. «Es irrt der Mensch, solang er strebt» besagt daher nicht
etwa: Wenn der Mensch nicht mehr strebt, hort er auf zu irren,
sondern wenn er nicht mehr strebt, hort er auf Mensch zu sein. Das
Streben nach Wahrheit und das Verfehlen der Wahrheit sind die not-
wendigen Momente des Menschseins.

Deshalb und nur deshalb erscheint uns die Frage nach dem blinden
Fleck auf jedes philosophische System anwendbar, denn die Frage
16st nicht auf, weil sie den Irrtum nur negativ interpretiert, sondern
verweist, weil sie den Irrtum als Hindeutung auf Wahrheit, als
Bindung an Wahrheit und als Angesprochensein durch Wahrheit
nimmt. Wenn wir dieser Frage eine bestimmte Form gaben, so nicht
allein deshalb, weil uns die Besinnung auf die unbeweisbare Vor-
aussetzung eines Denkens zur Vermeidung unsachlicher Kritik
wesentlich erscheint, sondern weil wir das Wort «blinder Fleck» nicht
ungebiihrlich beanspruchen, weil wir uns von diesem Wort, noch
bevor wir unsre Ausfithrungen schlieBen, wieder trennen wollen.
Die Frage nach der Denkvoraussetzung ist einfacher und mehr eine
Frage, die wir in der Gewalt haben — wenn uns tiberhaupt etwas in
die Gewalt gegeben ist. Es ist nicht zuletzt ein Signum des blinden
Flecks, daBl wir oft nach Ausdruck ringen und nicht sagen kénnen,
was uns bewegt, und dafBl wir anderseits das eigene Wort, das man
uns zuriickgibt, verindert finden. Der blinde Fleck sollte nur ver-
weisen. Wenn wir jedoch zuviel mit diesem Wort umgehen und es als
Begriff verwenden, so kénnte es scheinen, daB wir begriffen hitten.
Und es stellt sich sogleich die Frage ein: Was ist der blinde Fleck? —
Und wir werden genétigt, zu sagen: Er ist das und das. Dabei ist er
gerade das und das nicht — oder nicht nur.

115



In dem unscheinbaren Ist liegt die ganze Not unsres Erkennens;
denn mit dieser Kopula verbinden wir nicht ohne Gewalt, was sich
nicht verbinden 148t. Ein mit schnellen Schligen eingerammter Nagel
in die Wand, vor der wir stehen, als wollten wir mit diesem Nagel
sagen, wie es hinter der Wand ist, und zwar unter der bezeichnenden
Begriindung: Weil es vor der Wand nicht so ist. — Alle diese Ist-
Négel sind ein Ausdruck fiir die Bedrohung durch das Unbekannte.
Wir geben einen Namen — und die Fremdheit ist verschwunden.
Wir bilden einen Begriff — und es tritt die Beruhigung am Begriffe
ein. Wir sagen «ist» und haben den Blick gebannt, mit dem uns die
Dinge anschauen. — Wir wollen also das Ist wenigstens vom blinden
Fleck fernhalten, indem wir das Wort zum letzten Male sagen, aller-
dings in dem BewuBtsein, daB3 wir es gesagt haben; denn nur wissend
kénnen wir den Blick ausstehen, fiir den wir blind sind, von dem wir
aber glauben, daB er uns umfaBt, weil wir blind sind. — Unsre Be-
sinnung galt diesem Intervall zwischen Glauben und Wissen: DaB
etwas vorhanden ist, das uns anschaut, und das wir nicht sehen, das
jeder auf seine Weise nicht sieht.

Jeder benutzt ein andres Tor zum Eintritt in die Welt, jeder ein
andres, um sie wieder zu verlassen. Wer kennt das Tor der Trennung
und Verbindung, durch das er schritt und wieder schreiten wird —
jene Enge, durch die uns Weite anweht — dunkler Raum und Mensch-
lichkeit? — Wir fithlen uns ganz wohl hier, sind aber zugleich bedringt
von der UngewiBheit, die das Siegel des wissenden Nichtwissens tragt.
Wir suchen unsern Weg und sind dabei nicht ohne alle Hoffnung, denn
es gibt die Weisung, sonst wire keine UngewiBheit, sondern nur Leere.

Heraklit sagt: «Der waltende Gott, dem die Secherstiitte gehort,
die zu Delphi, nicht redet er, auch nicht verhiillt er, sondern er deutet

42

KA ) 5 v !
an»®. .. ofre Aéyer obre xpbdmrer dAAa onuaivey.

Literatur:

Heraklit zitiert nach Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und
deutsch, 3. Auflage, Berlin 1912. Es wurde auBBerdem die von Georg Burkhardt be-
sorgte Ubersetzung der Heraklit-Fragmente, Insel-Biicherei Nr. 49, Wiesbaden
J. o. beigezogen.

Kant Werke, Ed. Ernst Cassirer, Berlin 1922: II1. Band K7ritik der reinen Vernunft
sowie V. Band Kritik der praktischen Vernunft und Kritik der Urteilskrafi.

Hegel Werke, Ed. Hermann Glockner, Jubiliumsausgabe, Stuttgart 1927 ff.:
IV.u. V. Band Logik, VII. Band Philosophie des Rechis, VIII., IX. u. X. Band System
der Philosophie, X11. Band Asthetik, XV1. Band Philosophie der Religion, XVII. XVIII.
u. XIX. Band Geschichte der Philosophie.

42 Heraklit Frg. 93. Diels I, 96.

116



	Der blinde Fleck in der Philosophie : eine Untersuchung zur Dialektik des Irrtums

