
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Der blinde Fleck in der Philosophie : eine Untersuchung zur Dialektik
des Irrtums

Autor: Kanitz, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der blinde Fleck in der Philosophie
eine Untersuchung zur Dialektik des Irrtums *

von Hans-Joachim Kanitz

Der blinde Fleck im menschlichen Auge ist bekanntlich die Stelle,
an der nicht gesehen wird. Wenn wir vom «blinden Fleck in der
Philosophie» hören, könnten wir fragen: Ist der blinde Fleck in der
Philosophie die Stelle, an der nicht gesehen wird? - In dieser Frage
liegt offenbar Ironie, weil sich in ihr eine Auflösung, zum mindesten
eine Relativierung abzeichnet, wenn wir nämlich «blind» negativ
fassen.

Ironie bedeutet Spielen mit einer Sache, der man sich scheinbar
zuwendet - insofern gefährliches Spielen; denn etwas nur gelten lassen,
als ob es gelte, in Wirklichkeit aber den Ernst auflösen, heißt die Sache

selbst auflösen, heißt sie zerstören. Wir wollen aber mit der
Philosophie nicht spielen, sondern ernst machen. Deshalb kann die Frage,
ob der blinde Fleck in der Philosophie die Stelle sei, an der nicht
gesehen werde, nicht nur ironisch sein. Sie muß über die Ironie, über die

Selbstauflösung, über das Negative hinausgehen und zu einem
Positiven führen.

Auch der blinde Fleck im menschlichen Auge ist nicht nur als eine
Stelle auf der Netzhaut charakterisiert, auf die von außen keine
Lichteindrücke fallen, sondern ist zugleich der Austritt des Sehnerves, der

zum Sehzentrum ins Gehirn führt. Gerade diese Konzentration der
nach innen gerichteten Nervenfasern ist der Grund für die Blindheit
nach außen. — Wenn wir also vom blinden Fleck in der Philosophie
hören, so kann damit auch ein Doppeltes gemeint sein : Eine höchste

Konzentration der innern Schau bei einer Blindheit nach außen.

Was ist in einem solchen Doppelsinn ausgedrückt? - Was besagt die
Blindheit? - Ist sie gleichbedeutend mit dem Irrtum des Denkens? -
Ist sie Grund für diesen Irrtum? - Was heißt überhaupt Irrtum? -
In welchem Verhältnis steht der Irrtum zur Wahrheit? - Was ist
Wahrheit?

* Vortrag im Rahmen der phil. Gesellschaft Zürich vom 11.6. 52.

87



Wenn Wahrheit das jetzt und immer wieder In-Frage-Gestellte ist,
dann muß sie unerreichbar sein, denn sonst könnte sie nicht immer
wieder in Frage gestellt werden. Wenn sie aber unerreichbar ist, dann
müssen wir fragen, wie erfahren wir überhaupt, daß es Wahrheit gibt,
die sich unserem erkennenden Zugriff entzieht? Diese Frage stellt uns
vor die Irrtümer, die wir auf dem Wege unseres Denkens durchlaufen
haben, und wir sind aus der Perspektive dieser Frage geneigt, im
Irrtum mehr als nur das Negative des Falschen zu sehen. Es will uns
vielmehr scheinen, daß in der Erkenntnis des Irrtums ein Umbruch
gegeben ist, der es uns ermöglicht, die Frage nach der Wahrheit neu
zu stellen. Der Irrtum schließt daher offenbar neben dem negativen
das positive Moment in sich, das Fragen nach der Wahrheit
in Bewegung zu halten. Somit ist es der Irrtum, genauer die Erkenntnis

des Irrtums, die uns vor Augen führt, daß es Wahrheit gibt
und die uns ferner wissen läßt, daß wir zwar gegenüber der
Wahrheit blind, aber zugleich in unbegreiflicher Weise an die
Wahrheit gebunden sind. In diesem Sinne ist der Irrtum
gleichbedeutend mit Blindheit, und der Grund für Irrtum und Blindheit

ist die Wahrheit, die sich dem menschlichen Erkennen
entzieht.

Die Wahrheit steht also über dem Irrtum und daher auch über

jedem Versuch, die Wahrheit zu erreichen. Die Dialektik unseres

Fragens bewegt sich von Irrtum zu Irrtum, in denen wir jeweils das

Nicht der Wahrheit als die uns zugekehrte Seite von Wahrheit neu
erfassen. Wir sprechen deshalb nicht von der Dialektik der Wahrheit,
sondern von der Dialektik des Irrtums und betonen noch einmal, daß

das Bild, welches wir für diese Bewegung verwenden, nicht das Falsche,
sondern mehr als dies bezeichnet; denn auch der blinde Fleck im
menschlichen Auge ist keine Stelle, an der falsch, sondern eine Stelle,

an der nicht gesehen wird.
Die Aufgabe der vorstehenden Ausführungen soll nun sein, die

Dialektik des Irrtums und ihr Verhältnis zur Wahrheit an der Problematik
aufzuweisen, die wir «blinder Fleck in der Philosophie» nennen. Von
diesem blinden Fleck wissen wir bisher, daß er ein negatives und ein

positives Moment hat. Um diese Momente deutlicher in Erscheinung
treten zu lassen, kommt es zunächst darauf an, unsere Fragestellung
zu präzisieren. Sodann wollen wir die Fragestellung an einem konkreten

Beispiel - und zwar an Hegel in der Gegenüberstellung zu Kant —

erproben. Abschließend bleibt zu untersuchen, ob die gewonnene

88



Fragestellung auf jede Art des Philosophierens angewandt werden
kann. - Wir gliedern deshalb unsere Ausführungen wie folgt :

I. Exposition der Fragestellung.
II. Anwendung der Fragestellung auf Hegel.

III. Mögliche Anwendung der Fragestellung aufjede Art des Philo¬

sophierens.

I. Exposition der Fragestellung

Im 56. Fragment des Heraklit heißt es: «Also lassen sich täuschen
die Menschen bei der Erkenntnis der sichtbaren Dinge gleich dem

Homeros, der doch war vor allen Griechen ein weiser Meister, da junge
Burschen ihn täuschten, die Läuse erjagt hatten, und sagten : ,Was wir
gesehen haben und erwischt, das ließen wir dort; was wir aber weder

gesehen noch erfaßt haben, das tragen wir bei uns.' »1-Heraklit setzt

hier eine dem antiken Leser wohlbekannte Anekdote voraus, die im
«Gertamen Homeri et Hesiodi» wie folgt wiedergegeben ist: «Der
blinde Homer, am Ufer des Meeres sitzend, fragt junge Burschen, die,
wie sie sagen, vom Fischfang kommen: ,Männer, ihr fischende Jäger
des Meeres, haben wir etwas?' Da sagen jene: ,Was wir fingen, ließen

wir da, was nicht, wir bringen's.' Da er nicht verstand das Gesagte,

fragte er sie, was sie meinten. Die aber sagen, beim Fischfang hätten
sie nichts gefangen, aber Läuse erjagt, und die Läuse, die sie erfaßt,
zurückgelassen, und die sie nicht gefaßt hätten, in ihren Kleidern
mitgebracht.»

Es kommt für uns nicht darauf an, den philologischen Nachweis zu
führen, ob die beiden überlieferten Stellen zusammengehören; uns
interessiert hier die von Heraklit festgehaltene Dialektik: «Was wir
gesehen haben und erwischt, das ließen wir dort, was wir aber weder
gesehen noch erfaßt haben, das tragen wir bei uns.» - Ob damit nun
Läuse, Fische, sichtbare Dinge oder die Grillen des reinen Denkens

gemeint sind, brauchen wir auch nicht zu entscheiden. Wir erblicken
vielmehr in dem Kommentar des Heraklit zu der überlieferten Anekdote

eine gute Bezeichnung für die Problematik des blinden Flecks.-Die
wichtigsten Worte aus dem Herakliteischen Fragment sind für uns:
«Also lassen sich täuschen die Menschen.» Die Begründung ist
dialektisch: Die Menschen lassen sich täuschen, weil sie anderes heim-

1 Heraklit Frg. 56. Diels I, 88.

89



tragen als das, worauf sie aus waren. Bei den Läusen ist das sehr konkret

gesagt : Die, welche gefaßt und getötet wurden, ließ man zurück,
die andern aber, die man nicht fassen konnte, sind geblieben. - Auf
das Erkennen angewandt heißt das : Alles Erkennen ist ein Zerstören,
denn was wir ergreifen, ist nicht mehr zu begreifen, weil wir es aus
dem Zusammenhang gelöst und in einer Vereinzelung fixiert haben.
Gehen wir in dieser Exposition weiter, so gelangen wir zu der Konsequenz:

Das menschliche Erkennen kann keinen Anspruch auf Wahrheit

erheben. - Der Weg, der aber dem menschlichen Erkennen
verbleibt, liegt in der positiven Fassung des Satzes: Also lassen sich
täuschen die Menschen, weil sie anderes heimtragen als das, worauf sie

aus waren. In jeder menschlichen Bemühung steht am Ende neben der

Täuschung auch die Wahrheit, wenngleich sie verborgen ist: «Was
wir aber weder gesehen noch erfaßt haben, das tragen wir bei uns.»

Daß wir mit dieser Dialektik nicht nur das Wesen des blinden
Flecks berühren, sondern dem dunklen Philosophen der Antike
folgen, brauchen wir nicht erst mit Hegel zu belegen, der von Heraklit
sagt: «Das Dunkle dieser Philosophie liegt hauptsächlich darin, daß
ein tiefer spekulativer Gedanke in ihr ausgedrückt ist; dieser ist immer
schwer, dunkel für den Verstand»;2 sondern Heraklit verweist selbst

auf das Hinausgehen über die Unterscheidungen des Verstandes, und
wir finden auch in seinen Aussagen das negative Moment der
Dialektik, das die Starrheit auflöst und das Unterschiedene in Bewegung

setzt, damit es die Vernunft verbinden kann. So in den Fragmenten
10, 51 und 54: «Nicht verstehen sie und bringen nicht zusammen, wie
Unterschiedliches sich entspricht.»3 «Sich verbindend fassen sich

zusammen Ganzes und Nicht-Ganzes, Zusammenstrebendes-Ausein-
anderstrebendes, Zusammenklingen-Verschiedenklingen und aus

Allem Eins und aus Einem Alles.»4«UnsichtbareHarmonie ist stärker
als sichtbare.»5 - Sichtbar sind die Gegensätze, unsichtbar die
Harmonie der Gegensätze. Also lassen sich täuschen die Menschen durch
die sichtbaren Dinge, weil sie die unsichtbaren nicht sehen. Das

Unsichtbare, das Eine in Allem, das Sein, der logos, nus, Geist, Gott oder
welche Namen uns auch immer bei der Erkenntnis des Absoluten

bewegen, wir sind blind dafür, gleichsam als säßen wir in einem gläser-

2 Hegel XVII, 348.
3 Heraklit Frg. 51. Diels I, 87.
4 Heraklit Frg. 10. Diels I, 79.
5 Heraklit Frg. 54. Diels I, 88.

90



nen Gewölbe, das im Zenith eine trübe Stelle aufweist, die uns beständig

auffordert und unsern Blick gefangenhält, gerade weil sie unsichtbar

macht, was wir suchen. Und hier geschieht uns das Merkwürdige,
daß wir von Zeit zu Zeit wähnen, die Trübung verschwinde und wir
hätten einen Ausblick. — Ist dieser Ausblick nicht vielmehr Einblick
und geht die plötzliche Aufhellung nicht von einem Reflex aus, der
das Innere des Betrachtenden erleuchtet, während das Außen nach
wie vor dunkel bleibt? Wer vermag's zu unterscheiden? - Faszinierend
und verwirrend zugleich.

Gerade dies sind die beiden Momente in der Problematik des blinden

Flecks, wie wir sie in der Einleitung positiv und negativ als
Dialektik des Irrtums bezeichnet haben, die nichts anderes als ein Widerspiel

von Anziehung und Abstoßung durch die Wahrheit ist. Wenn
diese Momente für unser Denken bestimmend, notwendig und
schlechthin unablösbar sind, dann müssen sie sich in jeder Philosophie
aufweisen lassen. Es kommt daher auf die Ausarbeitung einer
Fragestellung an, die geeignet ist, die Momente unsrer Problematik in
Erscheinung treten zu lassen. Zur Exposition der Problematik gehört
also die präzise Fragestellung, um die wir uns im folgenden bemühen
wollen.

Wir gehen davon aus, daß es keinen absoluten Anfang im Denken

gibt. Wir knüpfen immer nur an, als träten wir an einer beliebigen
Stelle in den Kreis des Denkens ein.

Wir fassen das Denken ferner als eine Bewegung auf, die nie an ein
Ende gelangt. Hieraus folgern wir die Unlösbarkeit echter philosophischer

Probleme und bestimmen das philosophische Denken als eine

fortgesetzte Ausarbeitung der Fragestellung einer vorhandenen, in
sich unlösbaren Problematik. Wir werden also weder den absoluten
Anfang noch das absolute Ende des Denkens erfragen wollen, weil wir
beides für unmöglich halten.

Um so mehr richtet sich unser Interesse auf das Anknüpfen und
Lösen, auf den Ein- und Austritt, den ein Denkender scheinbar
willkürlich wählt, um sich in dem besagten Kreis ein wenig fortzubewegen.

Wir fragen auch nicht, ob der Denker wählt oder gewählt wird. Wir
begnügen uns hier mit dem Schein des Willkürlichen und wollen nur
erfahren, an welcher Stelle er angeknüpft und an welcher er sich
gelöst hat. Denn gerade das willkürlich Erscheinende muß mindestens

für den in Betracht gezogenen Denker als ein notwendiges, sein Denken

charakterisierendes Merkmal gelten.

91



Wenn wir also verstehen wollen - und das ist immer das Schwerste-,
verbleibt als einziger Weg die Frage nach dem Anknüpfungspunkt,
die gleichbedeutend ist mit der Frage nach der Denkvoraussetzung.
Bevor wir begründen, warum wir neben die Frage nach der
Denkvoraussetzung sogleich die Frage nach dem Denkergebnis, nach dem
bleibenden Ertrag stellen, den ein Denker hinterläßt, wollen wir bei der
ersten Frage verweilen - vielleicht ergibt sich, daß sie von der zweiten
nicht verschieden ist.

Wir verlangen von einem philosophischen Denken, selbst wenn es

hermeneutisch, metaphysisch oder existenzphilosophisch ist, daß es

den einfachen Ansprüchen der formalen Logik genügt, das heißt daß

es in sich konsequent und auf seine Voraussetzungen zurückführbar
ist. In diesem Zurückführen auf die Voraussetzungen liegt der Grundzug

alles philosophischen Beweisens. Der Voraussetzung, die auf keine
andere mehr zurückführbar ist, also dem von uns in Frage gestellten
Anknüpfungspunkt, sprechen wir axiomatischen Charakter zu; das

will besagen, wir räumen ihn als unbewiesen und unbeweisbar ein.

Umgekehrt machen wir die Unbeweisbarkeit einer Voraussetzung
zum Kriterium für den gesuchten Anknüpfungspunkt. Entsprechend
unterscheiden wir Richtigkeit und Wahrheit. Das Richtige ist das in
sich Konsequente, das Beweisbare. Unsere Fragestellung zielt aber

gerade auf den Punkt, an dem das Beweisen aufhört - und wir uns für
das Wahre öffnen, das Wahre sich uns öffnet?

Das Wahre ist unbeweisbar, konsequent und inkonsequent, umfaßt
insofern das Richtige, macht es zu einem Teil, in dem wir bleiben oder
durch Inkonsequenz herausfallen, was man gemeinhin Irrtum nennt -
Irrtum in bezug auf den Standpunkt, den wir verlassen haben. Was

begibt sich aber in dem neuen, unbekannten, durchaus andern
Zusammenhang? -Wir suchen eine Voraussetzung, nach der wir uns richten

können. — Umbruchsteilen des Denkens — Einbruchstellen der
Wahrheit - unbeweisbare Voraussetzungen. — Das, was man gemeinhin

Irrtum nennt, hat daher seinen Grund in dem einen wesentlichen
Irrtum der Denkvoraussetzung selbst, ohne die kein Denken möglich
ist. Gerade deshalb ist auch eine Denkvoraussetzung unbeweisbar.

Für die philosophische Diskussion halten wir die Anerkennung der
unbeweisbaren Voraussetzungen für notwendig. Diese Bemerkung ist

zwar unphilosophisch, aber keineswegs überflüssig, denn abgesehen

von dem zuchtlosen Hineinreden in eine Sache, die man noch nicht
verstanden hat, besteht eine Schwierigkeit darin, daß die meisten Phi-

92



losophen ihre eigenen Voraussetzungen nicht benennen. Sie sind
stillschweigend da, deshalb haben wir nicht acht aufsie. Die Ausarbeitung
unsrer Fragestellung richtet sich aber gerade auf diesen Punkt, um
eine ungerechtfertigte kritische Auseinandersetzung zu vermeiden.

Wir unterscheiden daher in unsrer Fragestellung drei Arten
möglicher Kritik:
1. Die persönliche Kritik oder Polemik.
2. Die transzendente Kritik oder Kritik unter nicht geteilten

Voraussetzungen.

3. Die immanente Kritik oder Kritik unter gleichen Voraussetzungen.
Wir geben für die erste Unterscheidung ein Beispiel. Goethe schrieb

im Juni 1793 zu Kants Abhandlung «Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft» an Herder: «Dagegen hat aber auch
Kant seinen philosophischen Mantel, nachdem er ein langes Menschenleben

gebraucht hat, ihn von mancherlei sudelhaften Vorurteilen zu
reinigen, freventlich mit dem Schandfleck des radicalen Bösen

beschlabbert, damit doch auch Christen herbeigelockt werden, den Saum

zu küssen. » Man hat das Recht, die Schrift über die Religion von
1793 abzulehnen, das Wort «beschlabbern» kann aber nie als eine

philosophische Begründung gelten, und es hat auch im Munde eines

großen Dichters keinen guten Klang. - Die Reihe der Beispiele ließe
sich hier beliebig erweitern, wir brauchten nur in die philosophische
Diskussion der Gegenwart hineinzuhören. Der Hinweis auf Goethe

genügt uns. Argumente ad hominem gehören nicht in eine philosophische

Betrachtung.
Ein Beispiel für die transzendente Kritik. Hegel sagt von der Kant-

schen Philosophie : « Man muß sich hiernach nur wundern, so oft
wiederholt gelesen zu haben, man wisse nicht, was das Ding-an-sich sei;
und es ist nichts leichter als dies zu wissen.»6 Für Kant ist es

Voraussetzung, daß die Dinge, wie sie für mich sind, von den Dingen, wie sie

an sich sind, absolut unterschieden werden müssen. Es kann gar keine
Diskussion über diese Voraussetzung geben: Entweder nehmen wir
diese Voraussetzung an, dann befinden wir uns auf dem Boden
der Kantschen Philosophie, oder wir lehnen sie ab, dann müssen

wir gewärtigen, daß unsere Aussagen mit Kant nichts zu tun haben.

Wir können nicht beweisen, daß Kant falsche Voraussetzungen in
seinem Denken gemacht hat, sondern es gelingt uns lediglich der Nach-

6 Hegel VIII, 133.

93



weis, ob wir falsche oder richtige Voraussetzungen in unsern Aussagen
über Kant machen. In einer transzendenten Kritik berühren sich die

Voraussetzungen nicht. Der oben zitierte Satz Hegels gehört in den
Bereich der transzendenten Kritik.

Zur immanenten Kritik: Kant setzt voraus, daß die Dinge an sich

für den Menschen unerkennbar sind. In der Kritik der praktischen
Vernunft bestimmt er jedoch den intelligiblen Charakter des Menschen,
der, wie die Dinge an sich, ein noumenon ist, positiv. Er sagt aus, daß
der Mensch in seinem intelligiblen Charakter frei sei. Hierin liegt
offenbar eine Inkonsequenz, denn Unerkennbarkeit macht jede positive

Aussage unmöglich. - Wir bezeichnen diesen Einwand als

immanente Kritik, weil die Kantsche Voraussetzung streng beachtet
bleibt. Indem wir dies aussprechen, befällt uns aber ein Zweifel, denn
Kant läßt trotz der positiven Bestimmung des intelligiblen Charakters,

er sei frei, diese Freiheit genau so leer und unbestimmt wie das

Ding an sich. Sie ist also in ihrer Unbegreiflichkeit synonym mit dem

Ding an sich. - Wir gehen der Frage hier nicht nach, sondern wollen
die Einsicht festhalten, daß ein philosophisches System offenbar
immer konsequenter ist, als wir es auffassen können. Es ist deshalb

besser, wenn wir uns sagen : So lange wir kritisieren, haben wir noch
nicht verstanden. Damit erweist sich als fraglich, ob wir überhaupt in
der Lage sind, den Standpunkt einer immanenten Kritik einzunehmen,

denn je weiter wir auf dem Wege der Ausschaltung unerlaubter
Kritik fortschreiten, um so mehr müssen wir einsehen, daß unsere
dreifache Unterscheidung zwar sehr nützlich ist, aber nicht als scharfe

Abgrenzung gelten kann, daß vielmehr kein Typus rein vorkommt,
sondern einer in den andern übergeht. Wir müssen ferner zugeben,
daß jede Art von Kritik subjektiv bleibt, denn bei aller Anerkennung
der unbeweisbaren Voraussetzungen wird Kant niemand so verstehen,
wie er sich selbst verstanden hat, woher sonst die Vielheit der
Interpretationen gegenüber der einen Aussage? - Wir können nur einen
mehr oder minder großen Grad der Annäherung erreichen. Daraus

mag erhellen, daß wir in irgendeiner Hinsicht blind für anderes Denken

sind. Diese Blindheit hat wieder ihre Doppelbedeutung, denn der
Irrtum in bezug auf das andere Denken kann zum Anstoß für das

eigene Denken werden. Ein großes Beispiel hierfür ist die transzendente

Kantkritik Hegels, die uns im folgenden noch beschäftigen wird.
In diesen Zusammenhang gehören alle Beispiele des schöpferischen
Irrtums. Sie enthalten die ganze Problematik des blinden Flecks, wie

94



sie uns soeben in der Unterscheidung der drei möglichen Arten einer
Kritik begegnete, hier allerdings nicht auf die Erkenntnis der Wahrheit

als Wahrheit, sondern als Richtigkeit in der Auseinandersetzung
mit einem andern philosophischen System angewandt.

Wenn wir im zweiten Teil unsrer Ausführungen die Philosophie
Hegels in den Mittelpunkt der Betrachtung stellen, so wollen wir im
Sinne einer Warnung schon jetzt die Aufmerksamkeit auf die wichtige,

aber sehr schwierige Frage richten: Welches ist unser blinder
Fleck? - Wir werden versuchen, diese Frage im Schlußteil unsrer
Ausführungen zu erwägen.

Die Entwicklung der dreifachen Unterscheidung bei einer
kritischen Auseinandersetzung hat im Zusammenhang unsrer
Fragestellung die Bedeutung der Reduktion des eigenen Standpunktes und
zugleich die Bedeutung einer Begründung, warum wir auf die
unbeweisbaren Voraussetzungen zurückgehen müssen. Wenn uns das

Beispiel Kants die Problematik des blinden Fleckes sowohl nach ihrer
äußern - das heißt der Seite des Betrachters - als auch nach ihrer
innern - das heißt der Seite Kants - zeigt, so sehen wir zum andern,
daß beim Rückgriff auf die Denkvoraussetzung auch das Denkergebnis

mit in den Betrachtungshorizont kommt. Das ist kein Zufall,
sondern eine Gesetzmäßigkeit des Denkens, die Hegel mit folgenden Worten

ausdrückt: «Es muß der Standpunkt, welcher als unmittelbarer
erscheint - wir können aus unserem Zusammenhang sagen: der

Anknüpfungspunkt', welcher als willkürlich' erscheint - innerhalb

der Wissenschaft sich zum Resultate, und zwar zu ihrem letzten
machen, in welchem sie ihren Anfang wieder erreicht und in sich
zurückkehrt.»7 Diese Gesetzmäßigkeit berechtigt uns nicht nur, neben
die Frage nach der Denkvoraussetzung die Frage nach dem
Denkergebnis zu stellen, sondern zwingt uns, beide Fragen in eins zu setzen,
weil es aufzuweisen gilt, «wie der Gegenstand durch und aus sich
selbst sich zu dem macht, was er ist.»8

Die Exposition der Problematik zeigt also:

Der blinde Fleck in der Philosophie ist ein Ausdruck für die rätselhafte

und undurchsichtige Verflechtung von Wahrheit und Irrtum.
Wir werden auf das Vorhandensein des blinden Flecks aufmerksam,

wenn wir versuchen, der Täuschung der sichtbaren Dinge zu
entgehen und uns in den Bereich des Unsichtbaren zu erheben, in der

' Hegel VIII, 63-64.
8 Hegel VIII, 199.

95



Hoffnung, dort das Wahre, das Eine, das Absolute, das Sein, die
Harmonie dessen zu finden, was im Sichtbaren auseinanderstrebt. -Jeder
Denker hat einen für ihn charakteristischen blinden Fleck, durch den
das Wahre seine Verborgenheit andeutet; das Wahre, das der Denker
auf die ihm gemäße, unwiederholbare Art sucht - und verfehlt. Die
Unwiederholbarkeit eines Denkens machte uns bewußt, wie schwierig
es ist, sich in fremdes Denken einzulassen, daß überhaupt nur eine

Annäherung und kein adäquates Verstehen und restloses Erfassen

aller Gedanken eines Philosophen möglich ist. Um dieser Schwierigkeit

zu begegnen, entwickelten wir eine dreifache Unterscheidung
möglicher Kritik : Polemik als unsachlicher, nur die Person verletzender

Anwurf, transzendente Kritik als Kritik unter nicht geteilten
Denkvoraussetzungen und immanente Kritik als Kritik unter gleichen
Voraussetzungen. Wir sahen, daß diese Unterscheidung nicht als scharfe

Abgrenzung gelten kann, sondern fließende Übergänge hat. Sie ist
geeignet, unsachliche Kritik zurückzuweisen, bezeichnet aber nach wie

vor die Transzendenz des eigenen Standpunktes in bezug auf fremdes
Denken. In dieser Einschränkung liegt anderseits der Gewinn, daß uns
die Frage nach dem Grund auf die eigene Denkvoraussetzung und
damit in einer tieferen Schicht aufden eigenen blinden Fleck verweist.
Die dreifache Unterscheidung war also bedeutsam, um die Wichtigkeit

unsrer Frage hervorzuheben, die wir nun am Schluß der Exposition

unsrer Problematik wie folgt stellen wollen:
Welches ist die unbeweisbare Voraussetzung in einem philosophischen

System?
Diese Frage ist nicht identisch mit der Frage: Welches ist der blinde

Fleck eines Denkens? Denn hierfür kann es keine präzise Bezeichnung,
sondern nur eine Andeutung geben. Unsre Fragestellung hat deshalb

den Sinn des Verweisens. Mit der Aufdeckung der unbeweisbarenVor-

aussetzung gewinnen wir nur erst den Bereich, in dem das Beweisen

aufhört und von dem aus jedes noch so geschlossene Denksystem
notwendigerweise offenbleibt.

Hier und nur hier kann ein Sehender geblendet werden.

II. Anwendung der Fragestellung auf Hegel

Welches ist die unbeweisbare Voraussetzung bei Hegel?-Inder
Erläuterung der Kritik unter nicht geteilten Denkvoraussetzungen haben

wir als unbeweisbare Voraussetzung Kants die idealistische Position

96



bezeichnet, welche die Dinge an sich gegenüber den Dingen, wie sie

für uns sind, als transzendent erklärt. Diese Position ist unbeweisbar,
weil jeder Zugriff auf den per définitionem unerkennbaren Ding-an-
sich-Bereich die Position selbst zerstören würde.

In der Frage nach der unbeweisbaren Voraussetzung bei Hegel
können wir gut mit Kant beginnen, weil die Kantsche Philosophie der
große Hintergrund ist, von dem sich das Hegeische System abhebt und
die Entgegensetzung Hegels auch als ein Beispiel des schöpferischen
Irrtums gelten kann. — Wir greifen ein bestimmtes Problem heraus,
das für Kant Denkergebnis war, in welchem also nach unsrer Exposition

auch die Denkvoraussetzung enthalten ist und das anderseits

geeignet erscheint, die unbeweisbare Voraussetzung Hegels ans Licht
zu bringen. Wir meinen Kants Zurückweisung des ontologischen
Gottesbeweises und damit die Ablehnung der Beweisbarkeit eines

höchsten Wesens überhaupt.

Die Ablehnung des ontologischen Gottesbeweises

Anselm von Canterbury hat seinen Beweis wie folgt vorgetragen:
Gott ist das vollkommenste Wesen (ens perfectissimum), der Inbegriff
aller Realität (ens realissimum). Wenn ich mir Gott nur vorstelle und

zu dieser Vorstellung nicht auch das Sein hinzukommt, so ist er nicht
das Vollkommenste, denn wir achten nur das für vollkommen, was
nicht bloß vorgestellt ist, sondern auch Sein hat. Also muß Gott als

das allervollkommenste Wesen auch existieren.
Kants Gegenargument lautet : Es liegt schon ein Widerspruch darin,

wenn man in den Begriff eines Dinges, welches lediglich seiner
Möglichkeit nach gedacht ist, unter welchem versteckten Namen auch
immer — ens perfectissimum — schon den Begriff seiner Existenz
hineinbringt. Das logische Merkmal der Möglichkeit besteht darin, daß

ein Begriff in sich widerspruchsfrei ist. Allein, er kann nichtsdestoweniger

- wie Kant hervorhebt - «ein leerer Begriff sein, wenn die

objektive Realität der Synthesis, dadurch der Begriff erzeugt wird,
nicht besonders dargetan wird; welches aber jederzeit auf
Prinzipien möglicher Erfahrung und nicht auf dem Grundsatze der Analysis

(dem Satz des Widerspruchs) beruht. Das ist eine Warnung, von
der Möglichkeit der Begriffe (logische) nicht sofort auf die Möglichkeit

der Dinge (reale) zu schließen.»9 Zur Verdeutlichung, daß das

9 Kant III, 412—413.

7 97



Wirkliche nicht mehr als das bloß Mögliche enthält, gibt Kant sein

berühmt gewordenes Beispiel von den hundert Talern:«Hundert
wirkliche Taler enthalten nicht das Mindeste mehr als hundert
mögliche. Denn da diese den Begriff, jene aber den Gegenstand und dessen

Position an sich selbst bedeuten, so würde, im Fall dieser mehr
enthielte als jener, mein Begriff nicht den ganzen Gegenstand ausdrücken
und also auch nicht der angemessene Begriff von ihm sein. Aber in
meinem Vermögenszustande ist mehr bei hundert wirklichen Talern
als bei dem bloßen Begriffe derselben (das heißt ihrer Möglichkeit).»10

Hierzu wendet Hegel ein: «Daß hundert mögliche Taler eingebildet

etwas anderes sind als hundert wirkliche, dieses ist ein so populärer
Gedanke, daß nichts so gute Aufnahme gefunden hat als dies, daß aus
dem Begriff nicht zum Sein übergegangen werden könnte ; wenn ich
mir hundert Taler einbilde, so habe ich sie noch nicht. Ebenso popular
kann man sagen: Das Einbilden muß man bleiben lassen.»11 Und
weiter heißt es: «Daß wenn von Gott die Rede ist, dies ein Gegenstand
anderer Art sei als hundert Taler und irgendein besonderer Begriff,
Vorstellung oder wie es Namen haben wolle. In der Tat ist alles Endliche

dies und nur dies, daß das Dasein desselben von seinem Begriffe
verschieden ist. Gott aber soll ausdrücklich das sein, das nur als

existierend gedacht werden kann, wo der Begriff das Sein in sich schließt.
Diese Einheit des Begriffes und des Seins ist es, die den Begriff Gottes
ausmacht.»12

Der eigentliche Vorwurf gegen Kant liegt aber in folgendem:
«Man könnte sagen, man erklärt den Begriff nur für einen Begriff und
das Sinnliche für Realität, was man sieht, fühlt, empfindet, sei Realität;

man könnte dies behaupten, und es machen es viele so, die nichts
als Wirklichkeit erkennen als was sie empfinden, schmecken ; allein so

schlimm wird es nicht sein, daß Menschen sind, die Wirklichkeit nur
dem Sinnlichen zuschreiben, nicht dem Geistigen. Es ist die konkrete,
totale Subjektivität des Menschen, die als Maßstab vorschwebt, an
dem gemessen das Begreifen nur ein Begreifen (Betasten) ist.» «Wenn
aber ein Philosophieren sich beim Seyn nicht über die Sinne erhebt,
so gesellt sich dazu, daß es auch beim Begriffe nicht den bloß abstrakten

Gedanken verläßt » ; dieser steht allerdings dem Seyn ausschließend

gegenüber.13
10 Kant III, 414.
11 Hegel XIX, 584.
12 Hegel VIII, 150.
13 Hegel V, 175.

98



Zusammenfassend formuliert : Kant wendet gegen Anselm ein, daß

man von der Möglichkeit, das heißt von einer Vernunftidee nicht auf
die Wirklichkeit, das heißt den Bereich der sinnlichen Erfahrung
schließen kann.

Hegel wendet gegen Kant ein, daß die sinnliche Erfahrung nicht
ausschließlicher Realitätsmaßstab sein darf, es muß mehr Wirklichkeit

als nur das Sinnliche geben.
Was besagt die dreifache Gegenüberstellung Anselm, Kant und

Hegel? Ist der ontologische Gottesbeweis endgültig abgelehnt oder
wieder eingesetzt? Wir antworten: Keins von beiden. Der ontologische

Gottesbeweis ist nicht bedeutsam in bezug auf die Frage, ob

Gott Dasein hat oder nicht, sondern gerade in bezug auf die

Denkvoraussetzungen bei Anselm, Kant und Hegel:
Anselm geht in seinem Argument von dem ens perfectissimum, dem

absoluten Gedanken, der absoluten Idee aus, die die Totalität des

Seins in sich schließt, der gegenüber das Werden in der Welt nur eine

Abschwächung bedeutet.

Kant legt seinem Gegenargument die objektive Realität zugrunde,
das heißt den Bereich der sinnlichen Erfahrung, in dem allein Erfahrung

möglich ist und von dem der Bereich der Dinge an sich

unüberbrückbar getrennt bleibt. Die Vernunftideen Freiheit, Unsterblichkeit

und Gott haben keine objektive Realität, weil es keine

korrespondierende Erfahrung für sie gibt.
Hegel geht weder nur von der Idee noch nur von der uns gegebenen

Realität, sondern von der Ineinssetzung beider aus. Er knüpft also an
dem Ergebnis des ontologischen Argumentes an, daß der Begriff
Gottes seiner Realität entspreche.

Jeder, Anselm, Kant und Hegel, gewinnt am Ende die Voraussetzung,

die er am Anfang machte, zurück. Wir haben hier eine weitere
Bestätigung dafür, daß das Resultat im Anfang enthalten ist. Anselm

gelangt in seinem Beweis zu dem allervollkommensten Wesen, das

Begriff und Realität in sich vereinigt; Kant zur Ablehnung der
Erkennbarkeit Gottes, weil er ein noumenon ist; Hegel zur Ineinssetzung

von Begriff und Realität, jedoch nicht, um mit dem ontologischen

Argument das Dasein Gottes erneut zu beweisen, sondern nur, um das

für ihn Naheliegende, nämlich seine Denkvoraussetzung, hervorzuheben.

Deshalb seine Worte: «Es müßte, kann man wohl sagen,
sonderbar zugehen, wenn dies Innerste des Geistes, der Begriff. oder
vollends die konkrete Totalität, welche Gott ist, nicht einmal so reich

99



wäre, um eine so arme Bestimmung wie Sein ist, in sich zu
enthalten.»14

Hegel steht also Anselm näher als Kant, er unterscheidet sich jedoch
von ihm durch eine Aufgliederung im Seinsbegriff. Es liegt daher auch
keine Bemühung im Sinne Anselms vor, das Sein für Gott besonders

darzutun. «Eine so arme Bestimmung wie Sein» heißt bei Hegel:
«Reines» oder «leeres» Sein, Sein am Anfang ohne die Objektivierung

der Welt. Die Fülle des An-und-Für-Sich wird erst durch die
Totalität des Werdens, durch das aus sich heraustretende Sein erreicht.
Allerdings - und hierin kommt die ganze Spannung der Hegeischen
Philosophie zum Ausdruck - liegt der Reichtum der sich entfaltenden
Welt bereits im Anfang beschlossen. Daß also der Begriff der Realität
entspreche - das, was am Anfang ist, dem, was wird und umgekehrt
das, was geworden ist, dem, was war - ist nicht nur entscheidende

Voraussetzung, sondern zugleich höchste Forderung der Hegeischen
Philosophie. Der Rückgriff auf den ontologischen Gottesbeweis
bildete eine gute Möglichkeit, diese Voraussetzung Hegels ans Licht zu
bringen. Daß diese Voraussetzung unbeweisbar ist, zeigte Kant. Es

bleibt für uns lediglich die Aufgabe, noch eindringlicher darzustellen,
daß es sich hier in der Tat um die gesuchte Denkvoraussetzung Hegels
handelt und inwiefern in ihr zugleich eine unermeßliche Forderung
ausgesprochen ist.

Abschließend zur Gegenüberstellung Kant-Hegel sollen die

Denkergebnisse beider Philosophen näher aneinandergerückt werden, um
ihren Unterschied deutlicher hervortreten zu lassen.

Gott als Gegenstand des Glaubens - Gott als Gegenstand des Wissens

Die Denkvoraussetzung Kants besteht in der Annahme der
Beschränkung unsrer Erkenntnismöglichkeit. Die Kritik der reinen
Vernunft ist der Aufgabe gewidmet, diese Beschränkung zu zeigen.
Erkenntnis ist allein möglich auf Grund der Formen der uns gegebenen

Endlichkeit. Es sind dies die Formen der Anschauung Raum und
Zeit und die Kategorien des reinen Verstandes. Sie bilden die Bedingung

der Möglichkeit unsrer Erfahrung und die Bedingung der
Möglichkeit der Gegenstände unsrer Erfahrung. Alle Erkenntnis ist mithin

subjektiv, in uns begründet; was die Dinge an sich sind, und ob

14 Hegel VIII, 151.

100



sie so sind, wie sie uns erscheinen, darüber können wir nichts
ausmachen. Entsprechend gibt es keine Erkenntnis und kein Wissen über
die unendlichen Gegenstände Freiheit, Unsterblichkeit und Gott
Wir müssen zwar die Idee eines höchsten Wesens postulieren, um
moralisch, das heißt im Sinne der praktischen Vernunft, konsequent

zu denken. «Was es aber an sich selbst sei, erforschen zu wollen, ist ein
ebenso zweckloser als vergeblicher Vorwitz.»15 Gott läßt uns sein

Wesen nur mutmaßen, nicht erblicken und beweisen. Das Wissen von
Gott ist aufgehoben und dem Glauben Platz gegeben. Dieser Glaube
findet seinen Ausdruck in den Worten: «Also möchte es auch hier
damit seine Richtigkeit haben, was uns das Studium der Natur und
des Menschen sonst hinreichend lehrt, daß die unerforschliche Weisheit,

durch die wir existieren, nicht minder verehrungswürdig ist in
dem, was sie uns versagte, als in dem, was sie uns zuteil werden ließ.»16

Das, was sie uns versagte, verehrt Kant in dem Bekenntnis zur
Aufschrift über dem Tempel der Isis: «Ich bin alles, was da ist, was da

war und was da sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher
aufgedeckt.»17

Ganz anders Hegel: «Die Inschrift des Schleiers der Isis: ,Ich bin
was war, ist und sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher

gelüftet', schmilzt vor dem Gedanken.»18 In dem Wort Gedanken
steckt die ganze Energie der Hegeischen Philosophie, die unendliche

Bemühung, die unsrer Erkenntnis gesetzten Schranken zu sprengen,
sie nur als ein für die Erkenntnis notwendiges Moment anzusehen,
deren Beseitigung die wahrhafte Erhebung des Gedankens über alle

Beschränkung ausmacht. Daß es keine Erkenntnis Gottes, keine
Erkenntnis der Wahrheit gebe, daß der absolute Geist etwas Unbegreifliches

und Unfaßbares sei, ist die tiefste Demütigung des Geistes.

«Was im Leben war, groß und göttlich ist, ist es durch die Idee; das

Ziel der Philosophie ist, sie in ihrer wahrhaften Gestalt und Allgemeinheit

zu erfassen. Alles, was das menschliche Leben zusammenhält,
was Wert hat und gilt, ist geistiger Natur, und dies Reich des Geistes

existiert allein durch das Bewußtsein von Wahrheit und Recht, durch
das Erfassen der Ideen. Das verschlossene Wesen des Universums
hat keine Kraft in sich, welche dem Mute des Erkennens Widerstand

15 Kant V, 547.
16 Kant V, 160.
" Kant V, 391.
18 Hegel IX, 43.

101



leisten könnte, es muß sich vor ihm auftun und seinen Reichtum und
seine Tiefen ihm vor Augen legen und ihm zum Genüsse bringen.»19

Der Mut des Erkennens und die Kraft des Gedankens können keinen

tieferen Ausdruck finden als in diesen Worten. Die Denkvoraussetzung

Hegels, daß die Realität dem Begriff entspreche, enthält eine

Dynamik in sich, die alle Starre des Denkens sprengen muß ; denn die
Betrachtung dessen, was ist, lenkt die Aufmerksamkeit auf ein
Mißverhältnis zwischen Begriff und Realität.

Dieses Mißverhältnis fordert nicht nur eine Lösung, sondern auch
eine Begründung, denn erst die Kenntnis der Gründe ermöglicht die
Aufhebung einer Spannung. - Die Antwort Hegels lautet: Das
Mißverhältnis ist eine erkenntnisnotwendige Entgegensetzung im Prozeß
des Selbstbegreifens und der Selbstdarstellung des Geistes. Dieser

Gang des Geistes weist drei Stufen auf: Die erste Stufe ist der Geist

an sich als reiner Begriff, als ideelle Totalität der in ihm schlummernden

Möglichkeiten. Die zweite Stufe, die Stufe der Entgegensetzung,
ist der Geist für sich als die Form der Realität einer aus ihm
hervorgebrachten und hervorzubringenden Welt, und die dritte Stufe als

Aufhebung der Entgegensetzung ist der Geist an und für sich als Einheit

von Begriff und Realität, der Geist in seiner absoluten Wahrheit —

der absolute Geist. — Das Spekulative der Hegeischen Philosophie ist
weder die rein subjektive noch die rein objektive Betrachtungsweise,
nicht die Abgrenzung eines Bereiches allein möglicher Erfahrung von
einem Bereich unmöglicher Erfahrung, sondern die Aufhebung dieser

Gegensätze, bei denen der Verstand stehenbleibt. Die endlichen Dinge
haben den Grund ihres Seins in der allgemeinen göttlichen Idee, und
die begreifende Durchdringung der unendlichen Mannigfaltigkeit, die

Angleichung der Realität an den Begriff, die Aufhebung der
Widersprüche führt zur Erkenntnis dieser göttlichen Idee, die im Grunde
eine Selbsterkenntnis ist.

Gott als Gegenstand des Glaubens steht nach dieser Explikation
Gott als Gegenstand des Wissens gegenüber. - Kant und Hegel sind
also ganz konsequent sowohl in ihren Denkvoraussetzungen als auch

in ihren Denkergebnissen unterschieden. - Wenn wir von einem

schöpferischen Irrtum Hegels in bezug auf Kant sprechen, so besagt
das nicht, Hegel habe Kant falsch interpretiert - es gibt kaum jemanden,

der Kant gründlicher studiert und sich tiefer in die kritische Philo-

19 Hegel VIII, 36.

102



Sophie eingelassen hätte als Hegel — es besagt nur : Hegel irrte, wenn
er annahm, die Verstandesphilosophie Kants in dem dreifachen Sinne

von negare, conservare und elevare aufgehoben zu haben. Das
Schöpferische dieses Irrtums besteht gerade in dieser Annahme, denn sie

löste die Dynamik der spekulativen Philosophie Hegels aus. Der Grund
für diesen Irrtum bildet die nicht geteilte Denkvoraussetzung in der
kritischen Auseinandersetzung mit Kant oder, was dasselbe ist, die

Eingenommenheit durch die eigene Denkvoraussetzung, die ihre
tiefere Wurzel im blinden Fleck Hegels hat. Verhält sich dies aber so,

dann muß der blinde Fleck Hegels in seiner Denkvoraussetzung zu
erkennen sein. - Wie, wenn zwischen dem Wirklichen, nämlich dem,
was wir begreifen können und dem Begriff, nämlich dem, was wir
begreifen sollen, eine Lücke bleibt?

Das Problem der Wahrheit und der blinde Fleck bei Hegel

Wir haben gesehen, welch großes Bild Hegel von der
Erkenntnismöglichkeit des Geistes entwirft: «Das verschlossene Wesen des

Universums hat keine Kraft in sich, die dem Mute des Erkennens Widerstand

leisten könnte.» Allerdings bedarf es eines großen Mutes und
einer noch größeren Anstrengung, um das Ganze zu begreifen; denn
wie Hegel sagt: «Wenn es dem Bewußtsein nicht sauer gemacht
würde, die Wahrheit zu erkennen, sondern man sich nur auf den

Dreifuß zu setzen und Orakel zu sprechen brauchte, so wäre freilich
die Arbeit des Denkens gespart.»20 Der Mensch muß durch die Tätigkeit

des Gedankens hindurchgegangen sein. Erst dann öffnet sich ihm
das Problem der Wahrheit. Er erfaßt die Notwendigkeit der
Unterscheidungen für die Erkenntnis und erblickt in der unendlichen
Bemühung des Geistes die andere Notwendigkeit, aus den Unterscheidungen

in die Einheit zurückzukehren.
Wie sieht Hegel das Problem der Wahrheit? - Wir wissen, daß der

Idealismus Hegels darin besteht, die äußern Dinge ebenfalls als sinnliche

Erscheinungen anzusprechen und die Wahrheit der Dinge in die
Idee zu setzen, wobei die Idee nicht irgendwo in der Ferne, sondern

in den einzelnen Dingen selbst existiert oder vielmehr die Dinge aus

der Idee existieren. Deshalb die Worte: «Wenn irgendetwas Wahrheit
ist, hat es sie durch seine Idee, oder etwas hat nur Wahrheit,

20 Hegel IX, 41.

103



insofern es Idee ist.»21 «Die Idee ist das Wahre an und für sich, die
absolute Einheit des Begriffes und der Objektivität.»22 In diesen Worten

finden wir eine dreifache Bestimmung: 1. Die Idee ist das Wahre;
2. Die Dinge haben ihre Wahrheit aus der Idee; 3. Die Wahrheit ist
die Einheit des Begriffes und der Objektivität oder, was dasselbe ist,
der Idee und der Dinge. — Es sind genau die drei Stufen der Entfaltung
des Geistes, wie sie sich im Vorhergehenden darstellten: Geist an sich
als Idee, Geist für sich als Realität der Welt, Geist an und für sich oder
Idee an und für sich als Einheit von Idee und Objektivität. «Die Idee
ist die Wahrheit, denn die Wahrheit ist dies, daß die Objektivität dem

Begriffe entspricht.»23
Wir brauchen an dieser Stelle nicht nochmals aufzuweisen, daß

Denkvoraussetzung und Resultat bei Hegel ineinandergehen. Wir
müssen aber feststellen, daß in dem Versuch, die Geschichte des

menschlichen Denkens als die Entfaltung der Idee darzustellen, an
deren Ende das Begreifen der wiedergewonnenen Einheit von Idee
und Objektivität steht, eine Übereinstimmung ihren Ausdruck findet,
in der mehr enthalten ist als in der traditionell überlieferten Definition
für die Wahrheit, nach welcher Wahrheit die Übereinstimmung der

Vorstellung mit der Sache ist. Bei Hegel ist Vorstellung nicht Idee,
sondern subjektives Meinen, deshalb bezeichnet die genannte
Definition nur die Richtigkeit unserer Vorstellung in bezug auf ein äußerliches

Ding, nicht aber die Wahrheit der Idee in bezug auf die

Mannigfaltigkeit aller Dinge. Die Wahrheit liegt also nicht im Einzelnen,
sondern im Ganzen. Die alte Definition für Wahrheit bezeichnet
jeweils nur die Übereinstimmung einer Vorstellung mit einer Sache; hierin

ist noch nicht die vollständige Entsprechung im Sinne der
absoluten, an und für sich seienden Idee gegeben. Deshalb finden wir bei

Hegel die Unterscheidung zwischen Wahrheit und Richtigkeit: «Unter
Wahrheit versteht man zunächst, daß ich wisse, wie etwas ist. Dies ist

jedoch die Wahrheit nur in Beziehung auf das Bewußtsein - auf die

Subjektivität - die formelle Wahrheit, die bloße Richtigkeit.» Das,

was wir soeben als Übereinstimmung unserer Vorstellung mit der
Sache bezeichnet haben. «Dahingegen besteht die Wahrheit im tieferen

Sinne darin, daß die Objektivität — das heißt die Gesamtheit aller

Objekte — mit dem Begriff identisch ist.»24 Richtigkeit ist also ein
21 Hegel V, 236.
22 Hegel VIII, 423.
23 Hegel VIII, 423.
24 Hegel VIII, 424.

104



Moment der Wahrheit, nicht aber ihr tiefster Sinn. Alles Richtige
steht demnach in der Wahrheit. Diese ist jedoch nicht an einem ihrer
Momente, sondern erst am Ende vollendet. Die Entsprechung von
Begriff und Realität stellt sich somit als eine ungeheure Aufgabe dar,
die - wie es Hegel ausdrückt - darin besteht, daß sich die Idee durch
die Realität hindurcharbeiten muß.25 Dies macht den Gang des Geistes,

die Dialektik von Setzung und Entgegensetzung und ihre
Aufhebung in einem Dritten, die Selbstverwirklichung und das

Selbstbegreifen der Idee aus; mit Hegels eigenen Worten: «Der
Werkmeister dieser Arbeit von Jahrtausenden ist der Eine lebendige Geist,
dessen denkende Natur es ist, das, was er ist, zu seinem Bewußtsein zu
bringen und, indem dies so Gegenstand geworden, zugleich schon
darüber erhoben und eine höhere Stufe in sich zu sein.»26 In dem
Hindurcharbeiten des Geistes durch die Realität gibt es aber auch das

Unwahre, das Schlechte jeweils dort, wo die Realität ihrem Begriffe
nicht entspricht. Ein schlechter, ein unwahrer Mensch ist zum Beispiel
ein Mensch, «der sich nicht seinem Begriffe, seiner Bestimmung
gemäß verhält. Ganz ohne Identität des Begriffes und der Realität
vermag indes nichts zu bestehen. Auch das Schlechte und Unwahre ist

nur, insofern dessen Realität noch irgendwie sich seinem Begriffgemäß
verhält. Das durchaus Schlechte oder Begriffswidrige ist eben damit
ein in sich selbst Zerfallendes.»27 Deshalb ist für Hegel auch das

Unwahre, der Irrtum zu einem Moment der Wahrheit erhoben. Es gibt
keine absolute Entgegensetzung. Alle Täuschung dient der Idee, steht
im Interesse der Idee. Es ist dies die berühmte Wendung Hegels von
der «List der Vernunft», von der er sagt: «Die Vernunft ist ebenso

listig als mächtig. Die List besteht überhaupt in der vermittelnden
Tätigkeit, welche, indem sie die Objekte ihrer eigenen Natur gemäß
aufeinander einwirken und sich aneinander abarbeiten läßt, ohne
sich unmittelbar in diesen Prozeß einzumischen, gleichwohl nur ihren

Zweck zur Ausführung bringt. Man kann in diesem Sinne sagen, daß

die göttliche Vorsehung, der Welt und ihrem Prozeß gegenüber, sich
als die absolute List verhält. Gott läßt die Menschen mit ihren besonderen

Leidenschaften und Interessen gewähren, und das, was dadurch
zustande kommt, das ist die Vollführung seiner Absichten, welche ein
Anderes sind als dasjenige, um was es denjenigen, deren er sich dabei

25 Hegel V, 239
26 Hegel VIII, 59.
27 Hegel VIII, 424-425.

105



bedient, zunächst zu tun war.»28 Was in diesem Sinne für den
erkennenden Menschen noch als List der Vernunft erscheint, ist für die
Idee innere Notwendigkeit. «Die Idee in ihrem Prozeß macht sich

selbst jene Täuschung, setzt ein anderes sich gegenüber und ihr Tun
besteht darin, diese Täuschung aufzuheben. Nur aus diesem Irrtum
geht die Wahrheit hervor und hierin liegt die Versöhnung mit dem

Irrtum und mit der Endlichkeit. Das Anderssein oder der Irrtum als

aufgehoben, ist selbst ein notwendiges Moment der Wahrheit, welche

nur ist, indem sie sich zu ihrem eigenen Resultate macht.»29 Vom
Standpunkt der absoluten Idee sinken also der Irrtum wie das
Relativ-Wahre der Richtigkeit zum Moment der Wahrheit herab und
haben in sich keine Selbständigkeit. Der von allen Seiten her in die
Endlichkeit «verstrickte Mensch» sieht aber nur Richtigkeiten und
Irrtümer. Die Verstrickung wird ihm anderseits zum Antrieb, die

«Region einer höheren, substantielleren Wahrheit zu suchen, in
welcher alle Gegensätze und Widersprüche des Endlichen ihre letzte

Lösung finden könnten. Dies ist die Region der Wahrheit an sich

selbst, nicht des relativ Wahren. Diese höchste Wahrheit, die Wahrheit

als solche, ist die Auflösung des höchsten Gegensatzes und
Widerspruchs.»30

Wir hätten hier ein sehr abgerundetes, in sich klares und undurchlöchertes

Bild von der Welt und ihrem Ablauf, und wir sind geneigt,
zu dem häufig mißverstandenen Wort Hegels überzugehen, das trotz
der vielfachen Mißverständnisse nachgerade als Gemeinplatz
weitergegeben wird : «Was vernünftig ist, das ist wirklich und was wirklich
ist, das ist vernünftig.»31 - Ist das Hegeische Weltbild in der Tat
abgerundet, undurchlöchert, begriffen und zu begreifen? - Was besagt
der Satz: Das Vernünftige ist wirklich und das Wirkliche ist vernünftig?

Ist alles Vernünftige wirklich und alles Wirkliche vernünftig? -
Um diese Fragen beantworten zu können, müssen wir uns darüber
Rechenschaft ablegen: Was heißt bei Hegel «vernünftig» und «wirklich»?

— Der Zusammenhang der Vorrede zur Rechtsphilosophie, aus
dem das Zitat entnommen ist, gibt hierüber folgenden Aufschluß:

1. Wenn die Idee nur so als eine Idee, als eine Vorstellung im
üblichen Sinne des Meinens gilt, so lehrt hingegen die Philosophie, daß

28 Hegel VIII, 420.
29 Hegel VIII, 422.
89 Hegel XII, 146.
31 Hegel VII, 33.

106



nichts wirklich ist als die Idee. - Unsere Frage: Was heißt bei Hegel
wirklich erhält demnach die Antwort : Wirklich ist ausschließlich die
Idee. Von der Idee wissen wir anderseits, daß sie das Wahre ist, also

ist das Wirkliche — und zwar nur das Wirkliche - das Wahre. Die
Gedanken über die Wahrheit bei Hegel haben gezeigt, daß es neben dem

Wahren auch das Unwahre, den Irrtum, die Täuschung, den Schein

gibt. Das würde bedeuten, neben dem Wirklichen besteht auch das

Unwirkliche. Diese Annahme finden wir in den weiteren Worten aus
der Vorrede bestätigt, in denen ausdrücklich hervorgehoben wird,
daß «es darauf ankommt, in dem Scheine des Zeitlichen und
Vorübergehenden die Substanz, die immanent - und das Ewige, das gegenwärtig

ist, zu erkennen. Denn das Vernünftige, was synonym ist mit
der Idee, indem es in seiner Wirklichkeit zugleich in die äußere
Existenz tritt, tritt in einem unendlichen Reichtum von Formen, Erscheinungen

und Gestalten hervor, und umzieht seinen Kern mit der bunten

Rinde, in welcher das Bewußtsein zunächst haust, welche der

Begriff erst durchdringt, um den innern Puls zu finden und ihn ebenso

in den äußern Gestalten noch schlagend zu fühlen.»32 Aus diesem

Zitat entnehmen wir
2., daß das Vernünftige synonym ist mit der Idee. Im Vergleich

mit unsrer ersten Ableitung ergibt sich daher wieder die Identität
mit dem Wahren und Wirklichen, wie wir sie im Ausgangszitat
finden. Wir sehen aber auch, daß das Vernünftige wie das Wirkliche
dem Unwirklichen und Unwahren entgegensteht. Das Unwahre ist
also nicht nur als ein Moment, sondern konkret in der Welt in Form
der äußeren Gestaltungen vorhanden, wenngleich in ihnen der
Pulsschlag des Vernünftigen noch zu fühlen ist. (Wir entsinnen uns an die
erste Formulierung des Unwahren: Die Realität des Unwahren kann
nicht gänzlich begriffswidrig sein.) Über diese Äußerlichkeit finden
wir nun

3. den sehr aufschlußreichen Satz: «Die unendlich mannigfaltigen
Verhältnisse aber, die sich in dieser Äußerlichkeit durch das Scheinen
des Wesens in sie bilden, dieses unendliche Material und seine

Regulierung ist nicht Gegenstand der Philosophie.»33 Es gibt demnach

etwas bei Hegel - und wie wir hören eine unendliche
Mannigfaltigkeit - die erklärtermaßen nicht Gegenstand der Philosophie
ist. - Der Ausspruch, der unsere Aufmerksamkeit angezogen hat,

32 Hegel VII, 33-34.
33 Hegel VII, 34.

107



ist also richtig gelesen, wenn wir sagen: Alles Vernünftige ist wirklich
und alles Wirkliche ist vernünftig. Wir haben aber aus dem Vorstehenden

auch entnehmen können, daß er zugleich ausdrückt: Nur
das Vernünftige ist wirklich und nur das Wirkliche ist vernünftig.
Nicht alles - und in Ansehung der ausgeschlossenen Mannigfaltigkeit
müssen wir sagen — lange nicht alles, nur der Kern dessen, was wir
sehen, ist vernünftig und wirklich, das meiste ist Schein und
Täuschung.

Die Richtigkeit dieser Ableitung mag von manchem in Zweifel

gezogen werden, daß wir aber in unsrer Interpretation nicht
fehlgehen, bestätigt Hegel selbst; denn in der Einleitung zur
Enzyklopädie von 1830, in der er sich ausdrücklich auf die beiden
Sätze der Rechtsphilosophie bezieht, heißt es: «Diese einfachen
Sätze haben manchen auffallend geschienen und Anfeindung
erfahren. Was aber den philosophischen Sinn betrifft, so ist so viel
Bildung vorauszusehen, daß man wisse, nicht nur daß Gott wirklich, —

daß er das Wirklichste, daß er allein wahrhaft wirklich ist, sondern
auch in Ansehung des Formellen, daß überhaupt das Dasein zum
Teil Erscheinung und nur zum Teil Wirklichkeit ist. - Im gemeinen
Leben nennt man etwa jeden Einfall, den Irrtum, das Böse, sowie

jede noch so verkümmerte und vergängliche Existenz zufälligerweise
eine Wirklichkeit. Das Zufällige ist aber eine Existenz, die keinen
größeren Wert, als den eines Möglichen hat, die so gut nicht sein

kann als sie ist.»34 Es ist also durchaus verfehlt, zum Beispiel irgendwelche

bestehenden katastrophalen politischen Zustände mit Hegel
sanktionieren zu wollen. All diesen Versuchen stehen eindeutig die
Worte entgegen: «Wer wäre nicht so klug, um in seiner Umgebung
vieles zu sehen, was in der Tat nicht so ist, wie es sein soll?» - das

heißt seinem Begriffe, seiner eigentlichen Wirklichkeit nicht
entspricht. - «Aber diese Klugheit hat unrecht, sich einzubilden, mit
solchen Gegenständen und deren Sollen sich innerhalb der Interessen
der philosophischen Wissenschaft zu befinden. Diese hat es nur mit
der Idee zu tun, welche nicht so ohnmächtig ist, um nur zu sollen
und nicht wirklich zu sein, und damit mit einer Wirklichkeit, an
welcher jene Gegenstände, Einrichtungen, Zustände und so fort nur
die oberflächliche Außenseite sind.»35 Wir wollen mit dieser

Darstellung Hegels keine Rechtfertigung seines Systems geben, sondern

34 Hegel VIII, 48.
36 Hegel VIII, 49.

108



sind vielmehr an der Frage interessiert, was bedeuten der Schein, das

Unwahre, die Täuschung, das Unwirkliche, der Irrtum in der
Philosophie Hegels? —

In der Logik heißt es: «Daß die wirklichen Dinge mit der Idee
nicht kongruieren, ist die Seite ihrer Endlichkeit, Unwahrheit.»
Und hierauf folgt der für unsre Betrachtung wichtige Satz: «Daß
die Idee ihre Realität nicht vollkommen durchgearbeitet, sie

unvollständig dem Begriffe unterworfen hat, davon beruht die Möglichkeit
darauf, daß sie einen beschränkten Inhalt hat, daß sie, so wesentlich
sie Einheit des Begriffs und der Realität, ebenso wesentlich auch
deren Unterschied ist.»36 - Die Idee arbeitet also die Realität nicht
genügend durch, hat einen beschränkten Inhalt. Es gibt demnach
noch Inhalt außerhalb der an sich seienden Idee: die Endlichkeit,
Unwahrheit. Wie wir aber betonten, ist alles Endliche und Unwahre
keine Selbständigkeit und Absolutheit für sich. Das Unwahre
besteht in dem Widerspruch, der zwischen der Bestimmung oder
dem Begriff und der Existenz eines Gegenstandes stattfindet. «Von
einem solchen Gegenstand können wir uns eine richtige Vorstellung
machen, aber der Inhalt dieser Vorstellung ist ein in sich Unwahres.
Solcher Richtigkeiten, die zugleich Unwahrheiten sind, können wir
viele im Kopf haben. — Gott allein ist wahrhafte Übereinstimmung
des Begriffs und der Realität; alle endlichen Dinge aber haben eine

Unwahrheit an sich, sie haben einen Begriff und eine Existenz, die
aber ihrem Begriff unangemessen ist. Deshalb müssen sie zugrunde
gehen, wodurch die Unangemessenheit ihres Begriffs und ihrer
Existenz manifestiert wird.»37 Wir finden in dieser Aussage einmal
eine Bestätigung unsrer oben getroffenen Unterscheidung zwischen
Wahrheit und Richtigkeit bei Hegel. Zum andern erfahren wir, Gott
allein ist die wahrhafte Übereinstimmung des Begriffs und der Realität.

Die endlichen Dinge haben aber eine Unwahrheit an sich,
deshalb müssen sie zugrunde gehen. Demnach ist die Endlichkeit nicht
schlechthin das Unwahre, sondern in jedem endlichen Ding findet
sich Wahres und Unwahres zugleich. Die Unwahrheit, welche die
Idee sich selbst als ein notwendiges Moment der Wahrheitserkenntnis

gesetzt hat, muß in dem unendlichen Prozeß der Rückkehr zu sich
selbst überwunden werden. «Die ganze Entwicklung des Begriffs des

Geistes stellt nur das Sich-Freimachen des Geistes von allen seinem

36 Hegel V, 239.
37 Hegel VIII, 90

109



Begriffe nicht entsprechenden Formen seines Daseins dar; eine

Befreiung, welche dadurch zustande kommt, daß diese Formen zu einer
dem Begriffe des Geistes vollkommen angemessenen Wirklichkeit
umgebildet werden.»38 Die unangemessenen Formen, das Unwirkliche,
das Unwahre am Endlichen muß umgebildet, aufgehoben werden.

Die Endlichkeit, die Welt, die Natur machen die Realität aus,
welche der Idee entgegensteht, durch die sich die Idee hindurcharbeiten

muß. Wir stoßen hier auf eine Doppelbedeutung des

Begriffes Realität: Realität als Unwirklichkeit, wie sie der Idee
entgegensteht und Realität als das allein Wirkliche der Idee. Daß die
Realität der Idee entspreche, heißt also auch : Daß die Realität dem
Wirklichen entspreche, was auf Grund der getroffenen Unterscheidung

gleichbedeutend ist mit der Forderung, daß das Unwirkliche
wirklich werde. In dem Warum der Nichtentsprechung liegt das

Mysterium der Weltentstehung, das auch durch die Antwort, die
Idee als das allein Wirkliche hat sich die Welt als das Unwirkliche
entgegengesetzt, um sich selbst zu erkennen, unbeantwortet bleibt.
Denn wir können weiter fragen: Woher kommt die unendliche
Sehnsucht der Idee, sich selbst zu erkennen? - Das An-Sich der Idee
ist offenbar nicht Ausdruck absoluter Dumpfheit. Dumpfheit kann
nicht zugleich in Sehnsucht brennen, um das ganz andere der Welt
aus sich zu gebären. Die Frage, warum sich der Geist selbst erkennen

will, können wir deshalb nicht an Hegel richten. - Hier aber eine

andere Frage: Was soll der Mensch tun in diesem unendlichen Prozeß

der Selbsterkenntnis des Geistes? - Ist der Mensch selbst eine

Form, die umgebildet werden muß? Wer bildet dann um? Ist der
Mensch Geist und erkennt sich der Geist im Menschen? - Wir
erfahren hierüber folgendes:

Der Mensch ist in die Endlichkeit verstrickt, also selbst endlich,
insofern auch Träger eines Unwahren, einer Form, die zerbrochen
und umgebildet werden muß. Wer bildet um? — Der sich durch die
Realität hindurcharbeitende unendliche Geist, und zwar durch die
Form der Realität, die noch Ausdruck des Unwirklichen ist. Der
unendliche Geist in seiner Aktivität steht also dem Menschen als

endlichem Geist entgegen. Der Mensch, insofern er philosophiert,
sieht diesem Prozeß zu. Er agiert nicht. Er macht die Welt nicht zu
dem, wie sie sein soll, das heißt gleicht die Realität, die der Idee noch

38 Hegel X, 32.

110



entgegensteht, nicht der Realität an, die die Idee oder der Begriff
selbst ist. Wie die Welt sein soll, sagt Hegel: «dazu kommt die

Philosophie ohnehin immer zu spät. Als der Gedanke der Welt
erscheint sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren
Bildungsprozeß vollendet und sich fertig gemacht hat.»39 - Außerdem
ist die Philosophie immer nur ihre eigene Epoche in Gedanken erfaßt.

«Es ist ebenso töricht zu wähnen, irgendeine Philosophie gehe
über ihre gegenwärtige Welt hinaus, als, ein Individuum
überspringe seine Zeit.»40 Der Satz: «Wenn die Philosophie ihr Grau in
Grau malt, dann ist eine Gestalt des Lebens alt geworden»,41
bedeutet daher nichts anderes als: dann ist eine Gestalt des Lebens

wirklich geworden, das Unwirkliche von ihr abgefallen. - Die
Philosophie - und das heißt, der Mensch - hat lediglich die Aufgabe zu
erkennen, nicht die Aufgabe zu verwandeln.

Das geschlossene Bild, das die Philosophie Hegels von der Welt gibt,
beginnt sich also an einer Stelle aufzulösen, positiv ausgedrückt:
beginnt sich an einer Stelle zu öffnen. Der Blick bleibt nicht mehr

nur nach vorn auf das An-und-Für-Sich der Endstufe gerichtet, er
wendet sich zur Seite auf die unendliche Fülle der abgelebten Formen
der Unwirklichkeit, auf den Rest der Nichtentsprechung von Idee
und Realität, auf die Realität, die der Idee entgegensteht. In diese

Fülle sieht sich der Mensch verstrickt, und er soll erkennen, was sich

ohne sein Hinzutun mit ihr begibt. Der endliche Mensch soll die
Unendlichkeit erkennen, soll der Selbsterkenntnis des unendlichen
Geistes dienen. - Wie vermag er das, solange er selbst noch endlich
ist? - Oder besteht die letzte Verwandlung, die letzte Umbildung des

Unwahren, die letzte Ineinssetzung von Realität und Begriff darin,
die Endlichkeit des Menschen aufzuheben? — Soll der Mensch,
nachdem er aus dem paradiesischen Zustand seines An-sich herausgefallen

ist, indem er vom Baume der Erkenntnis aß, am Ende der großen
Not dieses Erkennens doch noch vom Baume des Lebens essen? -

Hegel hat seine Erkenntnisfreudigkeit, trotz der Resignation, die
auch seinem Alter nicht erspart blieb, nie aufgegeben. Er hat in
großer Kühnheit über alle Blindheit des Menschen hinweggegriffen,
ohne sie jedoch damit aufzuheben, denn die Endlichkeit des

Menschen besteht nach wie vor. Eine Kühnheit, die nicht nur vermessen

38 Hegel VII, 36.
40 Hegel VII, 35.
41 Hegel VII, 37.

111



ist, sondern der ein Zug von echter Größe anhaftet, denn es liegt ihr
eine ungeheure Bemühung zugrunde : Die Anstrengung des Begreifens
wurde geleistet - und das Unbegreifliche ist geblieben.

Ein anderes ist es zu sagen: Ich weiß nichts und kann auch nichts
erfahren und den Dingen ihren Laufzu lassen; ein anderes zu sagen:
Gott ist wißbar, ein Leben lang die Bemühung des Begreifens auf
sich zu nehmen und am Ende nicht zu begreifen.

Müssen wir noch einmal nach dem blinden Fleck bei Hegel, noch
einmal nach dem blinden Fleck irgendeines Menschen fragen - Wer
erfüllte seine Aufgabe je so, daß er von sich sagen konnte :Es ist
vollbracht? - Vor eine Aufgabe gestellt sein und sie nicht erfüllen, sich aber
demAufgegebenenmc/zi!versagen,wenngleichmanamEndeselbstversagt.

Hegels Aufgabe lautet: Die Wahrheit ist die Übereinstimmung
der Realität mit dem Begriff. Es ist seine Denkvoraussetzung und
zugleich seine Forderung: Daß die Realität dem Begriff entspreche.
Das Ungenügen liegt darin, daß der Begriff Hegels noch nicht der
Realität entspricht, wie kein (endlicher) Begriffje der Realität entsprechen

wird, die der (unendliche) Begriff selbst ist.-Das Ungelöste bleibt
ungelöst, das Unbegreifliche unbegriffen, die Aufgabe aufgegeben.

Positives und Negatives sind ineinander verschlungen und bezeichnen

die Dialektik ohne Ende, mit welcher der Mensch in seinem

Irrtum von der Wahrheit angezogen und abgestossen wird. Wie sollte
ein solches Irren nicht wesentlich sein? - Es ist selbst dann — oder
auch gerade dann — wesentlich, wenn die höchste Konzentration
nach innen: der Zusammenschluß von Realität und Begriff blind
bleibt für die Äußerlichkeit des Menschen.

Hegel hat sich seiner Aufgabe nicht entzogen, denn er mußte sie

an uns weitergeben.

III. Mögliche Anwendung der Fragestellung
auf jede Art des Philosophierens

Wir gingen davon aus, daß die Rede vom blinden Fleck in der

Philosophie die Stelle bezeichnet, an der nicht gesehen wird : Höchste
innere Konzentration bei einer Blindheit nach außen. Dieses Nicht-
sehen erwies eine Doppelseitigkeit, die der Dialektik des Irrtums und
ihrem Verhältnis zur Wahrheit entspricht: Wahrheit als die eine,

absolute, immer wieder in Frage gestellte, immer wieder gesuchte,
den Menschen allseitig in Bewegung setzende - verwirrende Macht.

112



Irrtum als die den Menschen ergreifende, die Not des Erkennens

begründende, unwiederholbare, jeden Menschen in eigener Weise —

faszinierende Ohnmacht. - Das Berührtwerden des Menschen durch
die Wahrheit an der Stelle, an der er irrt. - Die Täuschung an den
sichtbaren Dingen, die jedoch des Fragens würdig werden, weil wir in
ihrer Transparenz den gläsernen Rand der Welt des Sichtbaren
gewinnen, von dorther wir anderes heimtragen als das, worauf wir
ursprünglich aus waren: das Unsichtbare. - Der blinde Fleck die

Berührung mit dem Unsichtbaren.
Wir fragten nach der Frage, die geeignet ist, auf das Berührtwerden

eines in der Not des Erkennens ringenden Menschen zu
verweisen. Es war die Frage nach dem Anfangen, nach dem Anknüpfen,
nach der unbeweisbaren Voraussetzung eines Denkens. Wir richteten
diese Frage an Hegel. Eine Antwort ergab sich in der Gegenüberstellung

zu Kant. Das Problem des ontologischen Gottesbeweises

deckte sowohl Kants als auch Hegels Denkvoraussetzung auf, und wir
sahen, daß die Denkergebnisse jeweils an den Anfang zurücklaufen,
bzw. der Anfang im Resultat und das Resultat im Anfang enthalten
ist. Und wir können noch ergänzen: Nicht nur das Problem des

ontologischen Gottesbeweises ist geeignet, die Denkvoraussetzung
Hegels ans Licht zu bringen, sondern wie aus dem Rücklauf des

Resultats an den Anfang erhellt, muß die Behandlung jedes Problems
diese Denkvoraussetzung in sich enthalten, sonst wäre sie nicht die
eine, unbeweisbare und von uns in Frage gestellte Denkvoraus-

setzung, die das Resultat zu jedem Problem vorprägt und es daher
in sich enthält. - Als Denkvoraussetzung Hegels fanden wir den Satz :

Die Wahrheit ist die Übereinstimmung der Realität mit dem Begriff.
Dieser Satz führte uns auf das Problem der Wahrheit bei Hegel, und
in der Darlegung seiner Gedanken zu diesem Problem öffnete sich
das groß angelegte, in sich so geschlossen scheinende System der

spekulativen Philosophie Hegels gerade an der Stelle, die das

Spannungsfeld zwischen Realität und Begriff bezeichnet. Die ganze
Dynamik der Hegeischen Philosophie geht darauf aus, dieses

Mißverhältnis von Realität und Begriff zu überwinden, die Realität
begreifend zu durchdringen, um sie mit der Idee in eins zu setzen. Das
ist gleichbedeutend mit der Forderung, mit dem unendlichen
Ansinnen an den Geist, insofern er Mensch und das heißt endlich ist,

von der Endlichkeit her das Unendliche zu erkennen. Dieser tiefste

Gegensatz zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit, die ungeheure

8 113



Spannung zwischen Realität und Begriff kann nicht erregender
in Erscheinung treten als in einer Philosophie, die ihren stärksten

Impuls aus der Konzeption der Versöhnung dieser

Widersprüchlichkeit erhält. Und wenn der Mensch aus einer derartigen
Konzeption heraus in den Mittelpunkt des Erkennens gerückt
wird, dann müssen wir nur fragen : Kann der Mensch, der die List
der Vernunft durchschaut, der List, die überlegen ist, überlegen sein ?—

Nach diesem Rückblick wollen wir uns auf die Frage besinnen, die
wir im ersten Teil unserer Ausführungen unbeantwortet ließen:
Welches ist unser blinder Fleck? - Wir müssen diese Frage stellen;
denn wenn das Ergebnis unsrer Untersuchung darin bestehen soll,
auf das Vorhandensein des blinden Flecks in der Philosophie
aufmerksam zu machen und mehr noch zu sagen, daß jeder Philosophierende

in seinem Bemühen um den eigenen ihm und nur ihm
zugehörigen blinden Fleck kreist, dann müssen auch wir von einem
blinden Fleck abhängig sein, sofern überhaupt in unsrer
Untersuchung ein philosophischer Gedanke zum Ausdruck kommt. Die
unbeantwortete Frage lautet nicht: Welches ist unser blinder Fleck
in bezug auf ein philosophisches System? Für die Beantwortung dieser

Frage gewinnen wir immer noch einen guten Ausgangspunkt durch
die wegweisende Besinnung auf die eigene Denkvoraussetzung. Die
Konkretion «in bezug auf» reicht stets zu dieser Ebene der Unbe-
weisbarkeit innerhalb der Frage nach dem blinden Fleck hinab, und
das Verfehlen «in bezug auf» ist nur eine Ausstrahlung des eigenen
blinden Flecks. Ob wir aber diesen blinden Fleck bestimmen können,
bleibt fraglich. Das will besagen: Es gibt Fragen, die wir stellen, aber
nicht beantworten müssen. Wir müssen fragen, um die Richtung zu
erfahren, aus der her und auf die hin wir denken. Wir müssen nicht

antworten, weil wir nicht können, denn sowohl das Woher als auch
das Wohin verlaufen im Unsichtbaren. Anders ausgedrückt: Wenn
wir wüßten, an welcher Stelle wir selbst irren, das heißt an welcher
Stelle wir die Wahrheit berühren, und es gelänge uns die Bezeichnung,

dann hätten wir die Wahrheit, und das Denken wäre ans Ende

gelangt. Nur das vermeintliche Ende - und wie plastisch hat Hegel
ein solches Ende gesehen - zwingt die Wahrheit hernieder, die wir in
unserm Irrtum berühren und verfehlen.

Auch in der Philosophie Hegels ist nicht alles glasklar, auch hier
finden wir einen ungelösten Rest, an dem wir Anstoß nehmen und
der uns zum Anstoß wird. Hegel zeigt keine Lösung, sondern nur die

114



Aufgabe, wie sie sich ihm stellt. Seine Philosophie ist eine Methode,
eine Art zu philosophieren, eine Art zu irren und in diesem Irren das

Wahre zu berühren. Das Wie dieser Berührung bleibt dunkel. Die
Kraft des Anstoßes ist dagegen unverkennbar. Und daß im Irren mehr
enthalten ist als nur das Falsche, erhellt schon aus unsrer Fragestellung,

die uns auf das Unbeweisbare führt. Das Falsche und das

Richtige haben ihren Raum allein im Beweisbaren. Irrtum ist die
Grenze, die Umbruchstelle des Denkens, die Einbruchstelle der
Wahrheit. Ein philosophisches System kann im ganzen richtig, das

heißt in sich konsequent sein, dennoch beruht es auf einem Irrtum,
eben jenem Irrtum, mit dem es an Wahrheit gebunden ist und der

jede Endgültigkeit einer Denkvoraussetzung in eigener Weise durchbricht.

«Es irrt der Mensch, solang er strebt» besagt daher nicht
etwa: Wenn der Mensch nicht mehr strebt, hört er auf zu irren,
sondern wenn er nicht mehr strebt, hört er auf Mensch zu sein. Das
Streben nach Wahrheit und dasVerfehlen der Wahrheit sind die
notwendigen Momente des Menschseins.

Deshalb und nur deshalb erscheint uns die Frage nach dem blinden
Fleck auf jedes philosophische System anwendbar, denn die Frage
löst nicht auf, weil sie den Irrtum nur negativ interpretiert, sondern

verweist, weil sie den Irrtum als Hindeutung auf Wahrheit, als

Bindung an Wahrheit und als Angesprochensein durch Wahrheit
nimmt. Wenn wir dieser Frage eine bestimmte Form gaben, so nicht
allein deshalb, weil uns die Besinnung auf die unbeweisbare

Voraussetzung eines Denkens zur Vermeidung unsachlicher Kritik
wesentlich erscheint, sondern weil wir das Wort «blinder Fleck» nicht
ungebührlich beanspruchen, weil wir uns von diesem Wort, noch
bevor wir unsre Ausführungen schließen, wieder trennen wollen.
Die Frage nach der Denkvoraussetzung ist einfacher und mehr eine

Frage, die wir in der Gewalt haben - wenn uns überhaupt etwas in
die Gewalt gegeben ist. Es ist nicht zuletzt ein Signum des blinden
Flecks, daß wir oft nach Ausdruck ringen und nicht sagen können,
was uns bewegt, und daß wir anderseits das eigene Wort, das man
uns zurückgibt, verändert finden. Der blinde Fleck sollte nur
verweisen. Wenn wir jedoch zuviel mit diesem Wort umgehen und es als

Begriff verwenden, so könnte es scheinen, daß wir begriffen hätten.
Und es stellt sich sogleich die Frage ein: Was ist der blinde Fleck? -
Und wir werden genötigt, zu sagen : Er ist das und das. Dabei ist er
gerade das und das nicht - oder nicht nur.

115



In dem unscheinbaren Ist liegt die ganze Not unsres Erkennens;
denn mit dieser Kopula verbinden wir nicht ohne Gewalt, was sich

nicht verbinden läßt. Ein mit schnellen Schlägen eingerammter Nagel
in die Wand, vor der wir stehen, als wollten wir mit diesem Nagel
sagen, wie es hinter der Wand ist, und zwar unter der bezeichnenden

Begründung: Weil es vor der Wand nicht so ist. - Alle diese Ist-
Nägel sind ein Ausdruck für die Bedrohung durch das Unbekannte.
Wir geben einen Namen - und die Fremdheit ist verschwunden.
Wir bilden einen Begriff - und es tritt die Beruhigung am Begriffe
ein. Wir sagen «ist» und haben den Blick gebannt, mit dem uns die

Dinge anschauen. - Wir wollen also das Ist wenigstens vom blinden
Fleck fernhalten, indem wir das Wort zum letzten Male sagen,
allerdings in dem Bewußtsein, daß wir es gesagt haben; denn nur wissend

können wir den Blick ausstehen, für den wir blind sind, von dem wir
aber glauben, daß er uns umfaßt, weil wir blind sind. - Unsre
Besinnung galt diesem Intervall zwischen Glauben und Wissen: Daß
etwas vorhanden ist, das uns anschaut, und das wir nicht sehen, das

jeder auf seine Weise nicht sieht.

Jeder benutzt ein andres Tor zum Eintritt in die Welt, jeder ein
andres, um sie wieder zu verlassen. Wer kennt das Tor der Trennung
und Verbindung, durch das er schritt und wieder schreiten wird -
jene Enge, durch die uns Weite anweht — dunkler Raum und Menschlichkeit?

— Wir fühlen uns ganz wohl hier, sind aber zugleich bedrängt
von der Ungewißheit, die das Siegel des wissenden Nichtwissens trägt.
Wir suchen unsern Weg und sind dabei nicht ohne alle Hoffnung, denn

es gibt die Weisung, sonst wäre keine Ungewißheit, sondern nur Leere.
Heraklit sagt: «Der waltende Gott, dem die Seherstätte gehört,

die zu Delphi, nicht redet er, auch nicht verhüllt er, sondern er deutet
an»42... oute XsyEL oute xpunzei OJ.h'i orjpaivsi.

Literatur :

Heraklit zitiert nach Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und
deutsch, 3. Auflage, Berlin 1912. Es wurde außerdem die von Georg Burkhardt
besorgte Übersetzung der Heraklit-Fragmente, Insel-Bücherei Nr. 49, Wiesbaden
J. o. beigezogen.

Kant Werke, Ed. Ernst Cassirer, Berlin 1922: III. Band Kritik der reinen Vernunft
sowie V. Band Kritik der praktischen Vernunft und Kritik der Urteilskraft.

Hegel Werke, Ed. Hermann Glockner, Jubiläumsausgabe, Stuttgart 1927 ff.:
IV. u. V. Band Logik, VII. Band Philosophie des Rechts, VIII., IX. u. X. Band System
der Philosophie, XII. Band Ästhetik, XVI. Band Philosophie der Religion, XVII. XVIII.
u. XIX. Band Geschichte der Philosophie.

42 Heraklit Frg. 93. Diels I, 96.

116


	Der blinde Fleck in der Philosophie : eine Untersuchung zur Dialektik des Irrtums

