Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Vom gegenwartigen Sinn antiker Philosophie
Autor: Huber, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom gegenwartigen Sinn antiker Philosophie *
Von Gerhard Huber

Wer heute teilhat an der akademischen Vertretung der Philosophie,
tut gut, sich der besonderen Lage seiner Disziplin im Kreise der Wis-
senschaften bewuBt zu sein. Die anderen Wissenschaften sind tief ein-
gewurzelt im Leben der gegenwirtigen Welt. Jurisprudenz und Theo-
logie haben die Interessen michtiger sozialer Kérper hinter sich. Die
Naturwissenschaften bilden das fest gegriindete Fundament unseres
technischen Daseins. Die Geisteswissenschaften, auch in ihren eher
abseitigen Auszweigungen, sind als die unumgénglichen Vorausset-
zungen des staatlich organisierten Erziehungs- und Bildungsbetriebes
soziologisch legitimiert. Die Philosophie hingegen scheint in der heuti-
gen Welt eigentlich heimatlos. Dies gilt zunéchst soziologisch: es gibt
kein reprisentiertes gesellschaftliches Interesse, welches das Dasein
der Philosophie fordert. Es gilt aber wohl auch in einem wesent-
licheren, geistigen Sinne: das heutige Menschentum scheint, auch
in seiner geistigen Elite, der Philosophie kaum zu bedirfen, ja ihr
meist feindlich oder doch gleichgiiltig gegeniiberzustehen. Wenn es
dennoch Vertreter der Philosophie gibt, die an den Universitidten ihre
soziologische Basis haben, so ist dies wohl vor allem der Beharrlich-
keit tiberlieferten Herkommens zu verdanken. Und vielleicht ist die
Zeit auch bei uns nicht mehr allzu fern, wo die intensivere Uberprii-
fung der sozialen Brauchbarkeit eines Universititsfaches die Fort-
existenz der akademischen Philosophie wenigstens wird in Frage stellen.

Diese tiefere soziologische und geistige Bodenlosigkeit des Daseins
der Philosophie scheint ein Faktum. Dariiber kénnen auch die man-
nigfachen Weisen, in denen die Philosophie am heute iiblichen Kul-
turbetrieb teilnimmt, nicht hinwegtiuschen. Aber ist dieses Faktum
etwas schlechthin Neues? Gemessen am durchschnittlichen mensch-
lichen Dasein, war die Philosophie in der Welt doch wohl immer
eigentlich heimatlos, und sie hat wohl immer aus anderen Kriften

* Offentliche Habilitationsvorlesung an der Universitit Basel, gehalten am
3. Februar 1955 - HEINRICH BARTH zu diesem Tage, seinem 65. Geburtstag,
GEWIDMET.

73



gelebt als aus denen ihrer unmittelbaren gesellschaftlichen Wurzeln.
Dennoch scheint die Enifremdung zwischen gesellschaftlicher Welt und
urspriinglichem philosophischem Impuls heute besonders groB3, und
dieinnere Unbereitschaft, dem Fremdgewordenen Boden zu gewzhren,
ist besonders fuhlbar.

Soweit diese Feststellungen zutreffen mogen, ist damit etwas gesagt
iiber die Geartetheit unserer sozialen und technischen Welt. Liegt aber
darin nicht auch ein Verdacht gegen die Philosophie selbst in ihren
gegenwirtigen Gestalten? Wenn es die Philosophie in anderen Zeiten
verstanden hat, ihrer geschichtlichen Gegenwart ndher zu sein, kénnte
dann nicht eine innere Abseitigkeit heutigen Philosophierens mit ein
Grund jener Entfremdung sein? Liegt es nicht wesentlich auch am
offensichtlichen Absinken des Ranges unserer Philosophien gegeniiber
den groBen philosophischen Gestalten der Vergangenheit, daB3 die
Philosophie in der heutigen Welt chne Anerkennung und Boden ist?
Und hingt nicht jenes Absinken der Philosophie selbst damit zusam-
men, daB sie vor den bedringenden Problemen unseres geschicht-
lichen Daseins ausweicht und sich zuriickzieht in eine kraftlose Medi-
tation ihrer innerlich doch nicht angeeigneten historischen Uber-
lieferung?

Die Philosophie ist solchen Fragen ausgesetzt. Und sie tut gut, sich
selbst als fragwiirdig zu wissen.

Wenn uns aber jetzt nicht die angedeuteten Fragen beschiftigen
sollen, sondern die Frage gestellt ist nach einem gegenwirtigen Sinn
antiker Philosophie, so scheint eben darin ein Symptom sichtbar zu
werden fiir jenes schwichliche Ausweichen vor der direkten Ausein-
andersetzung mit der gegenwirtigen Welt und den aus ihr uns be-
dringenden Problemen. Gibt es nicht Gegenwirtigeres fiir die Philo-
sophie als ihre antike Vergangenheit und darum Wesentlicheres als
die Besinnung darauf? Das Vergangene ist doch vergangen und im
Grunde fremd geworden. Wie kénnte es damit noch philosophisch
ernst sein?

I.

In der Tat. Die antike Philosophie ist in ihren eigentlichen Gehalten
nicht nur dem allgemeinen BewuBtsein heute fremd, sie ist in wesent-
lichen Hinsichten fremd auch dem, was als gegenwirtiges philo-
sophisches BewuBtsein gilt. Zwischen der Philosophie im antiken Sinne
und heutiger, ja iiberhaupt neuzeitlicher Philosophie klafft eine Kluft.

74



Ich méchte zunichst nach diesem radikalen Unterschied zwischen
antiker und neuzeitlicher Philosophie fragen.

Schon ein verhaltnismiBig duBerlicher Sachverhalt kann auf das
Wesentliche hinfiithren. Die antike Philosophie ist von ihren Urspriin-
gen in der Vorsokratik her und zumal auf ihrer klassischen Hohe bei
Platon und Aristoteles konzipiert als die schlechthin umfassende Ge-
stalt des menschlichen Wissens von dem, was ist. Philosophie ist der
Weg zum Wissen vom Ganzen. Dieses Ganze steht dem Griechen an-
fanglich vor Augen als der Kosmos, dem der Mensch zugehort, und
auch wo das philosophische Denken iiber das sinnlich Sichtbare hin-
ausdringt, bleibt dem, was dann sichtbar wird, die ordnungshafte
Gefugtheit des urspriinglichen Kosmos eigen. Als die Intention des
Wissens auf das kosmische Ganze schlieBt daher die Philosophie alle
Wissenschaften in sich ein: Wissenschaften und Philosophie sind fiir
die Antike (mindestens bis zur Klassik) noch ungeschieden eins.

Fir die Neuzeit hingegen ist charakteristisch die fortschreitende
Auflosung dieser Einheit von Philosophie und Wissenschaft: eine Wis-
senschaft nach der andern verselbstandigt sich. Diese Entwicklung hat
zwar schon in der Antike begonnen, jedoch erst in den letzten Jahr-
hunderten sich voll zur Geltung gebracht. Wissenschaft und Philo-
sophie gewinnen aber in dieser Sonderung einen neuen Sinn. War
einst das Ganze des Seienden Gegenstand der Philosophie, so sind nun
die verschiedenen Bezirke der Welt von selbstindigen Spezialwissen-
‘schaften in Beschlag genommen: die tote Natur von Physik und
Chemie, die lebendige von der Biologie, der Mensch in seinen see-
lischen und gesellschaftlichen Aspekten von Psychologie und Sozio-
logie (die als letzte Wissenschaftsdisziplinen im Begriffe stehen, sich
von ihrer fritheren Zugehorigkeit zur Philosophie zu lésen). Im gan-
zen Bereich des Seienden bleibt so kein Bezirk, der nicht einer beson-
deren Wissenschaft zugeordnet und damit der Philosophie eigentlich
entzogen ist. Was kann dann aber noch Gegenstand der Philosophie
sein?

Wenn die Erkenntnis aller gegenstindlichen Bereiche den Wissen-
schaften abgetreten ist, so scheint fiir die Philosophie als thematischer
Bereich nur das iibrigzubleiben, was von allem Gegenstindlichen ver-
schieden ist: nimlich das Subjekt, das erkennende BewubBtsein, das in
allem wissenschaftlichen Erkennen von Gegenstinden vorausgesetzt
ist als dasjenige, fiir welches diese Gegenstinde da sind und von dem
sie erkannt werden, das aber selber nie Gegenstand des wissenschaft-

75



lichen Erkennens wird. Die Wissenschaften haben es also mit den
Objekten zu tun, deren Inbegriff die Welt ausmacht; der Philosophie
aber bleibt das Subjekt, fiir welches die Welt der Objekte da ist, als
eigentliches Thema. Diese Antwort ist grundsitzlich schon mit der
ersten zum System durchgebildeten Gestalt der neuzeitlichen Philo-
sophie gegeben: bei Descartes. Im kartesischen Dualismus ist die Ein-
heit des antiken Kosmos auseinandergebrochen in die beiden hetero-
genen Wirklichkeitssphiren: Natur als reine Ausdehnung und Geist
als reines BewuBtsein, die sich nun als Gegenstand und Subjekt des
wissenschaftlichen Erkennens eigentlich beziehungslos gegeniiber-
stehen. Fiir Descartes wird das BewuBtsein zum Ort einer eigentiim-
lichen vorwissenschaftlichen Selbstvergewisserung, in der das den-
kende Ich seiner selbst philosophisch innewird als eigenstindiger
Wirklichkeit, die von aller naturhaft-gegenstandlichen Realitat un-
abhingig ist.

Schon bei Descartes kiindet sich so in der scharfen ontologischen
Scheidung von Subjekt und Gegenstand der Vorrang des Subjektes an.
Und die nachkartesische philosophische Entwicklung konzentriert
immer mehr die metaphysische Wirklichkeitsbedeutung auf die gei-
stige Realitit des Ich. Der neuzeitliche Idealismus tritt hervor, fiir den
das Subjekt die substantielle Grundlage aller Wirklichkeit tiberhaupt
ist (so in je verschiedener Weise bei Leibniz, Berkeley und Kant). Ihre
héchste Steigerung erreicht diese Bewegung im deutschen Idealismus
(bei Fichte, Schelling und Hegel), wo das erkennende Subjekt mit
dem Absoluten der Gottheit eins wird und sich als Teil ihrer schopfe-
rischen Spontaneitit zeigt, die das Ganze der Wirklichkeit aus sich
hervorbringt.

So ist die neuzeitliche Philosophie in einem ihrer Grundziige
charakterisiert durch den prinzipiellen philosophischen Vorrang, den
sic dem Ich vor dem Naturhaft-Gegenstindlichen, dem Subjekt vor
dem Objekt, dem Erkennen vor dem Sein zuspricht. Das Subjekt wird
der idealistischen Deutung zum letzten Triger der Realitit der Welt
und des Seins iiberhaupt. Der neuzeitliche Idealismus ist die Form,
in der die Philosophie ihren Riickzug auf das Subjekt als Abtretung der
Objekte an die Wissenschaften vollzieht.

Die groBe idealistische Philosophie hat freilich noch die Kraft, ent-
gegen der Angelegtheit der neuzeitlichen Wissenschaften auf Eigen-
stindigkeit, die wissenschaftlichen Erkenntnisse zu durchdringen und
ihren Gehalt aus der Potenz des Subjektes zu reproduzieren. Insofern

76



ist — am groBartigsten bei Hegel — das auf sich selbst bezogene philo-
sophische BewuBtsein des Subjektes gesittigt mit der Fiille der wis-
senschaftlichen Welt- und Gegenstandserkenntnis. Sobald jedoch, im
Zusammenbruch des spekulativen Idealismus, diese auch die Wissen-
schaften noch innerlich durchdringende und umfassende Kraft der
Philosophie erlahmt, zeigt sich die Konsequenz jenes metaphysischen
Riickzuges auf das Subjekt im Substanz- und Gehaltloswerden der
Philosophie. Alles sachhaltige Erkennen von Gegenstinden wird nun-
mehr den Wissenschaften ganz iiberlassen; philosophische Aufgabe
ist nur noch die Erkenntnis des Erkennens, als des einzigen « Gegen-
standes», der in den Wissenschaften nicht schon erkannt ist: Philo-
sophie wird Erkenninistheorie. Und auch der Positivismus, der die Philo-
sophie lediglich als Sichtung und Begriindung der Wissenschaften
versteht, ist nichts anderes als eine Form der schwichlich gewordenen
Subjektsphilosophie.

DaB freilich mit diesen Endformen die urspriingliche Kraft des
philosophischen Ansatzes beim Subjekte durchaus nicht erschopft ist,
dafir zeugt auf ganz anderem Boden die wohl bedeutendste philo-
sophische Richtung der Gegenwart: die Existenzphilosophie. Hier steht
im Zentrum der Mensch als Ich und als Selbst. Aber dieses Ich ist
nicht blo3 Subjekt rationalen Erkennens, sondern es ist das Ich des
konkreten praktischen Handelns im alltaglichsten Leben, worin der
Mensch seine Wirklichkeit hat. Dieses Ich ist das je einzelne Selbst,
zu dem der Mensch sich macht, indem er sich sittlich gestaltet. Exi-
stenz meint diese nie bloB gegebene, sondern der ethischen Verwirk-
lichung als zu leistend aufgegebene Wirklichkeit des einzelnen Men-
schen. Die Weise jedoch, in der die existentielle Wirklichkeit des Men-
schen als Selbstsein ndher begriffen wird, zeigt, daB auch die Existenz-
philosophie vom Vorrang des Subjektes ausgeht, ja, aus diesem An-
satz eine philosophische Tiefe gewinnt, die in den andern Auszwei-
gungen der neuzeitlichen Philosophie kaum erreicht und schon gar
nicht ausgeschopft war.

IL

Damit sind nur ganz wenige Andeutungen gegeben, die als das
Eigentiimliche der neuzeitlichen Philosophie die Verschiebung des
philosophischen Gewichtes auf das Subjekt erkennen lassen sollen.
Die tiefer liegenden Motive fiir diesen Vorgang kénnen hier nicht zur
Sprache kommen. Das AuBerliche muB geniigen: die Andeutung,

77



daB die neuere Philosophie sich an der Subjekthaftigkeit des Men-
schen orientiert.

Stellen wir dem nun gegeniiber, was man als Grundhaltung der
antiken Philosophie erkennen kann.

Die antike Philosophie kennt nicht die Scheidung von Ich und Ge-
genstand, sondern nur den Unterschied von Wissen und GewuBtem,
von Denken und Sein. Der Mensch, der sein Wesen im Denken hat,
weil3 sich indessen dem Kosmos des Seienden, dem er im Denken zu-
gewandt ist, unmittelbar zugehorig. DemgeméilB vermag der Mensch
sich nicht als Subjekt in sich zu verfestigen: er hat den Grund seines
Seins nicht in sich selber, sondern allein in seinem Verhiltnis zum
Ganzen des ihn selbst iibergreifenden Seins. Der Mensch ist als den-
kender nur dadurch wirklich, daB3 er auf das Sein als im Denken sich
erschlieBendes bezogen ist. Denken, anstatt Vollzug der in sich
gegriindeten Subjektivitit, ist vielmehr das Sichverhalten zum Sein
als dem begriindenden Anderen. Man konnte daher versucht sein,
im Gegensatz zur modernen Haltung des auf sich selbst bezogenen
Subjektes die antike Haltung als gegenstindliche oder gegenstand-
gerichtete zu kennzeichnen. Aber dies wire nur beschrinkt rich-
tig, ja im Grunde verfehlt. Denn das Sein, worauf das antike
Denken sich richtet, ist gerade nicht als Gegenstand ihm gegeniiber,
sondern es ist das Ganze, dem der Mensch durch den Bezug des Den-
kens zugehirt. Denken meint Offensein fiir das Seiende in seiner je
sichtbaren Bestimmtheit, so wie ich im sinnlichen Sehen offen bin fiir
das, was auf mich zukommt, und mich dariiber als Sehenden vergesse.
Denken im antiken Sinne ist dieser Bezug des Menschen zum Seien-
den, wobei der Mensch selber nur ist, sofern er diesem Bezug
offen ist.

Kann aber so etwas wie das eben in grobem Umri3 Angedeutete
als die Grundhaltung der antiken Philosophie behauptet werden? Es
wire in der Tat torichte Vermessenheit, wollte man die reiche Man-
nigfaltigkeit der antiken Denkgebilde auf eine Grundgestalt reduzie-
ren. Das eben Gesagte kennzeichnet vor allem eine Gestalt des grie-
chischen Gedankens: die seiner Klassik in Platon und Aristoteles.
Aber Platon und Aristoteles kénnten nicht die klassische Epoche der
griechischen Philosophie reprisentieren, wenn in ihnen nicht etwas
vom Tiefsten griechischer Denkmoéglichkeiten Form gewonnen hitte.
Insofern darf wohl das klassische Denken eintreten fiir das Eigent-
lichste der antiken Philosophie iiberhaupt. Und in diesem Sinne soll

78



hier davon die Rede sein, wobei die unerliBlichen Vorbehalte
und Nuancierungen in der Kiirze nicht ausgesprochen werden
konnen.

Fragen wir ndher nach dem die klassische Philosophie der Griechen
in ihrem Wesen Bestimmenden, so ist es unumginglich, die Weise,
in der bei Platon und dann auch bei Aristoteles das Sein nidher begrif-
fen wird, kurz zu charakterisieren. '

Platon erkennt das eigentlich Seiende in den Ideen: den wesenhaften
Grundgestalten der Dinge, die in der sinnlichen Erscheinung nur ab-
bildhaft, wie in Schatten sich andeuten, als das aber, was sie in unver-
gianglicher Ewigkeit sind, allein vom reinen Denken geschaut werden,
das iiber die sinnliche Wahrnehmung sich erhebt. Nicht die Welt der
sinnlichen Erscheinungen in ithrer Wandelbarkeit ist fiir Platon das
wahrhaft Wirkliche, sondern die Wesensgehalte, die als reine intelli-
gible Formen ein unvergéngliches Sein haben. Am Menschen etwa ist
das eigentlich Seiende nicht die mangelhafte Individualitit dieses oder
jenes einzelnen, sondern die urbildliche Idee des vollkommenen Men-
schen, die sich im unvollkommenen Sosein der Individuen nur an-
deutet; und der einzelne selbst ist wirklich nur in dem MaBe, als in
ihm das vollkommene Urbild des menschlichen Typus zur Verwirk-
lichung kommt. — Was bei Platon als Idee dergestalt scharf abgehoben
ist von der sinnlichen Erscheinung, kehrt bei Aristoteles in modifizierter
Gestalt wieder als die nunmehr dem Einzelnen betont immanente
Wesensform. Wiederum ist es die typische Gestalt des Soseins, das
Eidos, was die Wirklichkeit der Dinge ausmacht, aber nun nicht mehr
fiir sich in platonischer Jenseitigkeit, sondern den Dingen einwohnend
gedacht als die sie pragende Form. — Gemeinsam ist Platon und Aristo-
teles die Sicht der Dinge auf ihr wesenhaftes Sosein hin. Nach den
Grundformen des anorganischen, des pflanzlichen, tierischen,
menschlichen und iibermenschlichen Seins ist der Kosmos gegliedert,
und eben in dieser qualitativen Gliederung ist er Kosmos, das heift
ja Ordnung — eine Ordnung, die in ihren Wesensformen ewig ist. Die
unvergianglichen Urbilder bestimmen als Typus und RichtmaB das
Sein des Einzelnen in seiner Verganglichkeit und sind darum das
eigentlich Wirkliche am Vergénglichen selbst. Nach dem eidetischen
Typus, nach der Idee, bemiBt sich der Sinn dessen, was dem klassi-
schen Griechentum Sein bedeutet.

Diese griechische Grundanschauung besagt nicht nur, daBl das All-
gemeine hoher steht als das Einzelne, das ewige Wesen eigentlicher ist

79



als seine vergingliche Darstellung im Individuellen. Zugleich ist da-
mit iiber den Sinn des denkenden Erkennens und das heifit iiber das
Wesen des Menschen, iiber das Verhdlinis des Menschen zum Sein ent-
schieden — und dies in einer der Grundanschauung der Neuzeit radi-
kal entgegengesetzten Weise.

Die neuzeitliche Philosophie geht vom Subjekt, vom Ich aus. Mit der
antiken Uberlieferung begreift sie das Wesen des Menschen als Ver-
nunft. Aber diese Vernunft hat nicht mehr die Bedeutung des antiken
Denkens. Sie ist ratio im Sinne des Bewufiseins: nicht wesenhaft be-
zogen auf das eigentlich Wirkliche am Seienden, sondern auf sich
selbst gestellte, ichhafte Wirklichkeit. Denken ist primér das BewuBt-
sein, das ich von mir selbst habe, und dann die Entfaltung der diesem
eigenstindigen Ich innewohnenden Spontaneitit. Extrem wird dies
spater formuliert von Fichte: das Subjekt bringt sich im Akt des Be-
wubBtseins selbst ins Sein; diese Selbstschipfung des Ich ist das Denken.

Von hier aus besitzt alles Erkennen den Charakter schopferischen
Hervorbringens dessen, was erkannt wird — zunichst eines Hervor-
bringens von Gedanken, die im Subjekt eine duBlere Wirklichkeit ab-
bilden oder reprisentieren. Bald aber verschirft sich die Auffassung
von der Spontaneitit des denkenden Erkennens dahin, daB etwas
erkennbar nur ist, insofern es Produkt des Denkens ist: es mag zwar
eine vom Subjekt unabhiingige Wirklichkeit geben, aber sie liegt eben
darum auBlerhalb der Reichweite des Subjektes, das nur erkennt, was
es selbst hervorgebracht hat. So grundsitzlich bei Kant: Das Subjekt
erkennt in der Entfaltung seiner innern Aktivitdt und ist darin zu-
gleich abgesperrt von der Wirklichkeit auBer ihm. Das Ansichsein der
Dinge ist unerkennbar, irrational. — Einen letzten Schritt auf dieser
Linie tut der spekulative Idealismus, indem er jede vom Subjekt unab-
hingige Wirklichkeit leugnet und das Subjekt zum allein Wirklichen
erklart. Das endliche Ich ist damit zwar seiner Begrenztheit enthoben
und zum unendlichen, absoluten Subjekt geworden; aber damit wird
nur seine Verfangenheit in sich selbst aus dem Tiefsten bestitigt,
indem nun alles Sein zum Subjekt oder zu dessen Geschopf gemacht
ist. Das Sein ist aufgehoben in das aus der Subjektivitiat begriffene
Denken — wo es nicht als irrationaler Rest auBerhalb der in sich selber
verschlossenen ratio bleibt. |

Erst gegen diesen Hintergrund kann sich nun die klassisch-grie-
chische Auffassung des Verhiltnisses von Denken und Sein in ihrem
Eigentumlichen zeigen.

80



Das Seiende ist fiir Platon und Aristoteles bestimmt als eidetisches:
es ist wesentlich und eigentlich in den Gestalten seines typischen
Soseins. Den Menschen zeichnet aus, daf3 er in der Vernunft die Fahig-
keit besitzt, die eidetischen Grundformen zu erkennen, nach denen
sich der Kosmos gliedert. Diese das Wesen des Menschen bestim-
mende Vernunft, der Logos, wird nun aber nicht verstanden als das
Vermogen eines eigenstindigen Subjektes, das in der Aktivitit des
Denkens sich aus sich selbst heraus zu realisieren und das Gedachte
zu produzieren vermag. Vielmehr ist der antike Logos Vernunft in
jenem Wortsinne, wonach mit Vernunft die Fahigkeit zu vernehmen
gemeint ist. Im Denken vernimmt der Mensch, was allem Denken
zuvor schon ist: die Bestimmtheit des Seienden in seinem Sosein. Der
Vernunft wird der qualitative Seinsgehalt der Wesen sichtbar. Offen
zu sein fiir das Seiende, ist die Befihigung, die dem Menschen mit der
Vernunft gegeben ist. Und sie ist ihm gegeben, weil er von Hause aus
bediirftig ist. Der Mensch ist nicht das eigenstdndige Subjekt, das in
absoluter Autarkie aus seiner innern Fiille eine Welt zu erzeugen
vermag, sondern er ist gleichsam leer, daher bediirftig, darauf an-
gewiesen, zu empfangen, was als Gehalt in ihm sein soll. Und er emp-
fangt den Gehalt aus dem Kosmos, in der Anschauung der ihn glie-
dernden wesenhaften Gestalten, in der hinnehmenden Erkenntnis des
Seins durch den Logos.

Das antike Verhéltnis des Menschen zum Sein ist also nicht das
jener neuzeitlichen idealistischen Identitit, in der das Subjekt selber
das Sein ist oder es schaffend hervorbringt. Sondern der Mensch ver-
halt sich denkend zum Sein als dem ihm schlechthin Uberlegenen, des-
sen er in seiner Bediirftigkeit bedarf, um zu eigener Fiille zu kommen —
zu dem er sich daher angemessen verhilt, wenn er sich ihm offen halt,
nicht es téitig hervorzubringen meint, sondern es anschauend emp-
fangt. Nur weil dies der Sinn des Erkennens ist, kann die Philosophie den
Anspruch erheben, die héchste menschliche Wirklichkeit iiberhaupt
zu sein; denn durch sie kommt die wesenhafte Seinsbediirftigkeit des
Menschen in den menschlichen Grenzen des Erkennens zu ihrer
Erfullung.

Im Denken verhilt sich der Mensch zum Sein als dem Uberlegenen,
dessen er bedarf: das Sein hat den Vorrang vor dem Denken. Mehr
noch: der Logos griindet im Sein als eidetischem selber, er ist vom
Sein her erwirkt. — Wenn die antike Vernunft als Offenheit fiir das
eidetisch Seiende charakterisiert wird, so liegt es noch immer nahe,

6 81



das Denken als jene Titigkeit des Subjektes Mensch zu verstehen, in
der dieses dem Seienden gleichsam sich 6ffnet, ihm entgegenkommt
und ihm EinlaB8 gewdhrt. Dergleichen menschliche Tatigkeit mag
zwar notwendig sein, damit die Wesensgehalte zur Sichtbarkeit kom-
men koénnen. Das eigentliche im Vernehmen der Vernunft gesche-
hende Denken ist aber nicht dieses vorbereitende Tun, sondern jenes
Denken, das sich in der intelligiblen Sichtbarkeit der Ideen selbst ereignet.
In dieser Sichtbarkeit besteht der Logos: die Aktivitit verschwindet,
indem das Eidetische sich zeigt. Das Denken ist darum auch als Akt
nicht das Gemichte des Menschen, sondern im Menschen vom iiber-
legenen Seienden selber erwirkt. Der Logos ist die Manifestation des
Seins. Daher gilt, daB die Rationalitit nicht bloB vom Menschen zu
den Dingen hinzugebracht und ihnen von auBlen her angetan wird.
Wo «Rationalitit» verstanden werden kann im Sinne des antiken Logos,
da meint sie die innerste Bestimmtheit des Seins als eidetischen selbst,
eine Bestimmtheit, die im Logos lediglich manifest wird. Daher denn
hier in einer ganz andern Bedeutung als im neuzeitlichen Idealismus
von einer Identitit des Denkens mit dem Sein gesprochen wird, so
nimlich, daB nicht das Sein zuriickgefiihrt wird auf die Wirklichkeit
des Denkens, sondern das Denken aufgeht im Sein, das sich in ihm
manifestiert.

Damit hat sich fiir die klassische Antike in jeder Hinsicht der Ge-
gensatz zu dem gezeigt, was zuvor als Grundcharakter des neuzeit-
lichen philosophischen BewuBtseins angegeben worden ist. Nicht
steht, wie in der konsequenten Ausformung des neuzeitlichen An-
satzes, das eigenstindige, in subjektiver Rationalitit sich betitigende
Subjekt dem irrationalen Sein gegeniiber und hebt es am Ende gar
in die eigene Subjektivitit auf, sondern die Vernunft ist verstanden
als die Beziehung des zutiefst bediirftigen Menschen zu dem ihm iiber-
legenen Sein, worin dieses Sein in seiner qualitativen Bestimmtheit
sich manifestiert und den Menschen an seinem Gehalte teilgewinnen
1aBt. Nicht schafft die Vernunft, was sie erkennt, sondern der Logos
ist getragen von dem, was sich als Sein thm erschlie3t, ja er st nichts
anderes als die Sichtbarkeit des eidetischen Gehaltes selbst. Damit
gewinnt die Vernunft eine ihrem modernen Verstindnis versagte Tiefe
des Sinnes. Durch die Vernunft ist der Mensch eingelassen in das
Ganze des eidetisch gegliederten Kosmos; durch sie gewinnt er teil
an der Tiefe des eigentlichen Seinsgehaltes. Gewicht und Bedeutung,
mit denen so das Denken ausgezeichnet ist, werden fiir uns nur fiihl-

82



bar, wenn wir sie eine religidse nennen: im Denken tritt der Mensch
in die innigste Beziehung zu dem Seienden, das um seiner Uberlegen-
heit uiber alle vermeinte Eigenstindigkeit des Menschen willen den
Charakter des Géttlichen hat. Der Logos, die philosophische Ver-
nunft, ist die Manifestation, worin das an sich selbst géttliche Sein
des Kosmos und seiner Urspriinge sich dem Menschen mitteilt. Und
nur dadurch, dafl er vom Logos in dieser Beziechung zum Sein gehal-
ten ist, vermag der Mensch eigentlich Mensch zu sein.

111,

Ich habe es gewagt, in schematischer Verkiirzung antikes und neu-
zeitliches Denken als letzte philosophische Haltungen einander gegeniiber-
zustellen. Bleibt es nun bei der abstrakten Konfrontation oder ver-
mogen diese Haltungen einander etwas anzugehen? Ergibt sich fiir
das uns priméir vertraute gegenwirtige BewuBtsein ein philosophischer
Anspruch aus der antiken Gegenmoglichkeit? Dies wird nur dann der
Fall sein kénnen, wenn in der gegenwirtigen Welt selber das Un-
gentigen der sie tragenden BewuBtseinshaltung sichtbar sein sollte.
Danach ist zum Schlusse zu fragen.

Unter den Grundmichten, die unser heutiges menschliches Dasein
bestimmen, ist der Breitenwirkung nach die erste und auffilligste und
insofern offenbar auch michtigste die Technik. Damit kehrt unsere
Betrachtung zum Anfang zuriick. Die Technik ist die ungeheure Aus-
wirkung jenes Prozesses, den wir unter dem harmlosen Aspekt der
Ablésung der Wissenschaften von der Philosophie zu Gesicht bekom-
men haben. Die technische Daseinsgestaltung erwéchst aus der An-
wendung der Wissenschaften von der gegenstindlichen Natur auf die
alltiagliche Befriedigung unserer vitalen Bediirfnisse. Aber nicht erst
mit der Anwendung eines an sich neutralen Wissensbestandes auf prak-
tische Bediirfnisse beginnt das Technische, sondern es liegt schon in
der Weise, wie die Natur wissenschaftlich zum Gegenstande wird.
Dies scheint im gegenwirtigen Philosophieren zunehmend deutlich zu
werden.

Grundzug des technischen Verhaltens ist, daB3 der Mensch die natiir-
liche Umgebung seinen Zwecken dienstbar macht, indem er sich die
Natur als ganze zu unterwerfen, sie zu bewiltigen trachtet. Schon in
der Weise, wie sich die wissenschaftliche ratio zur Natur als Gegen-
stand verhilt, hat sich der Mensch zu ihr in das Verhiltnis der Bewil-

83



tigung gesetzt. Dies kommt in der neuzeitlichen philosophischen Aus-
Iegung des Sinnes der Erkenntnis grundsitzlich zum Ausdruck. Als
Subjekt hat sich der Mensch in den Vorrang vor der Natur gebracht
und sie als Objekt grundsitzlich bewaltigt. Und wo das Verhiltnis
von Subjekt und Objekt gar idealistisch interpretiert wird, steigert
sich die Bewiltigung des Gegebenen zum Produzieren eines nicht
mehr vorgingig Gegebenen, sondern nur als Produkt iiberhaupt Be-
stechenden. Das idealistische Verstindnis begreift den Menschen als
das Wesen, das seine Welt und sich selbst produziert. Darin ist die
Wesensstruktur des technischen Verhaltens philosophisch vorweg-
genommen. Ich suche dies kurz niher zu erlautern.

Die Technik hat ihre volle Entfaltung dort erreicht, wo sie nicht
mehr nur dazu dient, fiir vorgegebene Zwecke neue, praktischere,
Skonomischere Mittel verfiighar zu machen, sondern wo sie, ihrer
eigenen Dynamik iiberlassen, dem Menschen nach MaBgabe der ver-
fiigharen Mittel nunmehr auch die Zwecke, die zu erreichen sind, vor-
schreibt. Es gehort ja zum Wesen des technischen Entwicklungspro-
zesses, dafB alle Ziele, auf die er hinzustreben scheint, nur vorliufige
sind. Diese Vorliufigkeit aller Ziele bedeutet, daBl der technische
ProzeB ein eigentliches Ziel iiberhaupt nicht hat. Der Zweck des Pro-
zesses liegt in ihm selber, darin, daf3 er sich selbst vorantreibt, sich
steigert und intensiviert. Die Bewegung wird dadurch zur reinen
Dynamik, die, durch kein Telos gebunden, ihren «Sinn» einzig hat
in der ziellosen Steigerung des Fortschrittes um seiner selbst willen.

Dieser ProzeB ist als reine Dynamik auch dadurch charakterisiert,
daB in ihm alles Gegebene und alle Form sich auflést. Nichts begegnet
in der technischen Welt, was nicht Produkt der Technik wire. Keine
Form wird sichtbar, die sich durch ihre dem Produziertwerden vor-
gingige Wesenhaftigkeit auferlegt und die Betrachtung bei sich fest-
hilt: alle Form ist gemacht, keine dem technischen Machen vorgin-
gig gegeben. — Nicht nur die Formen sind gemacht, auch die Stoffe
sind es. Zwar liegt allem die Natur zugrunde. Aber sie selbst ist kaum
mehr sichtbar in ihrer technisch unverdeckten Gestaltung. Und es
liegt in der Tendenz des technischen Prozesses, die Natur immer mehr
an die Peripherie zu dringen, wo sie in ihrer Urspriinglichkeit nur
noch in Grenzfillen begegnet. Der Sinn der Natur ist es nunmehr,
lediglich Stoff und Anreiz der technischen Bewiltigung zu sein und
im technischen Produkt aufzugehen. — Und der Mensch selbst, der
dies alles produziert? Je mehr das Technische iiber sein Dasein Herr

84



wird, um so mehr wird auch der Mensch zum Produkt seiner Tech-
nik: der Macher der Technik scheint von ihr selber gemacht.

Man kann diese Wesensziige zusammenfassen, indem man sagt:
die technische Dynamik beseitigt alles Gegebene und setzt an seine
Stelle das Gemachte. Nirgends steht der Mensch mehr in Fithlung mit
etwas, dessen er sich nicht grundsitzlich Herr wissen konnte als Teil-
haber des anonymen Kollektivs der technisch Produzierenden. Alles
ist Gemaéchte seiner die Gegebenheit iiberwindenden Bemichtigung.
Die Technik erscheint so als der radikale Versuch des Menschen, die
Gegebenheit des Seins zu entméachtigen und in das Produkt der eige-
nen Macht zu verwandeln.

Aber diese Uberwindung der Gegebenheit gelingt nicht wirklich.
Die Existenzphilosophie hat in eindriicklicher Weise die Bekundung
der grundsitzlichen Uniiberwindbarkeit des Gegebenen im existierenden
Menschen selber fithlbar gemacht. Zwar ist das Gefiige, worin der
Mensch lebt, in allen seinen Stiicken vom Menschen hervorgebracht,
und so scheint das Ganze der noch bedeutsamen Welt Produkt des
Menschen zu sein. Dieses Ganze jedoch, in dem nichts mehr gegeben
ist, was nicht gemacht wire, es ist durchwaltet von einer unheimlichen
Faktizitat, die sich dem Gefiithl kundgibt, daB dieses Ganze zwar ist,
aber auch nicht sein kénnte. Das gemachte Gefiige, worin wir uns mit
behender Gewandtheit bewegen, schwebt als Ganzes gleichsam in der
Luft, grundlos tiber dem Nichts — darum zwar nicht unwirklich, son-
dern von beangstigender Realitat, denn es begreift uns allseits in sich,
aber doch grundlos wirklich, schwebend in beklemmender, ungesicher-
ter Tatsachlichkeit. Dieses verschirfte Gefihl fiir die bedrohte Fakti-
zitit als Grundcharakter menschlichen Daseins deutet an, wie sich die
Gegebenheit des Seins in der technischen Welt entzieht. Die im
Machen verdringte Gegebenheit des Seins hat sich gleichsam im
Subjekt versammelt als dessen grundlose Faktizitit und strahlt mit
ihrer Unheimlichkeit von hier aus durch das Ganze der gemachten
Welt. Man kénnte auch die Weise, in der Angst und Tod in der gegen-
wiartigen Philosophie ihre bedrohliche Realitit zur Geltung bringen,
in einem innern Zusammenhang damit sehen, daB sich die Gegeben-
heit des Seins, fir die die Natur fritheren Zeiten das groBe Zeugnis
gewesen, in der technischen Welt zusammenzieht auf das Punktuelle
der sie tragenden menschlichen Subjektivitit, die gerade im {iiber-
spannten Anspruch des totalen Produzierens die Nichtigkeit des Funda-
mentes und die Unheimlichkeit der darauf gegriindeten Welt erfahrt.

85



Hier scheint der Punkt erreicht, wo in der Realitit unserer Welt
und unseres Lebens die Frage sich stellt, ob wir nicht Grund haben,
diesem extremen BewuBtsein die antizke Haltung als Moglichkeit eines
gegenwirtigen philosophischen Impulses in Erinnerung zu rufen. Die
Frage ist, ob nicht das in der Gegenwart an eine duBerste Grenze sei-
ner selbst gekommene moderne philosophische BewuBtsein die Um-
wendung zu erproben Grund hat, die in irgendeiner Form zur Geltung
brichte, was dem antiken Denken das Verhiltnis zum iiberlegenen
Seinsgehalte des Eidos war. Diese Umwendung wiirde bedeuten, daf3
sich der Mensch wiederum 6ffnete fiir die Gehalte des Seienden, die
allem schaffenden Hervorbringen zuvor schon da sind; daB sich die
Verfestigung des Ich- und Selbsthaften in sich selber zu lésen ver-
mochte zugunsten des Bezuges zum Anderen, zum Gegebenen in allen
seinen Gestalten; daB zum BewuBtsein kidme, wie sehr die innere
Dynamik des Subjekts, vollziehe sie sich als Reflexion in sich oder als
Umsetzung der innern Potenzen in welthafte Gebilde, in Wahrheit
erborgt ist von dem ihr iiberlegenen Sein und am Ende leer bleibt,
wenn sie sich dagegen meint abschlieBen zu kénnen.

In der gegenwirtigen Philosophie fehlt es nicht ganz an Anzeichen
fiir eine solche Wende der Besinnung. Man wird anderseits nicht iiber-
schitzen wollen, was von einer so orientierten philosophischen Be-
sinnung an Wirkungen auf die Realititen unserer Welt auszugehen
vermag. Das duBBere MiBverhaltnis ist ungeheuer. Dennoch scheint es
heute eine entscheidende Aufgabe der Philosophie, sich selbst und die
wenigen, die an ihr Anteil nehmen, an den Grundgehalt des klassisch-
griechischen Denkens zu erinnern und diesen Gehalt in der Gegen-
wart zur Geltung zu bringen. Was daraus folgen konnte, ist nicht ab-
zusehen. Der Ernst der Subjektivitit des einzelnen Menschen, wie er
heute unter dem Titel der Existenz gesucht wird, miiBte mit der Offen-
heit des Blickes fiir die Unableitbarkeit und Subjektsiiberlegenheit der
wesentlichen Seinsgehalte, wie diese im Eidos dem griechischen Den-
ken sichtbar geworden, eine neue kraftvolle Verbindung eingehen.
Eidos und Existenz — in diesen Worten konnte sich eine kiinftige philo-
sophische Aufgabe andeuten, in der etwas zur Auswirkung kime vom
gegenwirtigen Sinn antiker Philosophie.

86



	Vom gegenwärtigen Sinn antiker Philosophie

