
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Vom gegenwärtigen Sinn antiker Philosophie

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom gegenwärtigen Sinn antiker Philosophie*
Von Gerhard Huber

Wer heute teilhat an der akademischen Vertretung der Philosophie,
tut gut, sich der besonderen Lage seiner Disziplin im Kreise der
Wissenschaften bewußt zu sein. Die anderen Wissenschaften sind tief
eingewurzelt im Leben der gegenwärtigen Welt. Jurisprudenz und Theologie

haben die Interessen mächtiger sozialer Körper hinter sich. Die
Naturwissenschaften bilden das fest gegründete Fundament unseres
technischen Daseins. Die Geisteswissenschaften, auch in ihren eher

abseitigen Auszweigungen, sind als die unumgänglichen Voraussetzungen

des staatlich organisierten Erziehungs- und Bildungsbetriebes
soziologisch legitimiert. Die Philosophie hingegen scheint in der heutigen

Welt eigentlich heimatlos. Dies gilt zunächst soziologisch: es gibt
kein repräsentiertes gesellschaftliches Interesse, welches das Dasein
der Philosophie fordert. Es gilt aber wohl auch in einem
wesentlicheren, geistigen Sinne: das heutige Menschentum scheint, auch

in seiner geistigen Elite, der Philosophie kaum zu bedürfen, ja ihr
meist feindlich oder doch gleichgültig gegenüberzustehen. Wenn es

dennoch Vertreter der Philosophie gibt, die an den Universitäten ihre
soziologische Basis haben, so ist dies wohl vor allem der Beharrlichkeit

überlieferten Herkommens zu verdanken. Und vielleicht ist die
Zeit auch bei uns nicht mehr allzu fern, wo die intensivere Überprüfung

der sozialen Brauchbarkeit eines Universitätsfaches die
Fortexistenz der akademischen Philosophie wenigstens wird in Frage stellen.

Diese tiefere soziologische und geistige Bodenlosigkeit des Daseins
der Philosophie scheint ein Faktum. Darüber können auch die
mannigfachen Weisen, in denen die Philosophie am heute üblichen
Kulturbetrieb teilnimmt, nicht hinwegtäuschen. Aber ist dieses Faktum
etwas schlechthin Neues? Gemessen am durchschnittlichen menschlichen

Dasein, war die Philosophie in der Welt doch wohl immer
eigentlich heimatlos, und sie hat wohl immer aus anderen Kräften

* Öffentliche Habilitationsvorlesung an der Universität Basel, gehalten am
3. Februar 1955 - HEINRICH BARTH zu diesem Tage, seinem 65. Geburtstag,

GEWIDMET.

73



gelebt als aus denen ihrer unmittelbaren gesellschaftlichen Wurzeln.
Dennoch scheint die Entfremdung zwischen gesellschaftlicher Welt und
ursprünglichem philosophischem Impuls heute besonders groß, und
die innere Unbereitschaft, dem Fremdgewordenen Boden zu gewähren,
ist besonders fühlbar.

Soweit diese Feststellungen zutreffen mögen, ist damit etwas gesagt
über die Geartetheit unserer sozialen und technischen Welt. Liegt aber
darin nicht auch ein Verdacht gegen die Philosophie selbst in ihren
gegenwärtigen Gestalten? Wenn es die Philosophie in anderen Zeiten
verstanden hat, ihrer geschichtlichen Gegenwart näher zu sein, könnte
dann nicht eine innere Abseitigkeit heutigen Philosophierens mit ein
Grund jener Entfremdung sein? Liegt es nicht wesentlich auch am
offensichtlichen Absinken des Ranges unserer Philosophien gegenüber
den großen philosophischen Gestalten der Vergangenheit, daß die
Philosophie in der heutigen Welt ohne Anerkennung und Boden ist?

Und hängt nicht jenes Absinken der Philosophie selbst damit zusammen,

daß sie vor den bedrängenden Problemen unseres geschichtlichen

Daseins ausweicht und sich zurückzieht in eine kraftlose Meditation

ihrer innerlich doch nicht angeeigneten historischen
Überlieferung?

Die Philosophie ist solchen Fragen ausgesetzt. Und sie tut gut, sich
selbst als fragwürdig zu wissen.

Wenn uns aber jetzt nicht die angedeuteten Fragen beschäftigen
sollen, sondern die Frage gestellt ist nach einem gegenwärtigen Sinn
antiker Philosophie, so scheint eben darin ein Symptom sichtbar zu
werden für jenes schwächliche Ausweichen vor der direkten
Auseinandersetzung mit der gegenwärtigen Welt und den aus ihr uns
bedrängenden Problemen. Gibt es nicht Gegenwärtigeres für die
Philosophie als ihre antike Vergangenheit und darum Wesentlicheres als

die Besinnung darauf? Das Vergangene ist doch vergangen und im
Grunde fremd geworden. Wie könnte es damit noch philosophisch
ernst sein

I.

In der Tat. Die antike Philosophie ist in ihren eigentlichen Gehalten
nicht nur dem allgemeinen Bewußtsein heute fremd, sie ist in wesentlichen

Hinsichten fremd auch dem, was als gegenwärtiges
philosophisches Bewußtsein gilt. Zwischen der Philosophie im antiken Sinne
und heutiger, ja überhaupt neuzeitlicher Philosophie klafft eine Kluft.

74



Ich möchte zunächst nach diesem radikalen Unterschied zwischen

antiker und neuzeitlicher Philosophie fragen.
Schon ein verhältnismäßig äußerlicher Sachverhalt kann auf das

Wesentliche hinführen. Die antike Philosophie ist von ihren Ursprüngen

in der Vorsokratik her und zumal auf ihrer klassischen Höhe bei
Piaton und Aristoteles konzipiert als die schlechthin umfassende
Gestalt des menschlichen Wissens von dem, was ist. Philosophie ist der

Weg zum Wissen vom Ganzen. Dieses Ganze steht dem Griechen
anfänglich vor Augen als der Kosmos, dem der Mensch zugehört, und
auch wo das philosophische Denken über das sinnlich Sichtbare
hinausdringt, bleibt dem, was dann sichtbar wird, die ordnungshafte
Gefügtheit des ursprünglichen Kosmos eigen. Als die Intention des

Wissens auf das kosmische Ganze schließt daher die Philosophie alle
Wissenschaften in sich ein: Wissenschaften und Philosophie sind für
die Antike (mindestens bis zur Klassik) noch ungeschieden eins.

Für die Neuzeit hingegen ist charakteristisch die fortschreitende
Auflösung dieser Einheit von Philosophie und Wissenschaft : eine
Wissenschaft nach der andern verselbständigt sich. Diese Entwicklung hat
zwar schon in der Antike begonnen, jedoch erst in den letzten
Jahrhunderten sich voll zur Geltung gebracht. Wissenschaft und
Philosophie gewinnen aber in dieser Sonderung einen neuen Sinn. War
einst das Ganze des Seienden Gegenstand der Philosophie, so sind nun
die verschiedenen Bezirke der Welt von selbständigen SpezialWissenschaften

in Beschlag genommen: die tote Natur von Physik und
Chemie, die lebendige von der Biologie, der Mensch in seinen
seelischen und gesellschaftlichen Aspekten von Psychologie und Soziologie

(die als letzte Wissenschaftsdisziplinen im Begriffe stehen, sich

von ihrer früheren Zugehörigkeit zur Philosophie zu lösen). Im ganzen

Bereich des Seienden bleibt so kein Bezirk, der nicht einer besonderen

Wissenschaft zugeordnet und damit der Philosophie eigentlich
entzogen ist. Was kann dann aber noch Gegenstand der Philosophie
sein?

Wenn die Erkenntnis aller gegenständlichen Bereiche den
Wissenschaften abgetreten ist, so scheint für die Philosophie als thematischer
Bereich nur das übrigzubleiben, was von allem Gegenständlichen
verschieden ist: nämlich das Subjekt, das erkennende Bewußtsein, das in
allem wissenschaftlichen Erkennen von Gegenständen vorausgesetzt
ist als dasjenige, für welches diese Gegenstände da sind und von dem
sie erkannt werden, das aber selber nie Gegenstand des wissenschaft-

75



lichen Erkennens wird. Die Wissenschaften haben es also mit den

Objekten zu tun, deren Inbegriff die Welt ausmacht; der Philosophie
aber bleibt das Subjekt, für welches die Welt der Objekte da ist, als

eigentliches Thema. Diese Antwort ist grundsätzlich schon mit der
ersten zum System durchgebildeten Gestalt der neuzeitlichen
Philosophie gegeben : bei Descartes. Im kartesischen Dualismus ist die Einheit

des antiken Kosmos auseinandergebrochen in die beiden heterogenen

Wirklichkeitssphären: Natur als reine Ausdehnung und Geist
als reines Bewußtsein, die sich nun als Gegenstand und Subjekt des

wissenschaftlichen Erkennens eigentlich beziehungslos gegenüberstehen.

Für Descartes wird das Bewußtsein zum Ort einer eigentümlichen

vorwissenschaftlichen Selbstvergewisserung, in der das
denkende Ich seiner selbst philosophisch innewird als eigenständiger
Wirklichkeit, die von aller naturhaft-gegenständlichen Realität
unabhängig ist.

Schon bei Descartes kündet sich so in der scharfen ontologischen
Scheidung von Subjekt und Gegenstand der Vorrang des Subjektes an.
Und die nachkartesische philosophische Entwicklung konzentriert
immer mehr die metaphysische Wirklichkeitsbedeutung auf die
geistige Realität des Ich. Der neuzeitliche Idealismus tritt hervor, für den
das Subjekt die substantielle Grundlage aller Wirklichkeit überhaupt
ist (so in je verschiedener Weise bei Leibniz, Berkeley und Kant). Ihre
höchste Steigerung erreicht diese Bewegung im deutschen Idealismus

(bei Fichte, Schelling und Hegel), wo das erkennende Subjekt mit
dem Absoluten der Gottheit eins wird und sich als Teil ihrer schöpferischen

Spontaneität zeigt, die das Ganze der Wirklichkeit aus sich

hervorbringt.
So ist die neuzeitliche Philosophie in einem ihrer Grundzüge

charakterisiert durch den prinzipiellen philosophischen Vorrang, den
sie dem Ich vor dem Naturhaft-Gegenständlichen, dem Subjekt vor
dem Objekt, dem Erkennen vor dem Sein zuspricht. Das Subjekt wird
der idealistischen Deutung zum letzten Träger der Realität der Welt
und des Seins überhaupt. Der neuzeitliche Idealismus ist die Form,
in der die Philosophie ihren Rückzug auf das Subjekt als Abtretung der

Objekte an die Wissenschaften vollzieht.
Die große idealistische Philosophie hat freilich noch die Kraft,

entgegen der Angelegtheit der neuzeitlichen Wissenschaften auf
Eigenständigkeit, die wissenschaftlichen Erkenntnisse zu durchdringen und
ihren Gehalt aus der Potenz des Subjektes zu reproduzieren. Insofern

76



ist - am großartigsten bei Hegel - das auf sich selbst bezogene
philosophische Bewußtsein des Subjektes gesättigt mit der Fülle der
wissenschaftlichen Welt- und Gegenstandserkenntnis. Sobald jedoch, im
Zusammenbruch des spekulativen Idealismus, diese auch die
Wissenschaften noch innerlich durchdringende und umfassende Kraft der
Philosophie erlahmt, zeigt sich die Konsequenz jenes metaphysischen
Rückzuges auf das Subjekt im Substanz- und Gehaltloswerden der
Philosophie. Alles sachhaltige Erkennen von Gegenständen wird
nunmehr den Wissenschaften ganz überlassen; philosophische Aufgabe
ist nur noch die Erkenntnis des Erkennens, als des einzigen «
Gegenstandes», der in den Wissenschaften nicht schon erkannt ist:
Philosophie wird Erkenntnistheorie. Und auch der Positivismus, der die
Philosophie lediglich als Sichtung und Begründung der Wissenschaften

versteht, ist nichts anderes als eine Form der schwächlich gewordenen
Subjektsphilosophie.

Daß freilich mit diesen Endformen die ursprüngliche Kraft des

philosophischen Ansatzes beim Subjekte durchaus nicht erschöpft ist,
dafür zeugt auf ganz anderem Boden die wohl bedeutendste
philosophische Richtung der Gegenwart : die Existenzphilosophie. Hier steht

im Zentrum der Mensch als Ich und als Selbst. Aber dieses Ich ist
nicht bloß Subjekt rationalen Erkennens, sondern es ist das Ich des

konkreten praktischen Handelns im alltäglichsten Leben, worin der
Mensch seine Wirklichkeit hat. Dieses Ich ist das je einzelne Selbst,

zu dem der Mensch sich macht, indem er sich sittlich gestaltet.
Existenz meint diese nie bloß gegebene, sondern der ethischen Verwirklichung

als zu leistend aufgegebene Wirklichkeit des einzelnen
Menschen. Die Weise jedoch, in der die existentielle Wirklichkeit des
Menschen als Selbstsein näher begriffen wird, zeigt, daß auch die
Existenzphilosophie vom Vorrang des Subjektes ausgeht, ja, aus diesem Ansatz

eine philosophische Tiefe gewinnt, die in den andern Auszwei-

gungen der neuzeitlichen Philosophie kaum erreicht und schon gar
nicht ausgeschöpft war.

II.

Damit sind nur ganz wenige Andeutungen gegeben, die als das

Eigentümliche der neuzeitlichen Philosophie die Verschiebung des

philosophischen Gewichtes auf das Subjekt erkennen lassen sollen.
Die tiefer liegenden Motive für diesen Vorgang können hier nicht zur
Sprache kommen. Das Äußerliche muß genügen: die Andeutung,

77



daß die neuere Philosophie sich an der Subjekthaftigkeit des

Menschen orientiert.
Stellen wir dem nun gegenüber, was man als Grundhaltung der

antiken Philosophie erkennen kann.
Die antike Philosophie kennt nicht die Scheidung von Ich und

Gegenstand, sondern nur den Unterschied von Wissen und Gewußtem,
von Denken und Sein. Der Mensch, der sein Wesen im Denken hat,
weiß sich indessen dem Kosmos des Seienden, dem er im Denken
zugewandt ist, unmittelbar zugehörig. Demgemäß vermag der Mensch
sich nicht als Subjekt in sich zu verfestigen: er hat den Grund seines

Seins nicht in sich selber, sondern allein in seinem Verhältnis zum
Ganzen des ihn selbst übergreifenden Seins. Der Mensch ist als
denkender nur dadurch wirklich, daß er auf das Sein als im Denken sich
erschließendes bezogen ist. Denken, anstatt Vollzug der in sich

gegründeten Subjektivität, ist vielmehr das Sichverhalten zum Sein
als dem begründenden Anderen. Man könnte daher versucht sein,
im Gegensatz zur modernen Haltung des auf sich selbst bezogenen
Subjektes die antike Haltung als gegenständliche oder gegenstandgerichtete

zu kennzeichnen. Aber dies wäre nur beschränkt richtig,

ja im Grunde verfehlt. Denn das Sein, worauf das antike
Denken sich richtet, ist gerade nicht als Gegenstand ihm gegenüber,
sondern es ist das Ganze, dem der Mensch durch den Bezug des Denkens

zugehört. Denken meint Offensein für das Seiende in seiner je
sichtbaren Bestimmtheit, so wie ich im sinnlichen Sehen offen bin für
das, was aufmich zukommt, und mich darüber als Sehenden vergesse.
Denken im antiken Sinne ist dieser Bezug des Menschen zum Seienden,

wobei der Mensch selber nur ist, sofern er diesem Bezug
offen ist.

Kann aber so etwas wie das eben in grobem Umriß Angedeutete
als die Grundhaltung der antiken Philosophie behauptet werden? Es

wäre in der Tat törichte Vermessenheit, wollte man die reiche
Mannigfaltigkeit der antiken Denkgebilde auf eine Grundgestalt reduzieren.

Das eben Gesagte kennzeichnet vor allem eine Gestalt des

griechischen Gedankens: die seiner Klassik in Piaton und Aristoteles.
Aber Piaton und Aristoteles könnten nicht die klassische Epoche der
griechischen Philosophie repräsentieren, wenn in ihnen nicht etwas

vom Tiefsten griechischer Denkmöglichkeiten Form gewonnen hätte.
Insofern darf wohl das klassische Denken eintreten für das Eigentlichste

der antiken Philosophie überhaupt. Und in diesem Sinne soll

78



hier davon die Rede sein, wobei die unerläßlichen Vorbehalte
und Nuancierungen in der Kürze nicht ausgesprochen werden
können.

Fragen wir näher nach dem die klassische Philosophie der Griechen
in ihrem Wesen Bestimmenden, so ist es unumgänglich, die Weise,
in der bei Piaton und dann auch bei Aristoteles das Sein näher begriffen

wird, kurz zu charakterisieren.
Piaton erkennt das eigentlich Seiende in den Ideen: den wesenhaften

Grundgestalten der Dinge, die in der sinnlichen Erscheinung nur
abbildhaft, wie in Schatten sich andeuten, als das aber, was sie in
unvergänglicher Ewigkeit sind, allein vom reinen Denken geschaut werden,
das über die sinnliche Wahrnehmung sich erhebt. Nicht die Welt der
sinnlichen Erscheinungen in ihrer Wandelbarkeit ist für Piaton das

wahrhaft Wirkliche, sondern die Wesensgehalte, die als reine intelligible

Formen ein unvergängliches Sein haben. Am Menschen etwa ist
das eigentlich Seiende nicht die mangelhafte Individualität dieses oder

jenes einzelnen, sondern die urbildliche Idee des vollkommenen
Menschen, die sich im unvollkommenen Sosein der Individuen nur
andeutet; und der einzelne selbst ist wirklich nur in dem Maße, als in
ihm das vollkommene Urbild des menschlichen Typus zur Verwirklichung

kommt. — Was bei Piaton als Idee dergestalt scharf abgehoben
ist von der sinnlichen Erscheinung, kehrt bei Aristoteles in modifizierter
Gestalt wieder als die nunmehr dem Einzelnen betont immanente
Wesensform. Wiederum ist es die typische Gestalt des Soseins, das

Eidos, was die Wirklichkeit der Dinge ausmacht, aber nun nicht mehr
für sich in platonischer Jenseitigkeit, sondern den Dingen einwohnend
gedacht als die sie prägende Form. - Gemeinsam ist Piaton und Aristoteles

die Sicht der Dinge auf ihr wesenhaftes Sosein hin. Nach den
Grundformen des anorganischen, des pflanzlichen, tierischen,
menschlichen und übermenschlichen Seins ist der Kosmos gegliedert,
und eben in dieser qualitativen Gliederung ist er Kosmos, das heißt

ja Ordnung - eine Ordnung, die in ihren Wesensformen ewig ist. Die
unvergänglichen Urbilder bestimmen als Typus und Richtmaß das

Sein des Einzelnen in seiner Vergänglichkeit und sind darum das

eigentlich Wirkliche am Vergänglichen selbst. Nach dem eidetischen

Typus, nach der Idee, bemißt sich der Sinn dessen, was dem klassischen

Griechentum Sein bedeutet.
Diese griechische Grundanschauung besagt nicht nur, daß das

Allgemeine höher steht als das Einzelne, das ewige Wesen eigentlicher ist

79



als seine vergängliche Darstellung im Individuellen. Zugleich ist
damit über den Sinn des denkenden Erkennens und das heißt über das

Wesen des Menschen, über das Verhältnis des Menschen zum Sein

entschieden - und dies in einer der Grundanschauung der Neuzeit radikal

entgegengesetzten Weise.

Die neuzeitliche Philosophie geht vom Subjekt, vom Ich aus. Mit der
antiken Überlieferung begreift sie das Wesen des Menschen als
Vernunft. Aber diese Vernunft hat nicht mehr die Bedeutung des antiken
Denkens. Sie ist ratio im Sinne des Bewußtseins: nicht wesenhaft

bezogen auf das eigentlich Wirkliche am Seienden, sondern auf sich
selbst gestellte, ichhafte Wirklichkeit. Denken ist primär das Bewußtsein,

das ich von mir selbst habe, und dann die Entfaltung der diesem

eigenständigen Ich innewohnenden Spontaneität. Extrem wird dies

später formuliert von Fichte: das Subjekt bringt sich im Akt des

Bewußtseins selbst ins Sein; diese Selbstschöpfung des Ich ist das Denken.
Von hier aus besitzt alles Erkennen den Charakter schöpferischen

Hervorbringens dessen, was erkannt wird - zunächst eines

Hervorbringens von Gedanken, die im Subjekt eine äußere Wirklichkeit
abbilden oder repräsentieren. Bald aber verschärft sich die Auffassung
von der Spontaneität des denkenden Erkennens dahin, daß etwas
erkennbar nur ist, insofern es Produkt des Denkens ist: es mag zwar
eine vom Subjekt unabhängige Wirklichkeit geben, aber sie liegt eben

darum außerhalb der Reichweite des Subjektes, das nur erkennt, was

es selbst hervorgebracht hat. So grundsätzlich bei Kant: Das Subjekt
erkennt in der Entfaltung seiner innern Aktivität und ist darin
zugleich abgesperrt von der Wirklichkeit außer ihm. Das Ansichsein der

Dinge ist unerkennbar, irrational. - Einen letzten Schritt auf dieser

Linie tut der spekulative Idealismus, indem er jede vom Subjekt
unabhängige Wirklichkeit leugnet und das Subjekt zum allein Wirklichen
erklärt. Das endliche Ich ist damit zwar seiner Begrenztheit enthoben
und zum unendlichen, absoluten Subjekt geworden; aber damit wird
nur seine Verfangenheit in sich selbst aus dem Tiefsten bestätigt,
indem nun alles Sein zum Subjekt oder zu dessen Geschöpf gemacht
ist. Das Sein ist aufgehoben in das aus der Subjektivität begriffene
Denken - wo es nicht als irrationaler Rest außerhalb der in sich selber
verschlossenen ratio bleibt.

Erst gegen diesen Hintergrund kann sich nun die klassisch-griechische

Auffassung des Verhältnisses von Denken und Sein in ihrem
Eigentümlichen zeigen.

80



Das Seiende ist für Piaton und Aristoteles bestimmt als eidetisches:

es ist wesentlich und eigentlich in den Gestalten seines typischen
Soseins. Den Menschen zeichnet aus, daß er in der Vernunft die Fähigkeit

besitzt, die eidetischen Grundformen zu erkennen, nach denen
sich der Kosmos gliedert. Diese das Wesen des Menschen bestimmende

Vernunft, der Logos, wird nun aber nicht verstanden als das

Vermögen eines eigenständigen Subjektes, das in der Aktivität des

Denkens sich aus sich selbst heraus zu realisieren und das Gedachte

zu produzieren vermag. Vielmehr ist der antike Logos Vernunft in
jenem Wortsinne, wonach mit Vernunft die Fähigkeit zu vernehmen

gemeint ist. Im Denken vernimmt der Mensch, was allem Denken

zuvor schon ist: die Bestimmtheit des Seienden in seinem Sosein. Der
Vernunft wird der qualitative Seinsgehalt der Wesen sichtbar. Offen
zu sein für das Seiende, ist die Befähigung, die dem Menschen mit der
Vernunft gegeben ist. Und sie ist ihm gegeben, weil er von Hause aus

bedürftig ist. Der Mensch ist nicht das eigenständige Subjekt, das in
absoluter Autarkie aus seiner innern Fülle eine Welt zu erzeugen
vermag, sondern er ist gleichsam leer, daher bedürftig, darauf
angewiesen, zu empfangen, was als Gehalt in ihm sein soll. Und er
empfängt den Gehalt aus dem Kosmos, in der Anschauung der ihn
gliedernden wesenhaften Gestalten, in der hinnehmenden Erkenntnis des

Seins durch den Logos.
Das antike Verhältnis des Menschen zum Sein ist also nicht das

jener neuzeitlichen idealistischen Identität, in der das Subjekt selber
das Sein ist oder es schaffend hervorbringt. Sondern der Mensch
verhält sich denkend zum Sein als dem ihm schlechthin Überlegenen, dessen

er in seiner Bedürftigkeit bedarf, um zu eigener Fülle zu kommen -
zu dem er sich daher angemessen verhält, wenn er sich ihm offen hält,
nicht es tätig hervorzubringen meint, sondern es anschauend
empfängt. Nur weil dies der Sinn des Erkennens ist, kann die Philosophie den

Anspruch erheben, die höchste menschliche Wirklichkeit überhaupt
zu sein; denn durch sie kommt die wesenhafte Seinsbedürftigkeit des

Menschen in den menschlichen Grenzen des Erkennens zu ihrer
Erfüllung.

Im Denken verhält sich der Mensch zum Sein als dem Überlegenen,
dessen er bedarf: das Sein hat den Vorrang vor dem Denken. Mehr
noch: der Logos gründet im Sein als eidetischem selber, er ist vom
Sein her erwirkt. - Wenn die antike Vernunft als Offenheit für das

eidetisch Seiende charakterisiert wird, so liegt es noch immer nahe,

6 81



das Denken als jene Tätigkeit des Subjektes Mensch zu verstehen, in
der dieses dem Seienden gleichsam sich öffnet, ihm entgegenkommt
und ihm Einlaß gewährt. Dergleichen menschliche Tätigkeit mag
zwar notwendig sein, damit die Wesensgehalte zur Sichtbarkeit kommen

können. Das eigentliche im Vernehmen der Vernunft geschehende

Denken ist aber nicht dieses vorbereitende Tun, sondern jenes
Denken, das sich in der intelligiblen Sichtbarkeit der Ideen selbst ereignet.
In dieser Sichtbarkeit besteht der Logos: die Aktivität verschwindet,
indem das Eidetische sich zeigt. Das Denken ist darum auch als Akt
nicht das Gemachte des Menschen, sondern im Menschen vom
überlegenen Seienden selber erwirkt. Der Logos ist die Manifestation des

Seins. Daher gilt, daß die Rationalität nicht bloß vom Menschen zu
den Dingen hinzugebracht und ihnen von außen her angetan wird.
Wo «Rationalität» verstanden werden kann im Sinne des antiken Logos,
da meint sie die innerste Bestimmtheit des Seins als eidetischen selbst,
eine Bestimmtheit, die im Logos lediglich manifest wird. Daher denn
hier in einer ganz andern Bedeutung als im neuzeitlichen Idealismus

von einer Identität des Denkens mit dem Sein gesprochen wird, so

nämlich, daß nicht das Sein zurückgeführt wird auf die Wirklichkeit
des Denkens, sondern das Denken aufgeht im Sein, das sich in ihm
manifestiert.

Damit hat sich für die klassische Antike in jeder Hinsicht der
Gegensatz zu dem gezeigt, was zuvor als Grundcharakter des neuzeitlichen

philosophischen Bewußtseins angegeben worden ist. Nicht
steht, wie in der konsequenten Ausformung des neuzeitlichen

Ansatzes, das eigenständige, in subjektiver Rationalität sich betätigende
Subjekt dem irrationalen Sein gegenüber und hebt es am Ende gar
in die eigene Subjektivität auf, sondern die Vernunft ist verstanden
als die Beziehung des zutiefst bedürftigen Menschen zu dem ihm
überlegenen Sein, worin dieses Sein in seiner qualitativen Bestimmtheit
sich manifestiert und den Menschen an seinem Gehalte teilgewinnen
läßt. Nicht schafft die Vernunft, was sie erkennt, sondern der Logos
ist getragen von dem, was sich als Sein ihm erschließt, ja er ist nichts
anderes als die Sichtbarkeit des eidetischen Gehaltes selbst. Damit
gewinnt die Vernunft eine ihrem modernen Verständnis versagte Tiefe
des Sinnes. Durch die Vernunft ist der Mensch eingelassen in das

Ganze des eidetisch gegliederten Kosmos; durch sie gewinnt er teil
an der Tiefe des eigentlichen Seinsgehaltes. Gewicht und Bedeutung,
mit denen so das Denken ausgezeichnet ist, werden für uns nur fühl-

82



bar, wenn wir sie eine religiöse nennen: im Denken tritt der Mensch
in die innigste Beziehung zu dem Seienden, das um seiner Überlegenheit

über alle vermeinte Eigenständigkeit des Menschen willen den
Charakter des Göttlichen hat. Der Logos, die philosophische
Vernunft, ist die Manifestation, worin das an sich selbst göttliche Sein
des Kosmos und seiner Ursprünge sich dem Menschen mitteilt. Und
nur dadurch, daß er vom Logos in dieser Beziehung zum Sein gehalten

ist, vermag der Mensch eigentlich Mensch zu sein.

III.
Ich habe es gewagt, in schematischer Verkürzung antikes und

neuzeitliches Denken als letzte philosophische Haltungen einander gegenüberzustellen.

Bleibt es nun bei der abstrakten Konfrontation oder
vermögen diese Haltungen einander etwas anzugehen? Ergibt sich für
das uns primär vertraute gegenwärtige Bewußtsein ein philosophischer
Anspruch aus der antiken Gegenmöglichkeit? Dies wird nur dann der
Fall sein können, wenn in der gegenwärtigen Welt selber das Un-
genügen der sie tragenden Bewußtseinshaltung sichtbar sein sollte.

Danach ist zum Schlüsse zu fragen.
Unter den Grundmächten, die unser heutiges menschliches Dasein

bestimmen, ist der Breitenwirkung nach die erste und auffälligste und
insofern offenbar auch mächtigste die Technik. Damit kehrt unsere

Betrachtung zum Anfang zurück. Die Technik ist die ungeheure
Auswirkung jenes Prozesses, den wir unter dem harmlosen Aspekt der

Ablösung der Wissenschaften von der Philosophie zu Gesicht bekommen

haben. Die technische Daseinsgestaltung erwächst aus der
Anwendung der Wissenschaften von der gegenständlichen Natur auf die
alltägliche Befriedigung unserer vitalen Bedürfnisse. Aber nicht erst
mit der Anwendung eines an sich neutralen Wissensbestandes auf
praktische Bedürfnisse beginnt das Technische, sondern es liegt schon in
der Weise, wie die Natur wissenschaftlich zum Gegenstande wird.
Dies scheint im gegenwärtigen Philosophieren zunehmend deutlich zu
werden.

Grundzug des technischen Verhaltens ist, daß der Mensch die natürliche

Umgebung seinen Zwecken dienstbar macht, indem er sich die
Natur als ganze zu unterwerfen, sie zu bewältigen trachtet. Schon in
der Weise, wie sich die wissenschaftliche ratio zur Natur als Gegenstand

verhält, hat sich der Mensch zu ihr in das Verhältnis der Bewäl-

83



tigung gesetzt. Dies kommt in der neuzeitlichen philosophischen
Auslegung des Sinnes der Erkenntnis grundsätzlich zum Ausdruck. Als

Subjekt hat sich der Mensch in den Vorrang vor der Natur gebracht
und sie als Objekt grundsätzlich bewältigt. Und wo das Verhältnis
von Subjekt und Objekt gar idealistisch interpretiert wird, steigert
sich die Bewältigung des Gegebenen zum Produzieren eines nicht
mehr vorgängig Gegebenen, sondern nur als Produkt überhaupt
Bestehenden. Das idealistische Verständnis begreift den Menschen als

das Wesen, das seine Welt und sich selbst produziert. Darin ist die
Wesensstruktur des technischen Verhaltens philosophisch
vorweggenommen. Ich suche dies kurz näher zu erläutern.

Die Technik hat ihre volle Entfaltung dort erreicht, wo sie nicht
mehr nur dazu dient, für vorgegebene Zwecke neue, praktischere,
ökonomischere Mittel verfügbar zu machen, sondern wo sie, ihrer
eigenen Dynamik überlassen, dem Menschen nach Maßgabe der
verfügbaren Mittel nunmehr auch die Zwecke, die zu erreichen sind,
vorschreibt. Es gehört ja zum Wesen des technischen Entwicklungsprozesses,

daß alle Ziele, auf die er hinzustreben scheint, nur vorläufige
sind. Diese Vorläufigkeit aller Ziele bedeutet, daß der technische
Prozeß ein eigentliches Ziel überhaupt nicht hat. Der Zweck des

Prozesses liegt in ihm selber, darin, daß er sich selbst vorantreibt, sich

steigert und intensiviert. Die Bewegung wird dadurch zur reinen

Dynamik, die, durch kein Telos gebunden, ihren «Sinn» einzig hat
in der ziellosen Steigerung des Fortschrittes um seiner selbst willen.

Dieser Prozeß ist als reine Dynamik auch dadurch charakterisiert,
daß in ihm alles Gegebene und alle Form sich auflöst. Nichts begegnet
in der technischen Welt, was nicht Produkt der Technik wäre. Keine
Form wird sichtbar, die sich durch ihre dem Produziertwerden
vorgängige Wesenhaftigkeit auferlegt und die Betrachtung bei sich
festhält: alle Form ist gemacht, keine dem technischen Machen vorgän-
gig gegeben. - Nicht nur die Formen sind gemacht, auch die Stoffe
sind es. Zwar liegt allem die Natur zugrunde. Aber sie selbst ist kaum
mehr sichtbar in ihrer technisch unverdeckten Gestaltung. Und es

liegt in der Tendenz des technischen Prozesses, die Natur immer mehr
an die Peripherie zu drängen, wo sie in ihrer Ursprünglichkeit nur
noch in Grenzfällen begegnet. Der Sinn der Natur ist es nunmehr,
lediglich Stoff und Anreiz der technischen Bewältigung zu sein und
im technischen Produkt aufzugehen. — Und der Mensch selbst, der
dies alles produziert? Je mehr das Technische über sein Dasein Herr

84



wird, um so mehr wird auch der Mensch zum Produkt seiner Technik:

der Macher der Technik scheint von ihr selber gemacht.
Man kann diese Wesenszüge zusammenfassen, indem man sagt:

die technische Dynamik beseitigt alles Gegebene und setzt an seine

Stelle das Gemachte. Nirgends steht der Mensch mehr in Fühlung mit
etwas, dessen er sich nicht grundsätzlich Herr wissen könnte als
Teilhaber des anonymen Kollektivs der technisch Produzierenden. Alles
ist Gemächte seiner die Gegebenheit überwindenden Bemächtigung.
Die Technik erscheint so als der radikale Versuch des Menschen, die

Gegebenheit des Seins zu entmächtigen und in das Produkt der eigenen

Macht zu verwandeln.
Aber diese Überwindung der Gegebenheit gelingt nicht wirklich.

Die Existenzphilosophie hat in eindrücklicher Weise die Bekundung
der grundsätzlichen Unüberwindbarkeit des Gegebenen im existierenden
Menschen selber fühlbar gemacht. Zwar ist das Gefüge, worin der
Mensch lebt, in allen seinen Stücken vom Menschen hervorgebracht,
und so scheint das Ganze der noch bedeutsamen Welt Produkt des

Menschen zu sein. Dieses Ganze jedoch, in dem nichts mehr gegeben

ist, was nicht gemacht wäre, es ist durchwaltet von einer unheimlichen
Faktizität, die sich dem Gefühl kundgibt, daß dieses Ganze zwar ist,
aber auch nicht sein könnte. Das gemachte Gefüge, worin wir uns mit
behender Gewandtheit bewegen, schwebt als Ganzes gleichsam in der

Luft, grundlos über dem Nichts — darum zwar nicht unwirklich,
sondern von beängstigender Realität, denn es begreift uns allseits in sich,
aber doch grundlos wirklich, schwebend in beklemmender, ungesicherter

Tatsächlichkeit. Dieses verschärfte Gefühl für die bedrohte Faktizität

als Grundcharakter menschlichen Daseins deutet an, wie sich die
Gegebenheit des Seins in der technischen Welt entzieht. Die im
Machen verdrängte Gegebenheit des Seins hat sich gleichsam im
Subjekt versammelt als dessen grundlose Faktizität und strahlt mit
ihrer Unheimlichkeit von hier aus durch das Ganze der gemachten
Welt. Man könnte auch die Weise, in der Angst und Tod in der
gegenwärtigen Philosophie ihre bedrohliche Realität zur Geltung bringen,
in einem innern Zusammenhang damit sehen, daß sich die Gegebenheit

des Seins, für die die Natur früheren Zeiten das große Zeugnis

gewesen, in der technischen Welt zusammenzieht auf das Punktuelle
der sie tragenden menschlichen Subjektivität, die gerade im
überspannten Anspruch des totalen Produzierens die Nichtigkeit des Fundamentes

und die Unheimlichkeit der darauf gegründeten Welt erfährt.

85



Hier scheint der Punkt erreicht, wo in der Realität unserer Welt
und unseres Lebens die Frage sich stellt, ob wir nicht Grund haben,
diesem extremen Bewußtsein die antike Haltung als Möglichkeit eines

gegenwärtigen philosophischen Impulses in Erinnerung zu rufen. Die
Frage ist, ob nicht das in der Gegenwart an eine äußerste Grenze
seiner selbst gekommene moderne philosophische Bewußtsein die Um-

wendung zu erproben Grund hat, die in irgendeiner Form zur Geltung
brächte, was dem antiken Denken das Verhältnis zum überlegenen
Seinsgehalte des Eidos war. Diese Umwendung würde bedeuten, daß
sich der Mensch wiederum öffnete für die Gehalte des Seienden, die
allem schaffenden Hervorbringen zuvor schon da sind; daß sich die

Verfestigung des Ich- und Selbsthaften in sich selber zu lösen
vermöchte zugunsten des Bezuges zum Anderen, zum Gegebenen in allen
seinen Gestalten; daß zum Bewußtsein käme, wie sehr die innere

Dynamik des Subjekts, vollziehe sie sich als Reflexion in sich oder als

Umsetzung der innern Potenzen in welthafte Gebilde, in Wahrheit
erborgt ist von dem ihr überlegenen Sein und am Ende leer bleibt,
wenn sie sich dagegen meint abschließen zu können.

In der gegenwärtigen Philosophie fehlt es nicht ganz an Anzeichen
für eine solche Wende der Besinnung. Man wird anderseits nicht
überschätzen wollen, was von einer so orientierten philosophischen
Besinnung an Wirkungen auf die Realitäten unserer Welt auszugehen

vermag. Das äußere Mißverhältnis ist ungeheuer. Dennoch scheint es

heute eine entscheidende Aufgabe der Philosophie, sich selbst und die

wenigen, die an ihr Anteil nehmen, an den Grundgehalt des

klassischgriechischen Denkens zu erinnern und diesen Gehalt in der Gegenwart

zur Geltung zu bringen. Was daraus folgen könnte, ist nicht
abzusehen. Der Ernst der Subjektivität des einzelnen Menschen, wie er
heute unter dem Titel der Existenz gesucht wird, müßte mit der Offenheit

des Blickes für die Unableitbarkeit und Subjektsüberlegenheit der
wesentlichen Seinsgehalte, wie diese im Eidos dem griechischen Denken

sichtbar geworden, eine neue kraftvolle Verbindung eingehen.
Eidos und Existenz - in diesen Worten könnte sich eine künftige
philosophische Aufgabe andeuten, in der etwas zur Auswirkung käme vom
gegenwärtigen Sinn antiker Philosophie.

86


	Vom gegenwärtigen Sinn antiker Philosophie

