
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Naturalismus - Historismus - Apriorismus : das Werk Ernst Troeltschs

Autor: Brüning, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturalismus - Historismus - Apriorismus
(Das Werk Ernst Troeltschs)

von Walther Brüning

I. Troeltschs Stellung in der Geistesgeschichte

Der Schwerpunkt des Schaffens von Ernst Troeltsch lag in der
Historie und hier vor allem in der Religions- und Geistesgeschichte
sowie in der systematischen Auseinandersetzung mit ihr. Deshalb ist es

nötig, weit zurückzugreifen, um zu einem Überblick über die geistigen

Strömungen zu kommen, die ihn beeinflußt haben.

A. Der theologisch-religionshistorische Zusammenhang

Früh beschäftigte Troeltsch im Rahmen seiner religionshistorischen
Arbeiten der Gegensatz des Christentums zur Antike, der nach ihm
in seinem grundlegenden Aspekt für die gesamte abendländische

Geistesgeschichte bestimmend bleibt. Troeltsch sieht darin die beiden
Grundelemente der europäischen Zivilisation. Die Antike beruht, wie
er sagt, «auf einem völlig außerhistorischen, ja unhistorischen Denken,

auf der Metaphysik der wandel- und zeitlosen Gesetze, mochten
es die Platonischen Ideen, die Aristotelischen Formen oder das Hera-
klitisch-Stoische Naturgesetz sein, von den Eleaten ganz zu schweigen,

die diese Richtung auf das Zeitlose und Geschichtslose mit
besonderer Rücksichtslosigkeit verkörperten» (III, 12). In der gleichen
Richtung liegt, daß «in der Antike die psychologischen,
erkenntnistheoretischen und bewußtseinstheoretischen Probleme des Subjekts
wie das Subjekt selbst an der Peripherie des philosophischen
Interesses» standen (III, 105-6). Demgegenüber hält es Troeltsch für
einen fruchtbaren Gedanken, «die Bedeutung des Christentums

an den es beherrschenden Begriffen des persönlichen Lebens, des

Willens, des Werdens, der Geschichte und des Zweckes und an deren

Gegensatz gegen die Begriffe des Seins, des Wesens, des Gesetzes und
der sich wandellos selbst gleichen Notwendigkeit zu erläutern»

(IV, 753). «Hier ist der Glaube an Menschheit, Offenbarung und

35



Erlösung und damit die Lehre von einer entscheidenden Bedeutung
der Geschichte für die Erkenntnis vom Sinn und Wert des Lebens.
Hier ist nicht mehr Erkenntnis des Zeitlos-Substantiellen, sondern
Glaube an eine historische Offenbarung und an die Erreichung des

vollkommenen Endzieles im Gottesreich des Endes, das die irdische
Welt in eine ewige verwandelt. Also höchste Steigerung des

Historisch-Positiven, des Einmalig-Individuellen, des Zweckes der
Geschichte und Erkenntnis Gottes aus seiner in die Welt einströmenden,
historisch schaffenden Liebe» (III, 13-14).

Dieser Grundgegensatz von Antike und Christentum findet innerhalb

des Christentums eine neue Gestalt im Antagonismus von
Katholizismus und Protestantismus bzw. schon im katholischen Mittelalter
im Kampf der aristotelischen und augustinistischen Strömungen.
Auch hier steht auf der einen Seite die stärkere Betonung der objektiven

allgemeinen Wesensordnung, des von der Geschichte und vom
subjektiven Willen unabhängigen Seins; auf der andern Seite liegt der
Akzent mehr auf dem Element des Einzelnen, Besonderen, Subjektiven,

der schöpferischen Freiheit, des Historisch-Einmaligen — wie
in der menschlichen so auch in der göttlichen Sphäre.

Innerhalb der liberalen protestantischen Strömungen, die auf
Troeltsch besonders gewirkt haben, werden dann letztere Elemente
immer mehr in den rein psychologisch-historischen Bereich

hineingezogen.

B. Der philosophiegeschichtliche Zusammenhang (Neuzeit

War in den früheren, stärker religionsgebundenen Zeiten, vor allem
des Mittelalters, der von uns verfolgte Grundgegensatz ein wesentlich

theologischer oder wenigstens ein solcher zwischen theologischer und
philosophischer Haltung, so geht er in der Neuzeit immer mehr auf
das philosophische Gebiet über. Er erfährt aber hier eine wichtige
Veränderung insofern, als der objektive Pol sich in eine

naturwissenschaftlich-empirische und eine philosophisch-aprioristische Seite spaltet.
So entstehen also nun drei Grundströmungen: Auf der objektiven

Seite Naturalismus und Apriorismus, auf der andern die subjekti-
vistisch-historische Bewegung, die wir unter dem Begriff Historismus
fassen wollen. Diese drei Strömungen wollen wir jetzt kurz charakterisieren.

1. Der Naturalismus: In den naturwissenschaftlichen Strömungen
der Neuzeit wird von der objektiven Seite des Gegebenen nur das

36



mathematisch Faßbare gesehen und anerkannt, nur das Mechanische
und Quantitative, nur das sinnlich Greifbare und Meßbare. Alle
Wert- und Ganzheitsgesichtspunkte, Sinnbezüge und ideale Normen
werden ausgeschaltet. Diese naturalistische Haltung bleibt aber nicht
auf die Naturwissenschaften beschränkt, sondern dehnt sich auf alle

Wissensgebiete aus. Selbst die Geschichte soll ihren Methoden
unterworfen werden. Und auf dem Gebiet der Geschichte muß sich
Troeltsch mit dem Naturalismus am grundsätzlichsten auseinandersetzen.

Diese Haltung tritt ihm zum Beispiel stark im anglo-franzö-
sischen Geschichtsdenken und im Marxismus entgegen. Kausalismus,
Determinismus, Materialismus sind hier wesentliche Elemente.

2. Der Apriorismus: Die im Naturalismus vernachlässigten Seiten
des Objektiven finden Aufnahme in den aprioristisch-idealistischen
Strömungen. Hier kommen die Gesichtspunkte der Teleologie, der
Sinn- und Werthaftigkeit zu Wort. Da man das Vertrauen verloren
hat, diese Inhalte im Gegebenen zu finden, sucht man sie in der

Sphäre des allgemeinen Subjekts. Nicht im subjektunabhängigen Sein

werden Normen, Ideen und Werte gefunden, nicht im Wirklichen
werden mehr die Wesensgesetze geschaut, sondern sie werden im
formalen transzendentalen Subjekt gesucht, von dort her apriorisch
konstruiert. Der Rationalismus der Aufklärung, der deutsche Idealismus

und der Neukantianismus sind hier die wichtigsten Vertreter.
3. Der Historismus: Die subjektiv-historische Seite unseres

Grundgegensatzes findet in der Neuzeit eine besondere Betonung und übt
einen starken Einfluß auf Troeltsch aus. Grundlegend für diese

Strömungen war neben dem Nominalismus des späten Mittelalters der
Descartessche Ausgang vom Subjekt, von der Analyse des Bewußtseins,

der «unter dem Einfluß der modernen Innerlichkeit und unter
dem Druck der Übersättigung an unlösbaren ontologischen Problemen»

(III, 105) vor sich ging. Descartes und seine Nachfolger gingen
zwar zunächst, von der Klarheit und Stringenz der Mathematik
beeindruckt, mehr in naturalistischen oder auch rationalistisch-aprio-
ristischen Bahnen; aber ebenso stark lag doch in dem Ausgang vom
Bewußtsein die Richtung auf seine ichbezogenen und
historischgenetischen Inhalte, auf seine individuelle Lebendigkeit, schöpferische
Freiheit und Spontaneität.

Einen besonderen Höhepunkt innerhalb dieser geistesgeschichtlichen

Bewegung sieht Troeltsch in Leibniz. Erst aus der Denkweise von
Leibniz habe eine dynamisch-lebendige Geschichtsanschauung ent-

37



springen können, der Pluralismus bei Leibniz stelle die erste
Durchbrechung der seit der Antike herrschenden philosophia perennis dar.

Die eigentliche Geschichtsphilosophie ist nach Troeltsch eine Schöpfung

des 18. Jahrhunderts. «Jetzt trat eine philosophische Behandlung
der Geschichte der philosophischen Behandlung der Naturwissenschaft

und Mathematik gegenüber» (III, 11). «Allmählich vollzieht
sich eine durchgängige Historisierung der ganzen Weltauffassung und
eine Veränderung der historischen Methode, die nicht mehr bloß auf
natürliche Erklärung ausgeht, sondern auf Nachfühlen und
Nachschaffen der Ereignisse im psychologischen Verständnis, nicht mehr
bloß auf Kritik der Überlieferung nach Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit

des Überlieferten, sondern auf psychologische Erklärung des

Werdens und der Entwicklung der Überlieferung selbst» (IV, 552-3).
«Die deutsche Geschichtsphilosophie beginnt, von Rousseau angeregt,
mit Kant aus dem geistesgeschichtlichen Leben die Sonderart der
moralischen Welt der Freiheit gegen die Naturgesetzlichkeit aus den
tiefsten Tiefen der Erkenntnistheorie und Metaphysik herauszuarbeiten»,

dann in der Verbindung der historischen mit der transzenden-

talaprioristischen Haltung, «das Ziel des Fortschrittes in die unendliche

Annäherung an ein daraus entspringendes formales Ideal des

Freiheitsreiches zu verlegen und den realen Verlauf als Verwirklichung

und Konkretisierung dieses Ideals zu betrachten. Die
Geschichte ist das Reich der Freiheit gegenüber der Natur und hat
Gesetze der Entwicklung, in denen Natur und Freiheit miteinander
verbunden sind». «Mehr vom konkreten Inhalt der Geschichte her
durch Zusammenschau des historischen Werdens und Gewinnung
des Zieles der Humanität aus der lebendigen Anschauung der
Geschichte arbeitet, vom vorkritischen Kant und Hamann angeregt,
Herders intuitiver Geist, und ihm folgend Goethe, Wilhelm von
Humboldt, Schleiermacher. Beide Richtungen (apriorische und histo-

ristische) formale Sonderart der Geschichte und inhaltliche Schöpfung
der Geisteswerte aus der Geschichte, vereinigt, hat dann vor allem
Hegel» (III, 19).

Eine besondere Bedeutung kommt in dieser Bewegung der Romantik

zu. Sie «liegt in der Vollendung der Historisierung des Denkens»

(IV, 573), wie Troeltsch sagt; in ihr ist der Blick auf das Einzelne,
Ursprüngliche, Einmalige, Unnachahmliche gewandt.

Der Historismus im engeren Sinne ist eine Einstellung, die sich erst
im Laufe des 19. Jahrhunderts ausgebildet hat und grundsätzlich

38



unser Wissen und Denken von der geschichtlichen Entwicklung in
vollem Maße für abhängig und deshalb für wandelbar erklärt. Ranke,
Niebuhr, Savigny, Dilthey sind unter andern hier Hauptvertreter.
Auch Windelband und Rickert bilden, obwohl Neukantianer, wichtige

Positionen in dieser Bewegung. Und Troeltsch steht aufs stärkste

davon beeinflußt mitten in diesem Strome.

II. Der Zusammenhang von Troeltschs Biographie
mit seiner geistesgeschichtlichen Stellung

A. Im theologischen Bereich

Geboren am 17. Februar 1865 in Haunstetten bei Augsburg, wuchs
Troeltsch in einem protestantischen Hause auf. Ursprünglich von
seinen Eltern für die Medizin bestimmt, «interessierte ihn diese aber

nur theoretisch». Was ihn von Hause aus reizte, das waren die
Probleme der Metaphysik und gleichzeitig und im Zusammenhang damit
die der Historie. «In der Theologie hatte man damals», so sagt er
selbst, «so ziemlich den einzigen Zugang zur Metaphysik und äußerst

spannende historische Probleme zugleich». Also wurde er Theologe.
Er studierte in Erlangen, Berlin und Göttingen. 1891 wurde er

Privatdozent in Göttingen, 1892 a. o. Professor in Bonn, 1894 in
Heidelberg. 1904 erhielt er dort eine ordentliche Professur für
systematische Theologie.

Diese Entscheidung für die Theologie gegen die Naturwissenschaft
kann als bezeichnend für seine ganze Grundhaltung angesehen werden,

vor allem, da es protestantische Theologie war. So schreibt er
selbst: «Wilhelm Dilthey hat mit theologischen Studien begonnen,
die nach J. Burckhardts Worten, der ebenso begann, keine schlechte

Vorbereitung für die Historie sind. Man lernt hier von vornherein die
tiefe Individualität alles geistigen Lebens, die Irrationalität der letzten
Lebenstiefen, die höchst verwickelten Aufgaben der psychologischen

Deutung und das Hin- und Widerspiel zwischen Massengeist,
Institutionen und Individuen kennen» (III, 509).

Besonders unterstrichen wurde diese Richtung noch dadurch, daß

er ein Schüler Albert Ritschis wurde, der selber der Schleiermacher-
schen Richtung der protestantischen Theologie angehörte, die stark
den religionspsychologischen und religionshistorischen Aspekt
betonte. Er selbst sagt über seinen Lehrer: «Ritsehl war ein scharfer

39



Logiker, ein höchst systematischer Kopf und eine groß geschnittene
originale Persönlichkeit. Ihm danke ich einen Einblick in die Psychologie

und Logik der christlichen Dogmenbildung, wie man ihn sonst
nicht leicht irgendwo lernen konnte. Aber während so der Dogmatiker
mir klar machte, wie unverständlich die europäische Geistesgeschichte
ohne Kenntnis ihrer lange Zeit alles beherrschenden theologischen
Ingredienzen ist, blieb mir natürlich doch immer die praktische
Lebensfrage nach dem Recht der religiösen Lebensposition gegenüber
dem alles verschlingenden modernen Naturalismus im Mittelpunkt.
Darüber vermochten mir nun meine Theologen nicht sehr viel zu
sagen» (IV, 5).

Diese Unbefriedigtheit drängte ihn nun immer stärker in die
philosophische Problematik. Ein äußeres Zeichen seiner jetzt mehr
philosophisch gerichteten Arbeit war sein Wechsel aus der theologischen in
die philosophische Fakultät; 1915 übernahm er in Berlin einen Lehrstuhl

für Religionsphilosophie.

B. Der Zusammenhang im philosophischen Bereich

1. Mit dem Naturalismus: Trat Troeltsch nun aus der theologischen
stärker in die philosophische Auseinandersetzung ein, so mußte er dort
den herrschenden Strömungen begegnen. Schon sehr früh hatte er in
seiner Jugend mit der naturwissenschaftlichen Haltung Bekanntschaft
gemacht, aber ebenso früh war demgegenüber seine Vorliebe für die
historischen Probleme erwacht. Er erzählt selbst: «Für die
Naturwissenschaften sorgte das Elternhaus, das Haus eines Arztes, der mich

gern zum Mediziner machen wollte und frühzeitig in naturwissenschaftliche

Beobachtung und Sammlung hineintrieb. So kam es, daß

ich von Anfang an alle historisch-kulturphilosophischen Probleme im
Rahmen eines naturwissenschaftlichen Weltbildes sehen lernte und
die Ineinanderfassung beider Welten als ein brennendes theoretisches
und praktisches Problem zugleich empfand» (IV, 3-4).

In späteren Zeiten setzte sich Troeltsch mit dem Naturalismus in
seinen mannigfachsten Gestaltungen auseinander, wobei sich immer
stärker eine antinaturalistische Haltung entwickelte.

2. Der Zusammenhang mit dem Apriorismus: Im Laufe seines

Studiums begegneten Troeltsch bald auch idealistisch-transzendentale

Strömungen. Darüber sagt er: «In diesen Fragen hatte mich
gleich anfangs mein Erlanger Lehrer Gustav Glass auf Lotze hingewie-

40



sen, und damit hatte ich sofort das Studium der Originalschriften von
Kant, Fichte und Schleiermacher verbunden. Lotze aber wurde
zunächst der eigentlich bestimmende Geist». Vor allem seine Lehre von
den unabhängig vom historischen Geschehensstrom geltenden Werten
und Normen hat in dieser Periode stark auf Troeltsch gewirkt. In
derselben Richtung lag seine Beschäftigung mit dem neukantianischen

Apriorismus Windelbands, mit dem er zu einem nahen persönlichen
Verhältnis kam, und besonders die mit dessen Schüler Rickert, mit
dem er sich eingehend auseinandergesetzt hat.

3. Der Zusammenhang mit dem Historismus: Mit der historischen
Welt war Troeltsch besonders eng sein Leben lang verbunden. «Mein
Erkenntniswille», so schreibt er, «war von früher Jugend an auf die
historische Welt gerichtet, ganz ähnlich wie bei Dilthey. Von der

Schule, einem bayrischen humanistischen Gymnasium alten Stils mit
wundervoll wenig Unterrichtsstunden, wurde durch einige tüchtige
Lehrer dieser Drang mit Stoff und Nahrung versehen» (IV, 3-4).
Und weiter: «Ich genoß eine überwiegend humanistisch-historische

Bildung, aus der sich ein reiches und breites historisches Studium ergab
in dem Sinne, wie wir in Deutschland in unseren besten Zeiten
Geschichte und Menschendasein zu verstehen pflegten. Das heißt: in
dem objektiven kontemplativen Sinne, der über das historische Leben
der großen Menschheit so weit möglich sich ausbreitet und ohne
bestimmte praktische Zwecke nur an dem Reichtum, der Fülle und der

Bewegtheit des menschlichen Daseins sich erbaut» (V, 63-4).
Troeltschs Studien führten ihn immer tiefer in historisches Gebiet

hinein, und die Probleme der Geschichte blieben das Hauptthema,
das allen späteren Schriften zugrundeliegt.

Troeltschs Verhältnis zur historischen Welt lag zwar im wesentlichen

auf theoretischem Gebiet, blieb aber nicht auf dieses

beschränkt. Er betätigte sich auch praktisch in der Kulturpolitik, wofür
seine Ämter im preußischen Kultusministerium 1919 als

Unterstaatssekretär, 1922 als Staatssekretär bis zu seinem Tode im Jahre
1923 zeugen.

III. Das Werk

A. Die theologische Grundhaltung

Die Frage nach der Beziehung von objektiver überzeitlicher
Allgemeingültigkeit und zeitgebundener historischer Einmaligkeit, die

41



das ganze Werk Troeltschs durchzieht, wird zunächst von ihm im
theologischen und religionsphilosophischen Bereich aufgeworfen. Hier
ist es im besonderen die Frage nach der Möglichkeit der absoluten

allgemeinen Geltung des Christentums, das doch ebenso wie alle
andern Religionen ein historisches Phänomen und damit dem Gesetz

des Werdens und Vergehens unterworfen ist.

Die protestantische Grundhaltung drängt besonders zur Aufwerfung

dieser Frage. Wenn man als Protestant das eigentliche Zentrum
der Religion in der einmaligen historischen Begegnung des Individuums

mit Gott erblickt, und zwar mit Gott als dem lebendigen, sich

in der Geschichte offenbarenden und dem Menschen persönlich
begegnenden, wenn man die Betonung weniger auf Gottes ewiges Wesen
als auf seinen spontanen schöpferischen Willen legt, wenn man die

Religion deutlich als historisches Phänomen sieht, wie das besonders

die liberale Theologie getan hat, dann muß das Problem auftauchen,
wie denn mit diesen Tatsachen eine überzeitliche Geltung, eine

Allgemeingültigkeit jenseits von Werden und Vergehen vereinbar ist
und wie sie aufgezeigt werden kann.

Troeltsch selbst schildert diese protestantische Grundhaltung
folgendermaßen: «Es ist der Gedanke der reinen Faktizität des

Wirklichen, das seinerseits aus unzähligen rein faktischen und momentanen
Lebensinhalten besteht, und die Zusammenhaltung dieser grenzenlosen

Überfülle des rein Faktischen und damit Irrationalen lediglich
durch den Zweck des göttlichen Willens, der auch seinerseits nur darum

gut ist, weil er eben der göttliche Wille ist. Es gibt keinen ruhenden,

als Formgesetz alles Wirklichen vom Denken ergreifbaren
Allgemeinbegriff, der durch seine allgemeine Notwendigkeit letzte Wahrheit

und letzter Wert wäre, in den alles Sein gleichartig eingeschlossen
und an dem aller Wert vernunftnotwendig gemessen werden könnte.
Nicht die Notwendigkeit des Seins und seiner allgemeinen Gesetze

entscheidet, sondern die Souveränität des rein faktischen Willens».
«Daher ist vor allem die christliche Ewigkeit nicht die abstrakte
Notwendigkeit und das Sein überhaupt, sondern eine lebendige Bewegung,

die nur die Einheit des Lebens, aber nicht die des Begriffes hat,
und ist die Seele nicht die an der ewigen Begriffswelt teilhabende
Subjektivität, sondern, sobald sie aus Gott geboren ist, eine die Unendlichkeit

Gottes einzigartig in sich tragende Monade. Das Ganze
selber erfaßt kein Begriff, weil es selbst nicht begrifflicher Art ist»

(IV, 78).

42



Wenn schon die protestantische Haltung im allgemeinen in diese

Richtung drängt, dann besonders innerhalb des Protestantismus die

Strömung, in der Troeltsch stand. Der Einfluß Schleiermachers, der
die Religion weitgehend auf das subjektiv-religiöse Erlebnis, auf
Religionspsychologie aufbaute, und der Einfluß Ritschis und seiner starken

Betonung der Religionshistorie aufTroeltsch können kaum
unterschätzt werden. Gerade seine historischen Studien über die Entwicklung

des Christentums führten Troeltsch zu einer immer mehr
relativistischen Haltung in allen Fragen, die sich auf das religiös-ethische,
im weiteren Sinne weltanschauliche Gebiet erstrecken.

Das eigentliche Grundproblem war also folgendes: Gibt es

angesichts der historischen Mannigfaltigkeit der Religionen und der
vielfältigen Haltungen innerhalb der einzelnen Religionen eine

allgemeine überzeitliche Geltung einer bestimmten Norm? Im besonderen

ist es die Frage nach dem Rechte der ausschließlichen und absoluten

Geltungsforderung des Christentums. Troeltsch hat sie in dem
Buch «Die Absolutheit des Christentums und die
Religionsgeschichte» 1902 zu beantworten gesucht. Hierin kam es zu der
Auseinandersetzung des historisch Relativen und des sachlich Absoluten.

Wie ist also eine Absolutheit des Christentums zu beweisen?
Zunächst lehnt Troeltsch die Rückkehr zu der alten Wunderapologetik
ab. Diese sei durch Entdeckungen, Dokumente und Funde widerlegt;
sie sei aber auch schon dadurch unbrauchbar, daß in fast allen andern

Religionen ebenfalls auf die Wundertätigkeit der Stifter und Heiligen
hingewiesen werden könne.

Sodann behandelt Troeltsch die Frage des «tatsächlich Allgemeinen»,

wie er es nennt. Gibt es ein allgemeines objektives Wesen der

Religion, durch das bewiesen werden könnte, daß das Christentum in
allen andern Religionen im Keim enthalten und damit also absolut

gültiger Maßstab für alle sei? Auch diesen Versuch der Begründung
der absoluten Allgemeingültigkeit des Christentums weist Troeltsch
zurück. Die Religionstheorie kennt nach ihm keinen Allgemeinbegriff,

der das Gesetz der Hervorbringung der einzelnen Inhalte in
sich enthielte. Es muß für den Bereich des Gültigen in der Geschichte
eine andere Begründung geben «als ihre Zurückführung auf ein
tatsächlich Allgemeines ».

Es kommt nicht auf tatsächliche Allgemeinheit und Enthaltenheit
des Christentums in aller Religion an, sondern auf Gültigkeit, die nach
Troeltsch sehr wohl von einem einzelnen Punkt ausgehen kann, das

43



heißt nicht notwendig von einem objektiven Allgemeinen herstammen
muß. Troeltsch versucht also nun die Überwindung des

religionshistorischen Relativismus durch den Gedanken des idealistischen

Geltens, das unabhängig vom historischen Werden sein, aber sich

auch wesentlich vom im Gegebenen vorfindbaren Allgemeinen
unterscheiden soll. Die Gültigkeit selber aber ist nach ihm eine Einsicht, die

nur persönlich aus innerer Erfahrung und reiner Gewissenhaftigkeit
bejaht werden kann. «Dem Christentum kommt von allen Religionen
die innerlichste, aus dem Wesen Gottes und des Menschen begründete
Allgemeingültigkeit zu». «Wir können uns damit begnügen, daß dem
Christentum die höchste Gültigkeit zukommt in dem ganzen
Umkreis, den wir übersehen können» (V, 73-4).

Aber das war auch nur ein vorläufiges Ergebnis für Troeltsch.

Später kommen ihm wieder Bedenken, «daß der Konflikt zwischen
dem Begriff der Individualität, dessen Bedeutung für die Historie
immer klarer und wichtiger erscheint, mit dem der Höchstgeltung
sich doch nicht so leicht vereinigen läßt». - «Die Idee der Individualität

des Europäertums und des mit ihm eng verbundenen Christentums

tritt viel stärker in den Vordergrund und die doch immer etwas
rationalistische Idee der Geltung und der Höchstgeltung tritt stark
zurück» (V, 76).

So war es auf theologischem Gebiet zu einer endgültigen Lösung
nicht gekommen. Wir können hier schon den Keim aller seiner
späteren philosophischen Auseinandersetzungen entdecken: Schon hier
werden die beiden Formen des Objektiv-Allgemeingültigen, das

Tatsächlich-Allgemeine und die idealistische Geltung zugunsten der

Betonung des Einmalig-Historischen abgelehnt.
Die Ausweitung des Problems auf das gesamthistorische Gebiet wies

Troeltsch auf die philosophische Ebene. Die religiöse Akzentuierung
des Fragens bleibt bei ihm bis zuletzt vernehmlich - die Frage selbst

trieb über die spezifisch theologische Abzweckung hinaus.

B. Die philosophischen Lehren

Das Denken Troeltschs treibt nun immer stärker in die
philosophische Problematik hinein. Das alte Problem der objektiven absoluten

Allgemeingültigkeit wird nun in viel weiterem Umfang und in
der Richtung auf ein Ganzes der Kulturwerte, nicht nur auf die
religiöse Position hin, aufgenommen. Aus der mehr apologetisch beein-

44



flußten Frage nach der Absolutheit des Christentums ist die schlechthin

geschichtsphilosophische Frage nach objektiv gültigen Normen
angesichts der Relativität alles bloß Historischen geworden. Troeltsch
möchte den zersetzenden Relativismus, für die Geschichtsbetrachtung
den sogenannten «schlechten Historismus», überwinden, der immer
im rein Kontemplativen steckenbleiben müsse. So stellt sein «Denken

ein ständiges Ringen dar, in dem stetigen Wechsel der
historischen Ereignisse und der Anschauungsweisen des wertenden
Subjektes einen ruhenden, sicheren, normativen Pol zu finden» (v. Rin-
telen, S. 1).

Ein besonderes Element, das Troeltsch aus dem theologischen
Gebiet heraus in das philosophisch-historische drängte, war seine

Begegnung mit dem Marxismus, dessen Unterbau-Überbau-Lehre
ihn, wie er sagt, «mit der größten Gewalt ergriff», ohne daß er sich

allerdings mit der marxistischen Lehre im einzelnen identifiziert hätte.
Auch Max Weber regte ihn in dieser Richtung an. So wurde er
zunächst innerhalb seiner religionshistorischen Studien zu Fragen der
soziologischen Bedingtheit des Christentums geführt, und dieser

soziologische Ansatz trieb dann leicht weiter zu rein geschichtsphiloso-
phischen und historischen Problemen.

Und hier nimmt er, wie gesagt, seine alte Grundfrage wieder auf.

Wir wollen seine Stellung den herrschenden philosophischen
Strömungen gegenüber jetzt verfolgen.

1. Ablehnung des Naturalismus: In seiner Haltung dem Naturalismus

gegenüber beschäftigt sich Troeltsch wesentlich mit dem
Problem der werthaften Individualität. Das führt ihn frühzeitig zu der
Annahme eines Gegensatzes zwischen einer objektiven
Allgemeingesetzlichkeit für die Natur und der historischen Einmaligkeit und
Besonderheit der Elemente des Geisteslebens. Die Welt der Objekte,
meint Troeltsch, läßt zwei grundverschiedene Betrachtungsweisen zu.
Mit Windelband und Rickert ist die eine die nomothetisch-generali-
sierende, naturwissenschaftliche, die andere die idiographisch-indivi-
dualisierende Methode der Historie, der Geistesgeschichte und der
Kulturwissenschaften. Eine ähnliche Unterscheidung hatten schon

Lotze und Dilthey getroffen.
Die naturwissenschaftliche Methode ist nach Troeltsch bei uns zu

einer alles beherrschenden in der Wissenschaft überhaupt geworden.
Sie beruht auf dem Prinzip der allgemein gleichartigen geschlossenen

Naturkausalität, kennt nur quantitative, rein meßbare Größen und

45



führt allein zur Kenntnis des formal Allgemeingültigen. Dadurch
kommen wir zu einer maßlosen Unterschätzung des Einmaligen und
Besonderen. Man habe diese Methode in die Sphäre der geistigen
Werte fälschlich übertragen, so daß wir nur noch die Extreme, das

Wissen nach naturwissenschaftlicher Methode oder ein
schwärmerisches Ästhetentum kennen. Diese Vergesetzlichung geistiger
Werte sei aber unerträglich und führe zur Verödung der geschichtlichen

Betrachtung. Besonders in der Geschichte, glaubt nun
Troeltsch, liegt gegenüber der Natur ein Gebiet von völliger
Andersartigkeit vor, das jene eigene neue Wissenschaftslogik verlangt, nach
Rickert «Logik der Geisteswissenschaften» genannt. In ihr ist der
Blick auf das Einzelne, Ursprüngliche, Besondere, Individuelle
gerichtet, und sie findet in diesen Elementen ihren Schwerpunkt.

Es ist nun nicht so, daß die Unterscheidung des Nomothetischen
und Idiographischen nach Troeltsch einfach parallel zu setzen ist dem
Unterschied von Natur- und Geisteswissenschaften. Durch diese

Unterscheidung sind nur äußerste Pole hervorgehoben, welche noch
zahlreiche Mischformen zulassen, die weit in die Geschichtswissenschaften

hineinreichen. Doch solche «abstrakt-historischen Gesetzesund

Typenwissenschaften sind für die eigentliche, darstellende
Historie doch nur - als Hilfswissenschaften, Fragestellungen, Kategorien,

Schemata — Mittel zu sehen und zu gruppieren, geben aber nur
für sich überhaupt kein Verständnis der historischen Welt».

Die historische Welt als solche muß grundsätzlich von der
naturwissenschaftlichen Betrachtung freigehalten werden. Klar ist schon

hier die außerordentliche Bedeutung einer unabhängigen Geschichtslogik

für das philosophische und weltanschauliche Moment der
Historie. Sind die Voraussetzungen Windelbands und Rickerts richtig,
«dann sind wir ohne Verletzung und Verkümmerung der
Naturwissenschaften doch frei von dem ganzen naturalistischen Zwange der
naturwissenschaftlichen Gesetzesabstraktion, der kühlen bloß
logischen Notwendigkeit ohne Sinn und Zweck, dem alles zerlegenden
und künstlich wieder zusammenfügenden Atomismus, dem alles
entnervenden Determinismus und der alles vergleichgültigenden
Herstellung von Gleichungen, wovon uns auch die Konstruktion einer
besonderen psychischen Kausalität nicht befreien kann. Dann werden
wir wieder frei für die autonome und lebendige Wertsetzung und

Wertschätzung aus momentanen und eigenen Nötigungen heraus, frei
für die lebendige Auslese dessen, was uns aus der Geschichte dafür

46



vor allem bedeutsam erscheint, und von der Masse des Gleichgültigen
oder doch für uns Toten. Wir leben wieder im Ganzen, Beweglichen,
Schöpferischen und verstehen die Verantwortung des Moments und
der persönlichen Entscheidung» (III, 66).

2. Übernahme und spätere Ablehnung des Apriorismus: Schon früh
beeinflußt durch die Geltungslehre Lotzes hat Troeltsch lange Zeit
hindurch an dem Versuch festgehalten, den Historismus auf dem

Wege über apriorische zeitlose Vernunftgesetze zu überwinden. In
einer bestimmten Periode lehnte er sich eng an die neuere
idealistische Geltungsphilosophie Windelbands und Rickerts an. Beide
Denker gehen auf die Gewinnung allgemeingültiger Werte aus,
welche Troeltsch noch bis etwa 1919 als eine Befreiung und Erlösung
aus dem Historismus anspricht. Aus dem Uberhistorischen soll die
Relativität des historischen Geschehens gemeistert werden. Die Werte
werden als ewige zeitlose Normen angesprochen, «an denen die Einheit

und Gliederung des historischen Universums hängt» (Rickert).
Die Geschichte bietet das Material, bei dem zuzusehen sei, wieviel
von den Werten verwirklicht worden ist. Die irrationale geschichtliche

Individualität wird in der Bezogenheit zu diesen Werten, die
aber nicht ein allgemeines, objektives Normensystem bildeten,
beurteilt. Ein ideales Wertsystem vermag die Anarchie der Werte in der
Daseinssphäre zu meistern. Es ermöglicht uns, das Tatsächliche der

Geschehnisse, welche dem psychischen Subjekt gegeben sind, dem

Urteil eines erkenntnistheoretisch-normativen Subjektes zu
unterziehen.

Bald aber empfand Troeltsch das Unbefriedigende dieser
formalidealistischen Geltungsphilosophie. Im Gegensatz zu Rickert und
Windelband setzte er sich der tiefen Beunruhigung, die das geschichtliche

Bewußtsein mit sich bringt, immer vorbehaltloser aus und suchte
seine Stellung in der Unruhe der Geschichte selber zu nehmen. Damit
war die Sicherung der vom Historiker nur aufgenommenen empirisch
allgemeinen Kulturwerte durch Projektion auf ein systematisch
ableitbares System überzeitlicher Wertformen unvereinbar - also der

Weg Rickerts ungangbar geworden. Damit geriet die ganze Ideenmasse

zunächst nach der sachlichen Seite wieder von neuem ins Rollen.
3. Historismus und Versuch der Überwindung: Troeltsch gewann

bald die Überzeugung, daß gerade die sogenannten Vernunftwahrheiten

in ständigem Flusse sich befinden. Sein Erkenntnisstreben war
von Anfang an im Grunde verschieden in der Intention von dem der

47



apriorischen Geltungsphilosophen. Es geht ihm im eigentlichen immer
um die Geschichte und ihre Problematik, niemals um die rationalen
Formen als solche. Er sucht die Meisterung der Geschichte in ihrer
individuellen Lebensfülle, die «lebendige Form» im Unterschied zum
Schematismus formaler Bestimmungen, weshalb er später vom
erkenntnistheoretischen Idealismus zum Realismus übergeht. Nur eine

geistige Durchdringung qualitativer Formen in ihrer jeweiligen
Ausdrucksart bedeutet für ihn die Erklärung der gebotenen Wirklichkeit.
Wenn aber ein zeitloses, das heißt von der verschiedenartigen
zeitlichen Ausprägung unabhängiges System allein durch das Opfer
inhaltlicher Erfassung errungen werden kann, so sagt sich Troeltsch,
ist es besser, auf jedes System objektiver Geltungen zu verzichten,
weil diese ganz gewiß nicht in der Lage sein werden, über die
Wirklichkeit etwas Wesentliches und Brauchbares auszusagen. Die durch
das logische Apriori in jenem Idealismus notwendige Vernachlässigung

des besonderen Wertes eines Individuell-Einzigartigen, als eines

Unerkennbaren, Zufälligen und Vergänglichen stehe auch im Gegensatz

zum religiösen Empfinden. Dieses fordert nach Troeltsch vor
allem den sittlich-seelischen Wert der Einzelpersönlichkeit. Was von
der Religion gilt, muß auch von der Geschichte ausgesagt werden;
in ihr soll desgleichen das werthaft hervortretende Einzelne gewürdigt
werden.

Den entscheidenden Versuch, den «falschen Historismus» nach der
Zurückweisung der naturalistischen und aprioristischen Lösungsversuche

zu überwinden, unternimmt Troeltsch in seinem Werk «Der
Historismus und seine Probleme». Auch jetzt ist sein Grundproblem,
für die historische Überfülle der Erscheinungen ein ordnendes Prinzip
zu finden, einen einheitlichen Gedanken zu erfassen, der das Ganze
sinnvoll zu erklären vermag. Bei der Einmaligkeit können wir nicht
stehenbleiben. Wir müssen über sie hinaus die weitere Synthese suchen,
in welche das Individuum eingebettet ist, sonst bleiben wir im
Chaotischen stecken. Troeltsch sucht nun den Weg in der Richtung auf
höhere historische Einheiten, die nicht begriffliche Normen sind,
sondern selbst lebendige historische Gebilde. Ein derartiges umfassenderes

historisches Gebilde, eine solche Sinntotalität, ist nach Troeltsch
die jeweilige Kultursynthese. Sie bedeutet für das einzelne Glied ihrer
Ganzheit, für das aus ihrer Fülle lebende Individuum ein Kulturideal,
welches kraft seiner normativen Ansprüche, aber nur für sein Bereich

zum Wertideal wird.

48



Die Geschichte lehrt nun eine ständige Neuschöpfung und
Veränderung jener kulturellen Formungen, die nur von beschränkter und
nicht zeitloser Geltung sind, so daß keine ewigen Maßstäbe uns zur
Verfügung stehen. Die historischen Allgemeinheiten sind nur von
vorübergehender Geltung. Die historische Entwicklung ist der
Zusammenschluß einer kontinuierlichen, sich nacheinander befruchtenden

Folge von individuellen Sinntotalitäten, die nicht auf ein Endziel
hinstreben. Das historische Werden lehrt uns, daß von einem dauernden
werthaften Aufstieg nicht die Rede sein kann. Von der auf diese Weise

in der Kultursynthese verstandenen Apriorität und Objektivität ist die

Zeitlosigkeit, Ewigkeit, Allgemeingültigkeit und Absolutheit der Maßstäbe

wohl zu unterscheiden. Die erstere ist möglich, die zweite nicht.
Entscheidend für Troeltschs Auffassung der Kultursynthese ist sein

Individualitätsbegriff. Dieser stellt den Übergang von der Historie zur
Wertlehre dar. Troeltsch weist darauf hin, daß der Individualitätsbegriff

diese Stellung einzunehmen vermöge, weil er nicht bloß die

rein faktische Besonderheit eines jeweiligen historisch-geistigen
Komplexes, sondern eben damit zugleich eine Individualisation des Ideellen

oder Seinsollenden bedeutet. Hiermit ist für Troeltsch die wesentliche

Fragestellung umrissen und die eigentliche Schwierigkeit
aufgewiesen, wie es nämlich möglich ist, Historisch-Individuelles und

Allgemeingültiges zu verbinden.
Die mögliche Kritik an dieser Art der Maßstabbildung hat Troeltsch

selbst geübt, wohl um zum Ausdruck zu bringen, daß allen Bedenken

zum Trotz der von ihm vorgeschlagene Weg dennoch beschritten werden

müsse. Er verweist auf den hohen Preis, den die Gewinnung eines

Maßstabes kostet. Er nennt ihn Verzicht auf die Objektivität absoluter

Allgemeingeltung.
An dieser Stelle erhebt sich die Frage, ob damit ein Verzicht auf die

Beurteilung fremder Kulturwelten ausgesprochen sein soll. Dem
widerspricht Troeltsch entschieden. Er weist lediglich daraufhin, daß

die Maßstäbe, mit denen wir unsern eigenen Zusammenhang
beurteilen, nicht unmittelbar auf andere Zusammenhänge übertragen
werden dürfen. «Wollen wir solche fremden Totalitäten geschichtlichen

Geschehens beurteilen, so kann und darf das nur eine

sogenannte Immanente Kritik sein, die sie an ihrem eigenen Wesen und
Ideal ihrer selbst mißt.»

Als die Aufgabe einer materialen Geschichtsphilosophie bezeichnet
Troeltsch «die Bildung einer gegenwärtigen Kultursynthese aus den

4 49



historischen Erbstücken». Er nennt das seine Grundidee. Zu der

Ausarbeitung dieser seiner Idee einer materialen Geschichtsphilosophie

ist Troeltsch aber nicht mehr gekommen.
Zur Erkenntnis der Sinntotalitäten aus der Universalgeschichte wie

überhaupt des historischen Gegenstandes befähigt nach der Lehre
Troeltschs ein Apriori, aber nicht ein solches der autonomen
Vernunft, sondern der spontanen Kraft, des anerkennenden Geistes, der
individuellen Schöpfung, des Evidenzgefühls. Zwar sei dieses nicht

ganz zwingend, aber «ohne Wagnis, ohne Fehltritt, ohne Martyrium
gibt es kein Ergreifen von Wahrheiten und Werten», lehrt Troeltsch.
Die Rechtfertigung liege auch hier wie nach altprotestantischer
Auffassung in dem persönlichen Glauben.

Das Interesse der Historie wird sich also in erster Linie auf
Einzelentwicklungskreise richten, die aber allerdings zu Verbindungen und
Reihen drängen. Damit eröffnet sich hier der Blick auf die
Universalgeschichte. «Sie scheint dem Wesen der Sache nach auf eine
Geschichte der ganzen Menschheit in der Weite des Raumes und der
Unermeßlichkeit der Zeit hinauszugehen und den Zusammenhang
sowohl als einen real-kausalen wie als einen von einheitlicher
Sinnentwicklung erfüllten ansehen zu müssen.» Nun aber sei dieses Ganze
weder räumlich noch zeitlich zu übersehen. Außerdem kenne und
liebe die heutige Welt das allgemeine Menschentum nicht mehr. «Sie
will des eigenen Wesens und Sinnes sicher werden, die Humanität als

führende Zielidee neuen oder gereinigten Menschentums erst finden,
und soweit die an dem kritisch-wissenschaftlichen Geiste festhält,
sucht sie aus der Geschichte Erkenntnis für das Leben. Das ergibt
dann eine Universalgeschichte, die organisiert ist von der Idee einer

gegenwärtigen Kultursynthese aus und eine gegenwärtige
Kultursynthese, die herausgeholt ist aus dem Entwicklungstrieb unseres

geschichtlichen Lebenszusammenhanges.»

In bestimmtem Sinne wird hier der Verzicht auf die Universalgeschichte

spürbar. Trotzdem darf die Bedeutung des

universalgeschichtlichen Gesichtspunktes für Troeltsch nicht unterschätzt werden.

Er ist zwangsläufig gefordert von der Metaphysik, zu der er
vorgestoßen war und vorstoßen zu müssen glaubte, um Geschichte als

etwas Sinnvolles auffassen zu können.
Durch die aufgezeigte Vielheit der Kultursynthesen ist aber noch

kein tieferer Sinn für die Mannigfaltigkeit der historischen Wirklichkeit

gefunden. «Troeltsch sucht daher nach einer, könnte man sagen,

50



formalen Garantie seiner aktivistischen Forderungen, um ihnen trotz
des Relativismus einen unbedingten Anspruch zu verleihen und über
die Verabsolutierung der wechselvollen Geschichte als Geschichte
hinauszukommen. Deshalb schreitet Troeltsch zur Metaphysik fort,
beinahe aus pragmatischen Erwägungen heraus. In dieser

Metaphysik wird der Wechsel alles historisch Werthaften - panentheistisch
gedacht - als die Wertausstrahlung eines absoluten Urlebens erklärt.
Es ist zugleich als ein absoluter Geist zu verstehen, dessen Alleben
selbst der Entwicklung unterliege» (von Rintelen, S. 29-30).

Der absolute Urgrund drängt dann darauf, in immer neuen
einmaligen Formungen die Steigerung des jeweiligen Lebens- und
Kulturkreises bis zu der ihr möglichen relativ höchsten Vollendung zu
erreichen. Demzufolge kann sich der Wahrheits- als Geltungsanspruch
nur auf die gerade bestehenden Bildungen erstrecken. Es ist dann
nicht verwunderlich, wenn es keine monomorphe, allgemeingültige,
sondern nur eine polymorphe, eine wechselnde Wahrheit gibt. «Wer
die Inseln - der absoluten Wahrheit - nicht zu erobern glaubt, dem
ist doch das Ankerwerfen erlaubt», sagt Troeltsch sich begnügend.

«Und wie so ein letztes gemeinsames Ziel im Unbekannten, Zukünftigen

und vielleicht Jenseitigen liegt, so liegt ein gemeinsamer Grund
in dem ans Licht und ins Bewußtsein drängenden göttlichen Geiste,
der im endlichen eingeschlossen ist und aus dessen letzter Einheit mit
dem endlichen Geiste die ganze vielfältige Bewegung erst hervorgeht.
Zwischen beiden Polen aber, dem göttlichen Grund und dem
göttlichen Ziel, liegt mit den individuellen Besonderheiten der Kultur-
und Rassenkreise auch die Besonderheit ihrer großen zusammenfassenden

Religionsbildungen» (V, 81-2).
Es schwebt Troeltsch durchaus eine absolute Sphäre und ein absolutes

Ideal als vollkommenste konkrete Wertfülle vor, aber nur formal
in thesi, da er ja nicht weiß, worauf die Entwicklung als letztes Ziel
hinauswill. Die Absolutheit faßt sich für Troeltsch als Allgeist
zusammen.

Aber die Wahrheit? Sie ist für uns auf dem Marsche und ruht in
Gott. Kann das von den Voraussetzungen Troeltschs aus anders sein?

Er hat den Wahrheitsgedanken aus seinem statischen Formalismus

herausgenommen und in eine lebendige Dynamik hineingezogen.
Kann er dann aber anders als in Dynamik bleiben? - Die Wahrheit
ist da und offenbart sich immer wieder, aber es ist dynamische Wahrheit,

Wahrheit in Bewegung und ständigem Werden.

51



LITERATURANGABEN

Werke Troeltschs:

Gesammelte Schriften, Tübingen 1922-1925: I.Band: Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen; II. Band: Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie

und Ethik; III. Band: Der Historismus und seine Probleme; IV. Band:
Aufsätze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie.

Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, 1902.

Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit, 1906.

Der Historismus und seine Überwindung, Berlin 1924.

Über Troeltsch:

F.J. v. Rintelen : Der Versuch einer Überwindung des Historismus bei E. Troeltsch,
Halle 1930.

W. Brachmann: E. Troeltschs historische Weltanschauung, Halle 1940.

W. Koehler: Ernst Troeltsch, Tübingen 1941.

Die angeführten Zitate ohne Namen sind alle von Troeltsch. Die römische Ziffer
bezeichnet das Buch, die arabische Ziffer die Seitenzahl. I Ges. Sehr. I. Band;
II Ges. Sehr. II. Band; III Ges. Sehr. III. Band; IV Ges. Sehr. IV. Band;
V Der Historismus und seine Überwindung.

52


	Naturalismus - Historismus - Apriorismus : das Werk Ernst Troeltschs

