Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 15 (1955)

Artikel: Naturalismus - Historismus - Apriorismus : das Werk Ernst Troeltschs
Autor: Bruning, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Naturalismus — Historismus — Apriorismus

(Das Werk Ernst Troeltschs)
von Walther Briining

I. Troeltschs Stellung in der Geistesgeschichte

Der Schwerpunkt des Schaffens von Ernst Troeltsch lag in der
Historie und hier vor allem in der Religions- und Geistesgeschichte
sowie in der systematischen Auseinandersetzung mit ihr. Deshalb ist es
notig, weit zuriickzugreifen, um zu einem Uberblick iiber die geisti-
gen Stromungen zu kommen, die ihn beeinfluBt haben.

A. Der theologisch-religionshistorische Lusammenhang

Friih beschiftigte Troeltsch im Rahmen seiner religionshistorischen
Arbeiten der Gegensatz des Christentums zur Antike, der nach ihm
in seinem grundlegenden Aspekt fiir die gesamte abendlindische
Geistesgeschichte bestimmend bleibt. Troeltsch sieht darin die beiden
Grundelemente der europdischen Zivilisation. Die Antike beruht, wie
er sagt, «auf einem véllig auBerhistorischen, ja unhistorischen Den-
ken, auf der Metaphysik der wandel- und zeitlosen Gesetze, mochten
es die Platonischen Ideen, die Aristotelischen Formen oder das Hera-
klitisch-Stoische Naturgesetz sein, von den Eleaten ganz zu schwei-
gen, die diese Richtung auf das Zeitlose und Geschichtslose mit be-
sonderer Riicksichtslosigkeit verkérperten» (I1I, 12). In der gleichen
Richtung liegt, daBl «in der Antike die psychologischen, erkenntnis-
theoretischen und bewuBtseinstheoretischen Probleme des Subjekts
wie das Subjekt selbst an der Peripherie des philosophischen Inter-
esses» standen (III, 105-6). Demgegeniiber hilt es Troeltsch fiir
einen fruchtbaren Gedanken, «die Bedeutung des Christentums . . .
an den es beherrschenden Begriffen des personlichen Lebens, des
Willens, des Werdens, der Geschichte und des Zweckes und an deren
Gegensatz gegen die Begriffe des Seins, des Wesens, des Gesetzes und
der sich wandellos selbst gleichen Notwendigkeit zu erliutern»
(IV, 753). «Hier ist der Glaube an Menschheit, Offenbarung und

8b



Erlosung und damit die Lehre von einer entscheidenden Bedeutung
der Geschichte fiir die Erkenntnis vom Sinn und Wert des Lebens.
Hier ist nicht mehr Erkenntnis des Zeitlos-Substantiellen, sondern
Glaube an eine historische Offenbarung und an die Erreichung des
vollkommenen Endzieles im Gottesreich des Endes, das die irdische
Welt in eine ewige verwandelt. Also hochste Steigerung des Histo-
risch-Positiven, des Einmalig-Individuellen, des Zweckes der Ge-
schichte und Erkenntnis Gottes aus seiner in die Welt einstrémenden,
historisch schaffenden Liebe» (III, 13-14).

Dieser Grundgegensatz von Antike und Christentum findet inner-
halb des Christentums eine neue Gestalt im Antagonismus von Katho-
lizismus und Protestantismus bzw. schon im katholischen Mittelalter
im Kampf der aristotelischen und augustinistischen Strémungen.
Auch hier steht auf der einen Seite die stirkere Betonung der objek-
tiven allgemeinen Wesensordnung, des von der Geschichte und vom
subjektiven Willen unabhingigen Seins; auf der andern Seite liegt der
Akzent mehr auf dem Element des Einzelnen, Besonderen, Subjek-
tiven, der schopferischen Freiheit, des Historisch-Einmaligen — wie
in der menschlichen so auch in der géttlichen Sphire.

Innerhalb der liberalen protestantischen Strémungen, die auf
Troeltsch besonders gewirkt haben, werden dann letztere Elemente
immer mehr in den rein psychologisch-historischen Bereich hinein-
gezogen.

B. Der philosophiegeschichtliche Jusammenhang (Neuzeit)

War in den fritheren, starker religionsgebundenen Zeiten, vor allem
des Mittelalters, der von uns verfolgte Grundgegensatz ein wesentlich
theologischer oder wenigstens ein solcher zwischen theologischer und
philosophischer Haltung, so geht er in der Neuzeit immer mehr auf
das philosophische Gebiet tiber. Er erfihrt aber hier eine wichtige
Verianderung insofern, als der objektive Pol sich in eine naturwissen-
schaftlich-empirische und eine philosophisch-aprioristische Seitespaltet.

So entstehen also nun drei Grundstromungen: Auf der objektiven
Seite Naturalismus und Apriorismus, auf der andern die subjekti-
vistisch-historische Bewegung, die wir unter dem Begriff Historismus
fassen wollen. Diese drei Strémungen wollen wir jetzt kurz charakte-
risieren.

1. Der Naturalismus: In den naturwissenschaftlichen Strémungen
der Neuzeit wird von der objektiven Seite des Gegebenen nur das

36



mathematisch FaBlbare gesehen und anerkannt, nur das Mechanische
und Quantitative, nur das sinnlich Greifbare und MeBbare. Alle
Wert- und Ganzheitsgesichtspunkte, Sinnbeziige und ideale Normen
werden ausgeschaltet. Diese naturalistische Haltung bleibt aber nicht
auf die Naturwissenschaften beschrinkt, sondern dehnt sich auf alle
Wissensgebiete aus. Selbst die Geschichte soll ihren Methoden unter-
worfen werden. Und auf dem Gebiet der Geschichte muf3 sich
Troeltsch mit dem Naturalismus am grundsitzlichsten auseinander-
setzen. Diese Haltung tritt ihm zum Beispiel stark im anglo-franzé-
sischen Geschichtsdenken und im Marxismus entgegen. Kausalismus,
Determinismus, Materialismus sind hier wesentliche Elemente.

2. Der Apriorismus: Die im Naturalismus vernachléssigten Seiten
des Objektiven finden Aufnahme in den aprioristisch-idealistischen
Stromungen. Hier kommen die Gesichtspunkte der Teleologie, der
Sinn- und Werthaftigkeit zu Wort. Da man das Vertrauen verloren
hat, diese Inhalte im Gegebenen zu finden, sucht man sie in der
Sphére des allgemeinen Subjekts. Nicht im subjektunabhéngigen Sein
werden Normen, Ideen und Werte gefunden, nicht im Wirklichen
werden mehr die Wesensgesetze geschaut, sondern sie werden im for-
malen transzendentalen Subjekt gesucht, von dort her apriorisch
konstruiert. Der Rationalismus der Aufklarung, der deutsche Idealis-
mus und der Neukantianismus sind hier die wichtigsten Vertreter.

3. Der Historismus: Die subjektiv-historische Seite unseres Grund-
gegensatzes findet in der Neuzeit eine besondere Betonung und iibt
einen starken EinfluB auf Troeltsch aus. Grundlegend fiir diese Stro-
mungen war neben dem Nominalismus des spiten Mittelalters der
Descartessche Ausgang vom Subjekt, von der Analyse des BewuBt-
seins, der «unter dem EinfluB der modernen Innerlichkeit und unter
dem Druck der Ubersittigung an unlésharen ontologischen Proble-
men» (IIT, 105) vor sich ging. Descartes und seine Nachfolger gingen
zwar zunichst, von der Klarheit und Stringenz der Mathematik be-
eindruckt, mehr in naturalistischen oder auch rationalistisch-aprio-
ristischen Bahnen; aber ebenso stark lag doch in dem Ausgang vom
BewuBtsein die Richtung auf seine ichbezogenen und historisch-
genetischen Inhalte, auf seine individuelle Lebendigkeit, schopferische
Freiheit und Spontaneitit.

Einen besonderen Hohepunkt innerhalb dieser geistesgeschichtli-
chen Bewegung sieht Troeltsch in Leibniz. Erst aus der Denkweise von
Leibniz habe eine dynamisch-lebendige Geschichtsanschauung ent-

&7



springen kénnen, der Pluralismus bei Leibniz stelle die erste Durch-
brechung der seit der Antike herrschenden philosophia perennis dar.

Die eigentliche Geschichtsphilosophie ist nach Troeltsch eine Schép-
fung des 18. Jahrhunderts. «Jetzt trat eine philosophische Behandlung
der Geschichte der philosophischen Behandlung der Naturwissen-
schaft und Mathematik gegeniiber» (III, 11). «Allmihlich vollzieht
sich eine durchgingige Historisierung der ganzen Weltauffassung und
eine Verinderung der historischen Methode, die nicht mehr blo auf
natiirliche Erklirung ausgeht, sondern auf Nachfiihlen und Nach-
schaffen der Ereignisse im psychologischen Verstindnis, nicht mehr
bloB auf Kritik der Uberlieferung nach Moglichkeit und Wahrschein-
lichkeit des Uberlieferten, sondern auf psychologische Erklirung des
Werdens und der Entwicklung der Uberlieferung selbst» (IV, 552-3).
«Die deutsche Geschichtsphilosophie beginnt, von Rousseau angeregt,
mit Kant aus dem geistesgeschichtlichen Leben die Sonderart der
moralischen Welt der Freiheit gegen die Naturgesetzlichkeit aus den
tiefsten Tiefen der Erkenntnistheorie und Metaphysik herauszuarbei-
ten», dann in der Verbindung der historischen mit der transzenden-
talaprioristischen Haltung, «das Ziel des Fortschrittes in die unend-
liche Anniherung an ein daraus entspringendes formales Ideal des
Freiheitsreiches zu verlegen und den realen Verlauf als Verwirk-
lichung und Konkretisierung dieses Ideals zu betrachten. Die Ge-
schichte ist das Reich der Freiheit gegeniiber der Natur und hat
Gesetze der Entwicklung, in denen Natur und Freiheit miteinander
verbunden sind». «Mehr vom konkreten Inhalt der Geschichte her
durch Zusammenschau des historischen Werdens und Gewinnung
des Zieles der Humanitit aus der lebendigen Anschauung der Ge-
schichte arbeitet, vom vorkritischen Kant und Hamann angeregt,
Herders intuitiver Geist, und ihm folgend Goethe, Wilhelm von
Humboldt, Schleiermacher. Beide Richtungen (apriorische und histo-
ristische) formale Sonderart der Geschichte und inhaltliche Schépfung
der Geisteswerte aus der Geschichte, vereinigt, hat dann vor allem
Hegel» (I1I, 19).

Eine besondere Bedeutung kommt in dieser Bewegung der Roman-
tik zu. Sie «liegt in der Vollendung der Historisierung des Denkens»
(IV, 573), wie Troeltsch sagt; in ihr ist der Blick auf das Einzelne,
Urspriingliche, Einmalige, Unnachahmliche gewandt.

Der Historismus im engeren Sinne ist eine Einstellung, die sich erst
im Laufe des 19. Jahrhunderts ausgebildet hat und grundsitzlich

38



unser Wissen und Denken von der geschichtlichen Entwicklung in
vollem MaS8e fiir abhingig und deshalb fiir wandelbar erklirt. Ranke,
Niebuhr, Savigny, Dilthey sind unter andern hier Hauptvertreter.
Auch Windelband und Rickert bilden, obwohl Neukantianer, wich-
tige Positionen in dieser Bewegung. Und Troeltsch steht aufs stiarkste
davon beeinfluBt mitten in diesem Strome.

II. Der Zusammenhang von Troeltschs Biographie
mit seiner geistesgeschichtlichen Stellung

A. Im theologischen Bereich

Geboren am 17. Februar 1865 in Haunstetten bei Augsburg, wuchs
Troeltsch in einem protestantischen Hause auf. Urspriinglich von
seinen Eltern fiir die Medizin bestimmt, «interessierte ihn diese aber
nur theoretisch». Was ihn von Hause aus reizte, das waren die Pro-
bleme der Metaphysik und gleichzeitig und im Zusammenhang damit
die der Historie. «In der Theologie hatte man damals», so sagt er
selbst, «so ziemlich den einzigen Zugang zur Metaphysik und duBerst
spannende historische Probleme zugleich». Also wurde er Theologe.

Er studierte in Erlangen, Berlin und Goéttingen. 1891 wurde er
Privatdozent in Géottingen, 1892 a. o. Professor in Bonn, 1894 in
Heidelberg. 1904 erhielt er dort eine ordentliche Professur fiir syste-
matische Theologie.

Diese Entscheidung fiir die Theologie gegen die Naturwissenschaft
kann als bezeichnend fiir seine ganze Grundhaltung angesehen wer-
den, vor allem, da es protestantische Theologie war. So schreibt er
selbst: «Wilhelm Dilthey hat mit theologischen Studien begonnen,
die nach J. Burckhardts Worten, der ebenso begann, keine schlechte
Vorbereitung fiir die Historie sind. Man lernt hier von vornherein die
tiefe Individualitit alles geistigen Lebens, die Irrationalitit der letzten
Lebenstiefen, die hochst verwickelten Aufgaben der psychologischen
Deutung und das Hin- und Widerspiel zwischen Massengeist, Insti-
tutionen und Individuen kennen» (III, 509). ‘

Besonders unterstrichen wurde diese Richtung noch dadurch, daB
er ein Schiiler Albert Ritschls wurde, der selber der Schleiermacher-
schen Richtung der protestantischen Theologie angehorte, die stark
den religionspsychologischen und religionshistorischen Aspekt be-
tonte. Er selbst sagt iber seinen Lehrer: «Ritschl war ein scharfer

59



Logiker, ein hochst systematischer Kopf und eine groB geschnittene
originale Personlichkeit. Ihm danke ich einen Einblick in die Psycho-
logie und Logik der christlichen Dogmenbildung, wie man ihn sonst
nicht leicht irgendwo lernen konnte. Aber wiahrend so der Dogmatiker
mir klar machte, wie unverstindlich die europiische Geistesgeschichte
ohne Kenntnis ihrer lange Zeit alles beherrschenden theologischen
Ingredienzen ist, blieb mir natiirlich doch immer die praktische
Lebensfrage nach dem Recht der religiésen Lebensposition gegeniiber
dem alles verschlingenden modernen Naturalismus im Mittelpunkt.
Dariiber vermochten mir nun meine Theologen nicht sehr viel zu
sagen» (IV, 5).

Diese Unbefriedigtheit driangte ihn nun immer stirker in die philo-
sophische Problematik. Ein duBBeres Zeichen seiner jetzt mehr philo-
sophisch gerichteten Arbeit war sein Wechsel aus der theologischen in
die philosophische Fakultit; 1915 iibernahm er in Berlin einen Lehr-
stuhl fir Religionsphilosophie.

B. Der Zusammenhang im philosophischen Bereich

1. Mit dem Naturalismus: Trat Troeltsch nun aus der theologischen
starker in die philosophische Auseinandersetzung ein, so muflte er dort
den herrschenden Stromungen begegnen. Schon sehr frith hatte er in
seiner Jugend mit der naturwissenschaftlichen Haltung Bekanntschaft
gemacht, aber ebenso frith war demgegeniiber seine Vorliebe fiir die
historischen Probleme erwacht. Er erzihlt selbst: «Fiir die Natur-
wissenschaften sorgte das Elternhaus, das Haus eines Arztes, der mich
gern zum Mediziner machen wollte und frithzeitig in naturwissen-
schafiliche Beobachtung und Sammlung hineintrieb. So kam es, daB
ich von Anfang an alle historisch-kulturphilosophischen Probleme im
Rahmen eines naturwissenschaftlichen Weltbildes sehen lernte und
die Ineinanderfassung beider Welten als ein brennendes theoretisches
und praktisches Problem zugleich empfand» (IV, 3-4).

In spiteren Zeiten setzte sich Troeltsch mit dem Naturalismus in
seinen mannigfachsten Gestaltungen auseinander, wobei sich immer
stirker eine antinaturalistische Haltung entwickelte.

2. Der Zusammenhang mit dem Apriorismus: Im Laufe seines
Studiums begegneten Troeltsch bald auch idealistisch-transzenden-
tale Strémungen. Dariiber sagt er: «In diesen Fragen hatte mich
gleich anfangs mein Erlanger Lehrer Gustav Class auf Lotze hingewie-

40



sen, und damit hatte ich sofort das Studium der Originalschriften von
Kant, Fichte und Schleiermacher verbunden. Lotze aber wurde zu-
nichst der eigentlich bestimmende Geist». Vor allem seine Lehre von
den unabhingig vom historischen Geschehensstrom geltenden Werten
und Normen hat in dieser Periode stark auf Troeltsch gewirkt. In der-
selben Richtung lag seine Beschiftigung mit dem neukantianischen
Apriorismus Windelbands, mit dem er zu einem nahen persénlichen
Verhiltnis kam, und besonders die mit dessen Schiiler Rickert, mit
dem er sich eingehend auseinandergesetzt hat.

3. Der Zusammenhang mit dem Historismus: Mit der historischen
Welt war Troeltsch besonders eng sein Leben lang verbunden. « Mein
Erkenntniswille», so schreibt er, «war von frither Jugend an auf die
historische Welt gerichtet, ganz dhnlich wie bei Dilthey. Von der
Schule, einem bayrischen humanistischen Gymnasium alten Stils mit
wundervoll wenig Unterrichtsstunden, wurde durch einige tiichtige
Lehrer dieser Drang mit Stoff und Nahrung versehen» (IV, 3-4).
Und weiter: «Ich genof eine iiberwiegend humanistisch-historische
Bildung, aus der sich ein reiches und breites historisches Studium ergab
in dem Sinne, wie wir in Deutschland in unseren besten Zeiten Ge-
schichte und Menschendasein zu verstehen pflegten. Das heifit: in
dem objektiven kontemplativen Sinne, der iiber das historische Leben
der groflen Menschheit so weit moéglich sich ausbreitet und ohne be-
stimmte praktische Zwecke nur an dem Reichtum, der Fiille und der
Bewegtheit des menschlichen Daseins sich erbaut» (V, 63-4).

Troeltschs Studien fithrten ihn immer tiefer in historisches Gebiet
hinein, und die Probleme der Geschichte blieben das Hauptthema,
das allen spiteren Schriften zugrundeliegt.

Troeltschs Verhiltnis zur historischen Welt lag zwar im wesent-
lichen auf theoretischem Gebiet, blieb aber nicht auf dieses be-
schriankt. Er betitigte sich auch praktisch in der Kulturpolitik, wofiir
seine Amter im preuBischen Kultusministerium 1919 als Unter-
staatssekretdr, 1922 als Staatssekretidr bis zu seinem Tode im Jahre
1923 zeugen.

III. Das Werk
A. Dae theologische Grundhaltung

Die Frage nach der Beziehung von objektiver iiberzeitlicher All-
gemeingultigkeit und zeitgebundener historischer Einmaligkeit, die

41



das ganze Werk Troeltschs durchzieht, wird zunichst von ihm im
theologischen und religionsphilosophischen Bereich aufgeworfen. Hier
ist es im besonderen die Frage nach der Moglichkeit der absoluten
allgemeinen Geltung des Christentums, das doch ebenso wie alle
andern Religionen ein historisches Phinomen und damit dem Gesetz
des Werdens und Vergehens unterworfen ist.

Die protestantische Grundhaltung dringt besonders zur Aufwer-
fung dieser Frage. Wenn man als Protestant das eigentliche Zentrum
der Religion in der einmaligen historischen Begegnung des Indivi-
duums mit Gott erblickt, und zwar mit Gott als dem lebendigen, sich
in der Geschichte offenbarenden und dem Menschen personlich be-
gegnenden, wenn man die Betonung weniger auf Gottes ewiges Wesen
als auf seinen spontanen schépferischen Willen legt, wenn man die
Religion deutlich als historisches Phinomen sieht, wie das besonders
die liberale Theologie getan hat, dann muB das Problem auftauchen,
wie denn mit diesen Tatsachen eine iiberzeitliche Geltung, eine All-
gemeingiiltigkeit jenseits von Werden und Vergehen vereinbar ist
und wie sie aufgezeigt werden kann.

Troeltsch selbst schildert diese protestantische Grundhaltung fol-
gendermaBen: «Es ist der Gedanke der reinen Faktizitit des Wirk-
lichen, das seinerseits aus unzihligen rein faktischen und momentanen
Lebensinhalten besteht, und die Zusammenhaltung dieser grenzen-
losen Uberfiille des rein Faktischen und damit Irrationalen lediglich
durch den Zweck des gottlichen Willens, der auch seinerseits nur dar-
um gut ist, weil er eben der g&ttliche Wille ist. Es gibt keinen ruhen-
den, als Formgesetz alles Wirklichen vom Denken ergreifbaren All-
gemeinbegriff, der durch seine allgemeine Notwendigkeit letzte Wahr-
heit und letzter Wert wire, in den alles Sein gleichartig eingeschlossen
und an dem aller Wert vernunftnotwendig gemessen werden kénnte.
Nicht die Notwendigkeit des Seins und seiner allgemeinen Gesetze
entscheidet, sondern die Souverinitit des rein faktischen Willens ».
«Dabher ist vor allem die christliche Ewigkeit nicht die abstrakte Not-
wendigkeit und das Sein tiberhaupt, sondern eine lebendige Bewe-
gung, die nur die Einheit des Lebens, aber nicht die des Begriffes hat,
und ist die Seele nicht die an der ewigen Begriffswelt teilhabende Sub-
jektivitit, sondern, sobald sie aus Gott geboren ist, eine die Unend-
lichkeit Gottes einzigartig in sich tragende Monade. Das Ganze
selber erfaBt kein Begriff, weil es selbst nicht begrifflicher Art ist»
(IV, 78).

42



Wenn schon die protestantische Haltung im allgemeinen in diese
Richtung dringt, dann besonders innerhalb des Protestantismus die
Stromung, in der Troeltsch stand. Der EinfluB Schleiermachers, der
die Religion weitgehend auf das subjektiv-religiose Erlebnis, auf Reli-
gionspsychologie aufbaute, und der EinfluB Ritschls und seiner star-
ken Betonung der Religionshistorie auf Troeltsch kénnen kaum unter-
schitzt werden. Gerade seine historischen Studien tiber die Entwick-
lung des Christentums fithrten Troeltsch zu einer immer mehr rela-
tivistischen Haltung in allen Fragen, die sich auf das religits-ethische,
im weiteren Sinne weltanschauliche Gebiet erstrecken.

Das eigentliche Grundproblem war also folgendes: Gibt es an-
gesichts der historischen Mannigfaltigkeit der Religionen und der viel-
faltigen Haltungen innerhalb der einzelnen Religionen eine all-
gemeine uberzeitliche Geltung einer bestimmten Norm? Im beson-
deren ist es die Frage nach dem Rechte der ausschlieBlichen und abso-
luten Geltungsforderung des Christentums. Troeltsch hat sie in dem
Buch «Die Absolutheit des Christentums und die Religions-
geschichte» 1902 zu beantworten gesucht. Hierin kam es zu der Aus-
einandersetzung des historisch Relativen und des sachlich Absoluten.

Wie ist also eine Absolutheit des Christentums zu beweisen? Zu-
nichst lehnt Troeltsch die Riickkehr zu der alten Wunderapologetik
ab. Diese seil durch Entdeckungen, Dokumente und Funde widerlegt;
sie sei aber auch schon dadurch unbrauchbar, daf3 in fast allen andern
Religionen ebenfalls auf die Wundertitigkeit der Stifter und Heiligen
hingewiesen werden kénne.

Sodann behandelt Troeltsch die Frage des «tatsiachlich Allgemei-
neny», wie er es nennt. Gibt es ein allgemeines objektives Wesen der
Religion, durch das bewiesen werden kénnte, dafl das Christentum in
allen andern Religionen im Keim enthalten und damit also absolut
giltiger MaBstab fur alle sei? Auch diesen Versuch der Begriindung
der absoluten Allgemeingiiltigkeit des Christentums weist Troeltsch
zuriick. Die Religionstheorie kennt nach ihm keinen Allgemein-
begriff, der das Gesetz der Hervorbringung der einzelnen Inhalte in
sich enthielte. Es muB fiir den Bereich des Giiltigen in der Geschichte
eine andere Begriindung geben «als ihre Zuriickfithrung auf ein tat-
sachlich Allgemeines».

Es kommt nicht auf tatsichliche Allgemeinheit und Enthaltenheit
des Christentums in aller Religion an, sondern auf Giiltigkeit, die nach
Troeltsch sehr wohl von einem einzelnen Punkt ausgehen kann, das

43



heiBt nicht notwendig von einem objektiven Allgemeinen herstammen
muB. Troeltsch versucht also nun die Uberwindung des religions-
historischen Relativismus durch den Gedanken des idealistischen
Geltens, das unabhingig vom historischen Werden sein, aber sich
auch wesentlich vom im Gegebenen vorfindbaren Allgemeinen unter-
scheiden soll. Die Giiltigkeit selber aber ist nach ihm eine Einsicht, die
nur persénlich aus innerer Erfahrung und reiner Gewissenhaftigkeit
bejaht werden kann. « Dem Christentum kommt von allen Religionen
die innerlichste, aus dem Wesen Gottes und des Menschen begriindete
Allgemeingiiltigkeit zu». «Wir kénnen uns damit begniigen, da3 dem
Christentum die hochste Giiltigkeit zukommt in dem ganzen Um-
kreis, den wir iibersehen kénnen» (V, 73-4).

Aber das war auch nur ein vorlaufiges Ergebnis fiir Troeltsch.
Spiter kommen ihm wieder Bedenken, «dal3 der Konflikt zwischen
dem Begriff der Individualitit, dessen Bedeutung fiir die Historie
immer klarer und wichtiger erscheint, mit dem der Héchstgeltung
sich doch nicht so leicht vereinigen laBt». — «Die Idee der Individua-
litat des Europidertums und des mit ihm eng verbundenen Christen-
tums tritt viel stirker in den Vordergrund und die doch immer etwas
rationalistische Idee der Geltung und der Hochstgeltung tritt stark
zuriick» (V, 76).

So war es auf theologischem Gebiet zu einer endgiiltigen Losung
nicht gekommen. Wir kénnen hier schon den Keim aller seiner spa-
teren philosophischen Auseinandersetzungen entdecken: Schon hier
werden die beiden Formen des Objektiv-Allgemeingiiltigen, das Tat-
sachlich-Allgemeine und die idealistische Geltung zugunsten der Be-
tonung des Einmalig-Historischen abgelehnt.

Die Ausweitung des Problems auf das gesamthistorische Gebiet wies
Troeltsch auf die philosophische Ebene. Die religiose Akzentuierung
des Fragens bleibt bei ihm bis zuletzt vernehmlich — die Frage selbst
trieb {iber die spezifisch theologische Abzweckung hinaus.

B. Die philosophischen Lehren

Das Denken Troeltschs treibt nun immer stirker in die philo-
sophische Problematik hinein. Das alte Problem der objektiven abso-
luten Allgemeingiiltigkeit wird nun in viel weiterem Umfang und in
der Richtung auf ein Ganzes der Kulturwerte, nicht nur auf die reli-
gi6se Position hin, aufgenommen. Aus der mehr apologetisch beein-

44



fluBten Frage nach der Absolutheit des Christentums ist die schlecht-
hin geschichtsphilosophische Frage nach objektiv giiltigen Normen
angesichts der Relativitit alles bloB Historischen geworden. Troeltsch
mochte den zersetzenden Relativismus, fiir die Geschichtsbetrachtung
den sogenannten «schlechten Historismus», iiberwinden, der immer
im rein Kontemplativen steckenbleiben miisse. So stellt sein «Den-
ken ein stindiges Ringen dar, in dem stetigen Wechsel der histo-
rischen Ereignisse und der Anschauungsweisen des wertenden Sub-
jektes einen ruhenden, sicheren, normativen Pol zu finden» (v. Rin-
telen, S. 1).

Ein besonderes Element, das Troeltsch aus dem theologischen
Gebiet heraus in das philosophisch-historische dringte, war seine
Begegnung mit dem Marxismus, dessen Unterbau-Uberbau-Lehre
ihn, wie er sagt, «mit der groBten Gewalt ergriff», ohne daf} er sich
allerdings mit der marxistischen Lehre im einzelnen identifiziert hitte.
Auch Max Weber regte ihn in dieser Richtung an. So wurde er zu-
nichst innerhalb seiner religionshistorischen Studien zu Fragen der
soziologischen Bedingtheit des Christentums gefiithrt, und dieser sozio-
logische Ansatz trieb dann leicht weiter zu rein geschichtsphiloso-
phischen und historischen Problemen.

Und hier nimmt er, wie gesagt, seine alte Grundfrage wieder auf.
Wir wollen seine Stellung den herrschenden philosophischen Stro-
mungen gegeniiber jetzt verfolgen.

1. Ablehnung des Naturalismus: In seiner Haltung dem Naturalis-
mus gegeniiber beschiftigt sich Troeltsch wesentlich mit dem Pro-
blem der werthaften Individualitit. Das fithrt ihn frithzeitig zu der
‘Annahme eines Gegensatzes zwischen einer objektiven Allgemein-
gesetzlichkeit fiir die Natur und der historischen Einmaligkeit und
Besonderheit der Elemente des Geisteslebens. Die Welt der Objekte,
meint Troeltsch, 148t zwei grundverschiedene Betrachtungsweisen zu.
Mit Windelband und Rickert ist die eine die nomothetisch-generali-
sierende, naturwissenschaftliche, die andere die idiographisch-indivi-
dualisierende Methode der Historie, der Geistesgeschichte und der
Kulturwissenschaften. Eine dhnliche Unterscheidung hatten schon
Lotze und Dilthey getroffen.

Die naturwissenschaftliche Methode ist nach Troeltsch bei uns zu
einer alles beherrschenden in der Wissenschaft iitberhaupt geworden.
Sie beruht auf dem Prinzip der allgemein gleichartigen geschlossenen
Naturkausalitit, kennt nur quantitative, rein meB3bare GréBen und

45



fuhrt allein zur Kenntnis des formal Allgemeingiiltigen. Dadurch
kommen wir zu einer mafBllosen Unterschitzung des Einmaligen und
Besonderen. Man habe diese Methode in die Sphire der geistigen
Werte falschlich iibertragen, so daB3 wir nur noch die Extreme, das
Wissen nach naturwissenschaftlicher Methode oder ein schwir-
merisches Asthetentum kennen. Diese Vergesetzlichung geistiger
Werte sei aber unertriglich und fithre zur Verédung der geschicht-
lichen Betrachtung. Besonders in der Geschichte, glaubt nun
Troeltsch, liegt gegeniiber der Natur ein Gebiet von vélliger Anders-
artigkeit vor, das jene eigene neue Wissenschaftslogik verlangt, nach
Rickert «Logik der Geisteswissenschaften» genannt. In ihr ist der
Blick auf das Einzelne, Urspriingliche, Besondere, Individuelle ge-
richtet, und sie findet in diesen Elementen ihren Schwerpunkt.

Es ist nun nicht so, daB die Unterscheidung des Nomothetischen
und Idiographischen nach Troeltsch einfach parallel zu setzen ist dem
Unterschied von Natur- und Geisteswissenschaften. Durch diese
Unterscheidung sind nur auBerste Pole hervorgehoben, welche noch
zahlreiche Mischformen zulassen, die weit in die Geschichtswissen-
schaften hineinreichen. Doch solche «abstrakt-historischen Gesetzes-
und Typenwissenschaften sind fir die eigentliche, darstellende Hi-
storie doch nur — als Hilfswissenschaften, Fragestellungen, Katego-
rien, Schemata — Mittel zu sehen und zu gruppieren, geben aber nur
fiir sich tiberhaupt kein Verstindnis der historischen Welt».

Die historische Welt als solche muB8 grundsitzlich von der natur-
wissenschaftlichen Betrachtung freigehalten werden. Klar ist schon
hier die auBerordentliche Bedeutung einer unabhingigen Geschichts-
logik fiir das philosophische und weltanschauliche Moment der Hi-
storie. Sind die Voraussetzungen Windelbands und Rickerts richtig,
«dann sind wir ohne Verletzung und Verkiimmerung der Natur-
wissenschaften doch frei von dem ganzen naturalistischen Zwange der
naturwissenschaftlichen Gesetzesabstraktion, der kithlen bloB logi-
schen Notwendigkeit ohne Sinn und Zweck, dem alles zerlegenden
und kiinstlich wieder zusammenfiigenden Atomismus, dem alles ent-
nervenden Determinismus und der alles vergleichgiltigenden Her-
stellung von Gleichungen, wovon uns auch die Konstruktion einer
besonderen psychischen Kausalitit nicht befreien kann. Dann werden
wir wieder frei fur die autonome und lebendige Wertsetzung und
Wertschitzung aus momentanen und eigenen Notigungen heraus, frei
fir die lebendige Auslese dessen, was uns aus der Geschichte dafir

46



vor allem bedeutsam erscheint, und von der Masse des Gleichgiiltigen
oder doch fiir uns Toten. Wir leben wieder im Ganzen, Beweglichen,
Schopferischen und verstehen die Verantwortung des Moments und
der personlichen Entscheidung» (I1I, 66).

2. Ubernahme und spatere Ablehnung des Apriorismus: Schon frith
beeinfluBt durch die Geltungslehre Lotzes hat Troeltsch lange Zeit
hindurch an dem Versuch festgehalten, den Historismus auf dem
Wege iiber apriorische zeitlose Vernunftgesetze zu iiberwinden. In
einer bestimmten Periode lehnte er sich eng an die neuere idea-
listische Geltungsphilosophie Windelbands und Rickerts an. Beide
Denker gehen auf die Gewinnung allgemeingiiltiger Werte aus,
welche Troeltsch noch bis etwa 1919 als eine Befreiung und Erlésung
aus dem Historismus anspricht. Aus dem Uberhistorischen soll die
Relativitit des historischen Geschehens gemeistert werden. Die Werte
werden als ewige zeitlose Normen angesprochen, «an denen die Ein-
heit und Gliederung des historischen Universums hiangt» (Rickert).
Die Geschichte bietet das Material, bei dem zuzusehen sei, wieviel
von den Werten verwirklicht worden ist. Die irrationale geschicht-
liche Individualitit wird in der Bezogenheit zu diesen Werten, die
aber nicht ein allgemeines, objektives Normensystem bildeten, be-
urteilt. Ein ideales Wertsystem vermag die Anarchie der Werte in der
Daseinssphire zu meistern. Es erméglicht uns, das Tatsidchliche der
Geschehnisse, welche dem psychischen Subjekt gegeben sind, dem
Urteil eines erkenntnistheoretisch-normativen Subjektes zu unter-
ziehen. '

Bald aber empfand Troeltsch das Unbefriedigende dieser formal-
idealistischen Geltungsphilosophie. Im Gegensatz zu Rickert und
Windelband setzte er sich der tiefen Beunruhigung, die das geschicht-
liche BewufBtsein mit sich bringt, immer vorbehaltloser aus und suchte
seine Stellung in der Unruhe der Geschichte selber zu nehmen. Damit
war die Sicherung der vom Historiker nur aufgenommenen empirisch
allgemeinen Kulturwerte durch Projektion auf ein systematisch ab-
leitbares System iiberzeitlicher Wertformen unvereinbar — also der
Weg Rickerts ungangbar geworden. Damit geriet die ganze Ideen-
masse zunichst nach der sachlichen Seite wieder von neuem ins Rollen.

3. Historismus und Versuch der Uberwindung: Troeltsch gewann
bald die Uberzeugung, da3 gerade die sogenannten Vernunftwahr-
heiten in stindigem Flusse sich befinden. Sein Erkenntnisstreben war
von Anfang an im Grunde verschieden in der Intention von dem der

47



apriorischen Geltungsphilosophen. Es geht ihm im eigentlichen immer
um die Geschichte und ihre Problematik, niemals um die rationalen
Formen als solche. Er sucht die Meisterung der Geschichte in ihrer
individuellen Lebensfiille, die «lebendige Form» im Unterschied zum
Schematismus formaler Bestimmungen, weshalb er spiter vom er-
kenntnistheoretischen Idealismus zum Realismus iibergeht. Nur eine
geistige Durchdringung qualitativer Formen in ihrer jeweiligen Aus-
drucksart bedeutet fiir ihn die Erklirung der gebotenen Wirklichkeit.
Wenn aber ein zeitloses, das heiBt von der verschiedenartigen zeit-
lichen Ausprigung unabhingiges System allein durch das Opfer in-
haltlicher Erfassung errungen werden kann, so sagt sich Troeltsch,
ist es besser, auf jedes System objektiver Geltungen zu verzichten,
weil diese ganz gewil} nicht in der Lage sein werden, tiber die Wirk-
lichkeit etwas Wesentliches und Brauchbares auszusagen. Die durch
das logische Apriori in jenem Idealismus notwendige Vernachlissi-
gung des besonderen Wertes eines Individuell-Einzigartigen, als eines
Unerkennbaren, Zufilligen und Verginglichen stehe auch im Gegen-
satz zum religiosen Empfinden. Dieses fordert nach Troeltsch vor
allem den sittlich-seelischen Wert der Einzelpersonlichkeit. Was von
der Religion gilt, muBl auch von der Geschichte ausgesagt werden;
in ihr soll desgleichen das werthaft hervortretende Einzelne gewiirdigt
werden.

Den entscheidenden Versuch, den «falschen Historismus» nach der
Zuriickweisung der naturalistischen und aprioristischen Lésungs-
versuche zu tiberwinden, unternimmt Troeltsch in seinem Werk «Der
Historismus und seine Probleme». Auch jetzt ist sein Grundproblem,
fiir die historische Uberfiille der Erscheinungen ein ordnendes Prinzip
zu finden, einen einheitlichen Gedanken zu erfassen, der das Ganze
sinnvoll zu erkldaren vermag. Bei der Einmaligkeit kénnen wir nicht
stehenbleiben. Wir miissen tiber sie hinaus die weitere Synthese suchen,
in welche das Individuum eingebettet ist, sonst bleiben wir im Chao-
tischen stecken. Troeltsch sucht nun den Weg in der Richtung auf
hohere historische Einheiten, die nicht begriffliche Normen sind, son-
dern selbst lebendige historische Gebilde. Ein derartiges umfassen-
deres historisches Gebilde, eine solche Sinntotalitit, ist nach Troeltsch
die jeweilige Kultursynthese. Sie bedeutet fiir das einzelne Glied ihrer
Ganzheit, fiir das aus ihrer Fiille lebende Individuum ein Kulturideal,
welches kraft seiner normativen Anspriiche, aber nur fiir sein Bereich
zum Wertideal wird.

48



Die Geschichte lehrt nun eine stindige Neuschopfung und Ver-
anderung jener kulturellen Formungen, die nur von beschrinkter und
nicht zeitloser Geltung sind, so daB keine ewigen MaBstibe uns zur
Verfiigung stehen. Die historischen Allgemeinheiten sind nur von vor-
itbergehender Geltung. Die historische Entwicklung ist der Zusam-
menschluf3 einer kontinuierlichen, sich nacheinander befruchtenden
Folge von individuellen Sinntotalititen, die nicht auf ein Endziel hin-
streben. Das historische Werden lehrt uns, dafl von einem dauernden
werthaften Aufstieg nicht die Rede sein kann. Von der auf diese Weise
in der Kultursynthese verstandenen Aprioritit und Objektivitit ist die
Zeitlosigkeit, Ewigkeit, Allgemeingiiltigkeit und Absolutheit der MaB-
stibe wohl zu unterscheiden. Die erstere ist moglich, die zweite nicht.

Entscheidend fiir Troeltschs Auffassung der Kultursynthese ist sein
Individualitiatsbegriff. Dieser stellt den Ubergang von der Historie zur
Wertlehre dar. Troeltsch weist darauf hin, daf3 der Individualitits-
begriff diese Stellung einzunehmen vermoge, weil er nicht blo8 die
rein faktische Besonderheit eines jeweiligen historisch-geistigen Kom-
plexes, sondern eben damit zugleich eine Individualisation des Ideel-
len oder Seinsollenden bedeutet. Hiermit ist fiir Troeltsch die wesent-
liche Fragestellung umrissen und die eigentliche Schwierigkeit auf-
gewiesen, wie es nidmlich moéglich ist, Historisch-Individuelles und
Allgemeingiiltiges zu verbinden.

Die mégliche Kritik an dieser Art der Mafstabbildung hat Troeltsch
selbst getibt, wohl um zum Ausdruck zu bringen,daf allen Bedenken
zum Trotz der von ihm vorgeschlagene Weg dennoch beschritten wer-
den miisse. Er verweist auf den hohen Preis, den die Gewinnung eines
Ma@stabes kostet. Er nennt ihn Verzicht auf die Objektivitit abso-
luter Allgemeingeltung.

An dieser Stelle erhebt sich die Frage, ob damit ein Verzicht auf die
Beurteilung fremder Kulturwelten ausgesprochen sein soll. Dem
widerspricht Troeltsch entschieden. Er weist lediglich darauf hin, daf3
die MaBstabe, mit denen wir unsern eigenen Zusammenhang be-
urteilen, nicht unmittelbar auf andere Zusammenhinge iibertragen
werden dirfen. «Wollen wir solche fremden Totalititen geschicht-
lichen Geschehens beurteilen, so kann und darf das nur eine so-
genannte Immanente Kritik sein, die sie an ihrem eigenen Wesen und
Ideal ihrer selbst miBt.»

Als die Aufgabe einer materialen Geschichtsphilosophie bezeichnet
Troeltsch «die Bildung einer gegenwirtigen Kultursynthese aus den

4 49



historischen Erbstiicken». Er nennt das seine Grundidee. Zu der
Ausarbeitung dieser seiner Idee einer materialen Geschichtsphilo-
sophie ist Troeltsch aber nicht mehr gekommen.

Zur Erkenntnis der Sinntotalititen aus der Universalgeschichte wie
iiberhaupt des historischen Gegenstandes befihigt nach der Lehre
Troeltschs ein Apriori, aber nicht ein solches der autonomen Ver-
nunft, sondern der spontanen Kraft, des anerkennenden Geistes, der
individuellen Schépfung, des Evidenzgefiihls. Zwar sei dieses nicht
ganz zwingend, aber «ohne Wagnis, ohne Fehltritt, ohne Martyrium
gibt es kein Ergreifen von Wahrheiten und Werten», lehrt Troeltsch.
Die Rechtfertigung liege auch hier wie nach altprotestantischer Auf-
fassung in dem personlichen Glauben.

Das Interesse der Historie wird sich also in erster Linie auf Einzel-
entwicklungskreise richten, die aber allerdings zu Verbindungen und
Reihen dringen. Damit eroffnet sich hier der Blick auf die Universal-
geschichte. «Sie scheint dem Wesen der Sache nach auf eine Ge-
schichte der ganzen Menschheit in der Weite des Raumes und der
UnermeBlichkeit der Zeit hinauszugehen und den Zusammenhang
sowohl als einen real-kausalen wie als einen von einheitlicher Sinn-
entwicklung erfiillten ansehen zu miissen.» Nun aber sei dieses Ganze
weder rdumlich noch zeitlich zu ubersehen. AuBerdem kenne und
liebe die heutige Welt das allgemeine Menschentum nicht mehr. «Sie
will des eigenen Wesens und Sinnes sicher werden, die Humanitit als
filhrende Zielidee neuen oder gereinigten Menschentums erst finden,
und soweit die an dem kritisch-wissenschaftlichen Geiste festhalt,
sucht sie aus der Geschichte Erkenntnis fiir das Leben. Das ergibt
dann eine Universalgeschichte, die organisiert ist von der Idee einer
gegenwirtigen Kultursynthese aus und eine gegenwirtige Kultur-
synthese, die herausgeholt ist aus dem Entwicklungstrieb unseres
geschichtlichen Lebenszusammenhanges.»

In bestimmtem Sinne wird hier der Verzicht auf die Universal-
geschichte spiirbar. Trotzdem darf die Bedeutung des universal-
geschichtlichen Gesichtspunktes fiir Troeltsch nicht unterschatzt wer-
den. Er ist zwangsliufig gefordert von der Metaphysik, zu der er vor-
gestoBen war und vorstofen zu miissen glaubte, um Geschichte als
etwas Sinnvolles auffassen zu kénnen.

Durch die aufgezeigte Vielheit der Kultursynthesen ist aber noch
kein tieferer Sinn fiir die Mannigfaltigkeit der historischen Wirklich-
keit gefunden. «Troeltsch sucht daher nach einer, kénnte man sagen,

50



formalen Garantie seiner aktivistischen Forderungen, um ihnen trotz
des Relativismus einen unbedingten Anspruch zu verleihen und wber
die Verabsolutierung der wechselvollen Geschichte als Geschichte
hinauszukommen. Deshalb schreitet Troeltsch zur Metaphysik fort,
beinahe aus pragmatischen Erwigungen heraus. In dieser Meta-
physik wird der Wechsel alles historisch Werthaften — panentheistisch
gedacht — als die Wertausstrahlung eines absoluten Urlebens erklart.
Es ist zugleich als ein absoluter Geist zu verstehen, dessen Alleben
selbst der Entwicklung unterliege» (von Rintelen, S. 29-30).

Der absolute Urgrund dringt dann darauf, in immer neuen ein-
maligen Formungen die Steigerung des jeweiligen Lebens- und Kul-
turkreises bis zu der ihr méglichen relativ héchsten Vollendung zu
erreichen. Demzufolge kann sich der Wahrheits- als Geltungsanspruch
nur auf die gerade bestehenden Bildungen erstrecken. Es ist dann
nicht verwunderlich, wenn es keine monomorphe, allgemeingiiltige,
sondern nur eine polymorphe, eine wechselnde Wahrheit gibt. «Wer
die Inseln — der absoluten Wahrheit — nicht zu erobern glaubt, dem
ist doch das Ankerwerfen erlaubt», sagt Troeltsch sich begniigend.

«Und wiesso ein letztes gemeinsames Ziel im Unbekannten, Zukiinf-
tigen und vielleicht Jenseitigen liegt, so liegt ein gemeinsamer Grund
in dem ans Licht und ins BewuBtsein dringenden géttlichen Geiste,
der im endlichen eingeschlossen ist und aus dessen letzter Einheit mit
dem endlichen Geiste die ganze vielfiltige Bewegung erst hervorgeht.
Zwischen beiden Polen aber, dem géttlichen Grund und dem gott-
lichen Ziel, liegt mit den individuellen Besonderheiten der Kultur-
und Rassenkreise auch die Besonderheitihrer groen zusammenfassen-
den Religionsbildungen» (V, 81-2).

Es schwebt Troeltsch durchaus eine absolute Sphire und ein abso-
lutes Ideal als vollkommenste konkrete Wertfiille vor, aber nur formal
in thesi, da er ja nicht weiB}, worauf die Entwicklung als letztes Ziel
hinauswill. Die Absolutheit faBt sich fiir Troeltsch als Allgeist zu-
sammen.

Aber die Wahrheit? Sie ist fiir uns auf dem Marsche und ruht in
Gott. Kann das von den Voraussetzungen Troeltschs aus anders sein?
Er hat den Wahrheitsgedanken aus seinem statischen Formalismus
herausgenommen und in eine lebendige Dynamik hineingezogen.
Kann er dann aber anders als in Dynamik bleiben? — Die Wahrheit
ist da und offenbart sich immer wieder, aber es ist dynamische Wahr-
heit, Wahrheit in Bewegung und stindigem Werden.

51



LITERATURANGABEN

Werke Troeltschs:

Gesammelte Schriften, Tiibingen 1922-1925: I. Band: Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen; II. Band: Zur religiésen Lage, Religionsphilo-
sophie und Ethik; III. Band: Der Historismus und seine Probleme; IV. Band: Auf-
satze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie.

Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, 1902.

Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit, 1906.

Der Historismus und seine Uberwindung, Berlin 1924.

Uber Troeltsch:

F.J.v.Rintelen: Der Versuch einer Uberwindung des Historismus bei E. Troeltsch,
Halle 1930.

W. Brachmann: E. Troeltschs historische Weltanschauung, Halle 1940.

W. Koehler: Ernst Troeltsch, Tubingen 1941.

Die angefiihrten Zitate ohne Namen sind alle von Troeltsch. Die romische Ziffer
bezeichnet das Buch, die arabische Ziffer die Seitenzahl. I = Ges. Schr. I. Band;
IT = Ges. Schr. I1. Band; III = Ges. Schr. ITI. Band; IV = Ges. Schr. IV. Band;
V = Der Historismus und seine Uberwindung.

b2



	Naturalismus - Historismus - Apriorismus : das Werk Ernst Troeltschs

